कल्याण

# भक्त-चरिताङ्क

छब्बीसवें वर्षका विशेषाङ्क



गीताप्रेस, गोरखपुर



प्रथम खण्ड ]

[चरित्र

दुर्गति-नाशिनि दुर्गी जय जय, काल-विनाशिनि काली ब्रह्माणी जय सीता रुविमणि जय, राधा साम्ब - सदाशिव, साम्ब सदाशिव, सदाशिव, शंकर। जय दुखहर सुखकर अघ-तम-हर शकर हर हर हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे।। जय-जय दुर्गा, जय मा तारा। जय गणेश, जय शुभ-आगारा॥ जयित शिवा-शिव जानिक-राम । गौरी-शंकर जय रघुनन्दन जय सिया-राम । व्रज-गोपी-प्रिय राधेश्याम ॥ रघुपति राघव राजा राम । पतितपावन सीता-राम ॥

सं॰ २०४८ द्वितीय संस्करण १०,०००

### मूल्य-- साठ रुपये

### भक्त-वाणी

जो लोग अपना सर्वस्व लूटनेवाले छः (काम, क्रोध, लोभ, मोह, मद, मत्सर या श्रोत्र, चक्षु, नासा, जिह्वा, त्वचा और मन—) डाकुओपर तो पहले विजय नहीं प्राप्त करते और ऐसा मान बैठते है कि हमने दसो दिशाओको जीत लिया है, वे मूर्ख है। वस्तुतः जिस ज्ञानी और जितेन्द्रिय महात्माको समस्त प्राणियोके प्रति समता प्राप्त हो जाती है, उसीके अपने अज्ञानसे उत्पन्न होनेवाले काम-क्रोधादि शत्रु मरते है। फिर उसके बाहरके शत्रु तो रहते ही कहाँसे! (वास्तवमे वही सच्चा विजयी है।)

जय पावक रिव चन्द्र जयित जय। सत्-चित्-आनॅद भूमा जय जय।। जय जय विश्वरूप हरि जय। जय हर अखिलात्मन् जय जय॥ जय विराट जय जगत्पते। गौरीपति जय रमापते॥

सम्पादक—हनुमानप्रसाद पोद्दार, चिम्मनलाल गोस्वामी, एम्॰ ए॰, शास्त्री मुद्रक-प्रकाशक—रामदास जालान, गीताप्रेस, गोरखपुर

# " श्रीहरू ॥ उन्हर्म 'भक्त-चरिताइ'की विषय-सूची

|                                                       | -4 -/4       | 11/                      | ces 42         | 10/11                    |                   |       |             |
|-------------------------------------------------------|--------------|--------------------------|----------------|--------------------------|-------------------|-------|-------------|
| विषय                                                  |              | <u>á</u> β- <del>ζ</del> | <b>र्</b> क्या | विषय                     |                   |       | -संख्या     |
| १-भक्त-भक्ति-भगवान्की वन्दन                           | <b>ग</b>     | •••                      | १              | २६-२७-भक्त भद्रतनु और    | उनके गुरु दान्त ' | , • • | ७९          |
| २-श्रीनारदीयभक्तिसूत्राणि                             | •••          | •••                      | २              | २८~भक्त पुण्डरीक         | •••               | •••   | ८२          |
| ३-श्रीशाण्डिलीयभक्तिसूत्राणि                          |              | • • •                    | २              | २९-सुतीक्ष्ण मुनि        | •••               |       | ८४          |
| ४-भक्तमाल ( भक्तराज श्रीनाभा                          | जी महाराजकृत |                          | ३              | ३०-महर्षि शरभङ्ग         | • • •             | •••   | ८५          |
| ५-उत्तराई भक्तमाल ( भक्त                              |              |                          |                | ३१~महर्षि मुद्गल         | •••               | • • • | ८६          |
| हरिश्चन्द्रजीकृतः काशीनागरी                           |              |                          |                | ३२-दो मित्र भक्त         | •••               | • • • | ८७          |
| प्रकाशित 'भारतेन्दु-ग्रन्यावली                        |              | •••                      | २०             | ३३-शिवभक्त वैश्वानर      |                   | • • • | 66          |
| -श्रीभक्तनाममालिका ( <b>सं</b> स्कृ                   |              | ाम )                     |                | ३४-शिवभक्त महाकाल        | , •••             | •••   | <b>९२</b> - |
| ( पं० श्रीवनमालीदासजी शा                              |              | •••                      | ३५             | ३५-शिवभक्त उपमन्यु       | . <b></b>         | •••   | ९६          |
| ७ से ५५७ चरित्र                                       | v )          |                          | • •            | ३६-शिवभक्त मंकणक         | •••               | •••   | <b>९८</b>   |
|                                                       |              |                          |                | ३७-महात्मा जडभरत         |                   | •••   | 99          |
| १-श्रीगणेशजी                                          |              |                          | 88             | ३८-भक्त रामकृष्ण सुनि    |                   | •••   | १००         |
| २-भगवान् शङ्कर                                        |              | •••                      | <b>¥</b> ₹     | ३९-भक्त भद्रमति          |                   | •••   | १०१         |
| ३-भगवान् ब्रह्मा                                      |              | •••                      | ४६             | ४०-भक्त रामानुज          | •••               | •••   | १०२         |
| 8—आवसराजना                                            | • • •        |                          | 86             | ४१-भक्त पद्मनाभ          |                   |       | १०३         |
| ५-सनकादि कुमार                                        | •••          | •••                      | <b>¥</b> \$    | ४२-ब्राह्मण देवमाली      |                   |       | १०६         |
| ६-देवर्षि नारद                                        | • • •        | •••                      | ५०             | ४३-महर्षि मैत्रेय        |                   |       | १०८         |
| उन्त्रकाष पाराष्ठ                                     | • • •        | • • •                    | ५३             | ४४-भगवान् वेदन्यास       |                   |       | १०९         |
| ८-महर्षि अत्रि                                        | •••          | •••                      | 48             | ४५-श्रीशुकदेवजी          |                   |       | ११०         |
| ९-महर्षि भृगु                                         | • • •        | •••                      | ५५             | ४६-महर्षि शौनक           |                   |       | ११२         |
| र ०-महाय ऋसु                                          | • • •        | •••                      | ५५             | ४७-सला सुदामा            |                   |       | ११३         |
| ११-महर्षि कश्यप                                       | • • •        | •••                      | ५७             | ४८-गुरुभक्त आरुणि        |                   |       | ११६         |
| १२~महर्षि कपिल                                        | • • •        | •••                      | ५७             |                          |                   |       | ११७         |
| १३- भहर्षि शुकान्वार्य                                | •••          | •••                      | 40             | ४९-गुरुभक्त उपमन्य       |                   |       |             |
| १४-ब्रह्मर्षि विश्वामित्र                             |              | •••                      | 49             | ५०-गुरुभक्त उत्तङ्क      |                   |       | ११९         |
| १५-आदिकवि वास्मी                                      |              | •••                      | ६०             | ५१-भक्त गोकर्ण           |                   |       | १२०         |
| १६-भरद्वाज मुनि                                       | •••          | •••                      | ६२             | ५२-भक्त महर्षि मुद्रल    | _                 |       | १२२         |
| १७-महर्षि शाण्डिल्य                                   | •••          | •••                      | ६२             | ५३-५४-मक्त हरिमेधा व     | _                 |       | १२३         |
| १८-मार्कण्डेय मुनि                                    | ***          | •••                      | ६३             | ५५-५६-भक्त विष्णुचित्त ३ |                   |       |             |
| १९-भक्त सुवत                                          | •••          | •••                      | ६७             | ५७-महाराज मनु            |                   |       | १२४         |
| २०-२१-महर्षि अगस्त्य औ                                | र राजा शङ्क  | • • •                    | ६९             | ५८—महाराज प्रियवत        |                   |       | १२६         |
| २२–कण्डु मुनि                                         |              | •••                      | ७२             | ५९-मक्तश्रेष्ठ ध्रुव     |                   |       | १२८         |
| २३-आरण्यक मुनि<br>२४-अन्स्यारि जन्म                   |              | •••                      | ७४             | ६०-राजर्षि भरत           |                   |       | १३१         |
| २४–भक्त मुनि उत <b>ङ्क</b><br><b>२५–महर्षि दघी</b> चि | •••          | •••                      | ७६             | ६१—महाराज पृथु           |                   |       | १३२         |
| र १- जहात दवा।च                                       |              | •••                      | 64             | ६२-भक्त राजा इन्द्रशुर   | <b>#***</b>       | •••   | १३४         |

| <b>६६-विष्णुमक राजा स्नेत</b>          | ••• १३६            | १०२-कुमार वज्रनाभ ***               | ···             |
|----------------------------------------|--------------------|-------------------------------------|-----------------|
| ६४-मकः प्रचेतागण                       | ः १३७              | १०३-१०४-शिवमक्त राजा चन्द्रसेन      | <b>भौर</b>      |
| ६५-परदुः सकातर महाराज रनितदेव,         | 38,238             | श्रीकर गोप •••                      | ••• १९५         |
| ६६-शरणागतवत्सल राजा शिवि               | ं १३९              | १०५–मक्त राजा तोण्डमान              | १९७             |
| ६७-मक चन्द्रहास ***                    | ٠٠٠                | १०६–भक्तराज सुदर्शन (पं०श्रीश्यामान | द-              |
| ६८-महाराज मुचुकुन्द · · ·              | <b>१</b> ४३        | जी झा, सा॰ आ॰, पु॰ शास्त्री         | ) १९९           |
| ६९-राजा चित्रकेष्ठ                     | ٠٠٠                | १०७-कुमारी सन्ध्या •••              | ••• २०३         |
| ७०-राजर्षि खट्वाङ्ग · · ·              | ••• १४७            | १०८ सती देवहूति                     | ••• २०४         |
| ७१–परमर्भागवत राजा अम्बरीप             | …                  | <b>१</b> ०९—सती अनस्या              | ••• २०६         |
| ७२-राजा रुक्माङ्गद •••                 | ••• १५०            | ११०-जननी कीसंख्या ***               | ٥٠٠ ٠٠٠         |
| ७३-सत्यवादी राजा हरिश्चन्द्र           | ••• १५१            | १११—माता सुमित्रा •••               | २१२             |
| ७४-महाराज दिलीप ***                    | १५२                | ११२-माता केंकेयी •••                | 518             |
| ७५-महाराज रघु                          | ••• १५३            | ११३—माता देवकी                      | ••• २१८         |
| ७६-विदेह-मंक्त राजा जनक (              | श्री-              | ११४-माता रोहिणी                     | ••• ३२०         |
| कुपानारायणजी ) · · ·                   | ••• १५४            | ११५-माता यशोदा                      | ··· २२ <b>२</b> |
| ७७-वालल्यमक महाराज दशरय                | ••• १५६            | ११६-भाग्यवती यज्ञपित्रयॉ            | ••• २२५         |
| ७८–श्रीमरतजी                           | ••• १५८            | ११७-भक्तिकी परम आदर्श श्रीगोपीजन    | ••• २२७         |
| ७९-श्रीलक्ष्मणजी                       | ··· १५ <b>९</b>    | ११८-श्रीकुन्तीदेवी ( श्रीजयदयाळ     |                 |
| ८०-श्रीशत्रुप्रकुमारजी ***             | ••• १६१            | गोयन्दका) ***                       | ··· 548         |
| ८१-रामभक्त राजा सुरथ                   | ••• १६२            | ११९-परम भक्तिमती द्रीपदी            | ••• २३७         |
| ८२-८२-भक्त चोलराज और भक्त विष्णुव      | त्रस               | १२०-सती उत्तरा •••                  | *** २४२         |
| ब्राह्मण •••                           | ••• १६३            | १२१-भक्त प्रहाद •••                 | ٠٠٠ २४५         |
| ८४-राजा रत्नग्रीव                      | ••• १६५            | १२२-दैत्यराज विरोचन ***             | ··· २४८         |
| ८५-एक भक्त राजा                        | ••• १६७            | १२३-महादानी विल ***                 | २४९             |
| ८६-मक्त राजा पुण्यनिधि                 | … १६८              | १२४-द्यिवभक्त वाणासुर • • •         | ••• २५१         |
| ८७-भक्तराज भीष्मिपतामह                 | ••• १७१            | १२५-मक्तद्धदय कुम्मकर्ण             | ••• २५२         |
| ८८-महाराज उग्रसेन ***                  | ••• १७३            | १२६-शरणागत भक्तश्रीविभीषणजी         | ••• २५३         |
| ८९-चात्सल्यमक्त श्रीवसुदेवजी           | १७४                | १२७-असुर मक्त गुडाकेश               | ••• २५७         |
| ९०-भक्त अकूर                           | ••• १७५            | १२८-असुर मक्त गय •••                | ् २५८           |
| ९१-वात्सल्य-भक्त नन्दवावा              | ••• १७६            | १२९-असुरराज भक्त वृत्र              | ••• २५९         |
| ९२—मक्तश्रेष्ठ युधिष्ठिर ***           | १७८                | १३०-भगवान् शेष •••                  | ••• २६२         |
| ९३सल्यमक्त अर्जुन                      | ··· १७९            | १३१-भक्तराज गर्वङ्जी 👓              | ••• २६२         |
| ९४-भक्त पाण्डव                         | १८४                | १३२–भक्तराज काकमुद्युण्डि           | ••• २६३         |
| ९५-व्रजसखा गोपकुमार<br>९६-भक्त उद्धवजी | ··· १८५<br>··· १८६ | १३३-प्रेमी जटायु •••                | … २६४           |
|                                        | २८५<br>ग़ैर        | १३४-भक्त ऋसराज जाम्बवान्            | ••• २६५         |
| ब्राह्मण श्रुतदेव                      | १८७                | १३५-महात्मा वालि                    | … २६६           |
| ९९-मक्त सुधन्ता · · ·                  | ५८९                | ११६-सला सुग्रीव •••                 | ••• २६७         |
| १००-भक्त मयूरव्यज ***                  | १९२                | १३७-रामहृदय श्रीहनूमा <b>न्जी</b>   | २६८             |
| १०१-महाराज परीक्षित् ***               | १९३                | १३८-युवराज अङ्गद                    | ••• २७१         |

i

|                                                                   |     | २७२                        | १८४-श्रीयामुनाचार्य                         | •••                                 | •••   | ३२५         |
|-------------------------------------------------------------------|-----|----------------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------|-------|-------------|
| 249 day and                                                       |     | <b>२</b> ७२<br><b>२</b> ७३ | <b>१८५</b> -श्रीरामानुजाचार्य               |                                     |       | ३२६         |
| 10 + Adi anti-i ivi                                               |     | <i>२७४</i>                 | १८६-श्रीवेङ्कटनाय                           |                                     | या    | • • •       |
| 101 .14 2                                                         |     | २७४<br>२७५                 | ४८५-आपक्रुटनाप<br>श्रीवेदान्तदेशिका         |                                     |       | <b>३२</b> ९ |
| 101 011 011                                                       |     | २७५<br>२७६                 | श्रावदारादाराजा<br>१८७-श्रीनिम्बार्काचार्यज | 71.1                                |       | ३३०         |
| to the twitted and are                                            |     |                            | १८८-श्रीमध्वाचार्यजी (                      |                                     |       |             |
| १४५-निष्काम भक्त तुलाधार                                          |     | २७८                        | र८८श्रामन्यापायणा (<br>वरखेड्कर )           |                                     | • • • | ३३२         |
| १४६-प्रेमी चिकक भीलः                                              |     | २७९                        | १८९-आचार्य श्रीश्रीध                        |                                     |       | ३३४         |
| 10-100 1411111 13 -111 0-11                                       |     | २८०                        | १८५—आचाय आजाय                               |                                     |       | ३३५         |
| 1. 1. 1. 1. 2. 4. 1. 2. 4. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. |     | २८१                        | १९१—गोसाई श्रीविडल                          |                                     |       | ३३७         |
| १५१-भक्त रोमहर्षणजी                                               |     | २८२                        |                                             |                                     |       | ३३८         |
| १५२-१५३भक्त दर्जी और सुदामा माली                                  |     | २८३                        | १९२-श्रीश्रीचैतन्यमहा                       | .9                                  |       | ३४१         |
| १५४-महात्मा विदुरजी                                               |     | २८४                        | १९३-प्रभु श्रीनित्यान                       |                                     |       | २०२<br>३४२  |
| १५५-भक्त सङ्घय                                                    |     | २८५                        | १९४-गोखामी श्रीहित                          | हारवशचन्द्रणा<br><del></del>        |       | -           |
| १५६-१५७-भक्त किरात और नन्दी वैश्य                                 |     | २८७                        | १९५-स्वामी श्रीरामान                        | न्दाचायजा ( आजः                     | શુન-  | ३४४         |
| १५८-प्रहादजननी क्याधू                                             |     | २९०                        | प्रसादर्जी शुक्कः ।                         |                                     |       | २००<br>३४७  |
| १५९-रावणपत्नी मन्दोदरी                                            |     | २९१                        | १९६-प्रभुचरणरसिक ।                          | <b>इ</b> ।ररायजा                    |       | ३४८         |
| १६०-भक्तिमती शवरी ***                                             |     | २९२                        | १९७-भक्त सूरदासजी                           | _ <u>_</u>                          |       | २४८<br>३५१  |
| १६१जीवन्ती वेश्या                                                 |     | २९६                        | १९८-मक्त कुम्मनदार                          |                                     |       | • • •       |
| १६२-भाग्यवती विदुरपत्नी                                           |     | २९८                        | १९९-भक्त श्रीपरमानन                         |                                     |       | ३५३         |
| १६२-माग्यवती मालिन ***                                            |     | .  २९९                     | २००–भक्त श्रीकृष्णदा                        |                                     |       | ३५४         |
| १६४-त्यागमयी भीलनी ***                                            |     | ' ३००                      | २०१-भक्त श्रीगोविन्द                        |                                     |       | ३५५         |
| १६५-शिवमक्त चाण्डाली                                              |     | ' ३०१                      | २०२-भक्त श्रीनन्ददार                        |                                     |       | ३५७         |
| १६६-गन्धर्वराज पुष्पदन्त                                          |     | ' ३०२                      | २०३-भक्त श्रीछीतस्वा                        |                                     |       | ३५८         |
| १६७-महान् भक्त विष्णुस्वामी                                       |     | • ३०३                      | २०४–भक्त श्रीचतुर्भुज                       |                                     |       | ३५९         |
| १६८-भगवान् शङ्कराचार्य                                            |     | . ५०४                      | २०५-राजा आसकरण                              |                                     |       | ३६०         |
| १६९–आचार्य श्रीकण्ठ •••                                           |     | • ३०७                      | २०६–भक्त श्रीआशुधी                          |                                     |       |             |
| १७०-श्रीअभिनवगुप्ताचार्य                                          | • • | • ३०७                      |                                             | ास्त्री, साहित्यरत्न् )             | _     |             |
| १७१-महाराज भर्तृहरि •••                                           | • • | . ५०८                      | २०७–भक्त श्रीपतिष                           | <b>ी (श्रीमदनमो</b> ह               |       |             |
| १७२-श्रीविण्णुचित्त (पेरि-आळवार)                                  | • • | • ३०९                      | खण्डेलवाल )                                 | • • •                               |       | ३६२         |
| १७३–भक्तिमती आण्डाळ या रङ्गनायकी                                  | ٨.  | * ३११                      | २०८–भक्त रसखान                              | •••                                 |       | <b>३६३</b>  |
| १७४–श्रीकुलशेखर आळवार                                             | • • | • ३१३                      | २०९–रिककोलर् स्वा                           |                                     |       | ३६४         |
| १७५-श्रीविप्रनारायण ( भक्तपदरेणु )                                | • • | • ३१५                      | २१०-गायकाचार्य ता                           |                                     |       | ३६५         |
| १७६-श्रीमुनिवाहन ( तिरुप्पनाळवार )                                |     | • ३१८                      | २११-श्रीविद्यलविपुलवे                       |                                     |       | <b>३६६</b>  |
| <b>७-१७९</b> —श्रीपोयगै आळवारः भूतत्ताळवार                        | औ   | र                          | २१२-श्रीमगवतरसिक<br>एं.२ श्रीलोकनार         | जी (साहित्या<br>गजी द्विवेदी, सिलाव |       |             |
| पेयाळवार •••                                                      |     | · ३१९                      | ५० आलाकनार<br>'साहित्यरत्न')                | ग्या ।स्रपदाः ।वळाप                 |       | ३६७         |
| १८०-श्रीभक्तिसार ( तिष्महिसै आळवार                                | ··· | ' ३२०                      | २१३-मक्त श्रीगदाधर                          | महजी                                | •••   | ३६८         |
| १८१-श्रीनीलन् ( तिहमङ्गैयाळवार )                                  | ••  | • ३२१                      | २१४-श्रीस्रदास मदन                          | मोहन <b>जी</b>                      | •••   | ३७१         |
| <b>४८२—श्री</b> शठकोपाचार्य · · ·                                 | ••  | •                          | २१५-श्रीकेशव मह                             |                                     | •••   | ३७२         |
| १८३-श्रीमधुर कवि आळवार                                            | ••  | • ३२५                      | २१६-भक्त श्रीमदृजी                          | •••                                 | 4,64  | १७३         |
|                                                                   |     |                            |                                             |                                     |       |             |

| २१७भक्त श्रीहरिन्यासदेवजी • ३७४                            | २५०-२५१भक्त राँका-बाँका                     | <b>४१</b> ५  |
|------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|--------------|
| २१८-श्रीधनानन्दनी ''' ३७५                                  | २५२-भक्त साँवता माली                        | ४१६          |
| २१९-श्रीव्यासदासजी ःः ३७६                                  |                                             | <i>४१७</i>   |
| २२०-भक्त रसिकमुरारिजी *** ३७९                              |                                             | •• ४१७       |
| २२१-श्री [हित] लाल्खामीजी (बाबा                            |                                             | ४१८          |
| श्रीहितगरणजी महाराज ) " ३८०                                |                                             | •• ४२१       |
| २२२-श्रीहित ध्रुवदासजी (श्रीचश्मावाले वाबा) ३८१            |                                             | •• ४२२       |
| २२३—गोखामी श्रीरूपलालजी महाराज                             |                                             | •• ४२६       |
| (चश्मावाले वावा) *** ३८२                                   |                                             | •• ४२६       |
| २२४-श्रीपरशुरामदेवजी ••• ३८४                               |                                             | •• ४२५       |
| २२५-भक्त श्रीनरहरिदेवजी " ३८५                              |                                             | ·· ४२९       |
| २२६-२२७-श्रीललितिकशोरीजी और श्रीललितमाधुरीजी३८६            |                                             | •• ४२९       |
| २२८-छितिकशोरीजी और नधुनी वाबा *** ३८७                      |                                             | ··           |
| २२९-श्रीनारायण स्वामीजी *** ३८७                            |                                             | ·· ४३३       |
| २३०-शिव-भक्त अप्पय्य दीक्षित : ३८८                         | २६५-भक्त उद्धव गोसावी ( श्रीविद्वल रङ्ग     | (ाव          |
| २३१-भक्त कण्णप (चक्रवर्ती                                  | देशपाण्डे, बी० ए०, एल-एल्० बी०              |              |
| श्रीराजगोपालाचारीजी ) *** ३९०                              | २६६-गुरुभक्त कल्याणस्वामी (श्रीएम्० ए       |              |
| २३२-अरुणगिरिनाथ (विद्वान् के॰ एस्॰                         |                                             | ··· ४३७      |
| चिदम्बरम्, एम् ० ए०, 'भारद्वाजन्' ) ३९३                    | २६७-भक्त मुनिजी [ स्वामी नरहर्यानन्दजी      | ]            |
| २३३-भक्त सम्बन्ध " ३९४                                     | ( श्रीभगवानदासजी )                          |              |
| २३४-मक्त अप्पर ''' " ३९४                                   | २६८—भक्तशिरोमणि गोखामी दुल्सीदासजी          |              |
| २३५-भक्त माणिक वाचक ••• ३९५                                | २६९-भक्त कवीरजी                             |              |
| २३६–भक्त पट्टिणत्तु पिल्लैयार (पं०श्रीविश्वम्भर-           | २७०-भक्तवर श्रीदादूजी ***                   | 883          |
| दत्तजी शर्मा, शास्त्री) * 3९५                              | २७१—गुरुनानकदेवजी(कुमारी श्रीनिर्मेटा मा    |              |
| २३७-भक्त रामनारायण · · · ३९६                               | २७२–उदासीनाचार्य श्रीश्रीचन्द्रजी (स्वा     | मी           |
| २३८-भक्त श्रीशिरघर वाबा (श्रीहरिकान्त-                     | श्रीसर्वदानन्दजीमहाराज, दर्शनरत्न )         | ··· ४४६      |
| प्रसादर्सिंहजी ) ••• ३९८                                   | २७३-भक्तप्रवर स्वामी श्रीहरिदासजी [ह        | हरि-         |
| २३९-राममक्तं कम्बर् ३९९                                    | पुरुषजी] (श्रीमंगल्दासजी स्वामी)            | ४४ <i>७</i>  |
| २४०-पहलवान भक्त धनुर्दास *** ४००                           | २७४-श्रीहरिरामदासजी महाराज                  | አጻ <i>ኔ,</i> |
| २४१-मक्त विल्वमङ्गल ४०२                                    |                                             | ४५०          |
| २४२-महाकवि मुकुन्दराज "" ४०५                               | २७६—भक्त महेशदासजी (दीवानबहा                | दुर          |
| २४३-भक्त दामाजी पंत ४०६                                    |                                             | ··· ४५०      |
| २४४-भक्त विष्ठलपंत (कुमारी राजेन्द्री                      | २७७-श्रीरानावाईजी (श्रीरामस्वरूपजी शास्त्री | ) ४५१        |
| श्रीवास्तवः विशारद ) ••• ४०८                               | _ \                                         | ास्त्री)४५१  |
| २४५-श्रीज्ञानेश्वर                                         | २७९-श्रीध्यानदासजी महाराज(श्रीरामस्वरू      |              |
| २४६-गोरा कुम्हार ४११                                       |                                             | ४५२          |
| २४७-भक्त कूर्मदास · · · · ४११<br>२४८-विसोबा सराफ · · · ४१२ |                                             | ४५ <b>२</b>  |
|                                                            |                                             | ४५३          |
| २४९-मक नामदेव ••• ः ४१३                                    | २८२-मक नरवी मेइताजी                         | *** ४५४      |

| २८२ अस्य भीजारओसी गहासाज (सार भीहर संग्रा-                                                    | ३२०-भक्त कृष्णदास कविराज " ५१९                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| २८३–भक्तश्रीजाम्भोजीमहाराज (डा० श्रीहरवंश-<br>सिंहजी तथा श्रीरमेशचन्द्रजी शास्त्री) · · · ४५६ | ३२१आचार्य बळदेव विद्यागूषण                      |
| , तिहुजा तथा श्रारमराचन्द्रजा राखा / १८४<br>२८४—मेवातके भक्त स्वामी श्रीलालदासजी              | ३२२-मधु गोस्वामी ःः ५२०                         |
| (श्रीकृष्णगोपाळजी) ्ःः ४५७                                                                    | ३२३-रघुनाथदास महापात्र " ५२१                    |
|                                                                                               | ३२४-भक्त नारायणदास ••• ५२५                      |
| २८५–भक्त भलराजजी ( चौधरी श्रीशिवर्सिंहजी<br>चोयल )                                            | ••                                              |
|                                                                                               | ३२५दृद्निश्चयी ब्रा <b>झ</b> णभक्त              |
| २८६-प्रेमी भक्त गणेशनाथजी ४५८<br>२८७-रामभक्त मोरोपंत ४६०                                      | ३२७-भक्त रामहरि भट्टाचार्य " ५३१                |
| •                                                                                             |                                                 |
| २८८-रसिकभक्त रामजोशी "४६१                                                                     |                                                 |
| २८९-भागवत महीपति ''' ४६२                                                                      | ३२९-श्रीजगन्नायदास गोस्वामी ( राजा <sup>-</sup> |
| २९०-महाभागवत ज्योतिपंत "४६३                                                                   | श्रीलक्ष्मीनारायण हरिचन्दन जगदेव                |
| २९१-रसिक भक्त अनन्तर्फंदी ः ४६५                                                               | पुरातत्त्वविशारदः, विद्यावाचस्पतिः              |
| २९२-भक्त हरिनारायण ४६६                                                                        | विमर्शविनोद) ५३८                                |
| २९३-भक्त गिरवर                                                                                | ३३० चन्धु महान्ति ५४०                           |
| २९४-भक्त रामचन्द्र ४७१                                                                        | ३३२ - भक्त बालीग्रामदास                         |
| २९५-गीता-दण्डवती भक्त जोग परमानन्द ''' ४७४                                                    | ३३२-मक्त नीलम्बरदास '' ५४५                      |
| २९६-मक्त वेंकट                                                                                | ३३३-मक्त गङ्गाघरदास · · · · ५४६                 |
| २९७-भक्त वेङ्कटरमण ४७७                                                                        | ३३४-ठाकुर उद्धारणदत्त ''' ५४८                   |
| २९८–भक्त दामोदर और उनकी धर्मपत्नी *** ४७९                                                     | ३३५-भक्त महेश मण्डल <b>५५९</b>                  |
| २९९-त्यागी भक्त विद्वलदास ४८१                                                                 | ३३६-श्रीस्वामिनारायण (पं० श्रीनारायणचरण-        |
| ३००-शान्तोबा और उसकी धर्मपत्नी "४८३                                                           | जी तर्क-वेदान्त-तीर्थ) " ५५२                    |
| ३०१-दक्षिणी गुलसीदास · · · ४८६                                                                | ३३७-भक्त शहर पण्डित · · · · ५५३                 |
| ३०२-गायक भक्त त्यागराज " ४८७                                                                  | ३३८-भक्त पुरुषोत्तम ५५५                         |
| ३०३-भक्त कविरत्न जयदेवजी " ४८८                                                                | ३३९-विरक्त रामभक्त श्रीबनादासजी                 |
| ३०४-श्रीमधुसूदन सरस्वती " ४९३                                                                 | (बाबा श्रीराघवदासजी एम् ০ एल ০ ए० ) ५५७         |
| ३०५-रसिकभक्त विद्यापति *** ४९४                                                                | ३४०-भक्त मुरारीदास ५५८                          |
| ३०६-मक्त चण्डीदास ", ४९५                                                                      | ३४१-महाराज व्रजनिधि ५५९                         |
| ३०७-३०८-श्रीरूप-सनातन ४९६                                                                     | ३४२-भक्त प्रेमनिधि ५६०                          |
| ३०९-जीव गोस्वामी ५०२                                                                          | ३४३-भक्त हिम्मतदास ५६१                          |
| ३१०-भक्त विष्णुपुरीजी ५०३                                                                     | ३४४-बालक मोहन ५६३                               |
| ३११—स्वामी श्रीप्रकाशानन्दजी सरस्वती            ५०४                                           | , ३४५-मक्त लिलताचरण ५६५                         |
| ३१२-ठाकुर रामचन्द्र कविराज 💎 \cdots ५०५                                                       | ३४६-मक्त हरिदासजी · · · ५६७                     |
| ३१३—राजा प्रतापरुद्र ५०६                                                                      | ३४७-ठाकुर मेघसिंह ५६८                           |
| ३१४-भक्त रघुनाथदास ••• ५०६                                                                    | ३४८-भक्त भुवनसिंह चौहान " ५७२                   |
| ३१५-भक्त प्रतापराय ५१०                                                                        | ३४९-मक्त अङ्गदसिंह ५७४                          |
| ३१६-भक्त लोकनाय गोखामी " ५१३                                                                  | ३५०-भक्त राव जगतसिंहजी ( श्रीसिरेहमलजी          |
| ३१७-भक्त श्रीनिवास आचार्य *** ५१४ ,                                                           | पचोली) ५७७                                      |
| ३१८-भक्त हरिदास यवन " ५१६                                                                     | ३५१-भक्त नागरीदासजी और उनका परिवार              |
| ३१९-भक्त लोचनदार ५१८                                                                          | ् ( विद्याभूषण साख्य-साहित्य-वेदान्त-           |

| पुराण-तीर्थ <sub>क्ष</sub> श्रीव्रजवल्लभश <b>र</b> ण | ाजी       | ३८४-कान्ह्रपात्रा ***                      | • • •  |
|------------------------------------------------------|-----------|--------------------------------------------|--------|
| वेदान्ताचार्य) •••                                   | ••• ५७८   | ३८५-भक्त जनावाई •••                        | •••    |
| ३५२-ठाकुर किशनसिंह ***                               | ••• ५८१   | <b>२८६</b> –साम्बी सखूबाई •••              | •••    |
| ३५३-मक्त रामदास                                      | ••• ५८३   | ३८७-भक्तिमती करमैतीवाई                     | •••    |
| ३५४-भक्तवर पीपाजी ( पं० श्रीरामनि                    | वासजी     | ३८८-भक्तिमती कर्मठी वाई ( श्रीचश्म         | वाले   |
| र्चर्मा)                                             | ५८४       | वावा) •••                                  | •••    |
| ३५५-दीनवन्धुदास और उनका कुटुम्ब                      | ५८५       | <b>३८९—मीरॉबाई</b> •••                     | •••    |
| ३५६-भक्त विमलतीर्थ ***                               | ሉር        | ३९०रानी रतावती                             | •••    |
| ३५७-धन्ना जाट                                        | ५९०       | ३९१-भक्तिमती मङ्गलागौरी (श्रीदेवेन         | द्रराय |
| ३५८-गोपाल चरवाहा                                     | ••• ५९१   | पुक्त्रोत्तमराय मजूमदार, वी॰               |        |
| ३५९-परमेष्ठी दर्जी                                   | ••• ५९३   | कोविद )                                    | •••    |
| ३६०-भक्त रामदास चमार                                 | ••• ५९५   | ३९२-३९३—गङ्गा-जमुनावाई ( बावा श्रीहितशर    | णजी    |
| ३६१-रधु केवट •••                                     | ••• ५९६   | महाराज) •••                                | •••    |
| ३६२-मणिदास माली ***                                  | ••• ५९९   | ३९४-भक्तिमती विष्णीवाई(वावा श्रीहितदा      | ासजी)  |
| ३६३-क्या कुम्हार                                     | ••• ६००   | ३९५-भक्तिमती गजदेवी और हरदेवी              | •••    |
| ३६४-मक्त सेन नाई                                     | ••• ६०१   | ३९६—भक्तिमती निर्मेळा ***                  | •••    |
| ३६५-सदन कसाई •••                                     | ••• ६०२   | ३९७-बहिन सरस्वती                           | •••    |
| ३६६-भक्त साळवेग •••                                  | ••• ६०४   | ३९८–भक्तिमती क्रॅअर-रानी                   |        |
| ३६७-भक्त देवाजी पुजारी                               | ••• ६०६   | ३९९—प्रेमिणी हसीना और हमीदा                | •••    |
| ३६८-भक्त माघवदासजी ***                               | ••• ६०७   | ४००-भक्तिमती चन्द्रलेखा                    | • • •  |
| ३६९–भक्त छाखाजी और उनका                              | आदर्श     | ४०१-भक्त बालकराम                           | •••    |
| परिवार •••                                           | ••• ६०९   | ४०२-मामा प्रयागदासजीःः                     | •••    |
| ३७०-मक्त गोविन्द्रदास ***                            | ••• ६१२   |                                            |        |
| ३७१-श्रीगोविन्द प्रमु •••                            | ••• ६१३   | ४०३-भक्त स्वामी रामअवधदास                  | Δ.     |
| ३७२–पयहारी श्रीकृष्णदासजी                            | ••• ६१४   | ४०४-भक्त रामरूपजी ( श्रीरामलखनदास          |        |
| ३७३—महात्मा श्रीअग्रदासजी                            | ••• ६१४   | श्रीवेजनायदासजी)                           | •••    |
| ३७४-परमभागवत नाभादासजी                               | ••• ६१५   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      | पं०    |
| ३७५-खामी श्रीचरणदासजी महाराज                         | ••• ६१६   | श्रीराजमङ्गलनाथनी त्रिपाठी, एम् ०          | ए०,    |
| ३७६–भक्तराज भीखंजन ( श्रीदेवकी                       | नन्दनजी   | एल्-एल्॰ बी॰ असित्याचार्य )                | •••    |
| खेडवाल) · · ·                                        | ••• ६१७   | ४०६-मक दामोदरदासजी (धर्मभूषण               |        |
| ३७७–भक्त गरीवदासजी ***                               | ••• ६१८   | श्रीमधुस्दनाचार्यजी महाराज )               | •••    |
| ३७८-श्रीमद्देवमुरारीजी (                             | महन्त     | ४०७-संत श्रीव्रह्मचैतन्यजी महाराज          | न      |
| श्रीरघुनायदासजी महाराज )                             | ••• ६१९   | ( श्रीभैरवशंकरजी शर्मा )                   | • • •  |
| ३७९-भक्त गोवर्धन                                     | ••• ६१९   | ४०८-महात्मा श्रीसदाशिव ब्रह्मेन्द्र ( ३    | गीयुत  |
| ३८०-मक्त सेठ रमणलाल                                  | ••• ६२२   | एन्० कनकराज अय्यर, एम्० ए०                 | )      |
| ३८१-भक्त चतुर्भुज •••                                | ••• ६२४   | ४०९-भक्त दत्तात्रेयजी आण्णा                | बोचा   |
| ३८२-भक्तिमती रिवया •••                               | ••• ६२५   | ( श्रीरामचन्द्र दादोभावे )                 | •••    |
| ३८३-परम शिवमक्ता टस्लेश्व                            |           | ४१०-पूज्य स्वामी इन्दिराकान्ततीर्थ श्रीपाद | वडेर   |
| ( पण्डित श्रीअमरनाथजी सप्                            | ) ••• ६२८ | (श्रीरामचन्द्र क्षणा कामन् )               |        |

| ४२१-भक्तराज श्रीगुळाबरावजी मधाराज                   | ४३५-महात्मा सरयूदासजी महाराज                   |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| ( श्रीरामनारायणजी श्रीचास्तव ) · · ६७९              | ( प० श्रीअम्बाप्रसाद नर्मदाराङ्गरजी            |
| ४१२—भक्त पण्डित छक्ष्मणप्रसादजी ववेले               | ग्रुक्कः एम्० ए०ः साहित्यरतः)                  |
| ( श्रीभैयालाल हरिवंशजी आर्य ) 😬 ६८०                 | ४३६-भक्त दासी जीवण " ७११                       |
| ४१३—आसामके भक्तवर श्रीराङ्करदेव तथा उनके            | ४३७—भक्त लालाजी (प० श्रीमङ्गलर्जी              |
| द्यिष्य (स्वामी श्रीभूमानन्दजी महाराज ) ६८१         | उद्भवनी शास्त्री ) · · · · · ७११               |
| ४१४-महात्मा शिशिरकुमार घोष " ६८२                    | ४३८-प्रेमी कवि बालाराङ्कर ०१२                  |
| ४१५-भक्त लोकमान्य तिलक "६८४                         | ४३९–महात्मा श्रीमस्तरामजी महाराज               |
| ४१६-मक्तिमती डा॰ एनी बेसेट ६८४                      | ( वेद्य बदरुद्दीन राणपुरी ) ७१३                |
| ४१७-महामना मक्त माल्वीयजी ६८५                       | ४४०-श्रीधारशी भगत ७१४                          |
| ४१८-विश्वासी भक्त गाँधीजी ६८८                       | ४४१–महाराज श्रोरामदासजी ( श्रीतुल्सीजी ) ७१५   |
| ४१९भक्त श्रीअरविन्द (श्रीस्यामसुन्दर                | ४४२-मक्त केशवदासजी (श्रीवदरुद्दीन राणपुरी) ७१६ |
| द्यनद्यनवाला, एम्० ए० ) "६९४                        | ४४२-श्रीमत् स्वामी अनन्ताचार्यजी महाराज        |
| ४२०-भक्त स्यामसुन्दर चकवर्ती (श्रीसुरेश-            | ( भक्त श्रीरामगरणदासजी ) . ७१६                 |
| चन्द्र देव) •••                                     | ४४४-परमाचार्य श्रीयुगळानन्यगरणजी               |
| ४२१-देशवन्धु भक्त चित्तरञ्जन दास "६९७               | महाराज ( श्रीरामळाळगरणजी )                     |
| ४२२-भक्त भाणसाहेब ( श्रीमाणेकळाळ                    | ४४५-श्रीजानकीवरदारणजी महाराज ( श्री-           |
| गंकरलाल राणा ) · · ·                                | जानकीदारणजी (स्नेहलता रामायणी) ७१७             |
| ४२३-महान् भक्त रविसाहेब (श्रीमाणेकलाल               | ४४६-स्वामी रामवल्छभाशरणजी ७१८                  |
| शंकरलाल राणा) · · · · · • • • • • • • • • • • • • • | ४४७-पं० श्रीरामवल्लभाशरणजी महाराज ः ७१९        |
| ४२४–भक्त खीमसाहेब (श्रीमाणेकलाल                     | ४४८-स्वामी श्रीसियारामश्ररणजी [श्रीरूपछता-     |
| र्शंकरलाल राणा ) · · ·                              | जी ] ( श्रीरामगुलामजी नाटाणी ) · · · ७२०       |
| ४२५-भक्त मोरार साहेव (श्रीमाणेकलाल                  | ४४९–मक्त श्रीहंसकलाजी ( श्रीद्वारकाप्रसाट-     |
| शंकरलाल राणा ) · · · · · · ः ७०२                    | सिंहजी वी० ए० ) ७२१                            |
| ४२६-भक्त गंगसाहेव (श्रीमाणेकलाल                     | ४५०-मक्त श्रीरूपकलाजी '' ७२१                   |
| दांकरलाल राणा ) · · · ७०३                           | ४५१-परमहस श्रीसियालालशरणजी महाराज              |
| ४२७-महीकॉठाके भक्त मेहाजल (श्रीमाणेक-               | [श्रीप्रेमलताजी] (श्रीरनेहलताजी) ''' ७२३       |
| ळाळ इांकरळाळ राणा )                                 | ४५२-भक्त श्रीश्यामदासजी महाराज (श्री-          |
| ४२८-कच्छके महान् भक्त दादा मेकण                     | जानको दारणजी (स्नेहळता' रामायणी) ः ७२३         |
| ( श्रीबदरुद्दीन राणपुरी )                           | ४५३-परमहंस रामदासजी (श्रीकेसरीनन्दन-           |
| ४२९-मेघ स्वामी ( श्रीबदरुद्दीन राणपुरी ) ·  ७०६     | प्रसादजी ) ७२४                                 |
| ४३०-भक्त कवि अखा (श्रीसीतारामजी सहगळ) ७०६           | ४५४-मक्त श्रीमगवान्दासजी मधुकरिया              |
| ४३१–भक्त कवि श्रीदयारामभाई                          | ( श्रीअंजनीनन्दनशरण श्री-                      |
| (जोशी श्रीजीवनलाल छगनलालर्जा)・・・ ৬०७                | द्यीतलासहायजी ) · ·                            |
| ४३२-मक्त कवि केराव (श्रीवदरुद्दीन राणपुरी) ७०८      | ४५५-स्वामी श्रीगोमतीदासजी १५५५                 |
| ४३३-रामभक्त श्रीगोपीनायाचार्य (श्रीकन्हैया-         | ४५६-भक्तवर श्रीरामाजी ( डा० श्री-              |
| ं लाल भाईशंकर दवे ) ७०८                             | सत्यनारायणसहायजी) : ७२६                        |
| ४३४-मक्त कानस्वामी (गोसाई पीताम्बरपुरी,             | ४५७-सिद्ध श्रीकृष्णदासजी महाराज गावर्धन-       |
| प्रेमपुरी) ७०९                                      | वाले (ठाकुर श्रीगङ्कर्रासहजी, बी० ए०) ७२७      |
|                                                     |                                                |

| ४६१-भक्तवर वावा मनोहरदामजी (श्रीनिरञ्जनदासजी) ४६२-महातमा श्रीअववदामजी ४६३-प० श्रीअमो क्करामजी गास्ती ४६४-भक्त ग्वारिया वावा (श्रीसुदर्शनसिहजी) ४६५-विद्यावारिवि श्रीकृष्णानन्ददासजी (श्रीरामदासजी गास्त्री) ४६६-मक्तप्रवर श्रीराधिकादासजी महाराज (एक भक्त) ४६७-श्रीरामनामके आटितयाजी (,प० झावरमल्ळजी गर्मा) ४६६-सत गङ्गानाथजी महाराज | \$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$ | १८६-मक्त महेश (श्रीगोपालचन्द्र चक्रश्रवीं। वेदान्तशास्त्री) ४८७-मक्त स्वामी श्रीरामतीर्थ ४८८-सत श्रीनागा निरङ्कारीजी (म्वामीजी श्रीपलकिषिजी महाराज) ४८९-रिक्तिमक्तसरममाधुरीजी (श्रीरामलखन- दासजी श्रीवैजनाथदायजी) ४९०-मक्त नन्दलाल (श्रीरामचन्द्रजी विजयवर्गी) ४९१-विरही भक्त रघुजी ४९२-श्रीमक कोकिलजी ४९३-महाराज श्रीरघुराजिसहजी (श्रीगुरु रामप्यारेजी अग्निहोत्री) ४९५-मक्तवर श्रीगुमानिसहजी (स्त्रगींय महाराज श्रीचतुरिसहजी देव) ४९५-महाराज श्रीचतुरिहजी ४९६-राठौड राव श्रीगोपालिसहजी ४९६-नात श्रीराजेन्द्रसिहजी (एक अज्ञय) ४९८-वावा दूधनराम औषड़ (महारमा | ५१   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ( ब्रह्मचारी श्रीरमेशजी )<br>४८८-प्रभु अतुल्हुष्ण गास्त्रामी ( आन्त्रार्थे<br>श्रीप्राणिक्योर गोस्त्रामी, एम्० ए०<br>विद्याभूषण, साहित्यरत्न )                                                                                                                                                                                       | ७४९<br>७५ <sub>०</sub>                                                       | ५०३–भक्तराज पण्डित देवीसहायजी<br>५०४–भक्तवर उमापतिजी त्रिपाठी (प०<br>श्रीअम्बिकेस्वरपतिजी त्रिपाठी )<br>५०५–श्रीबद्ध भक्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 500  |
| ायाम् प्रया <b>म् पाहित्यरल</b> )                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ७५०                                                                          | ५०५-श्रीबुद्ध् भक्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ভড়- |

| ५०६-भक्त यज्ञनारायणजी पाण्डेय (प॰                 | ५२६–मक्तवर श्रीप्यारेटालजी ( मक्त                                                          |
|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| श्रीशिवनाथजी हुवे; साहित्यरत ) ' ७७१              | श्रीरामगरणदासजी )                                                                          |
| ५०७-वाबा रघुपतिदासजी (वावाश्रीलक्ष्मण-            | ५२७-वावा श्रीरघुवीरदासजी (भक्त श्रीराम-                                                    |
| दासजी महाराज ) •• •• ७७२                          | श्चरणदासजी ) ••• ७८६                                                                       |
| ५०८-भक्त लाला भगवानसहायजी (श्री-                  | ५२८–परम वैष्णव श्रीदेवनायकाचार्यजी                                                         |
| वासुदेवजी चामलीकर 'मृगाङ्क') · ' ७७३              | ( भक्त श्रीरामगरणदासजी )                   ७८७                                             |
| ५०९-मक्त कुझविहारीसिंहजी (पण्डित                  | ५२९-भक्तवर पण्डित श्रीहरनारायणजी                                                           |
| श्रीजानकीनायजी गर्मा ) ' ७७४                      | ( भक्त श्रीरामगरणदासजी ) 💛 ७८७                                                             |
| ५१०-श्रीचित्रकृटके मौनी वावा (धर्मभूपण            | ५३०-परम भक्त संत श्रीहरिहरवावाजी                                                           |
|                                                   | (पं॰ श्रीब्रह्मदत्तजी चतुर्वेदी, एम्॰ ए॰) ७८८                                              |
|                                                   | ५३१—महात्मा प्रयागदासजी (श्रीउदयप्रताप-                                                    |
| ५११-चित्रकृटके परम त्यागी श्री-                   | नारायण वहादुर पाछ ) ७८९                                                                    |
| रामनारायण ब्रह्मचारीजी ( वर्मभूपण                 | ५३२-परमहस स्वामीश्रीसियारामजी महाराज                                                       |
| श्रीकामतासिंहजी वकीछ )                            | ( श्रीरामरक्खाजी )                                                                         |
| ५१२-बुखाराके भक्त वाजन्द ( वैद्य                  | ५३३ -गुजरातके महान् भक्त श्रीप्रीतमदामजी ७९४                                               |
| श्रीवद्बद्दीन राणपुरी ) ••• ७७५                   | ५३४-श्रीवीरजी भक्त (वैद्य श्रीवदरुद्दीन राणपुरी) ७९४                                       |
| ५१३—सिन्धके भक्त शाह अञ्दुल ल्तीफ                 | ५३५—भक्त शास्त्रीजी शङ्करलाल माहेश्वर<br>(वैद्य श्रीवदरुद्दीन राणपुरी)                     |
| (श्रीवदर्वहीन राणपुरी) • ७७६                      | ५३६-भक्त हरिटास डाकोरवाला " ७९५                                                            |
| ५१४–भक्तहोथी(श्रीमाणेकलाल शकरलाल राणा)७७८         |                                                                                            |
| ५१५-भक्त वावा ताजुद्दीन (श्रीसैयद                 | ५३७-प्रमिद्धं भक्तं श्रीजादवजी महाराज      ७९६<br>५३८-भक्तं श्रीहरिदासजी महाराज        ७९७ |
| कासिम अली, साहित्यालङ्कार ) ७७८                   | ५३८—भक्त श्रीहरिदासजी महाराज ••• ७९७<br>५३९—महान् भक्त और पारमार्थिक लेखक                  |
| ५१६-महात्माजी श्रीपावनहारी वावा                   | श्रीअमृतलाल पढियार ७९७                                                                     |
| ( भक्त श्रीरामशरणदामजी ) • ७७९                    |                                                                                            |
| ५१७-भक्तिमती वनमाला ( श्रीजयनारायण-               | ५४०-मक्त श्रीकबुमाईजी (श्रीमगवानटामजी                                                      |
| प्रसादजी ) ••• ७८०                                | जैथल्या)                                                                                   |
| ५१८-कृष्णभक्ता श्रीयशोदा माई ( भक्त               | ५४१-भक्तवर श्रीमगनलाल हरिभाई व्यास " ७९८                                                   |
| श्रीरामगरणदासजी ) " ७८०                           | ५४२-मक्त श्रीहरि वापू ( वैद्य श्रीवदरुद्दीन                                                |
| ५१९-श्रीञ्चानन्दीवाईजी (श्रीरामदासजीशास्त्री) ७८१ | राणपुरी) ८००                                                                               |
| ५२०-भक्तिमती श्रीगोपी मा ( श्रीनिरञ्जन-           | ५४३–भक्त कान्हद्दासजी (श्रीसुधाकरजी                                                        |
| दासजी घीर ) '' ७८१                                | पुजारी )                                                                                   |
| ५२१-श्रीश्चान्तिदेवी ( श्रीवीरबहादुरसिंहजी        | ५४४-परमहस् श्रीसीतागरणजी ' ८०१                                                             |
| · चौहान 'प्रभाकर') · · · · ७८२                    | ५४५-भिक्षु श्रीअखण्डानन्दजी " ८०१                                                          |
| - २२-रिकिंभक्त भारतेन्दु हरिश्चन्द्र (राय         | ५४६-भक्त श्रीडाइचाभाई (श्रीदात तुल्ती) ८०२                                                 |
| ु - श्रीअम्यिकानायसिंहजी ) • ७८२                  | ५४७-दुर्गाभक्त पण्डित राधानाथ दूवे : ८०३                                                   |
| ५२३–भक्तवर पण्डित मोहनलालजी अग्रिहोत्री           | ५४८-त्रालभक्त ओमप्रकाश ८०३                                                                 |
| ( भक्त श्रीरामगरणदासजी ) • ७८४                    | ५४९-श्रीजगन्नाथप्रसाद परमहस ( श्रीराम-                                                     |
| ५२४-स्वामी श्रीनिरङ्जनानन्दर्जी तीर्थ             | स्वरूपनी )                                                                                 |
| (५० श्रीब्रह्मानन्टजी मिश्र )                     | ५५०-मक्त चेता मार्ला ८०५                                                                   |
| ५२५-भक्त सतदासजी (श्रीनेहपालसिंहजी)               | ५५१-एक क्षत्रिय भक्त ( श्रीसुदर्शनसिंहजी ) ८०६                                             |
| रिटायर्ड आर्ट० र्ट० एस्० ) 👚 ७८५                  | ५५८नम्र निवेदन और क्षमा-प्रार्थना 😬 ८०७                                                    |

### कविता

### संगृहीत

| १-अवतार-वन्टना (भारतेन्दु बाबू हरिश्चन्द्र      | जी-    | भक्त-वाणी ४१, ४५, ४८ |
|-------------------------------------------------|--------|----------------------|
| कृत भीत-गोविन्द'के एक पदका अनुवाद               | ) • ₹४ | १७७, २०२, २          |
| २–प्रह्लादकृत श्रीनृसिंहजीकी स्तुति (श्रीप्रसुट | त्त-   | २७०, २८२, २          |
| जी ब्रह्मचारीकृत 'श्रीभागवत चरित' से )          | २४४    | ३७४, ३७८, ३          |
| ३–भक्त नरसीजीकी हुडी (ठा० श्रीरणवीरसिंह         | ्जी    | ४९२, ५०३, ५          |
| शक्तावत 'रसिक' )                                | ४५५    | ५८२, ६११, ६।         |
| ४-मीरॉ चरित्र ( ५० श्रीवासुदेवजीगोस्वामी)       | • ६४३  | ७०९ ७१०, ७           |
| ५–समर्पण                                        | ८०८    |                      |
|                                                 |        |                      |

ाणी ४१, ४५, ४८, ९८, १४७, १५०, १७७, २०२, २०७, २४३, २४८, २५७, २७०, २८२, २८९, २९१, २९८, ३५२, ३७४, ३७८, ३७९, ३८९, ४२६, ४८२, ४९२, ५०३, ५२४, ५२६, ५४८, ५५६, ५८२, ६११, ६७७, ६७८, ६८३, ७०४, ७०९, ७१०, ७५३, ७५६, ७७९, ७८८,

669

१६१

# वित्र-सूची

| ५१–भक्त किरात और नन्दीवैश्य                    | २९२         | ९०-मक्त नानक                     | xáx                                     |
|------------------------------------------------|-------------|----------------------------------|-----------------------------------------|
| ५२-प्रेममतवाली विद्वरानी 😬                     | २९२         | ९१-भक्त स्वामी हरिदासजी •••      | xád                                     |
| ५३-मक्त चिकक भीट ''                            | २९२         | ९२-भक्त रामचरणजी                 | 8 <i>á</i> ¢                            |
| ५४-भक्तिमती जनरी                               | … २९२       | ९३-नरसीजीके सॉवल्माह सेट         | ·· ४३५                                  |
| ५५-भक्त माणिक्क वाचक                           | • २९३       | ९४-भक्त जाम्भोजी                 | •••                                     |
| ५६—भक्त कृष्णुष •••                            | २९३         | ९५-भक्त स्वामी छालदासजी ••       | • የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ |
| ५७-विग्णुचित्त ( पेरियाळवार )                  | ३२०         | ९६-भक्त गणेशनायजी                | . ४६८                                   |
| ५८–श्रीआण्डाल ( रंगनायकी )                     | ••• ३२०     | ९७-भक्त ज्योतिपतपर गणेशजीकी कृपा | . 8ec                                   |
| ५९–कुळ्गेखर आळवार                              | •• ३२०      | <b>९८</b> –भक्त हरिनारायण        | ४६८                                     |
| ६०-श्रीविप्रनारायण ( भक्तपढरेणु )              | ••• ३२०     | ९९-भक्त गिरवर                    | . 8£\$                                  |
| ६१–श्रीमुनिवाहन ( तिरण्यनाळ्वार )              | • ३२१       | १००-गौरी और उमका पुत्र उदयगत     | •••                                     |
| ६२-श्रीपोयगे, भृतत्तालवार और पेयालवार          | ३२१         | १०१-भक्त रामचन्द्र               | \£&                                     |
| ६३—नीलन् आलवार                                 | ३२१         | १०२-भक्त जोग परमानन्द            | * ४६९                                   |
| ६४-राममक्त कवर्                                | •• ३२१      | १०३-भक्त वेकट और रमाया ***       | ** <b>४</b> ७६                          |
| ६५-गोम्वामी विद्वलनायजी                        | ३६८         | १०४-भक्त वेकटरमण                 | • • ১৫                                  |
| ६६-श्रीहितहरिवंगर्जा                           | •• ३६८      | १०५-अतिथि-सत्कार                 | • • ४७६                                 |
| ६७—श्रीजीमहित श्रीरगीलालजी 🔭                   | ••• ३६८     | १०६—भक्त विद्वलदास               | •• ४७६                                  |
| ६८-मक्त गदावर भट्ट                             | •• ३६८      | १०७-भक्त ज्ञान्तोबा              | *** ४७७                                 |
| ६९-भक्त रसलान                                  | •• ३६९      | १०८–भक्त दक्षिणी द्वलमीदासजी     | X00                                     |
| ७०-श्रीकेशव काश्मीरी                           | • ३६९       | १०९-भक्त त्यागराज                | ••• X00                                 |
| ७१-म्वामी हरिदासजी, अकवर और तानसेन             | •• ३६९      | ११०-भक्त कवि जयदेवजी             | App                                     |
| ७२–श्रीमद्वजीको श्रीराधाकुष्णके दर्शन          | 800         | १११-भक्त रघुनायदास               | *** 470                                 |
| ७३–भक्त श्रीव्यासदासजी                         | 800         | ११२-भक्त प्रतापराय ***           | ५२०                                     |
| ७४-भक्त रसिकमुरारी हार्याको दीक्षा दे रहे हैं  | . 800       | ११३-यवन भक्त हरिदास •••          | 420                                     |
| । ७५-श्रीपरशुगमदेवजी                           | 800         | ११४-भक्त खुनाय महापात्र ••       | ٠٠٠ ५२٥                                 |
| । ७६-भक्त गमनारायण                             | 808         | ११५-माल्तीपर मगवत्कृपा           | ••• ५२१                                 |
| ় ৩৩–भक्त श्रीशिरघर वाबा                       | ४०१         | ११६—रामहरिके वढले पुत्रकी हत्या  | ••• ५२१                                 |
| <sub>ि</sub> ७८–भक्त घनुर्दासकी पत्नी हेमाम्वा | 80 s        | ११७–भक्त नवीनचन्द्र **           | •• ५२१                                  |
| y ७९-भक्त दामाजी पत 💎 🔭                        | 808         | ११८-डाक् भगत                     | *** 486                                 |
| үः ८०-श्रीनामदेवजी                             | … ४१६       | ११९भक्त वालीग्रामदास •••         | 486                                     |
| yı ८१-मक्त रॉका वॉका                           | ••• ४१६     | १२०-भक्त वन्धु महान्ति '''       | 486                                     |
| ( ८२ – भक्त मनकोजी बोघला                       | ४१६         | १२१–भक्त जगन्नायदास गोस्वामी     | 486                                     |
| (६/८३-भक्त भानुटामजीको सुर्यदर्शन              | •• ४१६      | १२२-भक्त गगावरदास                | 488                                     |
| <sub>(६।</sub> ८४-भक्त पुरन्दरदामकी न्त्री     | • ४१७       | १२३—भक्त महेश मण्डल "            | ··· 488                                 |
| । ८५-मक्त प्रकाराम                             | . ४१७       | १२४-श्रीस्वामिनारायणजी           | ••• ५४९                                 |
| १८६-भक्त व्यम्बकराज                            | ४१०         | १२५-भक्त शङ्कर पण्डित ••         | •• ५४९                                  |
| ्ध्८७-समर्थे रामडास ( छत्रपति भित्राजी )       | \$3\$       | १२६-श्रीत्रनादासजी '             | ५६४                                     |
| ६८८-वर्षणस्वामीकी गुरुभक्ति                    | <b>४</b> ३४ | १२७–भक्त प्रेमनिधि               | ं ५६४                                   |
| र(९-भक्त कवीर                                  | <i>k</i> śk | १२८-भक्त हिम्मतदास               | ५६४                                     |
|                                                |             |                                  |                                         |

| १२९-भक्त मोहन गोपालमाईके साय                                       | . ५६४         | १६८-डा॰ एनी वेसेट                   | ٤٤٤ ٠                                 |
|--------------------------------------------------------------------|---------------|-------------------------------------|---------------------------------------|
| १३०-भक्त लिलताचरण                                                  | ••• ५६५       | १६९-होकमान्य तिहक                   | • ६८३                                 |
| १३१–भक्त इरिदासजी                                                  | … ५६५         | १७०-महामना मालवीयजी                 | ٠٠٠ قدد                               |
| १३२-भक्त ठाकुर मेघसिंह्जी                                          | •• ५६५        | १७१-महात्मा गाघीजी                  | ٠٠٠ ٤८८                               |
| १३३–भक्त अगदसिंहजी                                                 | <b>પે</b> ફર્ | १७२-श्रीगोगी भक्त अर्रावन्ट         | ६८९                                   |
| १३४-ठाकुर किशनसिंहजी                                               | 466           | १७३–भक्त श्रीनित्तरजन दाम           | ٠٠٠ ٤٧٩                               |
| १३५-भक्त दीनबन्धुदास                                               | • 422         | १७४-श्रीरविसाहेच                    | . 00%                                 |
| १३६—भक्त विमल्तीर्थ                                                | . 466         | १७५-श्रीमोगर साहेव                  | und                                   |
| १३७-भक्त घना जाट                                                   | . 426         | १७६-शिद्याराम भार्द                 | 206                                   |
| १३८-भक्त गोपाल चरवाहा                                              | . 468         | १७७-रामभक्त शीगोपीनाभानार्य         | 20%                                   |
| १३९–गक्त परगेष्ठी दर्जी                                            | ५८९           | १७८ स्वामी शी गरयूदामजी गराराज      | 903                                   |
| १४०-गक्त रामदास नमार                                               | . ५८९         | १७९-महात्मा मलरामनी                 | 6                                     |
| १४१-गक्त रघु नैनट                                                  | . ५८९         | १८०-'शिवास्त्री भक्त                | 1.00                                  |
| १४२-गक्त मेणिदाम माली                                              | E08           | १८१-धीनद्वरता साहेबर गामी           | 309                                   |
| १४३-भक्त सद् कसाई                                                  | . £08         | १८२ - शिवनन्तान्यर्थभे              | ७१६                                   |
| १४४-गक्त नुवा कुम्हार                                              | ६०४           | १८३ - शियुगलानन्यगरणञी              | • <b>८१</b> ६                         |
| १४५–भक्त साल्वेग                                                   | · \$0%        | १८४-श्रीज्ञानकीवरद्यगणर्चः          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| १४६-गंगावाईके पतिपर भगवत्कृपा                                      | • ६०५         | १८५-स्वामी रामवल्यभागरण ती          | • • ८१६                               |
| १४७-गत्तः गोनिन्ददास                                               | • ६०५         | १८६-प० भीरामवहरभाशरणची महारा        | . 10 \$ 10                            |
| १४८-स्वामी श्रीअग्रदासजी                                           | ६०५           | १८७-भ्रीमियागमगरणजी •               |                                       |
| १४९-गक्त गोवर्षन                                                   | . 404         | १८८-शिभयालालगरणजी ( प्रमलनार्जी )   | 29.9                                  |
| १५०-ध्रीपयहारीजी और महाराजा पृथ्वीगज                               | ६१६           | १८९-भागोमनीदासजी                    | . ifo                                 |
| १५१–'गीचरणदासज्ञी                                                  | ६१६           | १९०-परम भक्त भीग्नाग्या नाना        | . 635                                 |
| १५२–भक्त रमणलल •                                                   | ६१७           | १९१-भीसपक्लानी                      | \$\$ · ``\$\$                         |
| १५३–गत्तः जनावाई                                                   | ६१७           | १९२-शीगमकृष्ण परमहस                 | . psc                                 |
| ८५४-गक्त सल्वार्                                                   | ६१७           | १९३-शिद्धगांचरण नाग                 | • ७१९                                 |
| १५५-मक्त करमैती बार्द                                              | • ६१७         | १९४-शीनिजयकृष्ण गोस्वार्गः          | 750                                   |
| १५६-गक्तिगती कर्मठीवाई                                             | ६५२           | १९५-श्रीकुन्दानन्द ब्रह्मचारी       | 658                                   |
| १५७-गनी रतावती                                                     | • ६५२         | १९६-श्रीभवरामिकहर योगत्रयानन्दजी    | . 6:4                                 |
| १५८-गजदेनीपर कृपा                                                  | ६५२           | १९७-श्रीनन्दिकशोर मुखोपाध्याय       | <i>७</i> ४८                           |
| १५९-विश्वनायजीपर कृपा                                              | • ६५२         | १९८-स्वामी प्रणवानन्दजी महाराज      | <i>G</i> 28                           |
| १६०-बहिन सरस्वती                                                   | ६५३           | १९९-श्रीदाशरिय स्मृतिभृषण           | 685                                   |
| १६१-जर्भीदार-वधूकी रक्षा                                           | ' ६५३         | २००-पागल हरनाथ                      | 1255                                  |
| १६२-हसीना-हमीदापर कृपा ••<br>१६३-सामा प्रयागदासजी                  | ·· ६५३        | २०१-प्रभु जगद्यन्यु                 | 688                                   |
|                                                                    | • ६८२         | २०२-श्रीकाठियाचाचाची                | <i>6</i> 8 <i>6</i>                   |
| १६४रामल्यानपर हनुमान्जीकी कृपा<br>१६४यक गलानगरा                    | ६८२           | २०३-श्रीसतदास वावाजी                | 686                                   |
| १६५-मक्त गुलावरावजी<br>१६६-स्वामी शीमन <del>मोन</del>              | • ६८२         | २०४-भक्त रिवक्रमोहन विद्याभूपण      | P. P. 6                               |
| १६६-स्वामी श्रीमद् इन्दिराकान्ततीर्थ<br>१६७-महात्मा निनिरकुमार घोप | ६८२           | <b>२०५</b> -श्रामत्यदेवजी महाराज •• | • ७५६                                 |
| र र न्यूलय स्थानरकुमार श्राप                                       | ६८३           | २०६-प्रसु श्रीअतुलकृष्ण गांस्वामी   | • ७५,                                 |
|                                                                    |               | ० ० । मलाम्।                        | ७५६                                   |

|   | • 10 E | २१७-श्रीहेवनायकाचार्यजी महाराज | ७६९                                                                                                                                                                                                                                                  |
|---|--------|--------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | • •    |                                | ৩६९                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | • ७५७  |                                |                                                                                                                                                                                                                                                      |
|   | ७५७    | २१९-भक्त राधिकादासजी '         | ७९६                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | ७५७    | २२०-भक्त रामनामके आढतिया       | ७९६                                                                                                                                                                                                                                                  |
| • | •      | २२१-प० मोहनटालजी अग्निहोत्री   | ७९६                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | •      |                                | ७९६                                                                                                                                                                                                                                                  |
| , | •      |                                | ७९७                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | •      |                                | ७९७                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | -      | _                              | ७९७                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | •      | •                              | ७९७                                                                                                                                                                                                                                                  |
| • | ' ७६९  | रर६-मक्त कन्दू भाइ             | 0,0                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | •      | • • ৬५৬<br>৩                   | ' ७५७ २१८-भारतेन्दु बाब् हरिश्चन्द्र ' ७५७ २१९-भक्त राधिकादासजी ' ७५७ २२०-भक्त रामनामके आढतिया ' ७५७ २२१-प० मोहनटाल्जी अग्निहोत्री ७६८ २२२-श्रीडाह्याभाई  ७६८ २२३-भक्त श्रीजादवजी महाराज ७६८ २२४-भिक्ष अखण्डानन्दजी ७६८ २२५-भक्त श्रीहरिदासजी महाराज |

# गीताप्रेसद्वारा प्रकाशित श्रीमद्भागवतके विभिन्न संस्करण

श्रीमद्भागवतमहापुराण—( दो खण्डोंमें ), सटीक, पृष्ठ २०३२, चित्र तिरंगे २५, सुनहरा १, स० १५) श्रीभागवत-सुधा-सागर—सम्पूर्ण श्रीमद्भागवतका भाषानुवाद, पृष्ठ १०१६, चित्र तिरंगे २५,

सुनहरा १, सजिल्द, पूल्य ८॥) श्रीमद्भागवतमहापुराण-मूल मोटा टाइप, पृष्ठ ६९२, सचित्र, सजिल्द, मूल्य ६) श्रीमद्भागवतमहापुराण-मूल-गुटका, कपड़ेकी जिल्द, पृष्ठ ७६८, मूल्य ३)

श्रीप्रेम-सुधा-सागर-श्रीमद्भागवतके केवल दशम स्कन्धका भाषानुवाद, पृष्ठ ३१६, चित्र तिरंगे १४, सुनहरा १, सजिल्द, " मूल्य ३॥)

पता-गीताप्रेस, पो० गीताप्रेस, (गोरखपुर)

### ----

# 'कल्याण'के प्राप्य साधारण अङ्क

र्ष १९ वॉ-साधारण अङ्क २, ४, ५, ६, ७, ८, ९, १०, ११ और १२, मूल्य ।) प्रति । प २० वॉ- ,, ,, ३, ४, ५, ६, ७, ८, ९, ११ और १२ ,, ।) ,,

# पुराने वर्षोंके साधारण अङ्क आधे मृत्यमें

र्ष २१वें के साधारण अङ्क-६,७,८,९,१०,११,१२—कुल ७अङ्क एक साथ, मूल्य १०) रिजस्ट्रीखर्च।)
१४२वें के ,, ,, -३,४,५,६,७,८,९,१०११—कुल ९ ,, ,,१।८) ,, ,, ।)
१४२वें के ,, ,, -२,५,६,७,८,९,१०,११—कुल ८ ,, ,,१॥) ,, ,, ।)
उपर्युक्त तीनों वर्षोंके कुल २४ अङ्क एक साथ रिजस्ट्रीखर्चसहित मूल्य ४।८)

व्यवस्थापक---'कल्याण' पो० गीताग्रेस ( गोरखपुर )



यत्क्रुप्णप्रणिपातथृि अथवलं तद्वप्मे तद्वच्छुमं नेत्रे चेत्तपसोर्जिते सुरुचिरे याभ्यां हरिर्देश्यते । साबुद्धिर्विमलेन्दुशङ्ख्यालाया माधवन्यापिनी सा जिह्वा मृदुमापिणी नृप सुहुर्या स्ताति नारायणम् ।। —नारद

वर्ष २६

**欧滨城3层3尾3尾线3克湾3层3**岩

गोरखपुर, सोर माघ २००८, जनवरी १९५२

{ संख्या १ { पूर्ण संख्या ३०२

## अक्त-भक्ति-भगवान्की वन्दना

ये मुक्तात्रिप निःस्पृहाः प्रतिपद्योन्मीलदानन्ददां यामास्याय समस्तमस्तकमणि कुर्रन्ति यं स्वे वदो । तान् भक्तानिप तां च भक्तिमपि तं भक्तिप्रियं श्रीहरिं वन्दे सन्ततमर्थयेऽनुदिवसं नित्यं श्रारण्यं भजे ॥

जो मुक्तिकी भी परत्रा नहीं करते, उन भक्तोंकी मै निरन्तर वन्टना करता हूँ, जो पट-पटपर बढनेबाले आनन्टका स्रोत बहाती है आर जिसका आश्रय लेकर भक्तलग सबके मुकुटमणि भगवान्को अपने बहाते कर लेते है, उस भक्तिकी ही मै प्रतिदिन याचना करता हूँ, और जिन्हे वह भक्ति अत्यन्त प्रिय है, उन भिणागतबत्सल भगवान् श्रीहरिका मै नित्य भजन करना हूँ।



### श्रीनारदीयभक्तिस्रत्राणि

अधावो मक्ति च्यान्यास्ताम ॥१॥ सा स्वन्तिन् परमप्रेनम्पा ॥ २ ॥ अमृतस्वरूपा च ॥ ३ ॥ यन्त्राचा प्रमान् मिद्धो भरति, अपृतो मगति, तुमो मनति ॥ ४ ॥ यव्याप्य न सिश्चिद्वान्छनि न शोचनि न देष्टि न रमने नोत्नाई। मरति ॥ ५ ॥ यज्ञात्वा मची मत्रति स्ताधी मत्रति आत्मारामी भवति ॥ ६ ॥ सान कामरमाना निरोधमपत्वात् ॥ ७ ॥ निरोषस्त ठोरचेय्यापारन्यामः ॥८॥ वसित्रनन्यवा विद्योधिप्रदामीनना च ॥९॥ अन्याथयाचा त्यागोऽनन्यता ॥ १०॥ लोक वेटपु त्दनुह्लाचरण तदिरोति प्रदानीनता ॥ ११ ॥ मवतु निधवदान्त्रादृष्वं द्यायरहानम् ॥१२॥ अन्यथा पावित्यागद्वया ॥ १३ ॥ लोकोऽपि तारत्य रिन्तु मोननाति ष्यापारम्न्वाञ्चरीरघारणावधि ॥ १४ ॥ तन्त्रधगानि बाच्यन्ते नानामनभेटात् ॥१५॥ पुलादिप्यनुसाग इति पाराण्यः ॥ १६ ॥ एधादिष्विति गर्ग ॥ १७॥ आ मरत्यविगेषेनेनि गाण्डिन्य ॥ १८॥ नारदस्त स्टिपनाचिलाचारता तदि सरपे परमञ्चाहु न्तति ॥ १९॥ अस्त्येवमेवम् ॥ २० ॥ यथा वजगोपिकानाम् ॥ २१ ॥ वत्रापिन माहा म्यजानिस्टल्पपबाद ॥२२॥ तदिहीन जाराजामित ॥ २३ ॥ नास्त्येव वामिम्तत्सु वयुखिन्वम् ॥२४॥ सा तु वर्मज्ञानयोगेम्योऽप्यविकृतसः ॥२५॥ पनम्पत्नात् ॥ २६॥ ईश्वरसाप्यभिमानद्वेषित्वाद् दैन्यप्रियन्वाच २७ तसा ज्ञानमेव साधनमित्येक ॥ २८॥ अन्योन्याश्रयत्वमि यन्ये ॥ २९ ॥ म्बर फल्स्पतेति जसकुमारा ॥ ३० ॥ रानगृहमोननात्रिवयैन दृष्टत्वान् ॥ ३१ ॥ न तेन रातपरितोष भुषाद्यान्तिर्या॥ ३२॥ वमान्मैर ब्राया सुमुधुमि ॥ ३३॥ वसा'साघनानि गायन्त्याचाया ॥ ३४ ॥ वन् त्रियन्यागात् महत्यागा ।। ३५ ॥ अन्यावृतमननात् ॥ ३६ ॥ लोकेऽपि मगबद्राज्यस्यामार्वनात् ॥ ३७॥ मुल्यवस्तु महन्कुपर्येत भगनत्कृपान्याजा ३८ महत्मद्भन्त दुर्लमाऽगम्योऽमोपथ॥ ३९॥ सम्पतेऽपि वत्कपर्येन ॥ ४० ॥ विस्तिवने मेरामारात् ॥ ४१ ॥ वद्व साध्यवा वद्य साध्यवाम् ॥ ४२ ॥ दु मद्ग सर्वित त्याच्य ॥ ४३॥ यामकोपमाहस्मृतिमञ्**बुद्धिनाञ्च**मर नागुरासपत्वात् ॥ ४४ ॥ त्तरद्वायिना अपीम सङ्गान्ममुद्रायन्ति ॥४५॥ क्लानि क्लानिमायाम्? य महास्त्यक्ते यो महानुमान सेउने, निममा भनति । ४२॥ यो विविक्तम्यान सेउते, यो लोक र प्रमु मृत चित, निर्सेगुन्यो मत्रनि, ज्ञेग्पेग स्यन्ति ४७ रमव इति ॥ ८४ ॥

य कर्मकल त्यनति, कर्मानि सन्यसति, वतो निर्दन्द्रो मगति ॥ ४८ ॥ वेदानपि सन्बखि, देवनमीिन्डमा चुराप समवे ॥ ४९ ॥ स वरवि स वरनि स रोक्ननारवनि ॥५०॥ यनिर्वचनीय प्रेन्चस्यम् ॥ ५१ ॥ मुकान्वादनका ॥ ५२ ॥ मन्यते कापि पात्रे ॥ ५३ ॥ गुणरहित कामनारदित प्रतिज्ञनवर्षनान मिरिन्डिन्न सुस्मत्रमनुमन्द्रम् ॥ ५४ ॥ वत्त्राप्य वद्यायलोहरवि वाच मृत्तोति तद्य मापवति तद्य चिन्तवि ॥ ' ७ ॥ र्गानी त्रिषा गुनमेदातातीरिमेदादा ॥५६॥ उत्तरमादुरूरमा पूर्वपूर्वा थवाव मनति ५७ अन्यसान् मालम्य भक्ता ॥ ५८ ॥ प्रमा गन्तरसानपे न्वाद खपप्रमा त्यात् ५९ ञ्चान्तिह्रपात्परमानन्दरूपाच ॥ ६० ॥ लोक्डानी जिन्ता न कार्या निवेदिया म लोक्नेदत्वात् ॥ ६१ ॥ न तदमिद्धी लोक्ज्यवहारी हेप किन्तु फल्यागनत्माधन च राजमेर ॥ ६० ॥ मीपननामिरवैन्विति न प्रवर्णयम् ६३ अभिमानदम्मादिक त्याज्यम् ॥ ६४ ॥ वदिविवाधिताचार सन् कामनोधा मिमानादिक विनि रेन करतीयम् ॥ ६५ ॥ विरुपमहापूर्वक नित्युनामनित्यनान्ता म-नात्मक वा प्रमेर कार्यम्, प्रमेर कार्यम्६६ भका एरान्तिनो सुरन्या ॥ ६७॥ कष्ठारगररोमाञ्चाश्रुमि परस्पर रूपमाना पावयन्ति हुर्गानि पृथिती च ॥ ६८ ॥ वीर्थीर्र्सन्ति नीथानि सुरमीर्श्वन्ति कर्माणि मच्छामीङ्गनित गामाणि॥ ६९॥ व मया ॥ ७० ॥ मोदन्ते पितरो मृत्यन्ति देवता सनाथा चेव मूर्वजी ॥ ७१ ॥ नामि तेपु जानिदि**द्या**स्प**र**त्यन निपादिमेद् ॥ ७२॥ यवनदीया ॥ ७३ ॥ बादो नावलम्ब ॥ ८४ ॥ बाहुत्यावराखाद्गियतत्त्राच ॥ ७ ॥ मक्तिशासाति मननीयानि तदुद्वीधक कर्मान्यपि करणीयानि ॥ ७६ ॥ मुलदु वेच्छानामादित्यको काले प्रवीह्य-मार्वे बार्विमिष व्यर्थं न नेयम् ॥ ७० ॥ अहिंमामत्यर्शीचर्यान्तिस्यादि-चारित्र्याणि परिपालनीयानि ॥ ७८ ॥ सर्वदा सर्वमावन निश्चिन्तिवैर्मगवानेत मननीय ॥ ७९॥ स कोर्त्यमान शीपमेवाविर्मद्रित अनु मानवति च मक्तान् ॥ ८० ॥ निसत्यस मिकरंद गरीयमी मिकरंद ारीयसा ॥ ८१ ॥ गुणमाहात्म्यासिकम्पामिकपूर्णमिक म्नापानिक्रासासिक्तम्य्यामिककान्ता-सक्तिकात्मल्यामक्त्यात्मनिवेदनासक्ति त मयनामक्तिपरमिरहामिक्सपा एक षाप्येरादस्रषा मनति ॥ ८२ ॥ इत्येर बदन्ति जननन्यनिर्मया एरमता इमान्वामगुरशाण्डिन्यग् विष्णुर्साण्डिन्य द्येपोद्धवारणिवनिष्ट्युमद्भिमीपगाद्यी मस्त्याचार्या ॥ ८३ ॥ य इद नारदघोक्त शिनानुगानन स्विमिति श्रद्धचे स प्रेप्ड लमन म प्रेप्ड



### श्रीशाण्डिलीयभक्तिसूत्राणि

न्यानी मकिन्याना ॥ १ ॥ मा परानुरिक्तरीयरे॥ २॥ वन्तम्बन्धाष्ट्रत ग्रेषद्शात् ४। ३ ॥ गानमिनि चेन दिपनाऽपि झानस वदमित ॥ ४ ॥ वयोपञ्चाच ॥ ५ ॥ द्रेपप्रविषद्धमाराद्रमश्रद्भाष सम् ॥ ६ ॥ न दिया रूत्यनप । तान्द्रानस्त् ॥ ७ ॥ अव एव परानन्त्रम् ॥ ८॥ वदा प्रपिताच्याचा गानमिनस्प्रपतिवत् ९ ना मुन्यारापित गत्॥ १०॥ बरस्ताच ॥ ११ ॥ ग्यनस्त्रति चेत्रनेन न्यरपानात् ॥१२॥ प्टन्याय ॥ १३ ॥ वत एवं सद्भाराज्ञस्त्रीनाम् ॥ १४ ॥ <u> रानातीति</u> पेपानि उप्या साहाय्यात् ॥ १५ ॥ मगुक्त प्रा १६॥ म्बेन दिवन्तोऽपि प्राप्तकः ॥ १७॥ द्रामकिरिन्यिनन माहास्यान् ॥ १८॥ यान्यस्मार्थमपञ्चात्रमपात्रस् ॥ १९॥ गौन्यातुममाधिनिद्धि ॥ २०॥ हवा रागन्तादिति चेनोचनास्दर वाद् सङ्ग्य ॥ २१ ॥ वद्व बर्भिज्ञानियोगिम्य आधिर छन्दात् २२ प्रकृतिरुपारम्यामाधिरुतिद् ॥ २३॥ नैव भद्रा तु सापारन्यात् ॥ २४ ॥ वन्या वच्य चानयन्यानात् ॥ २५ ॥ अपराउ हु मची वस्तानुज्ञानाय सामान्यात् ॥ २६ ॥ श्रदिहतुमर्राचिता विद्यद्वरापानवत् ॥२०॥ वरहाना च ॥ २८॥ वामधर्मिता साराप परलार् ॥२९॥ आर्मेक्षमा बाटराया ॥ ३०॥ वमनरसः गाण्टिन्य सन्दाननतिम्याम् ।३१। वैषम्पादमिद्धिनि चेणामिश्चानस्त्री विष्टयात् ॥ ३२ ॥ न पहिछ पर सादन वर िपदान ॥ ३३॥ ऐसप वपेति चेन्न स्तामान्यात् ॥ ३४ ॥ अप्रतिपद्ध परसर्वतन्त्राच चनैरमितरपाम् ३५ मर्जातृत किमिनि चेन्रान्युद्धयानन्त्याद् ।३६। प्रहत्य तमनाद्वीदाय िन्नचनानु वर्तना रात् ॥ ३७ ॥ वत्त्रतिष्टा गृहपीटरत् ॥ ३८ ॥ मियोऽपन् गार्मपन् ॥ ३९ ॥ चेत्यारिनोर्न वतायम् ॥ ४० ॥ युक्ती च सम्पनागद् ॥ ८१ ॥ यक्तित्वानातृत वचम् ॥ ४२ ॥ वलिरिशुद्धिय गम्या लोरचित्रेम्य ॥३३॥ सम्मानबहुमानप्रीतिरहनरविचिरि ा महिमान्यातिनन्यगाराच्यानवनीय ग्राम्बत्-माराप्रातिहत्यादानि च न्तरीम्या शाहुन्यात्॥ इपादयस्तु नैरम् ॥ ४५ ॥ वदानयापान् प्रादुमनि वपि सा ॥ ८६ ॥ जन्मरमितित्यान मन दान्॥ ४७॥ Alto late and and the first of the first of

प्रातिकात विमृतिषु ॥ ५० ॥ प्रायन्ते तो अनिश्वाच ॥ १ ॥ बासुरेषेऽपीति चेनारणमात्रचात्॥ ५२॥ श्रापीझनत्य ॥ ५३ ॥ वृष्ति । श्रेष्टरेन तद् ॥ ५४ ॥ ण्य प्रणिदेषु च ॥ ५० ॥ **पन्योग्महाराष्ट्रीया** पारी ग्रहेप्रचात् ॥ ५६ ॥ रागार्थवसी दिना पार्थिकरेणम् ॥ ५७ ॥ प्रनारते त नेता स्प्रतासारी प कान्द्र गत् ॥ ५८ ॥ वाम्य पाहिन्यदुषरमात्॥ ५९॥ तातु प्रपानकोगात् पनाधिक्यमेक् ॥ ६० ॥ नामति निर्मा सम्मतात् ॥ ६१ ॥ अत्राहरपोपाता प्रवास्थानसम् सूहा न्दिन् ॥ ६२ ॥ र्रे मपुरस्तोती बनी ॥ ६३ ॥ यर केंग्र्वे र र इत्रम् ॥ ६४ ॥ ध्यातियमस्य दृष्ट्यीरयात् ॥ ६५ ॥ नवि प्रावाणितेशं नैवम् ॥ ६६ ॥ पादारक उ पावर याने ॥ ६७॥ प्रमापित कार-विकास ॥ ६८ ॥ विविन्तु गान्यर गण्याच्या वस्या १६९। पगर्यानमन्यथा रि वैशिष्टपर् ॥ ७० ॥ उत्तान वात् परद्याना च विचानु श्रयम्ब ७१ गांग बैतिष्ये के रा गुप्पचात्र साह उर्वन् ॥ ७ ॥ पीरनामहातमकी सम्बाग ।। ७३॥ ष्यृत्रिक्षं नी रपार्थां प्राप्तित भारात्॥ ८०॥ म्रामन्यु भिनी क्षामका पहुच्या होगान्या ॥ ॥ लाति मालिकार रहानेपक्मतामर्व रानान्॥ ८, ॥ व पानना नन्यान गरेबानीस् ॥५५॥ आनि यदोन्यविक्रित पारम्परात् सामाचात् ।, ७८ ॥ या गरिकेट । सामानि नदाके ॥ ७९ ॥ समेर न्युरकार्य ॥ ८० ॥ प्तकान्त्रिम्द्रियस्यदेशाः ॥ ८१ ॥ मनाराष्ट्रितं स्टले ॥ ८२ ॥ सैकान्त्रमारः नागाथम समिजानन् ॥ ८३ ॥ परा हती मानी तथा साह ॥ ८४ ॥ म रनायनाजित्यमिर् क्रम वल्प स्पनान् ॥ ८० ॥ वन्छित्रमाचा जहरानान्तात् ॥ ८६ ॥ न्यापरन्याः । एव ॥ न प्रानिवृद्धियोज्यस्मगत् ॥ ८८॥ निर्मापायच भुक्त व निर्मिमाने वितरह ८९ नियोपदेशा नेनि बेल गन्द गत्। ९०॥ पनम्लादादगरमे दणमान् ॥ ९६ ॥ न्युरलमार्प्ययमया स्टम् ॥ ९२ ॥ वरंगर नानान्वत्र उत्तरावियागहाना दारित्वात् ॥ ०३ ॥ ध्यानि परेणामम्बन्धान् प्रकाशानाम्॥ ९४॥ ा निकारियस्त काराविकागत् ॥ ९५ ॥ अन यमनवा नर्षुदिर्षुद्धितमार यन्त्रम्।९६। आयुचिरमिनरपां तु हानिरनास्पर्तरान्॥९७॥ सस्तिरेपामभनि स्तानामान् कारमासिद्र ॥ ९८॥ त्री यस नेपानि सन्दक्तिहास्तरे सहुद्रस्त्र १९९१

### भक्तमाल

मिन्धी कालोनी,

( रचयिता—साकेतवासी भक्तराज श्रीनाभाजी महाराज )

ि जिल्हा न, ६८१, आदश्नसा, जयपूर जी महाराज )

### मङ्गलाचरण

### दोहा

भक्त भक्ति भगवंत गुरु चतुर नाम वपु एक । इन के पद वंदन किएँ नासत विष्न अनेक ॥ मगल आदि विचारि रिह वस्तु न और अन्ए । हरिजन को जस गावते हरिजन मंगल्लप ॥ सतन निरनै कियो मिथ श्रुति पुरान इतिहाम । भजिवे को दोई सुधर के हिर के हरिदाम ॥ (श्रीगुरु) अग्रदेव आग्या दई भक्तन को जस गाउ । मवसागर के तरन को नाहिन और उपाउ ॥

#### छप्पय

जय जय मीन वराह कमठ नरहिर विल वावन ।
परसुराम रघुवीर कृष्ण कीरित जग पावन ॥
सुद्ध कलक्की न्यास पृथू हिर हंस मन्वतर ।
जग्य रिषम हयग्रीव धुक्व वरदैन धन्वंतर ॥
वडीपित दत कपिलदेव सनकादिक करना करौ ।
चौबीस रूप लीला रिचर (श्री) अग्रदास उर पद धरौ ॥

अंकुस अवर कुलिस कमल जव बुजा घेनुपट ।
संख चक खस्तिक जंबूफर कलस सुधाहृद ॥
अर्धचंद्र पटकोन मीन विंदु ऊरघरेखा ।
अष्टकोन त्रयकोन इद्रधनु पुरुपविशेषा ॥
सीतापति पद नित वसत एते मगल्दायका ।
चरन चिह्न रघुवीर के सतन सदा सहायका ॥

विधि नारद संकर सनकादिक किपलदेव मनुभूप ।
नरहरिदास जनक भीपमधिल सुकमुनि धर्मस्वरूप ॥
अतरग अनुचर हरिजू के जो इन कौ जम गावे ।
आदि अंत लौ मंगल तिन को श्रोता वक्ता पावे ॥
अजामेल परसँग यह निरने परम धर्म को जान ।
इन की कृपा और पुनि समझै द्वादस भक्त प्रयान ॥

विष्वक्सेन जय विजय प्रवल वल मगलकारी ।
नद सुनद सुमद्र भद्र जग आमयहारी ॥
चंड प्रचंड विनीत कुमुद कुमुदाच्छ करुनालय ।
सील सुसील सुषेन भाव भक्तन प्रतिपालय ॥
लक्ष्मीपति प्रीणन प्रवीन भजनानंद भक्तन सुद्धद ।
मो चितवृति नित तह रही जह नारायन (पद) पारपद ॥

कमला गरुड सुनद आदि पोडस प्रभु पद रित । हनु जमवत सुग्रीव विभीपन सवरी खगपित ॥ ध्रुव उद्धव ॲवरीप विदुर अक्रूर सुदामा । चंद्रहाम चित्रकेतु ग्राह गज पाडव नामा ॥ कौपारव कुती वधू पट ऐचत लजा हरी । हरि वहलम सव प्रारथों (जिन) चरन रेनु आसा धरी ॥

जोगेस्वर श्रुतदेव अंग मुचु (कुंद) पियत्रत जेता ।
पृथ् परीच्छित सेप स्त सौनक परचेता ॥
सतरूपा त्रयसुता सुनीति सती (सवाह) मदालस ।
जग्यपित त्रजनारि किए केसव अपने वम ॥
ऐसे नर नारी जिते तिनही के गाऊँ जसै ।
पद पक्रज वाछी सदा जिन के हिर नित उर वसै ॥

प्राचिनवर्हि सत्यव्रत रहुगन सगर भगीरय । बालमीक मिथिलेस गए जे जे गोविंद पथ ॥ स्कमागद हरिचद भरत्त दधीचि उदारा । सुरय सुधन्वा सिविर सुमति अति विल की दारा ॥ नील मोरध्वज ताम्रध्वज अलरक कीरति राचिहो । अव्री अबुज पासु को जनम जनम हो जाचिहो ॥

रिमु इक्ष्ताकु रु ऐल गाघि रघु (रै) गै सतधन्या । अमुरत रित उतक भूरि देवल (वैवम्वत) मन्या ॥ नहुप जजाति दिलीप पूरु जदु गुह माधाता । पिप्पल निमि भरद्वाज दच्छ सरभग संघाता ॥ सजय समीक उत्तानपद जाग्यवस्क जस जग मरे । तिन चरन धूरि मो भृरि सिर जे जे हरिमाया तरे ॥

किव हरि करभाजन भक्ती रत्नाकर भारी । अतिरच्छ अरु चमम अनिनता पर्वात उधारी ॥ प्रबुव प्रेम की रासि भृरिदा आविरहोता । पिप्पल द्रुमिल प्रसिद्ध भवान्धि पार के पोता ॥ जयंति नंदन जगत के त्रिविध ताप आमय हरन । निमि अरु नव जोगेखरा पादत्रान की हैं। सरन ।

श्रवन परीच्छित सुमित व्यास सावक सकीरतन । सुठि सुमिरन प्रहळाद पृथु पूजा कमळा चरनन मन।। बदन सुफळक सुवन दास्य दीपित्त कपीस्वर । सख्यत्वे पारत्थ समर्पन आतम बिळ घर॥ उपजीवी इन नाम के एते त्राता अगित के। पद पराग करना करों (जे) नेता नवधा भगित के॥ सकर सुक सनकादि कपिन नारद हनुमाना ।
विष्वक्षेन प्रहलाद बिल ह मीपम नग नाना ॥
अर्जुन ध्रुव श्रॅबरीप विभीषन महिमा भारी ।
अनुरागी अक्र सदा उद्धव श्रविकारी ॥
भगवत भुक्त अविजिष्ट की कीरित कहन सुजान ।
हरि प्रमाद रस स्वाद के भक्त इते परमान ॥

पुरह अगस्त्य पुरस्त्य च्यवन सौभरि विभिन्न रिपि । कर्दम अति रिचीक गर्ग गौतम मुन्याम सिपि ॥ होमस भृगु दाउभ्य अगिरा स्मि प्रकामी । माडव विम्वामित्र दुवामा सहस अठासी ॥ जाबाहि जमदिम मायदर्ग करम्य प्रवत पारासर पद रज घरौ । ध्यान चतुर्भुज चित धरयो तिन्हे सरन हो अनुमरौ ॥

व्रह्म विष्नु सिव लिंग पद्म अस्केंद्र बिस्तारा । बामन मीन वराह अग्नि क्र्रम ऊदारा ॥ गरुड नारदी भविष्य ब्रह्मवैन्तं अवन दुन्ति । साकेंडेय ब्रह्मड कथा नाना उपने रुचि ॥ परम धर्म श्रीमुख कथित चातुरलोकी निगम सत । साधन साध्य मत्रह पुरान फलरूपी श्रीभागवत ॥

मनुस्मृति अत्रै वैष्नचीय हारीतक यामी । जारवदरम्य अगिरा सनेश्वर सञ्चतक नामी ॥ कात्यात्रिन माखिल्य गौतमी बिमठी दापी । सुरगुक साताताप पारासर कतु मुनि भागी ॥ आमा पास उदार धी परठोक छोक साधक सो । दस आठ सुमृति जिन उचरी तिन पद सरसिज भाल मो ॥

धृष्टी विजय जयत नीतिपर सुचिर विनीता । राष्ट्रस्वर्थन निपुन सुराष्ट्र परम पुनीता ॥ असोक सदा आनद धर्मपालक तत्ववेता । मन्त्रीवर्य सुमत्र चतुर्भुज मत्री जेता ॥ अनायाम रश्चपति प्रसन भवसागर दुस्तर तरे । पावै भक्ति अनपाडनी (जे ) राम सचिव सुमिरन करे ॥

दिनकर मुत हरिराज वालिवछ केसरि औरस । दिवमुख दिविद मयद रिन्छपति सम को पौरस ॥ उत्का सुमट सुपेन दरीमुख कुमुद नील नल । सरम रु गव गवान्छ पनस गॅवमादन अतिवल ॥ पद्म अठारह रूपपति रामकाज भट भीर के । सुम दृष्टि वृष्टि मो पर करो के सहचर रघुवीर के ॥ भरानद भुवनद तृतिय उपनद सु नागर ।
चतुर्थ तहाँ भिमनद नद मुग्रमिं उजागर ॥
सुटि सुनद पसुपाल निर्मल निर्मल शिमनदन ।
कर्मा धर्मानद अनुज बन्लभ जग बदन ॥
आस पाम वा वगर के (जह ) निह्रत पमुप सुछद ।
बज बहे गोप पर्जन्य के मृत नीक नय नद ॥

नद गोप उपनद श्रुत्र बरानंद ( मारि ) जमोडा । कीरतिदा ग्रुपभानु कुँअरि मान्तरि(विन्रिति)मन गोदा॥ (म्यु) मगल स्वान मुवाह भोज आर्पन श्रीडामा । महत्व खात्र अनेक स्थाम मगी वह नामा ॥ घोष निवामिन की कृषा मुर नर वाटन आदि अज । बाल बढ़ नर नारि गोष हा अर्थी उन पाट रज ।

रत्तक पत्रक और पित मर्गी मन भाषे।

मधुकठी मनुनर्त रमाउ निमार गुराव॥

प्रेमकद मकरद महा-आनंद चढ़नमा।

पयद बकुळ रसदान मारहा बुद्धिप्रकामा॥

सेवा समय विचारि के चाह चतुर चित की लहें।

बजराज सुवन सँग मदन वन अनुग सदा तरार रहें॥

जब् और पउन्छ माउमीं बनुन रागरिपि । कुम पत्वित्र पुनि काच क्षेत्र मिन्सा जाने लिपि ॥ स्वाक विपुत्र जिम्मार प्राणित नामी आति पुण्कर । पर्वत लोकारोक ओक टाप् कचनवर ॥ हरिस्ट्रिस नपत जे जे जहाँ तिन मी नित प्रति काज । सस दीप में दास जे ते मरे सिरतान ॥

इलावर्त अधिईम सँउपंन अनुग मदामित्र । रमनक मछ मनु दाम हिरन्य क्र्रम अर्थम दव ॥ कुरू बराह भू भृन्य वर्ष हिर मिंह प्रदलदा । किंपुरुष राम किप भरत नरायन बीना नादा ॥ मद्रासु श्रीवहय भद्रस्व केतु काम कमया अन्प । सध्य दीप नव खड में भक्त जिते सम भूप॥

श्रीनारायन (को) बदन निरतर ताही देखें।
पलक परें जो बीच कोटि जमजातन लेखे॥
तिन के दरमन काज गए तहें बीनावारी।
स्थाम दई कर बैन उऊटि अब नहिं अविकारी॥
नारायन आख्यान दृढ तहें प्रसग नाहिन तथा।
स्वेतद्वीप में दास जे श्रवन सुनों तिन की कथा॥

इलापत्र मुख अनँत अनँत कीरति विसतारत ।
पद्म सकु पन प्रगट ध्यान उर ते निहें टारत ॥
अँसु कंवल बासुकी अजित आग्या अनुवरती ।
करकोटक तच्छक सुभट्ट सेवा सिर धरती ॥
आगमोक्त सिवसंहिता अगर एकरस मजन रित ।
उरग अष्टकुल द्वारपित सावभान हरिधाम थिति ॥

(श्री)रामानुज ऊदार सुधानिधि अवनि कल्पतर ।
विष्नुम्वामि बोहित्य सिंधु ससार पार कर ॥
मध्वाचारज मेघ मक्ति सर ऊसर भरिया ।
निम्वादित्य अदित्य कृहर अग्यान जु हरिया ॥
जनम करम भागवत धरम स्वादाय थापी अवट ।
चौवीस प्रथम हरि वपु धरे (त्यों) चतुर्न्युह कल्लिजुग प्रगट ॥

(रमा पथित रामानुज बिष्नुम्वामि त्रिपुरारि ।
निवादित्य सनकादिका मधुकर गुरु मुखन्वारि ॥)
बिष्वकसेन मुनिकर्य सुपुनि सठकोप प्रनीता ।
बोपदेव भागवत छुत उधरयौ नवनीता ॥
मगल मुनि श्रीनाथ पुडरीकान्छ परम जस ।
रामिश्र रस रासि प्रगट परताप पराकुस ॥
जामुन मुनि रामानुज तिमिर हरन उदय भान ।
सँप्रदाय मिरोमिन सिंधुजा रच्यो मिक्त वित्तान ॥

गोपुर है आरूढ ऊँच स्वर मत्र उचारयों ।
स्ते नर परे जागि बहत्तरि श्रवनिन धारयो ॥
तितनेई गुरुदेव पधित महँ न्यारी न्यारी ।
हुर तारक सिन्य प्रथम भक्ति बपु मगलकारी ॥
हुपनपाल करना समुद्र रामानुज सम नहिं वियो ।
सहस आस्य उपदेस करि जगत उद्धरन जतन कियो ॥

श्रुतिप्रजा श्रुतिदेव रिषम पुहकर इम ऐसे । श्रुतिधामा श्रुति उद्धि पराजित बामन जैसे ॥ (श्री) रामानुज गुरुबधु बिदित जग मगळकारी । सिवसिट्ता प्रनीत ग्यान सनकादिक सारी ॥ भ इंदिरा पधित उदारधी समा साखि सार्ग कहैं। प्रमुद्धर महत दिग्गज चहुर मिक भूमि दावे रहे॥

(कोउ) मालाधारी मृतक बह्यो सरिता मे आयो । दाह कृत्य ज्यो वधु न्योति सव कुटुँव बुलायो ॥ नाम सकोचिहैं बिप्र तबिहैं हरिपुर जन आए । जैंबत देखें सबिन जात काहू निहें पाए ॥ त्य गलाचारज लच्छधा प्रचुर भई महिमा जगति । इयं श्री ) आचारज जामात की कथा सुनत हरि होइ रित ॥ गुरू गमन (कियो) परदेस सिप्य सुरधुनी दढाई ।

एक मजन एक पान दृदय बदना कराई ॥

गुरू गगा में प्रविमि सिष्य को वेगि बुळायो ।

विष्नुपदी भय जानि कमळपत्रन पर बायो ॥

पाद पद्म ता दिन प्रगट, सव प्रसन्न मन परम रुचि ॥

श्रीमारग उपदेस कृत श्रवन सुनौ आख्यान सुचि ॥

देवाचारज दुतिय महामहिमा हरियानँद । तस्य राघवानद भए भक्तन को मानद ॥ पृथ्वी पत्रावलँव करी कासी अस्थाई । चारि वरन आश्रम सवरी को भक्ति हटाई ॥ तिन के रामानँद प्रगट विश्वमँगल जिन्ह वपु धरयो । (श्री) रामानुज पद्वति प्रताप अवनि अमृत ह्व अनुसरयो ॥

अनँतानद कवीर मुखा (मुरमुरा) पद्मावित नरहिर ।
पं पा भावानँद रंदास बना सेन मुरमुर की घरहिर ॥
औरी सिष्य प्रसिष्प एक ते एक उजागर ।
विस्वमँगळ आबार सर्वानंद दसघा आगर ॥
वहुत काळ वपु धारि कै प्रनत जनन की पार दियो ।
( श्री ) रामानंद रघुनाथ ज्यों दुतिय सेंद्र जग तरन कियो ॥

जोगानद गयेस करमचँद अरुह पैहारी।
(सारी) रामदास श्रीरग अवधि गुन महिमा भारी॥
तिन के नरहरि उदित मुदित मेहा मगळतन।
रघुवर जदुवर गाइ विमळ कीरति सच्यो धन॥
हरिभक्ति सिंधु वेश रचे पानि पद्मजा सिर दए।
अनँतानँद पद परिस के ळोकपाळ से ते मए॥

जाके सिर कर धरयो तासु कर तर निहं अड्ड्यो । आप्यो पद निर्वान सोक निर्भय करि अड्ड्यो ॥ तेजपुज बल भजन महामुनि ऊरधरेता । सेवत चरन सरोज राय राना मुवि जेता ॥ दण्हिमा वम दिनकर उदय सत कम र हिय सुख दियो । निर्वेद अवधि कि कृष्नदाम अन परिहरि पय पान कियो ॥

कील्ह अगर केवल चरन व्रत हटी नरायन ।
सूरज पुरुपा पृथू तिपुर हिर भिक्त परायन ॥
पद्मनाभ गोपाळ टेक टीला गदाधारी ।
देवा हेम कल्यान गग गगामम नारी ॥
विप्नुदाम कन्हर रॅगा चॉदन सिविर गोविंद पर ।
पैहारी परसाद ते मिष्य मने भए पार कर ।

राम चरन चिंतविन रहित निसि दिन छै। छागी ।
सर्व भूत सिर निमत सूर भजनानेंद भागी ॥
साख्य जोग मत सुदृढ किए अनुभव हस्तामछ ।
ब्रह्मरध्र करि गौन गए हिर तन करनी वछ ॥
सुमेरदेव सुत जग विदित भू विस्तारधो विमछ जस ।
गागेय मृत्यु गज्यो नहीं त्यों कील्ह करन निहें काछ वस ॥

सदाचार ज्यों सत प्रात जैसे करि आए।
सेवा सुमिरन सावधान (चरन) राघव चित लाए।।
प्रतिध बाग सों प्रीति सुहय कृत करत निरंतर।
रसना निर्मेल नाम मनहुँ वर्षत धाराधर।।
(श्री)कृष्णदास कृपा करि भक्ति दत मन वचक्रम करि अटल दयो।
(श्री) अग्रदास हिर मजन विन काल वृथा निहें विचयो॥

उतस्ंखल अग्यान जिते अनईस्वरवादी । बुद्ध कुतर्की जैन और पाखंडिह आदी ॥ विमुखिन को दियो दढ ऐचि सन्मारग आने । सदाचार की सीव त्रिस्व कीरतिहि वखाने ॥ ईस्वरास अवतार महि मरजादा मॉड़ी अघट । किन्जुग धर्मपालक प्रगट आचारज संकर सुभट ॥

वाल्दसा वीठछ पानि जाके पय पीयौ ।

मृतक गऊ जीवाय परचौ असुरन को दीयौ ॥

सेज सल्लिल ते काढि पहिल जैसी ही होती ।

देवल उल्ट्यो देखि सकुचि रहे सबही सोती ॥

पॅड्ररनाथ कृत अनुग ज्यों छानि स्वकर छइ घास की ।

नाम देव प्रतिग्या निर्वही (ज्यों) त्रेता नरहरिदास की ॥

प्रचुर भयो तिहुँ लोक गीतगोविंद उजागर।
कोक काव्य नव रस्त सरस सिंगार को सागर॥
अष्टपदी अभ्यास करें तेहि बुद्धि वढावै।
राधारमन प्रसन्न सुनन निश्चै तह आवै॥
सत सरोरुह षड कों पद्मापित सुखजनक रिव।
जयदेव कवी तृप चक्कवै खंडमॅडलेखर आन कवि॥

तीनि काड एकत्व सानि कोउ अग्य बखानत ।
कर्मेठ ग्यानी ऐंचि अर्थ को अनरथ बानत ॥
परमहंस संहिता बिदित टीका विस्तारयो ।
षट सास्त्रनि अबिरुद्ध बेद संमतिह विचारयो ॥
परमानद प्रसाद ते माधौ सुकर सुधार दियो ।
श्रीघर श्रीमागवत मे परम धरम निरनय कियो ॥

कन्नामृत सुकवित्त जुक्ति अनुचिष्ट उचारी ।
रितिक जनन जीवन जु हृदय हाराविल धारी ॥
हिर पकरायो हाथ बहुरि तह लियो छुटाई ।
कहा भयो कर छुटे बदो जो हिय तें जाई ॥
चितामिन सँग पाप के ब्रजबधू केलि वरनी अनुप ।
कुप्न कृषा का पर प्रगट बिल्वमॅगल मंगलस्वरूप ॥

भगवत धर्म उत्तग आन धर्म आन न देखा।
पीतर पटतर विगत निकप ज्यों छुँदन रेखा॥
कृष्न कृषा नि वैद्यि फलित सतसग दिखायो।
कोटि ग्रथ को अर्थ तेरह विरचन में गायो॥
महा समुद्र भागवत तें भक्ति रतन राजी रची।
किल जीव जॅजाली कारने विष्णुपुरी बिंद् निधि सॅची॥

नाम तिलोचन मिध्य सर् सिम सहम उजागर ।

गिरा गंग उनहारि काल्य रचना प्रेमाकर ॥
आचारज हरिदाम अतुल वल आनेंद दायन ।
तेहिं मारग वल्लभ्म विदित पृथु पथित परायन ॥
नवधा प्रधान सेवा सुहट मन वच क्रम हरि चरन रित ।
विष्णुस्वामि संप्रदाइ हढ ग्यानदेव गर्भीर मित ॥

भक्तदास इक भूप श्र्यन सीता हर कीनो ।

मार मार करि खडग वाजि सागर में दीनो ॥

नरसिंह को अनुकरन होइ हिरनाकुस मार्यो ।

चहै भयो दसरत्थ राम विद्युरत तन छार्यो ॥

कुष्नदास वॉधे सुने तिहि छन दीयो प्रान ।

संत साखि जानै सबै प्रगट प्रेम कल्जिंग प्रधान ॥

हों कहा कहों बनाइ वात सबही जग जाने।
करते दौना भयो स्थाम सौरभ मन माने॥
छपन भोग तैं पिहल खीच करमा को भावे।
सिलपिल्ले के कहत बुँ अरि पै हिर चिल आवे॥
भक्तन हित सुत विष दियो भूपनारि प्रभु राखि पित।
परसाद अवग्या जानि के पानि तज्यो एके नृपति॥

रगनाय को सदन करन बहु बुद्धि बिचारी।

कपट धर्म रिच जैन द्रब्य हित देह बिसारी।

हंस पकरने काज बिधक वानौ धिर आए।

तिल्क दाम की सकुच जानि तिन आप बँधाए॥

सुत बध हरिजन देखि कै दे कन्या आदर दियो।
आसय अगाध दुहुँ मक्त को हरितोषन अतिसय कियो॥

दारुमई तरवार सारमय रची भुवन की।
देवा हित सित केस प्रतिग्या राखी जन की।
कमधुज के किप चारु चिता पर काष्ठ जु ल्याए।
जैमल के जुध माहिं अस्व चढि आपुन धाए॥
भैंस चौगुनी धृत सहित श्रीधर सँग सायक घरन।
चारौ जुग चत्रभुज सदा भक्त गिरा सँची करन॥

निहिकचन इक दास तासु के हरिजन आए।
विदित बटोही रूप भए हिर आपु छटाए॥
साखि देन की स्थाम खुरदहा प्रभुहि पघारे।
रामदास के सदन राय रनछोर सिघारे॥
आयुष छत तन अनुग के बिल बंधन अपु बपु धरें।
भक्तिन सँग भगवान नित ( ज्यो ) गऊ बच्छ गोहन फिरें॥

जस् स्वामि के वृपम चोरि व्रजवासी स्वाए । तैसेई दिए स्थाम वरप दिन खेत जुताए ॥ नामा ज्यो नॅददास मुई इक विच्छ जिवाई । अव अल्ह कों नए प्रसिध जग गाया गाई ॥ गरमुखी के मुकुट को (श्री) रंगनाय को सिर नयो । गच्छ हरन पाछे विदित सुनो संत अचरज भयो ॥

वीच दिए रघुनाथ भक्त सँग ठिगया लागे।
निर्जन वन मे जाय दुए कर्म कियो अभागे॥
वीच दियो सो कहाँ राम किह नारि पुकारी।
आए सारंगपानि सोक सागर ते तारी॥
दुए किए निर्जीव सव दास प्रान संग्या धरी।
और जुगन तें कमळनेन किछ्जुग बहुत कृपा करी॥

तिलक दाम घरि कोइ ताहि गुरु गोविंद जाने । पटदरसनी अभाव सर्वथा घट करि माने ॥ मॉड मक्त को भेष हॉसि हित मॅड़ कुट स्थाए । नरपित के इट नेम ताहि ये पॉव धुवाए ॥ मॉड भेष गाढो गह्यो दरस परस उपजी भगति। एक भूप भागौत की कथा सुनत हरि होय रित ॥

हिर सुमिरन हिर ध्यान आन काहू न जनावे । अल्गन इहि विधि रहे अगना मरम न पावे ॥ निद्रा वस सो धूप वदन ते नाम उचारयो । रानी पित पर रीझि बहुत बसु तापर वारयो ॥ रिषिराज सोचि कह्यो नारि सो आज भक्ति मेरी कजी । अतरिनष्ठ नृपाल इक परम धरम नोहिन धुजी ॥ अनुचर आग्या मॉगि कह्यो कारज कों जैही।
आचारज इक बात तोहि आए तैं कहिही॥
स्वामी रह्यो समाय दास दरसन कों आयो।
गुरु की गिरा विस्वास फेरि सब घर मैं स्यायो॥
सिषपन साँचो करन कों ( विश्व ) सबै सुनत सोई कह्यो।
गुरु गदित बचन सिष सत्य अति इद प्रतीति गाढो गह्यो॥

सदाचार श्रुति सास्त्र बचन अविरुद्ध उचारयो । नीर खीर विवरन्न परम हंसनि उर धारयो ॥ भगवत कृपा प्रसाद परम गति इहि तन पाई । राजसिंहासन बैठि ग्याति परतीति दिखाई ॥ वरनाश्रम अभिमान तजि पद रज वदहिं जासु की । सदेह प्रथि खंडन निपुन वानि विमल रैदास की ॥

भक्ति विमुख जो धर्म सोइ अधरम करि गायो ।
जोग जग्य व्रत दान भजन विनु तुच्छ दिखायो ॥
हिंदू तुरक प्रमान रमैनी सवदी साखी ।
पच्छपात निहं बचन सबिह के हित की भाषी ॥
आरूढ दसा है जगत पर मुख देखी नाहिंन भनी ।
कविर कानि राखी नहीं वरनाश्रम षटदरसनी ॥

प्रथम भवानी भक्त मुक्ति मॉगन को धायो ।
सत्य कह्यो तिहिं सिक्त सुदृढ हिर सरन बतायो ॥
(श्री) रामानद पद पाइ भयो अति भक्ति की सीवॉ ।
गुन असख्य निर्मोल संत धिर राखत ग्रीवॉ ॥
परिस प्रनाली सरस भइ सकल बिस्व मगल कियो ।
पीपा प्रताप जग बासना नाहर कों उपदेस दियो ॥

घर आए हरिदास तिनहि गोधूम खवाए । तात मात डर खेत थोथ लागलहिं चलाए ॥ आस पास कृषिकार खेत की करत बड़ाई । भक्त भजे की रीति प्रगट परतीति जु पाई ॥ अचरज मानत जगत मैं कहुं निपज्यों कहुंवे वयो । धन्य धना के भजन कीं बिनहिं बीज अंकुर भयो ॥

प्रभू दास के काज रूप नापित को कीनो ।
छिप्र छुरहरी गही पानि दर्पन तहॅं छीनो ॥
ताहस है तिहिं काछ भूप के तेछ छगायो ।
उछटि राव मयो सिष्य प्रगट परचो जब पायो ॥
स्याम रहत सनमुख सदा ज्यों बच्छा हित धेन के ।
बिदित बात जग जानिए हिर भए सहायक सेन के ॥

सुखसागर की छाप राग गौरी किच न्यारी।
पद रचना गुरु मत्र मनो आगम अनुहारी॥
निसि दिन प्रेम प्रवाह द्रवत भूधर ज्यो निर्झर।
हरि गुन कथा अगाव भाळ राजत ळीळा भर॥
सत कज पोपन विमळ अति पियूप सरमी सरस।
भिक्त दान भय हरन भुज सुखानट पारम परम॥

एक समै पथ चलत वाम्य छल वरा सुपाए।
देखादेग्वी सिंग्य तिनहुँ पाछै ते खाए॥
तिन पर खामी खिजे वमन करि विन विस्वासी।
तिन तैसे परतन्छ भूमि पर कीनी राखी॥
सुरसुरी सुवर पुनि उदगले पुहुप रेनु तुलसी हरी।
महिमा महाप्रसाद की सुरसुरानद साँची करी॥

अति उदार दपती त्यागि गृह वन को गर्वने । अचरज भयो तहँ एक सत गुन जिन हो विमन ॥ बैठे हुते एकात आय असुरिन दुख दीयो । सुमिरे सारॅगपानि रूप नरहिर को कीयो ॥ सुरसुरानंद की घरिन को मत राख्यो नरिंह जह्यो । महासती सत ऊपमा (त्यो ) सत्त सुरसुरी को रह्यो ॥

झर घर लकरी नाहि मिक्त को सदन उदारें। सिक्त भक्त सो बोिं विनहिं प्रति वरही डारें॥ लगी परोसी हास भवानी भ्व सो मारें। बदले की बेगारि मूड वाके मिर डारें॥ भरत प्रसग ल्यों कालिका लडू देखि तन में तई। निपट नरहन्यानद को करदाता दुरगा भई॥

नाम महानिधि मत्र नाम ही सेवा पूजा।
जप तप तीरथ नाम नाम बिन और न दूजा॥
नाम प्रीति नाम वेर नाम किह नामी बोले।
नाम अजामिल साखि नाम वधन ते खोले॥
नाम अधिक रघुनाथ ते राम निकट हनुमत कह्यो।
किविर कृपा ते परम तत्व पर्मनाम परचो ल्ह्यो॥

मिक्त सुधा जल समुद भए वेलाविल गाढी ।
पूरवजा प्यां रीति प्रीति उतरोतर बाढी ॥
रघुकुल महस मुभाव सिष्ट गुन सदा धर्म रत ।
सूर' धीर ऊदार दयापर दच्छ अनिन व्रत ॥
पदमखड पदमा पधित प्रफुल्ति कर स्विता उदित ।
तत्वाजीवा दिछन देस बसोद्धर राजत विदित ॥

पहिले बेद बिभाग कथित प्रान अष्टदम ।
भारत आदि भागवत मथिन उउगन्यो हिर जम ॥
अव सोवे सब ग्रंथ अर्थ भागा बिम्तान्यो ।
लीला जै जे जैति गाय मच पार उतान्यो ॥
जगनाय इष्ट वेराय्य सिंव कमना रस भीप्यो हियो ।
विने व्याम मनो प्रगट हो जग को हित गावो कियो ॥

मीत लगत मकठात विदित पुरुपोत्तम दीनी ।
सोच गए हिर सग कृत्य सेवक की कीनी ॥
जगन्नाय पद प्रीति निरतर करते रावामी ।
भगवत धर्म प्रधान प्रमन नीलाच्छ बामी ॥
उत्कर देस उड़िमा नगर वेनतेय मय मोड करे।
(श्री) रघुनाय गोमाई गस्द प्यां मिंह पारि ठाढे रहे ॥

गोड़ देस पाराह भेटि कियो भजन परापन ।
कमना सिंधु कृतग्य भए अगनित गति दायन ॥
दमधा रस आकाति महत जन चरन उपारे ।
नाम लेत निहपाप दुरित तिहि नर के नाने ॥
अवतार विदित पूरव मही उमे महत देनी धरी ।
नित्यानद कृष्न चतन्य की भिक्त देनी विस्तरी ॥

उक्ति चोज अनुपाम परन अखिति अति भारी ।

बचन प्रीति निर्याट अर्थ अद्भुत तुक्रधारी ॥

प्रतिर्निति दिवि दिष्टि हृदय हरि छीला भारी ।

जनम करम गुन रूप मर्थ रमना परमामी ॥

विमल बुद्धि गुन ओर की जो यह गुन अवनिन धरे ।

सर कवित सुनि कोन किंव जो निर्द सिर चाउन करे ॥

पौगंड बाल कैसोर गोपलीला सब गाई। अचरज कहा यह बात हुतो पहिल्छै चु मरााई ॥ नैनिन नीर प्रवाट रहत रोमाच रेन दिन । गदगद गिरा उदार स्थाम सोभा भीज्यो तन ॥ सारग छाप ताकी भई श्रवन सुनत आवेस देत । ब्रजवधू रीति कल्जिंग विपे परमानंद भयो प्रेम केत ॥

कस्मीरी की छाप पाप तापिन जग मडन ।

हढ हरिभक्ति कुठार आन धर्म विट्य विहडन ॥

मधुरा मध्य मलेछ बाद करि वरबट जीते ।

काजी अजित अनेक देखि परच भयभीते ॥

बिदित बात सक्षार सब सत साखि नाहिन दुरी ।

केसीभट नर मुकुट मिन जिन की प्रभुता विस्तरी ॥

मधुर भाव समिलित ललित लीला सुवलित छवि ।

निरखत हरषत हुदै-प्रेम वरषत सुकलित कवि ॥

भव निस्तारन हेतु देत हद भक्ति सविन नित ।

जासु सुजस सि उदै हरत श्रति तम भ्रम श्रम नित ॥

शानद कद श्रीनदसुत श्रीवृपभानुसुता भजन ।

श्रीमट्ट सुभट प्रगट्यो अघट रस रसिकन मन मोद घन ॥

खेचिर नर की िषष्य निपट अचरज यह आवै ।
विदित बात ससार सत मुख कीरित गावै ॥
वैरागिन के बृद रहत सँग स्थाम सनेही ।
ज्यों जोगेस्वर मध्य मनो सोिमत वैदेही ॥
श्रीमट चरन रज परस ते सकल सृष्टि जाकों नई ।
हिर ब्यास तेज हिर भजन बल देवी को दीव्छा दई ॥

उपदेसे नृपसिंह रहत नित आग्याकारी ।

पक्व बृच्छ ज्यों नाय संत पोषक उपकारी ॥

बानी मोलाराम सुद्धद सबिहिन पर छाया ।

भक्त चरन रज जाचि विसद राघो गुन गाया ॥

करमचंद कस्यप सदन बहुरि आय मनो बपु धन्यो ।
अग्यान ध्वात अतिह करन द्वितिय दिवाकर अवतन्यो ॥

राग भोग नित बिविध रहत परिचर्या तत्पर ।

सम्या भूपन बसन रचित रचना अपने कर ॥

वह गोकुल वह नदसदन दीछित को सोहै ।

प्रगट विभव जह घोप देखि सुरपित मन मोहै ॥

बल्लम सुत वल भजन के किछजुग मे द्वापर कियो ।

विठलनाथ ब्रजराज ज्यों लाल लडाय के सुख लियो ॥

श्रीगिरघर जू सरससील गोविंद जु साथि । वालकृष्ण जसवीर धीर श्रीगोकुलनाथि ॥ श्रीरघुनाथ जु महाराज श्रीजदुनाथि भिज । श्रीघनस्याम जु पगे प्रभू अनुरागी सुधि सिज ॥ ए सात प्रगट विभु भजन जग तारन तस जस गाइये । श्रीविद्दलेस सुत सुद्धद श्रीगोवरधन धर ध्याइये ॥

श्रीवल्लम गुरु दत्त भजन सागर गुन आगर ।
किवत नोख निर्दोप नाथ सेवा मे नागर ॥
बानी विदत विदुप सुजस गोपाल अलंकृत ।
ब्रज रज अति आराध्य वहै धारी सर्वेसु चित ॥
सानिध्य सदा हरि दास बर गौर स्याम हद ब्रत लियो ।
गिरिधरन रीझि कृष्णदास कों नाम माझ साझो दियो ॥

श्रीभागवत वखानि अमृतमै नदी वहाई । अमल करी सब अवनि ताप हारक मुखदाई ॥ भक्तन सों अनुराग दीन सों परम दयाकर । भजन जसोदानंद संत संघट के आगर ॥ भीषमभट अगज उदार कलिजुग दाता सुगति के ॥ वर्द्धमान गगल गॅभिर उमै थम हिर भगति के ॥

रघुनंदन को दास प्रगट भूमडल जानै । सर्वस सीताराम और कछु उर नहिं आनै ॥ धनुष बान सों प्रीति स्वामि के आयुध प्यारे । निकट निरंतर रहत होत कबहूँ नहिं न्यारे ॥ सूरबीर हनुमत सहस परम उपासक प्रेम भर । रामदास परताप ते खेम गुसाई खेमकर॥

तिलक दाम सों प्रीति गुनहिं गुन अंतर धाऱ्यो ।

मक्तन को उत्कर्ष जनम भिर रसन उचाऱ्यो ॥

सरल हृदै सतोष जहाँ तहूँ पर उपकारी ।

उत्सव में सुत दान कियौ क्रम दुसकर भारी ॥

हिर गोविंद जै जै गुविंद गिरा सदा आनंददा ।

बिठलदास माथुर मुकुट भयो अमानी मानदा ॥

उग्र तेज ऊदार सुघर सुथराई धींवा ।
प्रेम पुज रस राति सदा गदगद सुर ग्रीवा ॥
भक्तन को अपराध करै ताको फल गायो ।
हिरनकसिपु प्रहलाद परम दृष्टात दिखायो ॥
सस्फुट वकता जगत मे राज समा निधरक हियो ।
हिरिराम हठीले भजन वल राना को उत्तर दियो ॥

पडित कला प्रबीन अधिक आदर दे आरज ।
सप्रदाय सिर छत्र द्वितिय मर्नो मध्वाचारज ॥
जेतिक हरि अवतार सबै पूरन करि जानै ।
परिपाटी ध्वजविजै सहस भागवत बखानै ॥
श्रुति स्मृती संमत पुरान तप्त मुद्राधारी भुजा ।
कमलाकर भट जगत में तत्वबाद रोपी धुजा ॥

गोप्य खल मथुरा मॅडल जिते वाराह वलाने ।
(ते) किए नरायन प्रगट प्रतिध पृथ्वी मे जाने ॥
भक्ति सुधा को सिधु सदा सतसग समाजन ।
परम रसग्य अनन्य कृष्न लीला को भाजन ॥
ग्यान समारत पच्छ को नाहि न कोउ खंडन वियो ।
ब्रजभूमि उपासक भट्ट सो रचि पचि हरि एकै कियो ॥

नृत्य गान गुन निपुन रास मे रस वरपावत । अव छीटा छटितादि विल्त दपतिहि रिझावत ॥ अति उदार निस्तार सुजस व्रज मंडळ राजत । महा महोत्सव करत बहुत सबही सुस साजत ॥ श्रीनारायन मङ्क प्रभु परम प्रीति रस वस किए । व्रजबह्मभ व्रह्म परम दुर्लम सुस्व नैननि दिए ॥

गौड देस बंगाल हुते सवही अधिकारी । हय गय भवन भॅडार विभव भूमुज उनहारी ॥ यह सुख अनित विचारि वास बृंदावन कीन्हो । जया लाम सतोप कुंज करवा मन दीन्हो ॥ व्रज भूमि रहस राघाकृपन भक्त तोप उद्घार कियो । संसार स्वाद सुख वात ज्यो (दुहु) रूप सनातन ताजि दियो ॥

राधा चरन प्रधान हृदय अति सुदृढ़ उपासी ।
कुल केलि दंपती तहाँ की करत खवासी ॥
सर्वसु महाप्रसाद प्रसिध ताके अधिकारी ।
विधि निषेध नहिंदास अनिन उत्तकट व्रत धारी ॥
व्यास सुवन पय अनुसरे सोइ भल्ने पहिचानिहै ।
(श्री) हरिवंस गुसाई भलन की रीति सक्तत कोउ जानिहै ॥

जुगळ नाम सो नेम जपत नित कुंजिनिहारी । अवलोकत रहें केळि सखी सुख के अधिकारी ॥ गान कळा गंधर्व स्थाम स्थामा कों तोपें । उत्तम मोग ळगाय मोर मरकट तिमि पोपें ॥ नृपति द्वार ठाढे रहें दरसन आसा जास की । आसधीर उद्योत कर रिसक छाप हरिदास की ॥

काहू के आराध्य मच्छ कछ नरहरि स्कर । वामन फरसाधरन सेतवंधन जु सैंछ कर ॥ एकन के यह रीति नेम नवधा सों टाएँ । स्कुछ सुमोखन सुवन अन्युत गोत्री जु छड़ाएँ ॥ नै गुन तोरि नृपुर गुह्यों महत समा मधि रास के । उतकर्ष तिष्क अस दाम को मक्त इष्ट अति ब्यास कें ॥

वेटा भजन सुपक्ष कपाय न कवहूँ हागी।
बृदावन हट वास जुगह चरनि अनुरागी॥
पोयी लेखन पान अघट अच्छर चित दीनो।
सदग्रयनि को सार सबै हस्तामह कीनो॥
सदेह ग्रिय हेदन समर्थ (रस) रास उपासक परम घर।
(श्री) रूप सनातन मिक्त जह जीव गुसाई सर गॅमिर॥

सर्वस राधारमन मह गोपाल उनागर ।
हुधिकेस मगवान विपुल बीटल रस सागर ॥
यानेखरिनग (नाय) लोकनाय महमुनि मधु श्रीरेंग।
कृष्नदास पंडित्त उमै अधिकारी हरि अँग ॥
धमंडी नुगलक्सीर मृत (मू) गर्भ जीव हद ब्रत लियो ।
बृदावन की माधुरी इन मिलि आखादन कियो ॥

तन मन धन परिवार सिर्त सेवत संतन करें । दिव्य भोग आरती अधिक हिर हू ते हिय महें ॥ श्रीवृंदावनचद स्थाम स्थामा रॅग भीने । मगन प्रेम पीयूप पयधि परचे वहु दीने ॥ (श्री) हिरिप्रिय स्थामानद वर भजन भूमि उद्वार कियो ॥ (श्री) रिकिक सुरारि उदार अति मत्त गजहि उपदेस दियो ॥

सोझा सींव अघार घीर हरिनाम त्रिलोचन । आसाघर द्योराजनीर सथना दुखमोचन ॥ कासीखर अवधूत कृष्म किंकर कटहरिया । सोभ् कदारामः नाम हूँगर व्रत्वघरिया ॥ पदम पदारय रामदास विमलानंद अमृत श्रए । मव प्रवाह निस्तार हित अवलंबन ये जन भए ॥

जतीराम रावल्य स्थाम खोजी सॅनसीहा । दल्हा पद्म मनोरत्य रॉॅंक चौगू जप जीहा ॥ जाडा चाचा गुरू सवाई चॉदा नापा । पुरुषोत्तमसों साच चतुर कीता मन कौ जिहि मेट्यो आग ॥ मति सुंदर धीधांगश्रम संसार नाच नाहिन नचे । करूना छाया भक्ति फल ए क्लिजुग पादप रचे ॥

लिहमन लफरा लड्ड संत जोधापुर त्यागी। स्रज कुंमनदास विमानी खेम विरागी॥ मावन विरही मरत नफर हरिकेस लटेरा। हरिदास अजोध्या चक्रपानि (दियो) सरजूतट देरा॥ तिलोक पुखरदी विब्जुली उद्धव वनचर वंसजे। पर अर्थ परायन मक्त ये कामधेनु कल्जिंगा के॥

सोम भीम सोमनाय विको विसाला लमस्याना ।

महदा मुर्केंद गयेस त्रिविकम रघु लग जाना ॥
बाल्मीक वृधव्यास जगन झाँड् विठलअचारल ।
हिरिभू लाला हिरदास बाहुवल राधव आरल ॥
लालो छीतर उद्धव कपुर घाटम घूरा कियो प्रकास ।
अभिलाष अधिक पूरन करन ये चितामनि चतुरदास ॥

देवानंद नरहऱ्यानंद मुकुंद महीपति संतराम तंमोरी।
स्तेम श्रीरंग नंद विष्नु वीदा वालू मुत जोरी ॥
छीतम द्वारकादास माधव माडन रूपा दामोदर ।
भछ नरहिर भगवान वाल कान्हर केसो सोहें धर ॥
दास प्रयाग छोहंग गुपाछ नागू सुत ग्रह भक्त भीर ।
भक्तपाछ दिग्गज भगत ए थानाइत सूर धीर ॥

केसव पुनि हरिनाय भीम खेता (गोविंद) ब्रह्मचारी । वाल्क्राण वड भरय अन्युत अप्या ब्रतधारी ॥ पंडा गोपीनाथ मुकुँद गजपती महाजस । गुननिधि जसगोपाल देइ भक्तनि को सरवस ॥ श्रीअंग सदा सानिधि रहें (कृत) पुन्य पुंज भल भाग भर । विद्रनाथ उड़ीसे द्वारका सेवक सव हरि भजन पर ॥

विद्यापित ब्रह्मदास बहोरन चतुरविहारी ।
गोर्विद गंगा रामछाछ वरसानियाँ मंगछकारी ॥
प्रियदयाछ परसराम भक्त भाई खाटी को ।
नंदसुवन की छाप कवित केसव को नीको ॥
आसकरन पूरन नृपति (भीपम) जन दयाछ गुन नहिन पार ।
हरि सुजस प्रचर कर जगत में ये कविजन अतिसय उदार ॥

रघूनाय गोपीनाथ रामभद्र दास्त्वामी । गुँजामाळि चित उतम विठल मरहठ निह्कामी ॥ जदुनंदन रघुनाथरामानंद (गोविंद) मुरली सोती । हरिदास मिश्र भगवान मुकुँद केसव दडौती ॥ चतुर्भुज , चरित विष्णुदास वेनी पद मो सिर धरौ । जे बसे वसत मथुरा मॅडल (ते) दयादृष्टि मो पर करौ ॥

सीता झाळी सुमित सोमा प्रमुता उमा भटियानी ।
गंगा गौरी कुॅवरि उत्रीठा गोपाळी गनेसदे रानी !!
कळा ळखा कृतगढौ मानमित सुचि सितभामा ।
जमुना केळी रामा मृगा देवा दे भक्तन विश्रामा !!
ज्ञुगजीवा की कमळा देवकी हीरा हरिचेरी पोपे भगत ।
कळिजुग जुवती जन भक्तराज महिमा सव जानै जगत !!

नरवाहन वाहन वरीस जापू जैमळ वीदावत । जयंत धारा छपा अनभई ऊदा रावत ॥ गंभीरा अर्जुन्न जनार्दन गोविंद जीता । दामोदर सॉपिले (गदा ) ईस्वर हेमविदीता ॥ मयानंद महिमा अनॅत गुढिले तुलसीदांस । हरि के संगत जे भगत ते दासनि के दास ॥ यहै बचन परमान दास गॉवरी जिटयाने भाऊ ।
बूँदी विनया राम मॅडौते मोहनवारी दाऊ ॥
माडौठी जगढीसदास लिल्सन चढुयावल भारी ।
सुरापय में भगवान सबै सलखान गुपाल उधारी ॥
जोवनेर गोपाल के भक्त इप्रता निरवही ।
श्रीमुख पूजा संत की आपुन ते अधिकी कही ॥

मुरधरखंड निवास भूप सव आग्याकारी । राम नाम विस्वास भक्त पद रज व्रतधारी ॥ जगन्नाय के द्वार डॅडौतनि प्रभु पै धायो । दई दास की दादि हुँडी करि फेरि पठायो ॥ सुरधुनी ओघ संसर्ग ते नाम वदळ कुच्छित नरो । परमहस वंसनि मैं भयो विभागी बानरो ॥

महा समारत छोग भक्ति छौछेस न जानें ।
माछा सुद्रा देखि तासु की निंदा ठानें ॥
ऐसे कुछ उतपन्न भयौ भागवत सिरोमनि ।
ऊसर तें सर कियो षंड दोपहि खोयो जिनि ॥
बहुत ठौर परचो दियो रस रीति भक्ति हिरदै घरी ।
जगत विदित नरसी भगत ( जिन ) गुजर घर पावन करी ॥

सुत कलत्र समत्त सबै गोविंद परायन ।
सेवत हरि हरिदास द्रवत मुख राम रसायन ॥
सीतापित को सुजस प्रथम ही गवन वखान्यो ।
दे सुत दीजै मोहि कवित सबही जग जान्यो ॥
गिरा गदित लीला मधुर संतिन आनॅद दायनी ।
दिवदास वंस जसुधर सदन भई भक्ति अनपायनी ॥

छीछा पद रस रीति ग्रंथ रचना मे नागर ।
सरस उक्ति जुत जुक्ति भक्ति रस गान उजागर ॥
प्रचुर पयथ छौं सुजस रामपुर ग्राम निवासी ।
सकछ सुकुछ संविछत भक्त पद रेनु उपासी ॥
चद्रहास अग्रज सुद्धद परम प्रेम पथ मैं पगे ।
(श्री ) नददास आनंदनिधि रसिक सु प्रभु हित रगमगे ॥

भक्ति तेज अति भाल संत मडल को मंडन ।

बुधि प्रवेस भागवत प्रय संसय को खंडन ॥

नरहड़ प्राम निवास देस बागड़ निस्ताच्यो ।

नवधा भजन प्रवोध अनिन दासन व्रत धाच्यो ॥

भक्त कृपा बाछी सदा पद रज राधालाल की ।

संसार सकल न्यापक भई जकरी जन गोपाल की ॥

प्रसिघ प्रेम की बात गढागढ परचो दीयो ।
जैंचे ते मयो पात स्थाम सॉची पन कीयो ॥
स्रुत नाती पुनि सहस चल्त कही परिपाटी ।
भक्तिन सों अति प्रेम नेम नहिं किंहुं अँग घाटी ॥
स्रुत्य करत नहिं तन सँमार सम सर जनकन की सकति ।
माधव हढ महि कपरै प्रचुर करी लोढा भगति॥

नग अमोछ इक ताहि सबै भूपति मिलि जाचे ।
साम दाम बहु करें दाम नाहिन मत काचें ॥
एक समै संनट मे लेवें पानी महि डाच्यो ।
प्रभू तिहारी वस्तु वदन ते बचन उचाच्यो ॥
पॉच दोय सत कोस ते हिर हीरा है उर घच्यो ।
अभिलाप मक्त अंगद्द को पुरुषोत्तम पूरन कच्यो ॥

मक्तागमन सुनत सनमुख जोजन इक जाई । सदन आनि सतकार सहस गोविंद वडाई ॥ पाद प्रछाटन सुहय राप रानी मन साचै । धूप दीप नैवेद्य वहुरि तिन आगे नाचै ॥ यह रीति करौटीधीस की तन मन धन आगें घरे । चत्रमुख नृपति की भगति को कौन भूप सरवरि करें ॥

सहस गोपिका प्रेम प्रगट किल्जुगिहें दिखायो ।
निरश्नंकुस अति निडर रिसक जस रसना गायो ॥
दुष्टिन दोप विचारि मृत्यु को उद्यम कीयो ।
वार न बॉको भयो गरल अमृत ज्यों पीयो ॥
भक्ति निसान बजाय के काहूँ ते नाहिन लजी ।
लोक लाज कुल सखला तिज मीरॉ गिरिधर भजी ॥

(श्री) क्रण्णदास उपदेस परम तत्व परचोपायो ।
निरगुन सगुन निरूप तिमिर अग्यान नसायो ॥
काछ वाच निकलंक मनौ गागेय जुधिष्ठिर ।
हरि पूजा प्रहलाद धर्मध्वज धारी जग पर ॥
पृथीराज परचो प्रगट (तन) सख चक्र मंडित कियो ।
ऑवेर अहित क्रमम को द्वारकानाय दरसन दियो ॥

लघु मघुरा मेड़ता भक्त अति जैमल पोपे ।

टोडे मजन निधान रामचॅद हरिजन तोषे ॥
अभैराम एक रसिंह नेम नीमा के भारी ।
करमित सुरतान मगनान वीर भूपित व्रतधारी ॥
ईखर अखैराज रायमल (कन्हर) मधुकर नृप सरवसु दियो ।
भक्ति को आदर अधिक राजकुंस में इन कियो ॥

रैना पर गुन राम भजन भागवत उजागर ।
प्रेमी प्रेम किसोर उदर राजा रननारर ॥
हरिदासन के दास दमा ऊँची ध्वजधारी ।
निभंग अनिन उदार रिनक जस रमना भारी ॥
दसघा संपति संन यह सदा रहन प्रफुल्ति यदन ।
स्नेमाल रनन राटौर के अटल भिक्त आई सदन ॥

अजर वर्म आचर्यो होन हित मनो नीलकँड ।
निंदक जगअनिरापक्हा (महिमा) जानेगो भूनड।।
विदित गॅथर्मी ब्याट कियो दुस्वन प्रमाने ।
भरत पुत्र भागवत न्दमुख सुकडेव बर्धान ॥
और भूप कोड छ्वे नकै दृष्ट जाम नाहिन धरी ।
किछ्जुग भक्ति कररी कमान गमरैन के रिजु पर्यो ॥

आरज को उपटेन तुती उर नीकें घार्यो । नवधा दसघा प्रीति आन धर्म सर्भ विमार्यो ॥ अच्युत कुल अनुराग प्रगट पुरुपार्य जान्यो । सारासार दिवेक बात तीनों मन मान्यो ॥ दासल अनन्य उदारता सतन मुख राजा कही । हरि गुरु हरिदासिक सों राम घरिन माँची रही ॥

पायिन न्पुर बाँधि नृत्य नगधर हित नाच्यो । राम कल्स मन रली सीस ताते नहिं बाँच्यो ॥ यानी विमळ उदार भक्ति महिमा दिलाही । प्रेम पुंज सुठि नीळ विनय संतिन रुचिकाही ॥ सृष्टि सराहे राम नुव छत्तु दैन लक्षन आरज लिया । अभिकाय उमै खेमाल का ते किसोर पूरा निया ॥

हरीदात हरिभक्त भक्ति मंदिर को कल्मो।
भजन भाव परिपक्त हृदय भागीरिय जल हो॥
त्रिधा मॉित अति अनिन राम की रीित निवाही।
हिर गुरु हिर वन मॉित तिनिह होना हृद माही॥
पुरन इंदु प्रमुदित उद्धि त्यो दान देखि बाढ़ै रली।
खेमाल रतन राठौर के सुफल बेलि मीठी फली॥

गायो भक्ति प्रताप सबिह दासल हटायो। राघा बल्लभ भजन अनिनता गर्न बढायो॥ मुरलीघर की छाप किवत अति ही निर्दूषन। भक्तिन की ॲिंग रेत वहै घारी तिर भूषन॥ सतिमा महा आनद मैं प्रेम रहत भीटयो हियो। (श्री) हरिबंस चरन बल चहुरसुज गोंड देस तीरय कियो॥ सक कोप सुठि चरित प्रसिध पुनि पंचाध्याई।
कृष्न रिवमनी केलि रुचिर मोजन विधि गाई॥
गिरिराज घरन की छाप गिरा जलघर ज्यों गाजै।
सत सिखंडी खंड हृदै आनँद के काजै॥
जाड़ा हरन जग जाडता कृष्नदास देही घरी।
चालक कि चरचरी चहूँ दिसि उदिध अत लौं अनुसरी॥

गोपीनाथ पद राग भोग छप्पन भुंजाए।

पृथु पद्धति अनुसार देव दंपति दुलराए॥

भगवत भक्त समान ठौर द्वै को बल गायो।

कवित सूर सी मिलत भेद कछु जात न पायो॥

जन्म कर्म लीला जुगति रहिस भिक्त भेदी मरम।

बिमलानद प्रबोध वस संतदास सीवॉ धरम॥

गान काब्य गुन रासि सुद्धद सहचरि अवतारी ।

'राधाकृष्न उपास्य रहिंस सुख के अधिकारी ॥

नवरस मुख्य सिंगार विविधि भॉतिनि करि गायो ।

बदन उच्चरित बेर सहस पायिन है धायो ॥

अँगीकार की अविध यह ज्यो आख्या भ्राता जमल।

(श्री) मदनमोहन सुरदास की नाम सुखला जुरि अटल ॥

मारग जात अकेल गान रसना जु उचारै।
ताल मृदगी वृच्छ रीझि अबर तह गारे॥
गोप नारि अनुसारि गिरा गदगद आवेसी।
जग प्रपच ते दूरि अजा परसें निहं लेसी॥
भगवान रीति अनुराग की सत साखि मेली सही।
काल्यायनि के प्रेम की बात जात कापै कही॥

बिदित विलौदा गाँव देस सुरधर सब जाने ।

महा महौछे मध्य संत परिषद परवाने ॥

पर्गान घूँ घुरु बाँधि राम को चरित दिखायो ।

देसी सार्गिपानि हस ता सग पठायो ॥

उपमा और न जगत मे पृथा विना नाहिन बियो ।

कृष्न बिरह कुती सरीर त्यो सुरारि तन त्यागियो ॥

त्रेता काव्य निवध करी सतकोटि रमायन ।
इक अच्छर उचरे ब्रह्महत्यादि पलायन ॥
अब भक्तिन सुख दैन बहुरि लीला बिस्तारी ।
राम चरन रस मत्त रटत अह निसि ब्रतधारी ॥
संसार अपार के पार को सुगम रूप नौका लयो ।
किछ कुटिल जीव निस्तार हित बालमीकि सुलसी भयो ॥

कदना बीर सिंगार आदि उज्ज्वल रस गायो ।

पर उपकारक धीर किवत किवजन मन भायो ॥

कोसलेस पद कमल अनिन दासत ब्रत लीनो ।

जानिक जीवन सुजस रहत निसि दिन रॅग भीनो ॥

रामायन नाटक की रहिस उक्ति भाषा धरी ।

गोप्य केलि रघुनाथ की मानदास परगट करी ॥

अर्थ धर्म काम मोच्छ भक्ति अनपायिन दाता । हातामळ श्रुति ग्यान सबिह सास्त्रन को ग्याता ॥ परिचर्या ब्रजराज कुँवर के मन कों कीँ । दरसन परम पुनीत सभा तन अमृत बीँ ॥ बिडलेस नदन सुभाव जग कोऊ नहिं ता समान । बाह्यभज् के बस में सुरतक गिरिधर भ्राजमान ॥

उदिघ सदा अच्छोम सहज सुदर मितभाषी ।
गुरुवर्तन गिरिराज भलप्पन सब जग साखी ॥
विद्वलेस की मिक्त भयो बेला दृढ ताके ।
भगवत तेज प्रताप निमत नरवर पद जाके ॥
निर्विलीक आसय उदार भजन पुंज गिरिधरन रित ।
बह्लमजू के बस में गुनिधि गोकुलनाथ अति ॥

बात किवत वड चतुर चोख चौकस अति जाने ।
सारासार विवेक परम इसिन परवाने ॥
सदाचार सतोष भूत सब कों हितकारी ।
आरज गुन तन अमित भक्ति दसधा ब्रतधारी ॥
दरसन पुनीत आसय उदार आलाप रुचिर सुख धाम को ।
रिसक रॅगीलो भजन पुँज सुठि बनवारी स्थाम को ॥

नाम नरायन मिश्र बस नवला जु उजागर ।

भक्तन की अति भीर भिक्त दसधा को आगर ॥

आगम निगम पुरान सार सास्त्रिन सब देखे ।

सुरगुरु सुक सनकादि ब्यास नारद जु विसेषे ॥

सुधा वोध मुख सुरधुनी जस वितान जग मे तन्यो ।

भागवत भली विधि कथन को धनि जननी एकै जन्यो ॥

काम क्रोध मद मोह लोम की लहर न लागी।
सूरज ज्यों जल ग्रहै ब्रहुरि ताही ज्यो त्यागी॥
सुंदर सील सुमान सदा संतन सेवा ब्रत।
(गुरु)धर्म निकप निर्वेद्यो विस्त मे विदित बड़ो मृत॥
अल्ह राम रावल कृपा आदि अत धुकती घरी।
कलिकाल कठिन जग जीति यों राघों की पूरी परी॥

अच्युत कुल सों दोष सुपनेहूँ उर निह आने ।
तिलक दाम अनुराग सर्वान गुरुजन करि माने ॥
' सदन माहिं नैराग्य विदेशिन की सी भाँती ।
राम चरन मकरद रहित मनसा मदमाती ॥
जोगानंद उजागर वंस किर निष्ठि दिन हिर गुन गावनो ।
हिरदास मलप्यन भजन वल वावन ज्यों बढयो वावनो ॥

ज्यों चदन को पवन नीय पुनि चदन करई।
बहुत काल तम निविड उदय दीपक प्यों हरई।।
श्रीभट पुनि हरिन्यास सत मारग अनुसरई।
कथा कीरतन नेम रसन हरि गुन उच्चरई।।
गोविंद भक्ति गद रोग गित तिल्क दाम सद वैद हद।
जंगली देस के लोग सव (श्री) परसुराम किए पारपद।।

सजन सुद्धद सुसील वचन आरज प्रतिपालय ।
निर्मत्सर निह्काम कृपा करना को आलय ॥
अनि भजन दृढ करन घरयो वपु भक्ति काज ।
परम घरम को सेतु विदित वृंदावन गाज ॥
भागवत सुधा वरषे वदन काहू को नाहिन दुखद ।
गुन निकर गदाघर मह अति सब ही को लाग सुखद ॥

चौमुख चौरा चंड जगत ईस्वर गुन जाने ।
करमानँद अरु कोल्ह अल्ह अच्छर परवाने ॥
माघौ मधुरा मध्य साधु जीवानँद सींवा ।
दुदा नरायनदास नाम मॉडन नतग्रीवा ॥
चौरासी रूपक चतुर वरनत वानी जूजुवा ।
चरन सरन चारन भगत हरि गायक एता हुआ ॥

सवया गीत सलोक बेलि दोहा गुन नवरस ।

पिंगल काव्य प्रमान विविधि विधि गायो हरिजस ॥

पर दुख विदुख सलाध्य वचन रचना जु विचारे ।

अर्थ विक्त निर्मील सबै सार्रेग उर धारे ॥

स्विमनी लता वरनन अनुप वागीस वदन कल्यान सुव ।

नरदेव उभय भाषा निपुन पृथीराज कविराज हुव ॥

असुर अजीज अनीति अगिनि में हरिपुर की घौ । सॉगन सुत नै सादराय रनछोरे दी घौ ॥ घराघाम धन काज मरन बीजा हूँ मॉड़े । कमधुज कुट के हुवौ चौक चत्रभुजनी चाड़े ॥ बाढेल बाढ की वी कटक चॉद नाम चॉड़े सबल । द्वारका देखि पालंटती अचढ सीवै की बी अटल ॥ कया कीरतन प्रीति भीर भक्तनि की भावे ।

महामहोछी मुदित नित्य नैंदलाल लडावे ॥

मुकुँद चरन चितवन भक्ति मिहमा घ्वजधारी ।

पति पर लोभ न कियो टेक अपनी निहं टारी ॥

मल्पन सबै विसेवहीं ऑवेर सदन सुनखा जिती ।

पृथीराज नृप कुलवधू भक्त भूप रतनावती ॥

(श्री)रामानुज की गीति प्रीति पन हिरहें घारयो ।
संसकार मम तत्व हंम ज्यों बुद्धि विचार्यो ॥
सदाचार मुनिवृत्ति इदिरा पधित उजागर ।
रामदास सुत सत अनि दमधा को आगर ॥
पुरुषोत्तम परसाद ते उमे अग पहिरयो वरम ।
पारीप प्रसिष्ठ कुळ कॉथडया जगन्नाय सीवॉ धरम ॥

सदाचार संतोप सुद्द मुठि सील सुभासे ।
हस्तक दीपक उदय मेटि तम वस्तु प्रकार्त ॥
हिर को हियँ विस्तास नंदनदन वल भारी ।
कुष्न कलस सो नेम जगत जाने स्टिर धारी ॥
(श्री)वर्द्धमान गुरु वचन रित सो संग्रह निर्ह छटयो
कीरतन करत कर सपने हूँ मधुरादास न मंहयो

पद लीनो परिषद्ध प्रीति जामें दृढ नातो । अच्छर तनमय भयो मदनमोहन रॅग रातो ॥ नाचत सब कोउ आहि काहि प यह दिन आदे । चित्र लिखित सो रहयो त्रिभॅग देसी जु दिखावे ॥ हॅडिया सराय देखत हुनी हरिपुर पदवी को कटयो । वृतक नरायनदास को प्रेम पुज आगे बट्यो ॥

वोहित राम गुपाल कुँवरवर गोविंद मॉडिल । छीतस्वामि जसवत गदाधर अनॅतानॅद भल ॥ हरिनाभार्मिश्रदीनदास वद्यपाल कन्ट्रर जस गायन । गोस रामदास नारद स्थाम पुनि हरिनारायन ॥ कृष्नजिवन भगवान जन स्थामदास विहारी अमृतदा। गुन गन विसद गुपाल के एते जन भए भूरिदा॥

उधव रामरेनु परस (राम) गॅगा धूपेत निवासी । अन्युतकुल ब्रह्मदास विश्राम सेपमाइ के वासी ॥ किंकर कुंडा कृष्नदास खेम सोटा गोपानंद । जैदेवराघी विदुर दयाल दामोदर मोहन परमानंद ॥ उद्धव रघुनायी चतुरोनगन कुंज ओक जे बसत अब निरवर्त्त भए ससार तें ते मेरे जिजमान सब ॥ सदा जुक्त अनुरक्त भक्त मडल कों पोपत ।
पुर मथुरा ब्रज भृमि रमत खबही को तोपत ॥
परम घरम हद करन देव श्री गुरू आराध्यो ।
मधुर बैन सुठि ठौर ठौर हरिजन सुख साध्यो ॥
संत महंत अनत जन जस विस्तारत जासु नित ।
श्रीखामी चतुरोनगन मगन रैन दिन भजन हित ॥

गोमा परमानंद (प्रधान) द्वारिका मथुरा खोरा ।
काञ्चप सॉगानेर मलें। भगवान को जोरा ॥
बीठल टोंडे खेम पॅडा गूनो रें गार्जें ।
स्थामसेन के बस विधर पीपा रिव रार्जें ॥
जैतारन गोपाल को केवल कूवें मोल लियो ।
मधुकरी मॉगि सेवें भगत तिनपर हो बलिहार कियो ॥

जंगी प्रसिध प्रयाग विनोदि पूरन बनवारी ।
नरसिंह मल भगवान दिवाकर दृढ व्रतधारी ॥
कोमलदृदय किसोर जगत जगनाय सल्धौ ।
औरौअनुग उदार खेम खीची धरमधीर लघु ऊषौ ॥
त्रितिधि ताप मोचन सत्रै सौरम प्रभु जिन सिर भुजा ।
(श्री ) अग्र अनुग्रह ते भए सिप्य सत्रै धर्म कि धुजा ॥

अंगज परमानंद दास जोगी जग जागै।
खरतर खेम उदार ध्यान (केसो) हरिजन अनुरागै-॥
सस्फुट त्योला शब्द लोहकर वस उजागर।
हरीदास किप प्रेम सबै नवधा के आगर॥
अच्युत कुल सेवै सदा दासन तन दसधा अघट।
भरतखंड भूधर सुमेर टीला लाहा (की) पद्धति प्रगट॥

चारि वरन आश्रम्म रंक राजा अन पाने ।

मक्तिन को बहुमान विमुख कोऊ निह जाने ॥
वीरी चंदन वसन कृष्न कीरत्तन वरपे ।

प्रभु के भूपन देय महामन अतिसय हरपे ॥
वीठळ सुत विमल्यो फिरै दास चरन रज सिर घरे ।

मधुपुरी महोछो मॅगलरुप कान्हर कैसो को करे ॥

आविह दास अनेक उठि सुआदर करि छीजै ।

चरन घोय दडौत सदन मे डेरा दीजै ॥
ठौर ठौर हरिकथा हृदय अति हरिजन मार्ने ।

मधुर वचन मुँह लाय विविधि मातिन्ह जु छड़ार्वे ॥
सावधान सेवा करै निर्दूपन रित चेतसी ।

भक्तिन सीं किछजुग भले निवही निवा खेतसी ॥

यह अचरज भयो एक खॉड घृत मैदा बरषे ।
रजत रुक्म की रेल सृष्टि सबही मन हरषे ॥
भोजन रास बिलास कृष्न कीरत्तन कीनो ।
भक्तिन को बहुमान दान सबही को दीनो ॥
कीरित कीनी भीमसुत (सुनि) भूप मनोरय आन के ।
बसन बटे कुतीबधू त्यों त्वर भगवान के ॥

भक्तिन सों अति भाव निरंतर अतर नाहीं ।
कर जोरे इक पाय मुदित मन आग्या माहीं ॥
श्रीवृदावन वास कुज क्रीडा रुचि भावे ।
राधावल्लम लाल नित्य प्रति ताहि लडावे ॥
परम धरम नवधा प्रधान सदन सॉच निधि प्रेम जड़ ।
जसवत भक्ति जैमाल की रूड़ा राखी राठवड़ ॥

अमित महागुन गोप्य सार वित सोई जाने ।
देखत को तुलाधार दूर आसे उनमाने ॥
देय दमामी पैज विदित बृदावन पायो ।
राधावछम भजन प्रगट परताप दिखायो ॥
परम धरम साधन सुदृढ कल्जिंग कामधेनु मे गन्यो ।
हरिदास भक्तनि हित धनि जननी एकै जन्यो ॥

बॉबोली गोपाल गुनिन गभीर गुना रट ।
दिन्छिन दिसि विष्नुदास गॉव कासीर मजन मट ॥
भक्तिन सों यह भाय भजै गुरु गोविंद जैसे ।
तिलक दाम आधीन सुवर संतिन प्रति तैसे ॥
अच्युत कुल पन एकरस निवहचो ज्यों श्रीमुख गदित ।
भक्ति भार जुड़ें जुगल धर्म धुरंधर जग विदित ॥

आसकरन रिपिराज रूप भगवान भक्त गुर ।
चतुरदास जग अभै छाप छीतर जु चतुर वर ॥
लाखे अद्भुत रायमछ खेम मनसा क्रम बाचा ।
रिसक रायमछ गोंदु देवा दामोदर हिर रँग राचा ॥
सबै सुमंगळ दास हढ धर्म धुरवर भजन भट ।
कील्ह क्रम कीरित विसद परम पारषद सिष प्रगट ॥

आगम निगम पुरान सार सास्त्रनि जु बिचारथो । ज्यों पारो दे पुटिह सबिन को सार उधारथो ॥ (श्री) रूप सनातन जीव मद्द नारायन माध्यो । सो सर्वेस्र उर सॉच जतन किर नीके राख्यो ॥ फिनी बंस गोपाल सुव रागा अनुगा को अयन । रस रास उपासक मक्तराज नाथ मद्द निर्मल वयन ॥

सेवत नीकी भाँति ठाकुरिंह वृद्ध भए अति ।
तीर्थ पृथूदक पहुँचाए सब अन्याश्रित मित ॥
अन्याश्रय लिष सावधान आए निज घर कहँ।
किर सेवा निज सेव्य ललन की तनी देह तह॥
निंदा किर कीरित चौधरी मार खाइ पद बंदियो।
प्रभुदास भाट सिंहनंद के तीर्थ पृथूदक निंदियो॥

श्रीगोस्वामी एक समै आए तिन के घर ।

भई रसोई भोग समप्यों किए अनौसर ॥

पुनि सादर निज सेब्य ठाकुरै के भाजन में ।

आरोगाए जस आरोगे नंद भवन में ॥

श्रीठाकुरही की सेज पै पौढ़ाए सेवत रहे।

पुरुषोत्तमदास जु आगरे राजघाट पै रहत है॥

श्रीहरि के रँग रँगे प्रभुन पद पदुम प्रीति अति ।
सही केंद्र दइ जिनहिं प्रुरुक बहु मार मंदमित ॥
बिन चरनोदक महाप्रसाद लिए न पियत जल ।
इन कहँ खेदित जानि ठाकुरहु परत न छन कल ॥
गजी की फरगुल इनहिं की हरे सीत श्रीनाथ के ।
घर तिपुरदास को सेरगढ़ हुते सुकायथ जात के ॥

आयसु लहि श्रीनाथ हेतु मंदिर समराए।
सुभ मुहूर्त में जहँ श्रीनाथिह प्रभु पथराए॥
अति सुगंध अरगजा समर्पे जिन अपने कर।
दिय ओढ़ाय आपने उपरना गोस्वामीवर॥
गह्ल परसादी नाथ के वरस वरस पावत रहे।
पूरनमल छत्री प्रभुन के कृपापात्र अतिही रहे॥

श्रीगोस्वामी संग कहूँ परदेस चलत जब।

एक दिवस की सामग्री के भार बहत सब।।

सेवा करिंह रसोई निसि में पहरा देते।

मास दिवस के काम एकही दिन किर लेते।।
जे कूप खोदि निज कर कमल खारो जल मीठो करत।
जादवेंद्रदास कुम्हार श्रीगोस्वामी आयसु निरत।।

ठाकुर सेवा महाप्रभुन इन सिर पधराए। सेये नीकी माँति ठाकुरिह अतिहि रिझाए॥ ठाकुर आयसु पाइ बदरिकाश्रमिह पधारे। ठाकुर सेवा काहु भागवत माथे धारे॥ जिन यह इन सों निरधार किय ठाकुर देव न इहि तनें। गोसाँईदास सारस्वत देह तजी बदरी बनें॥ अतिहि दीन है लिखी सुवोधिन महाप्रभुन पें । सेवा में अपराध परयो अनजाने उन पें ॥ लघु बाधा में तजी देह चोरिन सर लगे। श्री आचारज महाप्रभुन पद रित रस पागे॥ श्रीनाथो जिनकी कानि तें निज पासिहें पधराइयो। माधवभट कसमीर के मरे बालकहि ज्याइयो॥

आवत श्री द्वारिका पद्मरावल निवसे जहँ।
सुनि गोपालदास सेवा सो पहुँचि गए तहँ॥
पूछि कुसल लखि द्वारिकेस दरसन अभिलापी।
कही प्रगट रनछोर अड़ेल लपौ निज आँपी॥
सुनि विरजो माव पटेल लै आइ. दरस लहि मे मुदित।
गोपालदास पै सदन वहु पथिकनि के विश्राम हित॥

परमारथी गुपालदास सिषए ये आए।

महाश्रमुन दरसन करि निज अभिमत फल पाए।।

लै प्रभु पद चंदन चरनामृत मे विद्याधर।

श्रीठाकुर आयमु तें गए कोऊ सेवक घर॥

पथ बहु रोटी अरपन करी घी चुपरी न च्य्री परी 

दुज साँचोरे रावल पदुम श्रीरनछोर कही करी॥

आए ये उज्जैन पद्मरावल के सुत घर ।
रहे तहाँ पै तिन सब इन को कीन अनादर ॥
बड़े पुत्र तिन कृष्णभट्ट निज घर पधराए ।
राखे तहँ दिन चारि प्रसादहु भले लिवाए ॥
सुनि सतसंगी हरिवंस के गोस्वामी मुख भगत हित ॥
पुरुषोत्तम जोसी दुज हुते कृष्नभट्ट पें अति मुदित ॥

श्रीठाकुर अर्पित असुद्ध गुनि अति दुख पाए। ताती षीर समर्पि सिषे जो प्रसुन सिपाए॥ ज्वार भोग अनकुट पैं पेट कुपीर उपाई। इरिषा सों दुरजन इन पें तरवारि चलाई॥ तेहि श्रीकर सों गहि कै कही मारे मित ये महत जन। ऐसे भूले रजपूत कों जगन्नाथ लीने सरन॥

इक इक मुहर भेंट हित दे पठए दोउ भाइन । नाम निवेदन हेतु प्रभुन पें अति चित चाइन ॥ मिले कृपा करि दियो दरस पुरुषोत्तम नगरी । भई स्वरूपासिक तुरत भूली सुधि सगरी ॥ पुनि माँगि भेंट की मुहर प्रभु लिए सरन दोउन तहीं । जननी नरहर जगनाथ की महाप्रभुन छिन छिक रहीं ॥ कहनी रहनी एक एक प्रभु पद अनुरागी ।
जस वितान जग तन्यों संत संमत बड़मागी ॥
तैसोह पूत सपूत नूत फल जैसोइ परसा ।
हिर हिरिदासिन टहल कवित रचना पुनि सरसा ॥
(श्री) सुरमुरानंद सप्रदा हढ केसव अधिक उदार मन ।
लटयों लटेरा आन विवि परम धरम अति पीन तन ॥

भक्ति भागवत विमुख जगत गुरु नाम न जार्ने ।

ऐसे लोक अनेक ऐचि सनमारग आर्ने ॥

निर्मेल रित निहकाम अजा ते सदा उदासी ।

तत्वदरिस तम हरन सील करना की रासी ॥

तिलक दाम नवधा रतन कृष्न कृपा करि दृढ दिया ।

केवलराम कलिजुगा के पतित जीव पावन किया ॥

धर्मसील गुनर्साव महाभागवत राजरिप ।
पृथीराज कुल्दीप भीमनुत विदित कील्ह सिष ॥
सदाचार अनि चतुर विमल वानी रचना पद ।
स्र धीर ऊदार विनय भल्पन भक्ति हद ॥
सीतापित राधा सुवर भजन नेम कूरम बरवो ।
(श्री) मोहन मिश्रित पद कमल आसकरन जस विस्तरयो ॥

कथा कीरतन प्रीति सत सेवा अनुरागी । खरिया खुरपा रीति ताहि ज्यों सर्वसु त्यागी ॥ सतोषी सुठि सील असद आलाप न भावे । काल वृथा निं जाय निरतर गोविंद गावे ॥ सिप सपूत श्रीरग को उदित पारपद अंस के । निहर्किंचन भक्ति भज्ञे हिर प्रतीति हरिवस के ॥

नविक्षोर दृढव्रत अनन्य मारग इक धारा ।

मधुर बचन मन हरन सुखद जानत ससारा ॥

पर उपकार विचार सदा करुना की रासी ।

मन बच सर्वस रूप भक्त पद रेन उपासी ॥

धर्मदास सुत सील सुठि (मन) मान्यो कृष्न सुजान के ।

हिरिभक्ति भलाई गुन गॅभीर वॉटे परी कल्यान के ॥

आदि अत निर्वाह भक्त पद रज ब्रतधारी ।
रह्यो जगत सों ऐड़ तुच्छ जाने संसारी ॥
प्रभुता पित की पधित प्रगट कुल दीप प्रकासी ।
महत सभा में मान जगत जाने रैदासी ॥
पद पढत भई परलोक गित गुरु गोविंद जुग फल दिया ।
विठल्दास हरि भक्ति के दुहूं हाथ लाड़ लिया ॥

क्वाह्य श्रीरॅग सुमित सदानँद सर्वसु त्यागी । स्यामदास छघुळव अनिन छाखै अनुरागी ॥ मारू सुदित कस्यान परस्वंसी नारायन । चेता ग्वाळ गुपाळ सॅकर ळीळा पारायन ॥ मत सेय कारज किया तोपत स्याम सुजान कों । भगवंत रचे भारी भगत भक्ति के सनमान कों ॥

सरनागत कों सिविर दान टाधीच टेक विछ ।

परम घरम प्रहलाद सीस जगदेव देन किल ॥

वीकावत वानेत भक्त पन धर्म धुरवर ।

त्वर कुल दीपक्क सत सेवा नित अनुसर ॥

पार्थ पीठ आचरज कौन सकल जगत मे जस लियो ।

तिलक दाम परकास कों हरीदास हरि निर्मयो ॥

तान मान सुर ताल सुख्य सुदर सुिठ सोहै ।

मुवा अग भूभग गान उपमा को को है ॥

रतनाकर सगीत राग माला रॅग रासी ।

रिझये राधालाल भक्त पद रेनु उपासी ॥

स्वर्नकार खरगू सुवन भक्त भजन पद दढ लियो ।
नदकुँवर कुष्नदास को निज पग ते नृपुर दियो ॥

चितसुख टीकाकार भक्ति सर्वोपर राखी ।
श्रीदामोदर तीर्थ राम अर्चन विधि भाषी ॥
सद्रोदय हरिभक्ति नरिसंहारन्य जु कीनी ।
माधौ मबुसूदन्न (सरस्वती) परमहॅस कीरित छीनी ॥
परवोधानँद रामभद्र जगदानँद कल्जिएग धनि ।
परमधर्म प्रतिपोध कौ संन्यासी ये मुकुटमिन ॥

सिता क्कस गाँव सिंटल में ध्यान धरयों मन । राम चरन अनुराग सुदृढ जाकें साँचो पन ॥ मुत कलत्र बन धाम ताहि सों सदा उदासी । किन मोह को फंद तरिक तोरी कुल फाँसी ॥ कील्ह कृपा बल भजन के ग्यान खड़्ग माया हनी । अष्टाग जोग तन त्यागियों द्वारकादास जाने दुनी ॥

उदै अस्त परवत्त गहिर मिध सरिता भारी । जोग जुगति विस्वास तहाँ दृढ आसन वारी ॥ ब्याझ सिंह गुँजै खरा मनिह कछु सक न मानें । अर्घ न जातें पौंन उट्टि ऊरध कों आनें ॥ साखि सब्द निर्मेट कहा कथिया पद निर्वान पूर्न प्रगट महिमा अनेंत करिहै कौन वखान ॥ सदाचार मुनिबृत्ति भजन भागवत उजागर ।

भक्तिन सों अति प्रीति भक्ति दसधा को आगर ॥

सतोषी सुठि सील हृदय स्वार्थ निह लेसी ।

परम धर्म प्रतिपाल सत मारग उपदेसी ॥

श्रीभागवत बखानि के नीर छीर विवरन करयो ।

(श्री)रामानुज पद्धति प्रताप भट्ट लिन्छमन अनुसर्थो ॥

कृष्नदास किं जीति न्यौति नाहर पट दीयो । अतिथि धर्म प्रतिपाट प्रगट जस जग मे टीयो ॥ उदासीनता अर्बाय कनक कामिनि निहें रातो । राम चरन मकरद रहत निसि दिन मदमातो ॥ गटते गल्ति अमित गुन सदाचार सुठि नीति । दधीचि पाछे दूसरी (करी) कृष्णदास किंट जीति ॥

लाल विहारी जपत रहत निसि बासर फूल्यों ।
सेवा सहज सनेह सदा आनंद रस झूल्यों ॥
भक्तनि सों अति प्रीति रीति सबही मन भाई ।
आसय अधिक उदार रसन हरि कीरति गाई ॥
हरि बिस्वास हिय आनि के सपनेहुं आन न आस की ।
भक्ती भाँति निवहीं भगति सदा गदाधरदास की ॥

भक्ति जोग जुत सुदृढ देह निज बल करि राखी ।
हिएँ सरूपानद लाल जस रसना भाषी ॥
परिचय प्रचुर प्रताप जान मीन रहस सहायक ।
श्रीनारायन प्रगट मनो लोगनि सुखदायक ॥
नित सेवत सत्ति सहित दाता उत्तर देस गति ।
हरि भजन सींव स्वामी सरस श्रीनारायनदास अति ॥

भजन भाव आरुढ गूढ गुन बिंदत छिंदत जर । श्रोता श्रीभागवत रहिस ग्याता अच्छर रस ॥ मथुरापुरी निवास आस पद सतिन इकचित । श्रीजित खोजी स्थाम घाम सुखकर अनुचर हित ॥ श्रात गमीर सुधीर मित हुटसत मन जाके दरस । भगवानदास श्रीसिहत नित सुद्धद सील सजन सरस ॥

जगन्नाथ को दास निपुन अति प्रमु मन मायो ।
परम पारपद समुझि जानि प्रिय निकट बुळायो ॥
प्रान पयानो करत नेह रघुपति सों जोरयो ।
सुत दारा धन धाम मोह तिनुका ज्यों तोरयो ॥
कौधनी ध्यान उर मे छस्यो, राम नाम मुख जानकी ।
भक्त पच्छ जदारता, यह निवही कस्यान की ॥

संतदास सदवृत्ति जगत छोई करि ढारघो ।

महिमा महा प्रयीन भिक्त त्रित धर्म विचारघो ॥

बहुरघो माधौदास भजन बळ परचौ दीनो ।

करि जोगिनि सों बाद बसन पावक प्रतिलीनो ॥

परम धर्म विस्तार हित प्रगट भए नाहिन तथा ।
सोदर सोभूराम के सुनौ संत तिन की कथा ॥

कृष्न भक्ति को थभ ब्रह्मकुल परम उजागर । ह्यमासील गभीर सर्व लच्छन को आगर ॥ सर्वसु हरिजन जानि हृदय अनुराग प्रकासे । असन वसन सनमान करत अति उज्ज्वल आसे ॥ सोभ्राम प्रसाद तें कृपाहिष्ट सब पर वसी । चृडिए विदित कन्हर कृपाल आतमाराम आगम दसीं ॥

विस्तील धननील लील विस्त सुमित सरित पति ।

विविधि भक्त अनुरक्त न्यक्त वहु चरित चतुर अति ॥

लघु दीरघ सुर सुद्ध बचन अविबद्ध उचारन ।

विस्ववास विस्तास दास परिचय विस्तारन ॥

जानि जगत हित सब गुनिन सुसम नरायनदास दिय ।

भक्त रतनमाला सुधन गोविंद कठ विकास किय ॥

श्रीजित रूपमिन जगतिस् हृद्ध भक्ति परायन ।

परम प्रीति किए सुन्नस सील ल्र्रमीनारायन ॥

जासु सुजसु सहजर्श कृटिल किल कर्प ज धायक ।

आग्या अटल सुप्रगट मुभट कटकिन सुखदायक ॥

अतिही प्रचंड मार्तेड सम तम खडन दोर्देड वर ।

मक्तेस भक्त भव तोपकर संत रूपति वासो कुँवर ॥

प्रेमी मक्त प्रसिद्ध गान अति गदगद वानी । अतर प्रभु सों प्रीति प्रगट रहे नाहिन छानी ॥ तृत्य करत आमोद विपिन तन बसन विसारे । हाटक पट हित दान रीझि तत्काल उतारे ॥ मालपुरे मगल करन रास रच्यो रस रग को । गिरिधरन खाल गोपाल को सखा सॉचिलो संग को ॥

प्रगट अग में प्रेम नेम सो मोहन सेना ।

किल्कुग कल्लुष न लग्यो दास तें कवहूँ न छेना ॥

वानी सीतल सुखद सहज गोविंद धुनि लागी ।

लच्छन कला गॅमीर धीर संतनि अनुरागी ॥

अतर सुद्ध सदा रहै रिसक मिक्क निज उर धरी ।
गोपाली जन पोप कीं जगत जसोदा अवतरी ॥

सीतल परम सुसील बचन कोमल मुख निकसे ।

भक्त उदित रिव देखि हृदय बारिज जिमि विकसे ॥

अति आनँद मन उमँगि संत परिचर्जा करई ।

चरन घोय दंडौत बिबिघि मोजन विखरई ॥

वस्त्रन निवास विस्तास हरि जुगल चरन उर जगमगत ।

(श्री) रामदास रस रीति सों मली मॉति सेवत मगत ॥

भिक्त ग्यान बैराग जोग अंतर गति पाग्यो ।
काम क्रोघ मद छोम मोह मतसर सन त्याग्यो ॥
कया कीरतन मगन सदा आनंद रस भूल्यो ।
संत निरित्त मन मुदित उदित रिन्न पंकज फूल्यो ॥
वैर भान जिन द्रोह किय तासु पाग खिस म्ने परी ।
विप्र सारसुत घर जनम रामराय हरि रित करी ॥
कुंजनिहारी केछि सदा अभ्यंतर भारी ।

दपति सहज सनेह प्रीति परिमिति परकासे ॥ अनिन भजन रस रीति पुष्ट मारग किर देखी । विधि निषेध वल त्यागि पागि रित हृदय विसेषी ॥ मावव सत संमत रितक तिलक दाम धरि सेव लिय ।

भगवंत मुदित ऊदार जस रस रसना आखाद किय ॥
गौर स्थाम सों प्रीति प्रीति जमुना कुजिन सों ।
वंसीयट सों प्रीति प्रीति व्रज रज पुजिन सों ॥
गोकुछ गुरुजन प्रीति प्रीति घन बारह वन सो ।
पुर मथुरा सों प्रीति प्रीति गिरि गोवर्द्धन सों ॥
वास अटल बृंदा विपिन हद करि सो नागरि कियो ।
दुर्लभ मानुष देह को लालमती लाहो लियो ॥

कविजन करत विचार बड़ों कोउ ताहि भनिज्जै । कोउ कह अवनी बड़ी जगत आधार फनिज्जै ॥ सो घारी सिर सेस सेस सिव भूपन कीनो । मिच आसन कैलाम भुजा भरि रावन लीनो ॥ रावन जीत्यो बालि (पुनि) बालि राम इक सर देंडे । अगर कहै बैलोक में हरि उर धारें ते बड़े ॥

नेह परसपर अघट निवहि चारों जुग आयो ।

अनुचर को उतकर्ष स्याम अपने मुख गायो ॥
ओत प्रोत अनुराग प्रीति सवही जग जानें ।
पुर प्रवेस रघुवीर भृत्य कीरति जु बखानें ॥

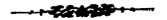
अगर अनुग गुन बरनते सीतापित नित होयँ बस । हरि सुजस प्रीति हरि दास के त्यों मा हिर दास जस ॥

दुर्बीसा प्रति स्याम दासबसता हरि भाषी ।
श्रुव गज पुनि प्रहलाद राम सबरी फल साषी ॥
राजसूय जदुनाय चरन घोय जूँठ उठाई ।
पांडव विपति निवारि दिए विष विषया पाई ॥
किल विसेष परचो प्रगट आस्तिक है के चित घरो ।
उतकर्ष सुनत संतिन को अचरज कोऊ जिनि करो ॥

दोहा

पादप पेडिह सीचते पाने अँग अँग पोप । पूरवजा ज्यों वरनते सव मानियो संतोप ॥ मक्त जिते भूछोक में कथे कौन पै जायें। समुद्र पान श्रद्धा करे कहूँ चिरि पेट समाय ॥ श्रीमूरित सब बैष्नव लघु वड़ गुननि अगाध । आगे पीछे बरनते जिनि मानौ अपराघ ॥ फल की सोमा लाम तर तर सोमा फल होय । गुरू सिष्य की कीर्ति मे अचरज नाहीं कोय ॥ चारि जुगन में भगत जे तिन के पद की धूरि । सर्वस सिर घरि राखिहों मेरी जीवन मूरि ॥ जग कीरति मंगल उदै तीनौं ताप नसाय । हरिजन को गुन वरनते हरि द्विद अटल वमार्थे ॥ हरिजन को गुन वरनते (जो) करे असूया आय । इहाँ उदर बाढै विथा औ परलोक नसाय ॥ (जो) हरिप्रापतिकी आस है तौ हरिजन गुन गाव । नतर सकत भूजे वीज ज्यों जनम जनम पछिताव ॥ भक्त दान सग्रह करै कथन अवन अनुमोद । सो प्रमु प्यारी पुत्र ज्यों बेठै हरि की गोद ॥ अच्युत कुछ जस वेर इक जाकी मति अनुरागि । उन की मक्ती सुकृत को निहॅचै होय विभागि ॥ भक्तदास जिन जिन कथी तिन की जूँठिन पाय । मो मित सार अच्छर है कीनो सिटो बनाय ॥ काह के बल जोग जग्य कुल करनी की आस । मक्त नाम माला अगर (उर) बसौ नारायनदास ॥

হিন প্রামক্ষদাত মূত প্রীনাरायणदासनी ( नामानी ) হুন समाप्त



# उत्तराई भक्तमाल

( रचियता-भक्तप्रवर भारतेन्दु श्रीष्ट्रिश्चन्द्र )

दोहा

बल्लभताइ। बह्नभ बल्लभी राबागल्डम चार नाम बपु एक पद बंदत सीस नवाइ॥ है प्रतच्छ बसि गृह निकट दियो प्रेम को दान। जय जय जय हरि मधुर बपु गुरु रस रीति निधान ॥ जग के विषय छुड़ाइ सब सुद्ध प्रेम दिखराइ। बसे दूर है सहज पुनि जै जै जादनराइ ॥ धन जन हरि निहचित करि फिर डारची भव जाल। सोचि जुगति कछु मोहि जिन जै जै सो नॅदलाल।। कछु गीता मै भापि कै सुक है करना धारि। कही मागवत मै प्रगट प्रेम रीति निरुवारि ॥ पुनि बल्लभ है सो कही कबहूँ कही जु नाहिं। सुद्ध प्रेम रस रीति सब निज ग्रंथन के माहिं॥ वम रूप करि कै द्विविध यापी पुनि जग सोय। अब हो जाके हेस सो पामर प्रेमी होय॥ ब्यास कृष्नचैतन्य हरिदास सु हित हरिवस । बिबिध गुप्त रस पुनि कहे धरि बपु परम प्रसंस ॥ भाँति भाँति अनुभव सरस जिन दिखरायो आप । अधमह को सो नित जयति समन समन पुर दाप ॥ अतिहि अधी अतिहीन निजअपराधी लिंग दीन । जदिप छमा के जोग निहें तऊ दया अति कीन ॥ छत्रानी मो यो कह्यौ या कहॅ जानहु सत। अहो कुपाल ! कुपाछता तुमरी को नहिं अत ॥ ज्वर तापित हिय मे प्रगट जुगल हॅसत आसीन । म्वर्ण भिंहासन पर लिएँ कर जुग कज नवीन ॥ अगिनि वरत चारहूँ दिसा पै मिष सीतल नीर । ताहि उजारत चरन सो देत वास कहूँ घीर ॥ बहु नट वपु है आपुही कसरत करत अनेक। कवहूँ पौढे महल मै तानि झीन पट एक ॥ कबहूँ सेत पापान की कोच जुगल छवि धाम। बैठे बाग बहार मै गल भुज दिएँ ललाम ॥ सॉझ समय आरति करत सब मिन्ति गोपी ग्वाल । कार्डु अकेले ही मिलत पिय नैंदलाल द्याल ॥ कबहुँ गौर दुति बाल बपु रजत अभूषन अग। पचनदी पोसाक तन धरे किएँ सोइ ढग ॥

कवहुँ जुगल आवत चले साँझ समय बरसात ।
के वसंत जहूँ हरित घर नारहुँ ओर दिखात ॥
देखि दीन भुव में छुठत फूल छरी सिर मारि ।
हसत परसपर रस भरे जिय अति दया विचारि ॥
कवहुँ प्रगट कवहूँ सुपन कवहुँ अचेतन मारि ।
निज जय दृढता हैत जो वारंवार दिखाहिं ॥
होत विमुख रोकत दुरत करत विविध उपदेख ।
जै जै हिर राधिका वितरन नेह विसेस ॥
मायाबाद मतग मद हरत गरिज हिर नाम ।
जयति कोऊ सो केसरी वृदावन वन धाम ॥
तम पाखडहि हरत करि जन मन जलज विकाम ।
जयति अलौकिक रवि कोऊ श्रुति पथ करन प्रकास ॥

### अथ परम्परा

तन्नमामि निज परम गुरु कृष्न कमल दल नैन । जाको मन श्रीराधिका नाम जपत दिन रैन ॥ श्रीगोपीजन पद जुगल बदत करि पुनि नेम । जिन जग मे प्रगटित कियो परम गुप्त रस प्रेम ॥ श्रीसिव पद निज जानि गुरु बंदत प्रेम प्रमान । परम गुप्त निज प्रगट किय भक्ति पथ अभिधान ॥ वदौ श्री नारद चरन भव पारद अभिराग । परम विसारद कृष्न गुन गान गदा गतकाम ॥ पुनि बंदत श्री न्यास पद वेद भाग जिन कीन । कुष्न तत्व को ग्यान सव सूत्र विरचि किं दीन ॥ बदत श्री सुकदेव जिन सोध प्रेम को पध। इमसे कलि मल प्रसित हित कह्यो भागवत ग्रंथ ॥ बिष्नुस्वामि पद जुगल पुनि प्रनवत वारबार । जिन प्रगटायो प्रेम पथ वहत जानि ससार ॥ अरिम जैदेवादिक मध यामि। बिल्वमॅगल छो सप्त सत गुरू अवली प्रनमामि ॥ नमो विल्वमंगल चरन भक्ति वीज उतकर्ष । सूरम रूप सो तर रहे जो अनेक सत वर्ष॥ यह मारग इवत निरखि जिन प्रगटायो रूप। नमो नमो गुरुबर चरन श्रीब्रह्मभ द्विजभूप॥ जुगळ सुअन तिन के तनय जिनहिं आठ निरघारि । भक्ति रूप दसधा प्रगट बदत तिनहि विचारि ॥

एक भक्ति के दान हित यापित परम प्रसंस । भयो अहै अब होइगो जे श्री बल्लभ बस ॥ प्रगट न प्रेम प्रभाव नित नासन सोग कुरोग । जै जे जग आरित हरन विदित बल्लभी लोग ॥ जे प्रेमी जन कोउ पय हिर पद नित अनुरक्त । बदत तिन के चरन हम करहु कृपा सब मक्त ॥

#### अथ उपक्रम

नामा जी महराज ने भक्तमाल रस जाल। आख्वाळ हरि प्रेम की विरची होइ दयाळ॥ ता पार्छे अब हीं भए जे हरि पद रत सत्। तिन के जस वरनन करत सोइ हरि कहें अति कत। कबहूँ कबहूँ प्रसग वस फिर सों प्रेमी नाम। ऐहैं या नव प्रथ में पूरव कथित छलाम ॥ भक्तमाल जो प्रथ है, नामा रचित विचित्र । ताही को एहि जानियो उत्तर भाग पवित्र ॥ भक्तमाल उत्तर अरध याही सी सुम नाम। गुयी प्रेम की डोर में सत रतन अभिराम ॥ नव माला हरि गल दई नामाजी रचि जीन। द्वगुन आज करि कृष्न की पहिरावत ही तीन ॥ लिये कृप्न हिय में सदा नदिप नवल कोउ नाहिं। नाम घाम इरि मक्त के आदि समय हू माँहि ॥ तदिप सदा निज प्रेम पय दीपक प्रगटन काज । समय समय पठवत अवनि निज भक्तन ब्रजराज ॥ ताही सों जब आवहीं भुव तब जानहिं लोग। भक्त नाम ग्रन आदि सब नासन भव भय रोग ॥ तिनहीं भक्त द्याल की परम द्या वल पाइ। तिन को चरित पवित्र यह कहत अहाँ कछ गाइ ॥

### खयंश-वर्णन

वैस्य अप्रकुल में प्रगट वाज्युप्त कुलपाल । ता सुत गिरिघर चरन रत वर गिरघारीलाल ॥ अमीचंद तिन के तनय फतेचद ता नद । इरपचद जिन कें भए निज कुल सागर चद ॥ भीगिरिघर गुरु सेइ के घर सेवा पघराइ । तारे निज कुल जीव सब हरि पद भक्ति हताइ ॥ तिन के सुत गोपाल सिस प्रगटित गिरिघरदास । किन करम गति मेटि जिन कीनी भक्ति प्रकार ॥ मेटि देव देवी सकल छोड़ किटन कुल रीति । याप्यो गृह में प्रेम जिन प्रगटि कुप्न पद प्रीति ॥

पारवती की क्ख सें तिन सें प्रगट अमंद । गोकुल्चद्राग्रज भयो मक्त दास हरिचंद ॥ तिन श्रीवल्लम बर कृपा विरची माल बनाइ । रही जीन हरिकंठ में नित नव हें लपटाइ ॥ लहिईं मक्त अनंद अति हुईं पतित पवित्र । पढि पढि के हरिभक्त को चित्र विचित्र चरित्र ॥

#### छपर

श्रीसुक सों छिह ग्यान आध्र भुव पावन कीनी ।

न्य प्रधानता जगत जाछ गुनि के तिज दीनी ॥

हठ किर हिर कों अपुने कर नित मोग छगायो ।

भक्ति प्रचारन द्विविध बंस भुव माहिं चळायों ॥

जग मैं अनेक सत बरस बिस नाम टान भुव उद्दरी ।

श्रीविष्नुस्वामि ससार मैं प्रगट राजसेवा करी ॥

हाविद् भुव में अवन गेह द्विज हैं प्रगटाए। तम पखंड दल मलन सुदरसन वपु कहवाए॥ सकल वेद को सार कहाँ। दसही छदन गहें। सुक मुख साँ भागवत सुनी नृप देवरात जहें॥ विन अरक वृच्छ चढि दरस दें अतिथि संक सब हरि लई। श्रीनिवादित्य सरूप वरि आपु हांगविद्या भई॥

अगनित तम पाखड प्रगट है धूरि गिछागें। बीर वनक सें सुद्द मित्त को पंय चलायो॥ बादी गनन प्रतच्छ सेम बनि दरमन दीनो। गुरु को चार मनोरथ पन करि पूर्न कीनो॥ जा सरन जाइ निरदुद है जीव नरक गय ती बियो। मायाबादी घननाद मद गमानुन मईन कियो॥

प्रथम साम्त्र पढि सकल अरमन खहन ठान्यी।
हैतवाद प्रगटाइ दासमाविह हढ मान्यो॥
यापि देव गोपाल धरनि निज बिजय प्रचारपी।
मतिमटित पहितगन वल खित करि ढारची॥
दे सख चक्र की छाप भुज दई मुक्ति सारूप्य झट।
हढ मेद भगति जग मैं करन मध्य अचारज भुव प्रगट॥

तिळॅंग वस द्विजराज उदित पावन बसुधा तल ।
भारद्वाज सुगोत्र यजुर साखा तैत्तिर कल ॥
जग्यनरायन कुलमिन लिख्यनभट तन्भव ।
इल्लमगारू गर्भ रखतम श्रीलक्ष्मी धव ॥
श्री गोपिनाथ विद्वल पिता माज्यादिक बहु ग्रथकर ।
श्रीबिज्नुम्बामि पथ उद्धरन जै जे यहाभ राजवर ॥

श्री श्री ब्रह्म सुअन ब्रिप्रकुछ तिलक जगत बर । माया मत तम तोम बिमर्दन ग्रीष्म दिवाकर ॥ जन चकोर हित चद भक्ति पय भुव प्रगटावन । अंतरंग स्वि माव स्वामिनी दास्य दृढावन ॥ दैवी जन मिल्ल अवलंब हित इक जा पद हृढ करि गह्यो । निज प्रेम पंथ सिद्धात हरि बिद्धल बपु धरि के कह्यो ॥

गुस्वर गोपीनाय प्रगट पुरुषोत्तम प्यारे । श्री गिरिघर गोविंदराय रुक्मिनी दुलारे ॥ बालकृष्न श्रीबल्लम माला विजय प्रकासन । श्री रघुपति जदुनाथ स्थामधन भव भय नासन ॥ गुरुलीधर दामोदर सुकल्यानराय आदिक कुँवर । निज फल्ति प्रफुक्तित जगत मै जय बक्लम कुल कलपतर ॥

श्री गोपीजन सम हिर हित सब सों मुख मोरयों । लोक लाज भव जाल सकल तिनुका सो तोरयों ॥ वेद सार हिरेनाम दान किर प्रगट चलायों । अनुदिन हिर रस निरतत जुग हग नीर बहायों ॥ नित मत्त कृष्न मधु पान किर सपनेहुँ ध्यान न अन्य को । जग किरेन सुंखला सिथिल किर प्रगट प्रेम चैतन्य को ॥

विजयध्वज अति निपुन बहुत बादी जिन जीते ।

गाधवेंद्र नरिंद्द भारती हरि पद प्रीते ॥

ईस्वरपुरी प्रकासगृह रघुनाय अचारज ।

त्रिपुर गंग श्रीजीव प्रवोधानंद सु आरज ॥

अदित सुनित्यानंद प्रभु प्रेम सूर सित से उदित ।

ये गच्च संप्रदा के परम प्रेमी पहित जग विदित ॥

निंगारक मत बिदित प्रेम को सारहि जान्यो । जुगल केलि रस रीति गलें करि इन पहिचान्यो ॥ सखीमाव अति चाव महल के नित अभिकारी । पियहू सों बिंद हेत करत जिन पें निज प्यारी ॥ जग दान चलायो भक्ति को बज सरवर जल जलज खिलि । जान्यो बृदावन रूप हरिदास व्यास हरिवस मिलि॥

मौनीदास गुनिंददास निनार्कसरन जू।
लिलतमोहनी चतुरमोहनी आसकरन जू॥
सखीचरन राधाप्रसाद गोवर्द्धन देवा।
कवल लिलत गरीवदास मीमासिल सेवा॥
श्रीबिक्षभदास अनन्य लघु बिद्दल मोहन रस पगे।
ये बुदाबन के सत सत जुगल भाव के रॅग रॅगे॥

किय रसाब्धि नव काव्य कृप्न रस रास मनोहर । श्री गोकुल सिस सेइ लहे अनुभव वहु सुंदर ॥ पिता पितामह प्रापितामह की पंडितताई भक्ति रीति हरि प्रीति भले करि आपु निमाई ॥ जानकी उदर अंबुधि रतन पितु गुन जिन में विदित पट । रघुनाथ सुअन पडित रतन श्री देविकनंदन प्रगट ॥

श्रीबल्लम पाछें बुधि बल आचार्य कहाए। निरनय बाद विवाद अनेकन ग्रंप बनाए॥ गाड़ा पें धुज रोपि जयित बल्लम लिखि तापर। ग्रथ साथ सब लिएँ फिरे जीतत चहुँ दिसि घर॥ श्रीबालकृष्न सेवा निरत निज बल प्रगटायो अमित। पीताबर सुत विद्या निपुन पुन्पोत्तम बादींडजित॥

सेवा भाव अनेक गुप्त इन प्रगट दिखाए। श्रीजुगल नित्य रस राम कीरतन बहुत बनाए॥ सुद्ध पुष्टि अनुभवत उच्छलित रस हिय मार्टी। सपनेहुँ जिनकी चृत्ति कबहुँ लौकिकमय नार्टी॥ श्रीबह्धभ को सिद्धात सब थित जिनके चित नित विमछ। श्रीद्वारकेस बजपति बजाधीस भए निज कुल कमल॥

रिक नाम सौ प्रथ रचे भाषा के भारे।
नाम राखि हरिदास तथा संस्कृत के न्यारे॥
परम गुप्त रस प्रगट विरह अनुभव जिन कीनो।
सेवा महँ सब त्यागि सदा हरि की चित दीनो॥
हरि इच्छा लिख विनु समयह मंदिर इन खुलवाहयो॥
श्री श्री हरिराय स्वभक्ति वल नाथहि पित सुलवाहयो॥

सात सरुपिंद फिर श्रीजी पासिंद पंधराए।
पिंदेलें ही की मॉिंत अन्नकुर मोग लगाए॥
सन्न रितु उच्छन प्रगट एक रितु मािंद दिखाए।
हून परस करि सो कर फिर निंद प्रमुद्दि छुनाए॥
करि लाखन व्यय सेवा करी किय गोंकुल मेवाड अट।
जो अनुभव श्रीविद्वल कियो सोड दाऊजी मैं उघट॥

बालकपन खेलत ही मैं पापान तिरायों। बादी दिन्छन जीति पंथ निज सुदृढ दृढायों॥ श्रीसुकुद भव दुद हरन कामीं पधराए। थापी कुल मरजादा अनुभव पगट दिखाए॥ पूरे करि मथ अनेक पुनि आपहुँ बहु विरचे नए। लखि कठिन काल फिर आपुही आचारज गिरिधर भए॥ श्रीगिरिधर की सुता स्तोगुनमय सब अगा।
हिर सेवा में चतुर पतित पाविन जिमि गगा।।
घट रितु छप्पन भोग मनोरथ किर मन भायो।
बृदाबन को अनुभव कासी प्रगटि दिखायो।।
थिर थापी किर सब रीति निज सुजस दसहु दिसि मैं छयो।
बारानिन प्रगट प्रभाव श्रीस्थामा बेटी को भयो॥

माम चिरैया रचि कै श्री रनछोर उडाई।
पुरुपोत्तम प्रभु पद रचि लीला लेलित सुनाई॥
विद्वलनाथ दयाल सतोगुनमय वपु धारे।
तेमेहिं गोविदलाल गोकुलाधीस पियारे॥
जीवनजी जन जीवन करन विविध ग्रथ विरचे नए।
ये बहुभ कुल के रल मनि बालक सब भुव मैं भए॥

वह्नभ सागर विद्वल जाहि जहाज वखान्यो । जग किंव कुल मद हरयो प्रेम नीकें पहिचान्यो ॥ एक वृत्ति नित सवा लाख हिर पद रचि गाए । श्रीवह्नभ वह्नभ अभेद किर प्रगट जनाए ॥ जा पद वल अव लों नर सकल गाइ गाइ हिर गुनि जियो । अघ निकर सूर कर मूर पय सूर सूर जग मैं उयो ॥

राधा माधव विनु कोड पद निज कवहुँ न गायो । विरह रीति हिर प्रीति पथ किर प्रगट दिखायो ॥ मुनत कृष्न को नाम श्रवन हियरो भिर आवत । प्रेम मगन नित नव पद रिच हिर सनमुख गावत ॥ श्रीबह्छभ गुरु पद जुग पदुम प्रगट सरस मकरद जनु । श्रीकुभनदास कृपाल अति मूरति धारें प्रेम मनु ॥

हिय हरि रस उच्छिलित निरिख गुरु कर धिर रोक्यो ।
जिन के द्वरा जुरा जुराल रूप रिसकन अवलोक्यो ॥
लाखन पद रिच कहे विरह ब्यापी अनुष्ठिन गति ।
सखी सखा वात्मस्य महातम भाव सिद्व श्रुति ॥
श्रीविक्तम प्रभु पद प्रेम सों जार्गरूक जग जस लह्यो ।
परमानेंददास उदार अति परमानेंद व्रज बिस लह्यो ॥

अतरग हरिसखा स्वामिनी के एकगी।
जासु गान मुनि नचत मुदित हैं छिछत त्रिमंगी।।
जगत प्रीति अभिमान द्वेप हरि को अपनावन।
इन के गुन औगुन प्रगटे तनहू तिज पावन।।
नव वारवधू हरि मेंट करि बह्छम पद कर सुदृढ गह।
श्रीकृष्नदास अधिकार करि कृष्न दास्य अधिकार छह।।

हरि सँग खेलत फिरत तुरग बनि कबहूँ धावत । भूख लगत बन छाक लेन तब इनिह पठावत ॥ अनुछिन सायहि रहत केलि परतच्छ निहारत । गाइ रिझावत हरिहि प्रेम जग मे बिस्तारत ॥ दे से बावन पद जुगल रस केलि मए बिरचे नए । गोविदस्वामी श्रीदाम वपु सखा अतरगी भए॥

तुलसिदास के अनुज सदा बिद्दल पदचारी।
अतरग हरिसखा नित्य जेहि प्रिय गिरिधारी॥
भाषा में भागवत रची अति सरस सुहाई।
गुरु आगे द्विज कथन सुनत जल माहिं डुबाई॥
पचाध्यायी हठि करि रखी तब गुरुबर द्विज भय हरत।
श्री नददास रस रास रत प्रान तज्यों सुधि सो करत॥

निज मुख कुभनदास पुत्र पूरो जेहि भाष्यौ ।
गाइ गाइ पद नवल कृष्न रस नित जिन चाख्यौ ॥
शिछुरि विरह अनुभयो सग रहि जुगल केलि रस ।
सब छिन सोइ रॅग रॅगे बस्लभी जन के सरबस ॥
सेयो श्रीविद्यल भाव करि जगत बासना सों बिरत ।
श्री दास चतुर्भुज तोक वपु सख्य दास्य दोऊ निरत ॥

गुरुहि परिच्छन हेत प्रथम सनमुख जब आए ।
पोलो निरयर खोटो रुपया मेट चढाए ॥
श्रीविद्वल तेहि सॉचो किय लखि अचरज धारी ।
सरन गए किह छमहु नाथ यह चूक हमारी ॥
पद विरचि सेइ श्रीनाथ कहॅ विविध गुप्त अनुमव चखे ।
श्रीछीतस्वामि हरि और गुरु प्रगट एक करि कै लखे ॥

चौरासी परसग मैं मम आयसु घरि सीस । छद रचे व्रजचद कछु सुमिरि गोकुलाधीस ॥

### अथ चौरासी वैष्णव-प्रसङ्ग

जिन कहूँ श्री प्रभुक्ष कहाँ। कियो तेरे हित मारग ।

एकमात्र ये रहे रहस्यन के नित पारग ॥

बल्लम पथ के खम समर्पन प्रथम किये जिन ।

अनुदिन छाया सरिस सग रहि भेद लहे इन ॥

रहिहैं जब ली भुव पथ यह अतरग नॅदलाल के ।

दामोदरदास दयाल भे सूत्ररूप यह माल के ॥

 चौरासी वार्त्ता-प्रसङ्गमें 'प्रभु' शब्दसे श्रीमहाप्रभु श्रीवछभा-चार्यजीका नाम जानना चाहिथे। जब गुरु ब्रह्म चैदन्यास दिग मिलन प्यारे । तीनि दिवस की जल विनु ठाढ़े रहे हुआरे ॥ निसि में गगा तारे गुरु के हित चूडा लाए । चारे प्रसन्न श्रीप्रभुहि परम उत्तम वर पाए ॥ गिरि सिटा हाथ रोकी गिरत भूमि परिक्रम सँग गए । इट दास्य परम विस्वास के कुप्नदास मेधन मए ॥

हिर सेयो तिज लाज सबै भय स्त्रीक मिटाई।
नारी िंगर घट घारि प्रगट गागरी भराई॥
तृग राम धन के मोह तजे सेवा हित घारी।
अन्याध्रय को त्याग सदा भक्तन हितकारी॥
नित सेवत मधुरानाथ को प्रकट सप्रदा पत्ल लहे।
दामोदरदास कनीज के संभल्वार खत्री रहे॥

नाम दान छै ब्यास वृत्ति प्रभु रुख छै त्यागी ।
भीपौ अनुचित जानि पुष्टि मारग अनुरागी ॥
कौडी छमडी बेचि मागवत कृत निरवाहे ।
छोला ही ते तोपि इष्ट ऐश्वर्ज न चाहे ॥
सरवग्य मक्त अरु दीन हित जानि एक कृप्नहि मजे ।
पद्मनाभदास कन्नौज को शीमशुरानाथ न तजे ॥

सखरी महाप्रसाद जाति भय भगत न छीनी। जिय मे यही विचारि वैष्नची पूरी कीनी॥ पै दोउन को श्रीमथुरापित कही सपन मे। सखरिहि महाप्रसाद जाति भय करौ न मन मे॥ श्रीगोस्वामी हू सुदित भे सानुभावता अति छ्यी। तनया प्यनाभदास की वुल्सा वैष्नव रचि रषी॥

हिख्यो कुष्ट विरतात महाप्रभु निकट पठायो ।

रेवक दुख सुनि के प्रभुहूँ कछु जिय दुख पायो ॥

हट विस्वास सुद्देत दई अग्या प्रभु सेवहु ।

वर पुरुषोत्तमदास कथा को समझ्यो भेवहु ॥

मेवत ही चारिह मास के भई पूर्व गित पीय की ।

पद्मनाभदास की बहू की ग्लानि गई सब जीय की ॥

श्रीगोस्वामी चरन कमल बदे गोकुल में। पाई सुगम धुराह तिगुनमय या बपु कुल में।। श्री मधुरापित प्रगट माववस बिहरत भूले। या कुल की मरजाद जान जापे अनुकूले॥ परमानंद सोनी सग ते परम मागवत पद लहे। नाती पद्मनाभदास के रघुनाथदास सास्त्री रहे॥ श्राद्ध टिन्छमन भट्ट सरिप कहु थोरों हो तहें।

महाप्रभुन घृत हेत पठाए सेवक तेहि पहें।।

दिए नहीं वहु भाँति माँगि थिक पारिप छीने।

इन ठाकुर घी देनों अति अनुचित हढ कीने।।

श्राधहु दिन प्रभुहि जिवाँइ के छोक मेटि हरि गति लही।

छनानी रजो अडेल की परम भागवनरूप ही।।

नाम दान सनमान जानु गिरिजापति कीने ।

तिरि दिन भरौ द्वारपाल मिन्न मामन दीने ॥
अन्यात्रन गत निरंज मदनमोर्न अनुराती ।
महाप्रभुन की छूपातालता जिन सिर जागी ॥
जिन घर नदादिक कूप सी प्रगटि जनम उत्मव लहे ।
पुरुषोत्तमदास मुसेट वर छत्री भी नामी रहे ॥

गगास्नानहु सों बिंद जिन सेवा शुनि छीनी । श्रीगोस्वामी श्रीमुख जासु बड़ाई दीनी ॥ गहन नहानी एक बार चौत्रीस बरए में । सेठो सुनि में मगन भजन सुखिस इरए में ॥ सेवक स्वामी एके अहं यातें नित एकने रहत । जाई पुरुषोत्तमदास की स्कमिनि मोहन मदन रत ॥

भगवद नामस्तरन हुँकारी प्रगट आप भर । श्रीगोस्वामी श्रीमुख जिनहिँ सराहत निरभर ॥ भगवद खीं छा नदा नित्त नव अनुभव करते । तिब्क सुत्रोधनि पाठ कीरतन चित हित धरते ॥ पुरुपोत्तमदास सुवंस मे अति अनुपम अवतस मन । गोपालदास तिन तनय को सुमिरत श्री मोहन मदन ॥

देनो दियो चुनाइ जासु नवनीत नियारे। श्री आचारज महाप्रभुन धनि धन्य उचारे॥ बाल्प्माव निज इष्टाई सेवत बाल्क पाए। सेवा में वसु जाम लीन तन धन विसराए॥ नित सकल काम पूरन परम दृढ विस्वास सरूप थे। सारस्वत ब्राह्मन रामदास ठाकुर हित चाक्रर भये॥

जजमानाशय भोग मदनमोहन के राषे। जो आवे सो सकल तुरत अपने अभिलाषे॥ जा दिन निह कछु मिले छानि जल अर्पन करते। भूषे ही रिह आप वैष्नविन हित अनुसरते॥ सागौ स्वादित अति जासु घर भक्त भाव सों निह टरे। गदाघरदास द्विज सारसुत अतिहि कठिन पन चित घरे॥ बेनीदास महान भागवत वडे भ्रात है।
विपर्इ माधवदास अनुज पै नहि रिसात है।।
वॉटि सकल धन भए विलग कामिनि अनुकूले।
पुक्तमाल लिय मोल इष्ट हित आपुहि भूले॥
/ प्रगटे ठाकुर बोरन लगे भए विपय ते तब बिरत।
वेनीदास र माधवदास दोउ श्री नवनीतिष्रया निरत॥

द्वै दिन पटना रहे तहाँ हाकिम चित ऐसी । अनुसरिहै हम तुरत करें ये आग्या जैसी ॥ सपने ठाकुर कही डोल झूलन हम चाहत । हाकिम ते हैं विदा तयारी करी वचन रत ॥ श्रीकासी में आए तुरत डोल झुलाए प्रेम वस । हरिवेंस पाठक सारसुत ब्राह्मन श्रीकासी निवस ॥

चारि भाग निज द्रव्य प्रभुन आग्या ते कीने ।

एक भाग श्रीनाथै इक निज गुरु कहॅ दीने ॥

एक भाग दे तजी नारि एक आपुहि छीने ।

सोउ बैष्नवन हेत कियो सब व्यय भय हीने ॥

तिज देव अस गुरु अस छहि सेवा केसवराय नित ।

गोविंददास भट्छा तज्यौ प्रानहु प्रिय निज इष्ट हित ॥

अम्मा बालक दोय ताहि करि प्यार पुकारै ।

मरे एक के ता रोवत हरि दुख जिय धारेँ ॥

रोवत रोवत मरो सोऊ सुत बहु विलाप कर ।

श्रीगोस्वामी समुझावन हित आए तेहि घर ॥

मदिर को टेरा खोलि कै देपे पय पीवत निकट ।
अम्मा पै नित अनुकुल श्रीबालकृष्ण ठोकुर प्रगट ॥

जिन विन ठाकुर महाप्रभू घरहू नहिं रहते।
जे ठाकुर विन अतिहि दुसह दुख सहत न कहते।।
छन विछुरत इन देह दहत जर वे न अरोगत।
इन दोउन की प्रीति परसपर कौन कहि सकत।।
सव भावहि वस नितही रहे दिए जिनहिं निज परम पद।
गंजन धावन छत्री हुते श्रीनवनीतिष्रया सुखद।।

धन कहूँ गुन्यो विगार देखि निज सेज चहूँ कित । दिय ज़ुहारि फिंकवाइ बहुरि लिपवायों हॅसि हित ॥ श्रीगोकुलचद्रमा पीर खाई जिनके घर । आरोगाई प्रभुन कही मित हरो जाति हर ॥ तबही तें सखरी खीर निहं यहै रीति या पुष्टिमत । ब्रह्मचारि नरायनदास जु बसत महाबन भजन रत ॥ पृथ्वी परिक्रम करत महाप्रभु तहाँ प्रवारे ।

पाए श्रुति सरवस्व आपने प्रान अवारे ॥

चार वेद के सार चार हरि विग्रह रूरे ।

आस पास ही वसन मनोर्य निज जन पूरे ॥

तिन मै यह प्रेम सुरग रॅगि रही धरे अति भक्ति हिय ।

छत्रानी एक महावनहिं सेवत नित नवनीतिप्रय ॥

उभय तनय पुरुपोत्तमदास छ्वील्दास जिन ।
सेवा कीनी कछुक दिवस इन पै सतित विन ॥
तिन के मामा कुप्नदास पुनि सेवा कीनी ।
तिन पीछे तिन मित्र सोई सेवा सिर छीनी ॥
तहुँ डेढ बरस रहि पुनि गए मंदिर निज प्रिय प्रान के ।
जियदास मजन रत जाम चहुँ श्री छाडिले सुजान के ॥

देवा पत्नी सहित सरस सेवा चित दीन्ही। तिनहीं छौ तहूँ रहे ठाकुरौ भावहिं चीन्ही॥ रहे तनय तिन चारि छई निहं तिन ते सेवा। भाव वस्य भगवान जासु कर्मादि कलेवा॥ अंतरध्यान में भौन ते निज इच्छा विचरन मही। श्री छिलत त्रिभगी छाल की सेवा देवा सिर रही॥

तुरति हैं धावत सुनत महाप्रभु कथा कहत अव । काचिहि छीटी पाइ छेत सुबि रहित न तन तय ॥ जानि कही प्रभु अति अनुचित तुम करी कथा हित । भोग छगाइ प्रसाद पाइ अव ते ऐही नित ॥ येई श्रोता अव आजु ते श्रीमुख यह आपै कही। रसिकाई दिनकरदास की कथा सुननि में अकथ ही॥

श्री आचारज महाप्रमुन पद प्रीति जिनहि अति । याही ते प्रभु तिज्क सुवे।धिन में तिन की मित ॥ निज मुख श्रीमागवत कहै निहें सुने अपर मुख । कर्म सुमासुम जिनत पिंडतिन सुल्म न वह सुख ॥ वरनाश्रम वर्मीन वचकिन सहजिह में इन ठिंग लिए । मुकुँददास कायस्थ हे जिन मुकुदसागर किए ॥

यह मारग अति विपम कृष्नचैतन्य सुनत ही ।

मूर्छित है है जाहि सु जिन कह सुलम सुखद ही ॥

बृदावन प्रति वृच्छ पत्र ब्रज प्रगट दिखाए ।

अवगाहन नहिं दीन प्रभुन परसाद पवाए ॥

सेवा श्री मोहन मदन की जिनहि सावधानी दई ।

छत्री प्रभुदास जलोटिया टका सुक्ति दै दिध लई ॥

सेवत नीकी मॉित ठाकुरिह वृद्ध भए अति । तीर्थ पृथूदक पहुँचाए सब अन्याश्रित मित ॥ अन्याश्रय लिप सावधान आए निज घर कहें । किर सेवा निज सेव्य ललन की तनी देह तह ॥ निंदा किर कीरित चौवरी मार खाइ पद विदयो । प्रभुदास भाट सिंहनंद के तीर्थ पृथूदक निंदियो ॥

श्रीगोस्वामी एक समै आए तिन के घर ।

मई रसोई भोग समप्यों किए अनौसर ॥

पुनि सादर निज सेव्य ठाकुरै के भाजन मे ।

आरोगाए जस आरोगे नद भवन मे ॥

श्रीठाकुरही की सेज पै पौढ़ाए सेवत रहे ।

पुरुषोत्तमदास जु आगरे राजधाट पै रहत हे ॥

श्रीहरि के रॅग रॅगे प्रमुन पद पदुम प्रीति अति ।
सही कैंद दइ जिनहिं पुरुक वहु मार मदमित ॥
विन चरनोदक महाप्रसाद लिए न पियत जल ।
इन कहें खेदित जानि ठाकुरहु परत न छन कल ॥
गजी की फरगुल इनहिं की हरे सीत श्रीनाथ के ।
घर तिपुरदास को सेरगढ हुते सुकायथ जात के ॥

आयसु छहि श्रीनाय हेतु मदिर समराए।
सुभ मुहूर्त मे जह श्रीनाथिह प्रभु पधराए॥
अति सुगध अरगजा समर्पे जिन अपने कर।
दिय ओढाय आपने उपरना गोस्वामीवर॥
गह्छ परसादी नाथ के वरस वरस पावत रहे।
पूरनमछ छत्री प्रभुन के कुपापात्र अतिही रहे॥

श्रीगोस्वामी सग कहूँ परदेस चलत जब।

एक दिवस की सामग्री के भार बहत सब।।

सेवा करिंह रसोई निसि मे पहरा देते।

मास दिवस के काम एकही दिन किर छेते।।

जे कूप खोदि निज कर कमल खारो जल मीठो करत।

जादवेद्रदास कुम्हार श्रीगोस्वामी आयसु निरत।।

ठाकुर सेवा महाप्रभुन इन सिर पघराए। सेये नीकी भॉति ठाकुरिह अतिहि रिझाए॥ ठाकुर आयसु पाइ बदरिकाश्रमिह पधारे। ठाकुर सेवा काहु भागवत माथे धारे॥ जिन यह इन सो निरधार किय ठाकुर देव न इहि तनैं। गोसॉईदास सारस्वत देह तजी बदरी बनैं॥ अतिहि दीन है लिखी सुबोधिन महाप्रभुन पैं। सेवा मे अपराध परयो अनजाने उन पें॥ लघु वाधा मे तजी देह चोरिन सर लागे। श्री आचारज महाप्रभुन पद रित रस पागे॥ श्रीनाथो जिनकी कानि तें निज पासिहें पबराइयो। माधवभट कसमीर के मेरे वालकहि ज्याइयो॥

आवत श्री द्वारिका पद्मरावल निवसे जहूँ ।

सुनि गोपालदास सेवा सो पहुँचि गए तहूँ ॥

पूछि कुसल लिख द्वारिकेस दरसन अभिलागी ।

कही प्रगट रनछोर अड़ेल लगो निज ऑपी ॥

सुनि विरजो माव पटेल ले आइ दरस लिह भे मुदित ।
गोपालदास पै सदन वहु पथिकनि के विश्राम हित ॥

परमारथी गुपालदास सिपए ये आए।
महाश्रभुन दरसन करि निज अभिमत फल पाए॥
लै प्रभु पद चदन चरनामृत भे विद्याधर।
श्रीठाकुर आयमु तें गए कोऊ सेवक घर॥
पय वहु रोटी अरपन करी घी चुपरी न रुपी परी।
दुज साँचोरे रावल पदुम श्रीरनछोर कही करी॥

आए ये उज्जैन पद्मरावल के सुत घर ।
रहे तहाँ पै तिन सब इन को कीन अनादर ॥
बड़े पुत्र तिन कृष्णमद्द निज घर पधराए ।
राखे तहूँ दिन चारि प्रसादहु मले लिवाए ॥
सुनि सतसगी हरिवंस के गोस्वामी मुख भगत हित ।
पुरुपोत्तम जोसी दुज हुते कृष्नभट्ट पे अति मुदित ॥

श्रीठाकुर अर्पित अमुद्ध गुनि अति दुख पाए। ताती पीर समर्पि सिपे जो प्रभुन सिपाए॥ ज्वार मोग अनकुट पैं पेट कुपीर उपाई। इरिपा सों दुरजन इन पै तरवारि चलाई॥ तेहि श्रीकर सों गहि कै कही मारे मित ये महत जन। ऐसे भूले रजपूत कों जगन्नाथ लीने सरन॥

इक इक मुहर मेट हित दे पठए दोउ भाइन । नाम निवेदन हेतु प्रभुन पें अति चित चाइन ॥ मिले कृपा करि दियो दरस पुरुपोत्तम नगरी । भई स्वरूपासक्ति तुरत भूली सुधि सगरी ॥ पुनि मॉगि मेट की मुहर प्रभु लिए सरन दोउन तहीं । जननी नरहर जगनाथ की महाप्रभुन छवि छकि रहीं॥ भोग अरोगन आए सिसु है अपन विसारी।

पै इन प्रभु की कानि रचकी चित न बिचारी।।
सावधान में सुनत अनुज सों प्रभु की करनी।
गोस्वामी के सरन किए जजमान सघरनी।।

तेहि जरत बचाए आगि ते ऐसे ये सुखदान है।
नरहर जोसी जगनाथ के माई बड़े महान है।

जगन्नाथ जोसी गर मुद्गर तिपत छाइ कै ।
हाकिम पें अविकारी इन कों किए जाइ के ॥
जिन की मित छिह राजपुतानी स्ती मई निर्हें ।
सुद्ध होइ आई ताकों तिन दिए नाम तिहें ॥
पुनि सरनागत करि प्रभुन के पर उपकारी पद छहे।
सॉन्वोरा राना ब्यास दुज सिद्धपूर निवस्त रहे॥

श्री नटवर गोपाल पादुका गुरु सेयो इन । श्रीरनछोर सु कहे ग्रहन किय निज नारिहु जिन ॥ ठाकुरही आयसु तें तिय कों नामहु दीने । तव ताके कर महाप्रसाद मुदित मन लीने ॥ पुनि नाम निवेदन प्रभुन पें करवाए कहि कानि स्त । घनि राजनगर वासी हुते रामदास दुज सारस्वत ॥

श्रीगोस्वामी पत्र पाइ मीरहि द्वुत त्यागी।
श्री ठाकुर रनछोर बारता रस अनुरागी॥
प्रसुन थार के महाप्रसाद दिए नहिं इक दिन।
सकछ वैष्नविन सहित उपास किए तिहि दिन तिन॥
सुनि भूसे श्रीरनछोर सो थार महापरसाद दिय।
गोविंद दूवे सॉचोर द्विज नवरत्नहि नित पाठ किय॥

रामकृष्न हरिकृष्न बड़े छोटे दोउ माई।
बड़े पढ़े बहु कथा कहैं छग्न मूढ सदाई॥
भावज की कद्व सुनि दूवे के सरनिह आए।
अष्टोत्तर सतनाम बार है जिप सब पाए॥
पुनि पाइ नाम श्रीप्रभुन पैं भे निज कुछ के कछस धुज।
राजा माधौ दूवे हुते दोउ भाई साँचोर दुज॥

करें रसोई प्रीति समेत परोसि लिवावें। याही तें श्रीनाथ सेवकिन कों अति भावें॥ श्रीगोस्वामी रीझि रहे लिब सुद्ध प्रेम पन। रस बात्सस्य अलोकिक जानि सिहाहिं मनहिं मन॥ मन सुद्वाद्वेत सरूप मित कृष्नमिक्त तिज तन लह्यो। जननी स्लोकोत्तमदास कों नाथ सेवकिन मिलि कह्यो॥ स्लोकोत्तम जन नाम धन्य येऊ पुनि पाए। नाय सेवकिन अधिक घीय दै मातु कहाए॥ अविरल भक्ति विसुद्ध गुसाई सों इन लीन्ही। महाप्रसुन पथ प्रीति रीति इन दृढ किर चीन्ही॥ पाई सेवा श्रीअग की सरन अनाथिन नाथ के। ईस्वर दृवे सॉचोर के मुखिया मे श्रीनाथ के॥

श्रीगोपीपति मुहर गुसाई पैं पहुँचाई।
करी दडवत छाइ पहुँच पत्रिका सुहाई।।
मधुरा तें आगरे गए आए जुग जामें।
सीहनद वैष्नविन उछाहिन में अभिरामें।।
मन डेढ नित्त ये खात हैं ढाळ गुरज इक कर लिए।
बासुदेव जन जन्मस्थली काजी मद मरदन किए॥

श्रीकेसव के कीर्तिनिया ये अरु जादव जन ।
कृष्नदास तह गिरिवरघर ध्यावत त्यागे तन ॥
नाथ दरस करि गिरि नीचे वेनू तन त्यागे ।
जादवदासौ सर रचि नाथ धुजा के आगे ॥
किह नाथ देह तिज आगि धिर वायु बहे तिन तन दहे।
बावा बेनू के अनुजबर कृष्नदास घधरी रहे॥

एक स्लोक के अर्थ प्रभुन त्रय जाम विताए।
कही मास है तीनि बीतिहैं सुनि सिर नाए।।
देहु नाम इन बिनय करी तब प्रभु अपनाए।
पुनि श्रीमहाप्रभुन को नित निज घर पधराए॥
तहें नित सेवा बिधि तिनिहैं किह सावधान सेवन कहे।
जगतानेंद दुज सारसुत थानेसर निवसत रेंहै॥

आनंददास बड़े भाई नित बैठि अनुज सँग ।

सहाप्रमुन के चिरत कृष्न गुन कहत पुलकि अँग ॥
सोइ जात जब दास विसमर भरत हुँकारी ।

भरत आप तब श्रीहरिज् निज जन हितकारी ॥
किह कथा पूछि अनुजिह मुदित जीनि ठाकुरिह ठिंग गये ।
दोऊ भाई छत्री हुते महाप्रमुन रस रॅंग रॅंये ॥

माटी के सब पात्र सदन सॉकरो सुहायो ।
बृद्ध भई निज ठाकुर रत अपरस विसरायो ॥
छपि बैष्नव श्रीमहाप्रभुन पधराए तेहि घर ।
प्रीति भाव छित मे प्रसन्न अतिही जिय प्रभुवर ॥
सेवकन कह्यो मरजाद तिज इन प्रभु पद हढ करि गहे।
इक निपट अकिंचन ब्राह्मनी जिन हरि कहें निज कर छहे ॥

दिन दस के लड़ आ इक ही दिन करि के राखे। सो प्रभु आप उठाइ अक ले तुरति चाले॥ यह मरजादा भग देखि रोई भय होई। आरित के हित कियो कह्यों तब प्रभु दुख जोई॥ तब नित सामग्री नव करित ऐसी चतुर सुजानि ही। छत्रानी इक हिर नेह रत बत्सलता की खानि ही॥

सास गौरजा महाप्रभुन के दरस पधारी ।

तव यह हरि सनमुख छाई रचि रचि के थारी ॥

जव न अरोगे तव इन कछु आपहु निहं खायो ।

ऐसेही हठ करि जल विनु दिन कछुक वितायो ॥

तव आपु प्रगट है प्रेम सों जल ले याहि पिबाइयौ ।

समराई हठ करि प्रभुन को निज कर योग लगाइयौ ॥

जब गोस्वामी कहँ चतुर्थ बालक प्रगटाए। तब श्रीवल्लभ गोस्वामी बर नाम घराए॥ कृष्ना भाष्यो इन कों गोकुलनाथ पुकारो। तासों जग में यहै नाम सब लेत हॅकारो॥ गोस्वामीहू जा कानि सो यहै नाम भापे तुरत। दासी कृष्ना मति रुचि भरी गुरु सेवा मैं अति निरत॥

जिजमानिह हरिवस एक ही छंद सुनाई।
करम लिखीह उल्टन पतनी गोद भराई॥
छत्री को इन सकल मनोरय पूरन कीनो।
करना चित मै धारि दान बालक को दीनो॥
हरि गुरु वल जो मुख सो कह्यौ सोई हठ करि कै कियो।
श्रीबूला मिश्र उदार अति विनु रितुहू बालक दियो॥

हिर गुरु परम अमेद भाव हिय रहत सदाई।
याही ते गुरु कीरित इन हिर सनमुख गाई॥
मीरा भाष्यो हिर चरित्र गाओ द्विजराई।
सुनि अति कोपे इन जाने निह बक्ल्भराई॥
छित देधमाव तिज गाँव सो दूर बसे मित गुरु मई।
मीरावाई की प्रोहिती रामदास ज तिज दई॥

जब प्रगटे प्रभु प्रथम गुबरधन गिरि के ऊपर ।
नाम नवल गोपाललाल त्रय दमन मनोहर ॥
तव श्रीवल्लम इन को सेवा हरि की दीनी ।
रहै मॅडेया छाइ परम रित मैं मित मीनी ॥
नित ब्रज को गोरस अरिप के सेवत हिर सुख खान है ।
सेवक गोवरधननाथ के रामदास चौहान है ॥

गुरु रिस करि के तज्यों तक हिर जेहि निह त्याग्यों ।
दरसायो सिद्धात यहै पथ को अनुराग्यों ॥
विकल पयहि पथ फिरत खात तन की सुधि नाहीं ।
निरित्त जिलेबी हिरिह समर्पी अति चित चाही ॥
ताको रस हिर के वसन में देख्यों गुरुवर भावनिधि ।
दिज रामानद विक्षित बनि जगहि सिखाई प्रेम विधि ॥

हरि सेवक विन लेत न जल्हू प्रेम वढावन ।

महनहू के परस लेत निंहें जानि अपावन ॥

श्रीगोस्वामी चरन कमल मधुकर ये ऐसे ।

स्वाती अवर को चातक चाहत है जैसे ॥

धनि धनि जिन के प्रेम पन अन्याश्रय गत धीर चित ।

छीपा कुल पावन भे प्रगट विष्नुदास वार्दीद्रजित ॥

एक समे श्रीमहाप्रभू दरसन करिये हित।
आवत हे सब सीहनद के बैप्नय इक चित॥
टागे करन रसोई मग में धन धिरि आए।
निहचे जानि अकाज अनन्यनि अति अकुलाए॥
चिंद आई गुर की कानि चित मध्या मद जिन हिर लए।
जन जीवन प्रभु की आनि दै मेधनि नहिं बरसन दए॥

श्रीआचारज जाह विराजे इन के धर जहूँ।
नित उठि प्रातिह करिं दडवत ये सादर तहूँ।।
ताते कोउ निह धरत पाँव तेहि पूजित ठौरिह।
ठाकुर जिन सों सानुमाव किहए का औरिह।।
सेये जिन अपन विसारि के भरी निरतर भाँवरी।
भगवानदास सारस्वते दुई प्रभुन श्रीपाँचरी॥

कब्धु सामग्री दाझि गई इक दिन अनजाने। गोस्वामी सेवा ते बाहिर किए रिसाने॥ सुनि जन अन्युत गोस्वामी सों रोइ विनय की। नाथ हाथ गति प्रमु सवधी जीव निचय की॥ सुनि कर गहि है गिरिराज पै कही सेइ अब ते सुमित। भगवानदास श्रीनाथ के हुते भितरिया सुखद अति॥

आर्वे नित सिंगार समे श्रीनाथ दरस हित।
पुनि निज यल कों जात हुते ऐसो साहस नित ॥
नाथ परिक्रम दंडवती इन तीन करी जव।
श्रीगोस्वामी श्रीमुख करी वडाई वहु तव॥
है गुनातीत ये भगवदी प्रमुन भगति रस वहत है।
दुज अच्युतदास सनोडिया चक्रतीर्थ पै रहत है॥

सेवा पधराई श्री मोहन मदन छाछ की।
आपहु वैठे पाट प्रगटि तन छवि रसाछ की।।
सेये नीकी भॉति मदनमोहन रिझवारे।
श्रीगोस्वामी जिनहि नमत छपि अपन विसारे॥
प्रभु अमुर विमोहन चरित छपि बद्रिनाय दरसन छहे।
दुज गौड दास अर्च्युत तहीं प्रभु विरहानछ तन दहे॥

प्रमु सँग पृथी परिक्रम करि पद पॉवरि पूजत ।
प्रमु के लैकिक करम धरम तिन कहूँ निहुं सूझत ॥
जिन लिप नर सुर अमुर विमोहि परत भवसागर ।
गुनातीत प्रमु चरित मगन मन जन नव नागर ॥
मोहित जन लिप प्रमु दरस दै कहे सगुन प्रागट्य निज ।
श्रीप्रमुन सरूप सुजान सुभ अच्युत अच्युतदास द्विज ॥

नृप नौकर अवसर न पावते प्रभु दरसन कों । उतकंठित दिन राति धन्य विन जिन के मन कों ॥ कव जैही भैया श्रीवल्लभ के दरसन हित । चाकर रापे सुरति देन कों यों छन छन तिन ॥ वहु भेट पठावत हे प्रभुहि ऐमे ये मागवत हे। नरायनदास प्रभु पद निरत अवालय मे वसत हे॥

जिन कों आयमु दई मदनमोहन गुनि प्रमु जन ।

वाहिर मुहि पथराउ काढिहों गुप्त हते बन ॥

मथुरा ते निकसाइ तुरत वाहिर पथराए॥

पुनि श्रीगोपीनाथ सिंहासन पै वैठाए॥

तातें दरसन करि सबै सहजहिं अभिमत फल लहे।
दासनरायन भाट जाति मथुरा मे निवसत रहे॥

पातसाह ठद्दा के ये दीवान हेत है।

दुसह दड में परि नित पॉच हजार देत है।।

रुपया लाख पचास भरन लों कैद किए तिन।

इक दिन के दे गुरभाइन को टेड टिये जिन।।

छुटि पातसाह सों सॉच किह सहस मुहर प्रभुपद धरे।

निरिया नारायनदास भे सरन प्रभुन के अनुसरे॥

श्रीनवनीतप्रिया की करित अर्किचन सेवा। तरकारी हित सिम्रु छों झगरत जासों देवा॥ माया विद्या अनसखरी सखरी के त्यागी। भावहि भूपे घी चुपरी रोटिहि अनुरागी॥ माया विसिष्ट प्रगटत सदा प्रेमहि तें प्रभु तुरत ही। छत्रानी एक अकेलिये सीहनद मैं वसत ही॥ जिन की जुनती हुती वीरवाई प्रमृतिका । श्रीटाकुर सेवा की सोई युचि विभृतिका ॥ व्हर्ड स्तको में सेवा जासों प्रमु पावन । सेवक प्रमुन सरूप होत नहिं कगहुँ अपावन ॥ नहिं आतम युद्धासुद्ध कहुँ सोइ प्रमु सोइ सेवक सज्यौ । कायय दामोदरदास जिन श्रीकपूररायिं मज्यौ ॥

निपटे छद्य घर हुतो मेड ठाक़ुर पौढाए। जिन के डर साँ सोवत निसि ऑगन सच्च पाए।। पायस रितु में भीजत जानि पुकारि कही सुनि। घर में सोवहु भींजी मित न करौं ऐमो पुनि।। तौऊ साँस न पायै वजन सोए या आनद में। छत्री ठोउ स्त्री पुरुप हे रहे आह सिहनद में।।

प्रभुन दरस विन किए रहे नहिं जे एको दिन ।
छुटे सकल ग्रहकाज भए घर के सब सुख विन ॥
याही ते प्रभु आपै आवत हुते सदन जिन ।
बहुत बारता करत हुते धिन जिन सों अनुदिन ॥
पै दिन चौर्य पचये न कछु जननी रिस जिय धारते ।
श्रीमहाप्रभुन स्तार घर श्रम पिछानि पग धारते ॥

अन्यमारगी भवन नेह बस गए एक दिन ।
किए पाक तेहि ठाकुर आगे नाथ अरिप तिन ॥
मोग सराए ताहि लिवाए लिय आपो पुनि ।
भूपे ठाकुर ताहि जगाय कही सब सों सुनि ॥
परभाव जानि या पथ को भयो सरन सोऊ विकल ।
अन्यमारगी मित्र इक छत्री सेवक अति विमल ॥

श्री आचारज महाप्रभुन पद रित रस भीने । आपे के गुन श्रवन कीरतन सुमिरन कीने ॥ आपे कहं आतम अरपे सेये पूजे जन । सखा दास आपिंह के बदे आपिंट कीं इन ॥ आपट्ट जिन कीं अतिटी चहे भक्ति भाव वरि जीय मिंट । चित छद्य पुरुपोत्तमदास के गुरु ठाऊर में भेद निर्हे ॥

तीनों भाईं नाम पाइ के किए निवेदन ।
नाथ निकट वहु किवत पढे प्रभु भए मुदित मन ।।
विन विन विन वे किवत धन्य वे धन्य भगति जिन ।
धिन धिन धिन श्रीप्रभुन नाम उद्घारन अगतिन ॥
किय किवत अनेकिन प्रभुन के सदा प्रभुन मन भावते ।
किवराज भाट श्रीनाथ कों नित नव किवत सुनावते ॥

मार्केडे पूजत हे प्रभु निज जन्मोत्सव दिन ।

इक दिन आगे आए हे गाए पद तेहिं छिन ॥

सुनि माधव मे वल्छम हरि अवते दास मुख ।

कुष्न भगति मुद मगन भए तजि ग्यानादिक सुख ॥

बहु छद प्रवध प्रवीन ये बारे रिसक दुहून पै।
गोपालदास टोरा हुते अति आसक्त प्रभून पै॥

दरसन करत प्रभुन पूरन पुरुषोत्तम जाने ।
करी विनय कर जोरि सरन मोहि छेहु सुजाने ॥
आपौ आग्या दई न्हाइ आवौ ते आए ।
पाइ नाम पुनि किए समर्पन अति चित चाए ॥
ये संनिधान श्रीनाय के न्यारे है भव पास ते ।
जनार्दनदास छत्री भए सरन पूर्न विस्वास तें ॥

गए प्रभुत पै न्हाइ दडवत करी विनय के ।
कही सरन मोहि लेहु नाथ अब देहु अमय के ॥
कही आप मुसिकान कही स्वामी किमि सेवक ।
पुनि विन वंदन करी कही आग्या मुहि देवक ॥
छिह नाम सेवकिन सहित निज किए निवेदन मुद लहे ।
गडुस्वामी ब्रह्म सनोडिया प्रभुन सरन मे प्रभु कहे ॥

श्रीमद्रोस्वामीजू जिन सों पढ़े ग्रम बहु । इनकी कहा बड़ाई करिए मुख अतिही छहु ॥ प्रेम दास्य विस्वास रूप ये नीकें जानत । श्रीहरि गुरू की भगति माव करि के पहिन्वानत ॥ निज गमन समय राख्यों इन्हें यापन कों मुख पंथ निज । कन्हेंयालाल छत्री जिन्हें प्रमुल पढाए ग्रथ निज ॥

जिन घर बैठे पाट मदनमोहन पिय प्यारे । चोए सिंहत सनेह जानि प्रेमिह पर वारे ॥ पुनि पधराए श्रीगोस्वामी पैं यह सुनि जिय । ये सुख पैंह यही लाल है इनहीं के प्रिय ॥ पुनि गोस्त्रामी पधराइयो श्रीरघुनाय सदन सुखद । गौडिया सु नरहरिदासजू प्रभुन कृपा पाए सुपद ॥

आछे भट ते सुने भागवत नाम पाइ कै।
जाते श्रीरनछोर प्रभुन तहूँ टिके आइ कें॥
पाए प्रभु पै नाम समर्पन किए गए सँग।
दरसन करि पुनि आइ मोरवी रॅंगे प्रभुन रॅंग॥
पुनि रहे तहूँ आयसु प्रभुन आपुन श्रीगोकुळ गए।
वादा श्रीप्रभु की इना ते दास वादरायन मए॥

देवदमन जिन सदन पित्रत पय नरो पियावति । जात कटोरौ भूलि ताहि मुखियहि दै आवित ॥ मॉगि प्रभुन सों गाय नाम गोपाल घराए । निज प्रागट्य जनाइ प्रभुन तिन गृह पधराए ॥ प्रभु कृपापात्र सुन्ति मगवदी मूर्रति ब्रह्मानंद की । नरो सुता तिय आदि सब सद्दू मानिकचद की ॥

एक समें श्रीमहाप्रभू द्वारिका पधारे। बेना कोठारिहु है एक संग सिधारे॥ तहाँ विनय करि किए सुसेवक सरन प्रभुन के। जिन के सरनागत पै वस नहिं चलत तिगुन के॥ सेवा अपराधौ तिगुन सिर भेद भगति यह हट मती। सन्यासी नरहरदास पै सुगुरुकुपा अतिनय हुती॥

प्रीपम भोग अरोगि जामिनी जगमोहन में । पौढत जह श्रीनाय स्वामिनी के गोहन में ॥ ऑखि मीचि चहुँ जाम करत बीजन तह ठाढ़े। प्रभु आयसु तें आल्स गत अति आनेंद बाढे॥ ठाकुर सेवक कह दंड दै बादि विरह मैं तन दहे। गोपाल्दास जटाधारी नाय खवासी करत है॥

बैब्नव धर्म अर्किचनता तेहि प्रगटि दिखाई।
जिन की तिय करि कौल बनिक सों सीघो लाई॥
करी रसोई भोग अर्राप पुनि भोग सराए।
बहुरि अनौसर करि के सब बैब्नविन जिंबाए॥
लिंघ ग्यानचंद पै प्रभु कुपा आपुहि कौल चिताइयौ।
सित धर्म मूल तिय बनिक गृह कुप्नदास पहुँचाइयौ॥

श्रीहरि पद अरविंद मरंद मते मिल्दि में । गावन में हरि चरित मौन में अति अमद ये ॥ अनआश्रय अरु वैष्नव धन विप जिनहिं विषहु ते । याही ते ये हुते नियारे द्दंद दुखहु ते ॥ कौडी वेचत हे ढाइये पैसनि हित अधिक न चहे । श्रीगोस्वामी के प्रानिपय संतदास छत्री रहे॥

माधवदास कृष्नचैतन्य सुसेवक हटमित । जाको भोग समर्पित पावत प्रेत दुष्ट अति ॥ पै तिहि हढ विस्वास जु श्रीठाकुरै अरोगत । श्री आचारज प्रभुन निंदि सो लह्यो दंह दुत ॥ अपराध आपनो जानि कैं महाप्रमुन की आस भे ॥ सुंदरदासहि के संग ते वैष्नव साधवदास भे ॥ श्रीगोकुल द्वै वेर साल में सदा आवते। गाडा गाडा गुड घृत सौंजिन सिंहत लावते॥ एक पाप श्री गोकुल इक श्रीनाथद्वार रह। खिरक लिवावत भोग समर्पित सब ग्वालिन कहें॥ पुरुषोत्तम खेतिह वैष्नविन सबै लिवाए सुद मरे। विरजो मावजी पटेल दों वैष्नव ही हित अवतरे॥

एक समै गोपाल्दास श्रीनाथहिं आए।
आयो ज्वर दें चारि भए लंघन दुख पाए॥
लगी प्यास कही सेवक सो सोइ गयो सो।
आपुहि झारी लें प्याए जल दुख विसरों सो॥
श्रीगोस्वामी की सीप सों प्रभुता मद रच न रहे।
गोपालदास रोड़ा दिए नाम दान प्रभु के कहे॥

श्रीविद्वलमुत जेहि काका सम आदर करहीं ।
वैप्नव पर अति नेह मुअन सम नित अनुसरहीं ॥
नाम दान दै जगत जीव फिरि फिरि के तारे ।
ठौर ठौर हरि मुजस मिक्त हित वहु बिस्तारे ॥
पिय कस घस के होइ के छित्रहु बल्लम वस मे ।
काका हरिवस प्रसस मित घरम परम के इस मे ॥

जवन उपद्रव जब श्रीप्रभु मेवाड पघारे ।

मारग में यह साथ रही हिय भगित विचारे ॥

जब रथ कहुँ श्रिड जात तदे सब इनिह बुछावै ।

श्रीजी के ढिग भेजि नाथ इच्छा पुछवावें ॥

श्रीविद्वल गिरिघर नाम सों पद रिच हिर लीला गई ।

गगा वाई श्रीनाथ की अतिहि अतरगिनि महें ॥

नंददास अग्रज द्विज कुछ मित गुन गन मंडित ।
किव हरिजस गायक प्रेमी परमारथ पडित ॥
रामायन रिच राम भिक्त जग थिर किर राखी ।
थोरे मैं बहु कह्यो जगत सब याको साखी ॥
जग छीन दीनहू जा कृपा वछ न रामचरितिह तजे ।
श्रीमुछिसदास परताप ते नीच ऊँच सब हिर भजे ॥

मह नागजी कृष्नमह पद्मा रावछ सुत ।

माधोदास हिसार वास कायथ निज पितु जुत ॥

विद्वल्यस निहालचद श्रीरूपसुरारी ।

रूपचंद नदा खत्री भाइला कुठारी ॥

राजा लाखा हरिदास माई जलौट हरि नाम रट ।

गोस्वामी विद्वलनाथ के ये सेवक जग मे प्रगट ॥

कृप्नदास कायस्य नरायनदास निहाला !

ग्यानचंद ब्रह्मनी सहारनपुर के छाळा ॥

जनअर्दन परसाद गुपाल्दास पायी गनि !

मानिकचंद मधुसूदनदास गनेस व्यास पुनि ॥

जदुनाय दास कान्हो अजब गोपीनाय गुआछ सत ।
गोस्वामी विद्वजनाय के ये सेवक हरि चरन रत ॥

कही जुगल रस केलि माधुरीदास मनोहर ।
विद्वलिवपुल विनोदिवहारिनि तिमि अति सुदर ॥
रिसकविहारी त्योही पद बहु सरस बनाए ।
तिमि श्रीभट्टहु कृष्नचरित गुप्तहु बहु गाए ॥
कल्यानदेव हित कमल्टग नरबाहन आनदघन ।
हित रामराय भगवान बिल हठी अली जगनाय जन ॥

भट्ट गदाघर मिश्र गदाघर गग गुआछा।
कृष्नजिवन हरि ल्छीराम पद रचत रसाछा।
जन हरिया घनस्याम गोविंदा प्रभु कल्याना।
विचित्रविहारी प्रेमसखी हरि सुजस वखाना॥
रस रसिकविहारी गिरिघरन प्रभु सुकुद माधव सरस।
श्रीछिलकिसोरी भाव सों नित नव गायो कृष्नजस॥

बसत अजुध्या नगर कृष्न सीं नेह बढावत । कृष्न कुत्हल किह गुपाल लीला नित गावत ॥ दोऊ कुल की बृत्ति तिन्का सी तिज दीनी । ब्याह कियो निहें जानि दुखद हिर पद मित भीनी ॥ किर वाद पथ थापन कियो ग्रथ रचे नव तीन गिन । श्रीवल्लभ आचारज अनुज रामकृष्ण किव मुकुटमिन ॥

बल्छम पथिह हढाइ कृष्नगढ राजिह छोड़यौ । धन जन मान कुटुबिह बाधक छिल मुख मोडयौ ॥ केवछ अनुमव सिद्ध गुप्त रस चरित बखाने । हिय सँजोग उच्छिलित और सपनेहुँ निहं जाने ॥ किर कुटी रमन रेती बसत सपद मिक्त कुवेर में । हिर प्रेम माछ रस जाछ के नागरिदास सुमेर में ॥

बारवधू दिग बसत सबै कछु पीयो खायो ।
पै छनहूँ हिय सों निंह सो अनुभव विसरायो ॥
सुनतिंह विद्वल नाम मक्त मुख अवन मॅझारी ।
प्रान तज्यो किंह अहो तिनिंह सुधि अजहुँ हमारी ॥
दरसन ही दै हरिभक्त अपराध कुष्ट जन दुख दहे ।
हिय गुप्त वियोगिंह अनुभवत बड़े नागरीदास है॥

निज गुरु हित हरित्रस कृप्नचैतन्य चरन रत ।

हरि मेवा में सुदृढ काम कोधादि दोप गत ॥

अद्भुत पद बहु किए दीन जन दै रस पोषे ।

प्रमु पढ रित विस्तारि भक्तजन मन सतोपे ॥

हढ सखीभाव जिय में वसत सपनेहुँ निह कहुँ और मन ।

श्रीवृद्दावन के सर सिस उभय नागरीदास जन ॥

अञीखान पाटान सुता सह व्रज रखवारे ।

सेख नवी रसखान मीर अहमद हरि प्यारे ॥

निरमल्दास केबीर ताजतों वेगम वारी ।

तानसेन कृप्नदास विजापुर नृपति दुळारी ॥

पिरजाटी वीवी रास्ती पद रज नित सिर धारिये ।

इन मुसळमान हरिजनन पै कोटिन हिंदुन वारिये ॥

वार वार निज सीज साधुजन लखत खुटाई ।
वेदी वस प्रसस प्रगटि रस रीति दृढाई ॥
गुत भाव हरि प्रियतम को निज हिये पुरायो ।
गाइ गाद प्रभु सुजस जगत अघ दूरि वहायो ॥
जग ऊँच नीच जन करि कृपा एक भाव अपनाइ लिय ।
वावा नानक हरिनाम दै पचनदहि उद्वार किय ॥

सेन वस श्रीसिवानद सुत वग उजागर।
सुर वानी में निपुन सकछ रस के मनु सागर॥
श्रात छोटे तन गुरु महिमा करि छद वखानी।
जर्नान गोट सों किछिक हॅसे निज गुरु पहिचानी॥
परमानद सो चैतन्य सिस नाम पछिट दूजो दियो।
कवि करनपूर हरि गुर चरित करनपूर सब को कियो॥

नाम नरायनदास विदित हनुमत कुल जायो ।

अग्र कीटह गुरु कृपा नयन खोयोहू पायो ॥

गुरु आयमु धरि सीस मक्त कीरित जिन गाई ।

मक्तमाल रस जाल प्रेम सों गूथि वनाई ॥

नितही नव रूप सुवास सम सुमन सत करनी कथित ।

वनमाली के माली मए नामाजी गुन गन गयित ॥

कृष्नदास बंगाल कृष्न पद पदुम परम रत । प्रियादाम मुखदास प्रिया जुग चरन कुमुद नत ॥ लिखत लालजीदास एक औरहु कोउ लाला । लाल गुमानी दुलसिराम पुनि अग्गरवाला ॥ परतापिस् सिधुआपती भूपित जेहि हिर चरन रित । ये मक्तमाल रम जाल के टीकाकार उदारमित ॥

छोडि सकल धन धाम वास ब्रज को जिन छीनो । मॉगि मॉगि मधुकरी उदर पूरन नित कीनो ॥ हरि मदिर अति रुचिर बहुत घन दे वनवाया । साबु संत के हेत अन्न को मत्र चळायो॥ जिनकी मृत देहहू सब छरात ब्रज रज छोटन फल छहे। बृदावन निवमत रहे॥ वाव वंगाल के प्रथम स्खनक वान श्रीवन सी नेह बढायो । तहें श्री जुगल सस्प थापि मदिर बनवायो॥ द्वापर को सुखरास रास कछिजुग में कीनी। सोइ भजन आनद मात्र सहचरि रॅग भीनी ॥ लाखन पद लिखत किसोरिका नाम प्रगटि विरचे नए। कुछ अग्रवाछ पावन करन कुदनलाल प्रगट भए॥ गरगसहिता कथामत । रामायन भागवत भाषा करि करि रचे बहुत हरि चरित सुभाषित ॥ दान मान करि साध भक्त मन मोद बढायो। सव कुछदेवन मेटि एक हरिपथ हटायो॥ **छच्छावधि ग्रंथन** निरमए श्रीवहरूम विम्वान अट । गिरिघरनदास कवि कुछ कमछ बेस्य वस भूपन प्रगट ॥

श्रीरामानुज वृद्ध हरिचरन विनु सव त्यागी।

भाई सिंह दयाल भजन में आंत अनुरागी॥

कविवर दास अमीर कृष्न पद में मित पागी।

मयाराम रस रास लिलत प्रेमी वेरागी॥

श्रीहरि के प्रेम प्रचार हित जिन उपदेम बहुत दए।

यह चार मक्त पजाय में चार वेद पावन भए॥

छित्रिय वस गुलावसिंह सुत मत रामानुज।

रामकुमारी गर्भ रत्न त्यागी महल धुज॥

सुवसु वेद वसु चद आठ कार्तिक प्रगटाए।

श्रीहरि महिमा प्रथ लिलत वसीमः बनाए॥

रनजीत सिंह नृप बहु कह्यौ तदिष नाहिं दरसन दियो।

श्री भक्त रत्नहरिदास जू पावन अमृतसर कियो॥

<sup>\*</sup> श्रीरघुनाथके परम मक्त अति रित्तक विद्वरणनमान्य महानुभाव श्रीरत्नहरिदासजीने ३० प्रत्य नवीन वनाये हैं। इन प्रन्थोंमें प्रतिपद यमक-अनुप्रासादि अलकार भरे हें और वर्णमैत्रीकी तो प्रनिष्ठा हे कि एक पद वर्णमैत्रा बिना नहीं होगा। तथा उनके पढ़नेसे ऐसा आनन्द प्रकट होता है कि कथनमें नहीं आता। जी पुरुष सुनते हैं, वही मोहित हो जाते हें। कुछ प्रन्थोंके नाम इस प्रकार हे—

१--रामरहस्य---चौपाई-दोहादि छन्ट्रोमें वाल्यलीला रघुनाथ-जीकी, रलोक ५०००।

अग्रज कुदनलाल सदा दैवत सम मान्यो ।
परम गुप्त हरि विरह अमृत सों हियरो सान्यो ॥
अतरंग सिखभाव कबहुँ काहू न लखायो ।
करम जाल विश्विस प्रेम पथ सुदृढ चलायो ॥
श्रीकुंदनलाल उदार मित बबु मगित अति धारि हिय ।
त्रेता मे जो लिछमन कगी सो इन किल्जुग माहि किय ॥

नित्य पाँच पद विरचि कृष्न अरचन तव ठानत ।
गान तान वंधान वाँवि हरि सुजस वखानत ॥
देस देस प्रति घूमि घूमि नर पावन कीनो ।
निज नयनन के प्रेम बारि हियरो नित भीनो ॥
घर त्यागि फिरत इत उत भ्रमत भक्त-वनज वन प्रगट रिव ।
नित स्याम सखी सम नेह नव स्याम सखा हरि सुजस कित ॥
२-प्रश्लोत्तरी—दोहा ४० । शुकप्रोक्त प्रश्लोत्तरीकी भाषा है ।
३-रामळ्ळाम—ळ्ळित पद छन्टोंमें रामायण है । क्लोक

४--सार-सगीत----उक्त छन्टोंमें इलोक ६०००। मागवतकी कथा।

५-नानक-चन्द्र-चन्द्रिका--चौपाई-दोहादि छन्दोंमें श्रीनानक-शाहका जीवन-चरित-वर्णन ।

६—दाशरथी-दोहावली——दोहा ११००। रामायण हे अति चमत्कारयुत ।

<sup>त</sup> ७—जमकदमक टोहावली——टोहा १२५, प्रति दोहेमें ४ जमक हैं।

८-गूढार्थ दोहानली--दोहा १०० फुटकर है।

९-एकादशस्कन्ध-भागवतका चौपाई-दोहोंमें ।

१०-कौशलेश कवितावली-कवित्त १०८, रामायण-क्रमसे।

११-गुरु-कीरति-कवितावली---१०८। नानकशाहका चरित्र है।

१२-कुसुमक्यारी-किवत्त ३६, दशमस्कन्धके समाससे।

१३-दशमस्कन्थ-कवितावली--कवित्त १६७, अति विचित्र हैं।

१४—महिम्न-प्रवितावली—कवित्त २७।

१५-नानम-नवम-किवत्त ९ । नानमशाहकी स्तुति ।

१६-रासपञ्चाध्यायी--कवित्त ६०।

१७-व्रजयात्रा--कवित्त १५०। व्रजकी यात्राका वर्णन ।

१८—कवित्त-कादम्बिनी—-भागवत-क्रमसे कवित्त १५०।

१९—र्यूत्तमसहस्रनाम—इलोक २५ । वारमीकिरामायणकी

कथा भी कमसे।

२०-पदरक्षावली--विष्णुपदों रामायण । इसी प्रकार सीर भी उत्तम ग्रन्थ हैं।

चोखा वकाराम महार सावता नामदेव गोरा पढरी कुम्हार सचाली ॥ रामदास पुनि एकनाथ मायूर कृष्ना सावू और कृष्न अर्पन रत वाई॥ दामाजी वधूत ग्यानेस्वर अमृतराव दच्छिन के ये सब भक्तवर सत मामलेदार सह॥

गट्टूजी महराज काठजिम कृष्नदास धरि । तुलाराम रघुनाथदास विसुनाथसिंह हरि ॥ युगुलानन्य सुप्रियादास राधिकादास कहि । हरिविलास नवनीत गोप जै श्रीकृष्ना लहि ॥ मधुरा सिंस हरख अजीत हरिराम गुलाम गुपाल के । नारायन सालग्राम हरिभक्त प्रगट यहि काल के ॥

**हरिहरप्रसाद** रामसखा ल्छमीनारायन । अवधदास चौपई उमादत जन रामायन॥ लोटा गट्टू सुक रामप्रसादा । सीताराम पौहरी गल्यू सेवक दादा ॥ विल रामनिरजन जुगल जुगराज परमहसादि ये। द्विज ब्रह्मदत्त सह प्रगट एहि समय भक्त हरि के भये ॥

राम नाम रत रामदास हापड के बासी।
त्यागि सपदा भए सुनत सप्ताह उदासी।।
जागो भट्ट प्रसिद्ध भजनप्रिय सेवत कासी।
राम नाम रत माजी नागर वस प्रकासी॥
श्रीहरिमाऊ हरिभाव रत स्ळटक सिव ढिंग वसत।
ये चार भक्त एहि काळ के औरहु हरि पद कज रत॥

दोहा

उनइस से तैतीस वर सवत मादों मास । पूनो सुभ सि दिन कियो भक्तचरित्र प्रकास ॥ जे या सवत छो भए जिनको सुन्यो चिरत्र । ते राखे या प्रथ मे हरिजन परम पित्र ॥ प्राननाथ आरित हरन सुमिरि पिया नॅद-नद । भक्तमाल उत्तर अरध लिखी दास हरिचद ॥ जो जग नर है अवतरयो प्रेम प्रगट जिन कीन । तिनहीं उत्तर अरध यह भक्तमाल रिच दीन ॥ जय बल्लम बिडल जयित जे जे पिय नॅदलाल । जिन विरची यह प्रेम-गुन गुथी भक्तिकी माल ॥ निहं तो समरथ यह कहाँ हरिजन गुन सक गाय । ताहू में हरिचंद सो पामर है केहि भाय ॥

गत जाल मै नित बँध्यो परयौ नारि के फद ।

- मिथ्या अभिमानी पतित झुठो किन हरिचद ॥

वोन्नी बच मों सिय तजन व्रज तिज मथुरा गौन ।

यह दे सका जा हिये करत सदा ही भौन ॥

दुखी जगत गित नरक कहूँ देखि करूर अन्याय ।

हरि दयाछता मैं उठत सका जा जिय आय ॥

ऐसे सिकत जीअ मों हरि हरि मक्त चरित्र ।

कत्रहूँ गायो जाइ निहं यह निनु सक पनित्र ॥

हरि चरित्र हरि ही कह्नौ हरिहि सुनत चित लाय ।

हरिहि बड़ाई करत हरि ही समुझत मन भाय ॥

हम तो श्रीबब्छम कृपा इतनो जान्यौ सार ।
सत्य एक नॅदनद है झूठो सब ससार ॥
तासों सब सों बिनय करि कहत पुकार पुकार ।
कान खोलि सबही सुनौ जौ चाहौ निस्तार ॥
मोरौ मुख घर ओर सो तोरौ भव के जाल ।
छोरौ जग साधन सबै भजौ एक नॅदलाल ॥
हरिश्चन्द्रो माली हरिपदगताना सुमनसा
सदाम्लाना भिक्तप्रकटतरगन्धा च सुगुणाम् ।
अगुम्फत् सन्माला कुरुत दृदयस्या रसपदा
यतोऽन्येपा स्वस्य प्रणयसुखदात्रीयमतुला ॥



### अवतार-चन्दना

( गीतगोविन्द के एक पदका भारतेन्द्र वाबू हरिश्चन्द्रकृत अनुवाद)

जय जय जय जगदीश हरे ।

प्रलय भयानक जलिनिध जल घॅसि प्रभु तुम वेद उघारे ।

करि पतवार पुच्छ निज बिहरे मीन सरीरिह घारे ॥ ध्रु०॥

किन पीठ मदर मथन किन छिति भर तिल सम राजे ।

गिरि धूमिन सुहरानि नीद बस कमठ रूप अति छाजे ॥ जय०॥

कनक नयन बध घिर छीट मिलि कनक बरन छिब छायो।

रद आगे घर सिस कलक मनु रूप बराह सुहायो ॥ जय०॥

कर नख केतिकपत्र अग्र अलि कनककसिपु तन फान्यो ।

खम फारि निज जन रच्छन हित हरि नरहरि वपु धा न्यो ॥ जय०॥

अद्भुत बामन बनि बलि छिलि के तीन पेड़ जग नाप्यो ।

दरसन मजन पान समन अध निज नख जल थिर थाप्यो ॥ जय०॥

अभिमानी छत्रीगन विध तिन रुधिर सीचि धर सारी।
इक्ष्स वार निछत्र करी भुव हरि भृगुपित वपु धारी ॥जय०॥
दस दिसि दस सिरमौिल दियो बिल सब सुरगन भय हारे।
सिय ल्रंधमन सह सोभित सुदर रामरूप हरि धारे ॥जय०॥
सुदर गौर सरीर नील पट सिस मै घन लपटायो।
करसन कर हल सो जमुना जल हल्धर रूप सुहायो ॥जय०॥
अति करुना करि दीन पसुन पैं निंदे निज मुख वेदा।
कल्जिंग धरम कहे हरि है कै बुद्ध रूप हर खेदा ॥जय०॥
मलेच्छ बधन हित कठिन धार तरवार धारि कर भारी।
नासे जवन सत्यज्ञग थाप्यो कलिक रूप हरि धारी॥जय०॥
नद नंदन जग वदन दस वपु धरि लीला विस्तारी।
गाई किव जयदेव सोई 'हरिचद' भक्त भय हारी॥जय०॥

<del>---</del>

उत्तराई भक्तमाल एव अवतार-वन्टना नागरी-प्रचारिणी-सभा, काशीके दारा प्रकाशित भारतेन्दु-ग्रन्थावली भाग २' से उद्धृत है। इसके लिये हम सभा के कृत्र है।

## श्रीभक्तनाममालिका

### (श्रीभक्तसहस्रनाम)

*म्बन्धग*वृत्तमेत्त

श्रीकृष्णं प्रापयन्ती सकलजनमनोदोहदं दापयन्ती पापाद्रि दारयन्ती गुरुभवजलधेरञ्जसा तारयन्ती । कामादीन्नाश्ययन्ती निखिलरिपुगणान् वासना शासयन्ती भक्ताना नामगङ्गावतु मम रसनाभृमिभागे पतन्ती।।

वसन्ततिलकावृत्तमेतत्

लोपं विलोक्य भुवि सख्यरसस्य तस्य सञ्चारणाय हरिणा कलकण्ठनामा। सम्प्रेपितो य इह तं व्यतरज्ञनेभ्य-

स्तं श्रीगुरं स्वकमह शरण व्रजामि ॥ १ दत श्रोकपञ्चके पञ्चचामरवृत्त श्रेयम् हरिः प्रसन्नता तथा न याति नामकीर्तनैः स्वकैर्यया निसर्गतः स्वमक्तनामकीर्तनैः।

इतीव चिन्तयन्नहं करोमि भक्तमालिका-

क्रमेण कृष्णप्रीतये तु भक्तनाममालिकाम् ॥

नमामि भक्तमाळिकागतानहं पुरा सत-

स्ततस्तु प्रार्थये भृशं विनीतभावतः स्थितः ।

यदि व्यतिक्रमः क्वित्तु वृत्तमङ्गभीरुणा

मया कृतो भवेत्तदापि मर्पयन्त्र सजनाः॥

विरिख्रिनारदौ शिवः कुमारकर्दमात्मजौ

मनुः कयाधुनन्दनो विदेहजश्च भीष्मकः ।

विष्टः ग्रुकश्च धर्मराडिमेऽवयन्ति द्वादश

सुधर्ममन्तरङ्गमन्तरङ्गता गता

अजामिलस्ततो हरेरमी प्रधानपार्षदाः

सुपेणविश्वगर्वसेनकौ जयो विपूर्वकः।

जयो वलः प्रपूर्वको वलः सुनन्दनन्दकौ

सुभद्रभद्रको ततः प्रचण्डचण्डको मतो॥

कुपूर्वको मुदः कुपूर्वको मुदाक्षकस्ततः

सुशीलशीलको मतो कप्रत्ययोऽत्र स्वार्थिकः।

इमे हरिं सदैव प्रीणयन्ति सर्वभावतो

मनोगतिर्ममास्तु तत्र यत्र पार्षदा हरेः॥

# अर्थात् पूर्ववर्तमानस्य नाम्न पश्चाल्लेखन पश्चाद्वर्तमानस्य च पूर्वकेखन यनमया विद्यित तत्तु वृत्तम्य मङ्गो माभृदिति भियेव न तु पून्यापून्यविवेकेनेति वृत्ततत्त्वविद पव विदाकूर्वन्तुतराम् ।

इत क्लोकपञ्चने शार्क्लविक्रीडितम् श्रीलक्ष्मीर्गरुडः समीरतनयः श्रीजाम्बवानुद्धवः

सुग्रीवः गवरी विभीपणजटायु अम्बरीपो ध्रुवः ।

अकूरो विदुर सुदामगजराजग्राहभीमार्जुना

मैत्रेयो नकुलो युविष्ठिरसदेवौ चन्द्रहासः कृती॥

कुन्ती द्रौपदिका मदा विजयते श्रीचित्रकेतः कृती

अङ्गः श्रीश्रतदेवकश्च मुचुकुन्दः श्रीपरीक्षित्पृथु । शेपः शौनकमुख्यकाः प्रियत्रतः स्तः प्रचेतोगण

आकृतिश्च प्रमृतिरस्ति शतरूपा देवहृतिः सती ॥

गोप्यो यज्ञसती सुनीतिरपराश मन्दालसा पार्वती

वाल्मीकिश्च भगीरथश्च सगरो वाल्मीकिरन्योऽपिच ।

श्रीसत्यवतताम्रकेतुस्रयाः प्राचीनवर्हिः गिविः

श्रीरक्माङ्गदराडलर्कभरतौ नीलो 🕇 मयूरध्वजः ॥

श्रीविन्न्याविळजीरहूगणसुधन्वानो हरिश्चन्द्रक

इक्वाऊश्च दघीचिरैल ऋभुगाघी श्रीरघुः श्रीगयः।

उत्तङ्कश्च रयोऽप्यमृर्तिनहुपौ वैवखतः श्रीमनु-

र्भू रिदें बलरन्तिदेवशतधन्वानो ययातिर्यद्धः ॥

मान्धाता निमिपिप्पछायनभरद्वाजा दिछीपो गुहः

पूर्व्हेक्षगमीकसञ्जयवरा उत्तानपादस्तथा ।

मातङ्गः शर्भङ्गको विजयते श्रीयाजवल्क्यो मुनि-

रेतेपा चरणाञ्जधूळिपु मनः स्नानु ममोत्कण्ठते॥

**दृ**रिणीवृत्तमेतन्

कविरय हरि: पूज्यः श्रीपिप्पलः करभाजनो द्रमिलचमसावाविहींत्रोऽन्तरिक्षप्रबुद्धकौ

भजनचतुरा जायन्तेया इमे गदिता निमिसदसि ते पूज्यन्ते कौ यया च नवग्रहाः ॥

पद्मचामरवृत्तमेतत्

अगस्त्यसौभरी पुलस्त्यगर्गगौतमा भृगु-र्वसिप्ठकर्दमात्रिलोमशा ऋचीककश्यपौ ।

दुर्विकाशनश्च परागरोऽङ्गिराश्च

विभाण्डकश्च व्यासिशिष्य ऋष्यशृङ्गदारम्यकौ ॥

इत इलोकद्वये उपजाति

अरिष्टनेमिः कवपः सुतीक्ष्णो मेधातिथीन्द्रप्रमदेष्मवाहाः। उतम्य और्वोऽप्यक्णः शरद्वान् घौम्योऽप्ययोध्याधिप आर्ष्टिपेणः ॥

<sup>#</sup> सुरुचिर्प्रवस्य विमाता । + नीकथ्वज ।

सरस्वती तुम्बुरुरुप्रसेनो ब्याधो गणेगो नृगदास्कौ च। अरुन्धती गार्ग्यनस्यिका च मैत्रेनिका वायक एव सुन्जा ॥

रत रहोनाच्ने अनुग्दुबृबृत्तम्

कौशस्या च समित्रा च कैकेयी सरमा रुना। मुनयनाप्यञ्जनाह्स्या तारा मन्दोदरी तथा॥ पिङ्गला च सुदामा च वैद्यम्पायन आरुणिः। कुवेरतनयौ जैमिनिर्वरणश्चेव वीतिहोत्रो मधुच्छन्दा वीरसेनोऽङ्कतनगः। अथर्वा सुमतिः पैछः सुमन्तुद्रीण आसुरिः॥ विश्वामित्रोऽय जाबार्टिर्माण्डन्यञ्चवनस्तया । मार्कण्डेयोऽय पुल्हो जमदग्निस्तयैव च ॥ द्वैपायन ज्ञतानन्दो वामदेवोऽसितोऽरुणि । द्वितस्त्रितस्वैकतश्च कण्वो रामश्च गाल्वः॥ रुक्मिणी सत्यभामा च सत्या जाम्बवती तथा। मित्रविन्दा च कालिन्दी मद्रान्या लक्ष्मणा तया ॥ भौमगेहगताः कन्याः सहस्राणि च पोडश। कृष्णेन सोचिता नाराजरासन्धस्य भूमुज ॥ अष्टादशुपराणानि स्मृतवोऽष्टादशैव न । एते च स्पृतिकर्तारी जेपा निम्नाद्विता वधै ॥

श्रीकद्वये वनन्तनिलकावृत्तन्

अत्रिर्मनुर्यमबृहस्पतियाभवल्क्या

हारीतगौतमगनैश्चरदक्षगङ्खा

I

कात्यायनऋतुचिमप्रपरागराश्च

विष्णुः शनातपवराङ्गिरसौ नॅवर्नः॥ धृष्टिर्जयन्तविजयौ खलु धर्मपाल शीराष्ट्रवर्धनद्यराष्ट्रनुमन्त्रवर्पा निष्कोप एत इह राघवमन्त्रित्रयां अष्टौ मया निगदिता हरिभक्तिप्राप्ते ॥

तोटकवृत्तमेतत्

पनसोऽङ्गदगन्धमदद्विविदा

नल्नील्दरीवदना । <del>ङ</del>ुमुदो द्धितुण्हसुषेणमय-गरभो न्द्गवाक्षवराः **सुम**टो गवयः ॥

#### इन श्रेयद्वये इन्त्रवशायूनम

शीदेवमीढस्य बमृवतुर्हे भार्ये हि विर्क्षविपर्वंशजाते । पर्जन्यनामानि वेष्यपुत्रा राजन्यपुत्राति च ग्रस्नः॥ भीशूरहेनाद् वसुदेवनामा मार्गाभवद् यस्य च देवनीति। पर्जन्यनाम्नोऽपि च गोरराजातन्दादयो वे नव **एएभू**उः॥

### पन्यदित्राच्या

उपनन्दो नन्दोऽप्यभिनन्दः वर्मानन्दो धर्मानन्दः। धरानन्दञ्चवनन्दमुनन्दा वराप्रमन्द समे नय नन्दाः॥ विवरिता प्रस्तिना

यगोदारोरिण्यावि च क्युमानुश्च ज्यति मर्कार्ति. भीगधा पद्मप्रसुवतीम उल्पाना । <u>कदम्बाट्या</u> वृक्षा भ्रमरसृगद्भावनाना , रवे. पुत्री गोवर्धर्नार्गारस्यान्यस महत्रम्॥ स्त क्षेत्रद्वे बनुष्ट्वरूष

लिता च विशासा च रहदेवी सुदेनिया। चित्रा च चम्परुवता तुर्वियेन्द्रंतियस्।। श्रीराधिकामर्याल्यूहे त्वष्टमस्य दमाः स्मृताः। आना पदरजिञ्चनं मूर्जा वोहं ममोत्तुरम्॥ इनविलन्दिनगुसम्

सुवल कोक्टिभद्वरभारतीसुमधुमङ्ग उपन्धवसन्तका. ग्रहलगन्धकडाररनन्डनार्जुनविद्दरस्यकारी स्टारकाः

क्षेत्रके स्वाग्हरू

11

गोभटर्यभनुगहुक्रभोजा शीमुदामित्यो पलविद्वः। देवप्रस्वनुटामनुपक्षाः शिन्यामरूग्भेन्द्रभटाश्च ॥ र्वारमहदलभहसुभद्राः नोकहत्यमित्रकथिदद्वाः । भहसेनसुविज्ञारकरण्डाः दागिकिक्षियकस्थयदेवाः ॥ दामरिद्धिणिवस्यपदेवाः॥

त्त क्षेत्रमे प्राहिकारणा

भद्रवर्धनिनिने च सुरण्डो महलागुर्रापना कलरूप्टः। उज्ज्वलश्च सुमना ओज्न्बी पहन्नश्च स्ट्रन्टलेजन्दी॥ पुण्डरीकञ्जल्वीरिनिल्न्दा महाभीमरगभीमक्तिन्दाः । सुरेगविलासिनरमभ्जन्दा पुष्पहामरगधीरमरन्दाः ॥ **उपजानिवृत्तमे** १३

इमे सखायो त्रजराजसूनो मर्वप्रकारी सुरायन्ति नित्यम् । द्धर्वन्तु दीने करणा मत्रीमे यया मदेव मनित्यु प्रविद्यः ॥

रक्तकवकुलौ प्रेमाकन्दः पत्रकमधुवर्ती सन्दन्दः। पत्रिरसाळविद्यालद्यारदाधन्द्रहासमङ्कण्डपयोदाः ॥

शेवडये पञ्जिटकार्क्तम्

श्रीरामकृष्णानोर्मयुरावकोकनसमये यो वैद्यमकलपयत् स इत्यर्थ। -

<sup>+</sup> मधुरावन कनममये शंाम कृष्णयोगंके यो मानामर्थयन् स श्त्यर्थ. ।

सदानन्दरसबुद्धिप्रकाशा उक्ताः कृष्णस्यैते दासाः।
गृहे वने सर्वत्र दिनान्ते हिर्रे यथासमय सेवन्ते।।
शार्द्किविक्तीडितमेतत्

सप्तद्वीपनिवासिनश्च नवखण्डान्तर्गता ये जनाः रवेतद्वीपनिवासिनश्च किल ते भक्तास्तु भूपा मम । एलापछ्ववशेषकम्बल्महापद्मास्तया वासुकिः राङ्क्षस्तक्षक इत्यमी उरगराजोऽष्टो सकर्कोटकाः ॥ पञ्चनामरमेतत

कृतादिकत्रिकेऽभवन्निमे समेऽपि वैष्णवा अनन्तकोटिवेष्णवेष्विमे प्रसिद्धिमागताः । अतोऽङ्किता मया महर्षमन्यवेष्णवानहं कयं लिखामि दिन्यदृष्टिरस्ति नाल्पमेधसः ॥ स्पन्नतिरेषा

एव कृतादित्रिकजातभक्तनामावर्ली हर्षभरेण गायन् । प्रवर्तते श्रीकलिजातभक्तनामानि गातुं वनमालिदासः ॥

इत श्रोकाष्टके पज्झटिकावृत्तम्

श्रीहरिपादाम्बुजवरणाय । कळिहतजीवाना तरणाय चत्वारश्चतुरैरतिल्लिता मार्गाः पूर्वाचार्यैः कलिताः॥ तेषा नामानीह लिखामः पूर्वे मूर्घ्ना तान् प्रणमामः। श्रीरामानुजमध्याचार्यौ श्रीलविष्णुनिम्बार्काचार्यौ ॥ श्रीगठकोपवोपदेवौ नायमुनिपुण्डरीकाक्षौ च। च राममिश्रजिपराङ्कगवर्यौ श्रीयामुनमुनिपूर्णाचार्यो ॥ कृरेगश्च धनुदीसश्च श्रुतिप्रजः श्रीश्रुतिदेवश्च । श्रुतिधामा श्रीश्रुत्युद्विश्च लालाचार्यपादपद्मौ च ॥ हर्यानन्दो राघवानन्दो देवाचार्यो रामानन्दः । श्रीलकवीरोऽनन्तानन्दः मुखानन्दमुरसुरानन्दकौ ॥ श्रीपीपा श्रीभावानन्दः । नृहर्यानन्द• पद्मावती गाल्वानन्दो योगानन्दो रैदासश्च वनाः कर्मचन्दः॥ सेनोऽल्हः सुरसुरी गयेगः पयोवत श्रीलकृष्णदासः। राणाः सारी रामसुदासः श्रीरङ्गः श्रीनरहरिदासः ॥ कुल्हुराजकील्हावग्रदास केवलदासश्चरणसुदासः । वते हठी नारायणदासः पृथुदासः पुरुपोत्तमदासः॥

### इत रलोकदये इन्दवजावृत्तम्

श्रीसूर्यदासिख्रपुरस्य दासो गोपाल्दासभ्य हि पद्मनाभः । श्रीटेकरामश्च गदावरः श्रीटीलास्ततः श्रीयुतदेवपण्डाः ॥ कल्याणदासः खळु हेमदासो गङ्गा च रङ्गा च हि विष्णुदासः । श्रीचाँदनः कान्हनरदासवर्थो गोविन्ददासभ्य सवीरिवयः ॥

#### उपजातिवृत्तम्

सुमरेदेवश्च हि मानसिंहो नाभावरः श्रीयुतशङ्करार्यः ।
पद्मार्यपृथ्वीधरकार्यवर्यो श्रीतोटकाचार्यस्वरूपकार्यौ ॥
हन्द्रवज्ञावसम्

श्रीवामदेवश्च हि नामदेवः श्रीज्ञानदेवश्च त्रिलोचनश्च । पद्मावती श्रीजयदेववर्यः श्रीश्रीघरो विस्वसुमङ्गलश्च ॥ पज्मिटकाक्तम

चिन्तामणिलक्ष्मणभद्दी च परमानन्दो वल्लमभट्टः । विष्णुपुरीः कुल्लोखरभक्तो रतिमन्ती लीलारतभक्तः ॥ वपनातिवृत्तमेतत्

प्रसादिनष्टः पुरुषोत्तमे तृपः
सिल्पिल्लभक्तेऽलसुभे हि बालिके ।
कर्मा च भक्तार्थविपप्रदे ह्युभे
स्वस्रीयभक्तश्च हि मातुलस्तया ॥
शार्द्लिक्तीडितम्

हंसाश्चेव सदावती भुवनचौहानश्च कामध्वजो ग्वालः श्रीहरिपालको जयमलः श्रीसाक्षिगोपालकः । सस्त्रीकद्विजरामदासवरजः सुस्वामिवाराङ्गना अन्तर्निष्ठसुवेपनिष्ठनृपती श्रीनन्ददासस्तथा ॥ इत इलोकद्वये पञ्झटिकावृत्तम्

गुरुनिष्ठो छड्डूभक्तश्च पद्मनाभतत्त्वाजीवाश्च । माधवदासविजगोस्वामी श्रीरघुनाथदासगोस्वामी ॥ श्रीवउदेवकुष्णनामानौ याववतीर्णो भुवि भूमानौ । नित्यानन्दकृष्णचैतन्यौतावेव हि गदितौ न हि चान्यौ ॥ इत क्षोत्रपद्मते आर्टूछविकीडितम्

अद्देतश्च सनातनश्च वररूपो माधवेन्द्रः पुरी
जीवः श्रीरघुनाथमष्ट इतरो गोपाळमङ्क्तथा।
स्यामानन्दगदाधराविप गची लक्ष्मीश्च विष्णुप्रिया
श्रीगोपाळगुरुक्तथा नरहिरः श्रीमजगन्नाथकः॥
श्रीमत्केशवमारतीश्वरपुरीवयौ च विद्यानिधिः
श्रीनाथश्च मुकुन्दरामहरिदासाः श्रीनृर्सिह्स्तथा।
श्रीवासश्च हि सार्वभौमजगदानन्दौ प्रतापो नृपः
श्रीदामोदरशङ्कराविप मनोहारिप्रियादासकौ॥
श्रीवक्रेश्वरचन्दनेश्वरमुरारिश्रीस्वरूपप्रवो-

श्रावकश्वरचन्दनश्वरसुरारिश्रास्त्रसम्बन्धः । धानन्दाश्च हि विश्वनाथवछदेवश्रीछगोविन्दकाः । श्रीज्ञुक्लाम्बरकृष्णदासकविराजश्रीशिवानन्दकाः श्रीकान्तः कविकर्णपूर उदितः श्रीविश्वरूपस्तथा ॥ श्रीहाड़ाइक्वीरचन्द्रवसुघापद्मावतीजाह्नवा गौरीदासनरोत्तमौ नकुलवर्णी श्रीनिवाससाथा । भूगर्भश्च सनातनश्च वसुरामानन्दकः श्रीघरः सीता भट्टगदाघरौ तपनिमश्रो माधवाचार्यकः ॥ श्रीनीलाम्बरको सुरारिरसिकः श्रीवल्लभाचार्यकः ॥ प्रसुश्च हि रामचन्द्रतुल्सीमिश्रौ सुरानन्दकः । कृष्णानन्दपुरी नृसिंहसुपुरी श्रीलक्ष्मणाचार्यकः श्रीवृन्दावनदासहर्षद्वदयानन्दाश्च काद्यीश्वरः ॥ वसन्तिलकावृत्तमेतत्

श्रीस्रदासमदनादिकमोहनश्च श्रीचन्द्रशेखरहलायुधिविष्णुदासाः । वंशीमुखश्च मधुराघवपण्डितौ च श्रीवासुदेविनिधिलोचनठक्कुराश्च ॥

गोपीनाथात्वार्यो ब्रह्मानन्दः श्रीमत्काशीमिश्रः। गङ्कादासः श्रीमद्रामानन्दः श्रीमद्वाणीनायः॥ इत इक्षोकदये इन्द्रवज्रावृत्तम्

विद्यन्मालावृत्तमेतत्

आचार्यरतः प्रभुवासुदेवा-श्रीपतिलोकनायौ । चार्यस्तया चैतन्यभक्ताः खछ भक्तमाला-**कारैरनुका** अपि ते मयोक्ताः॥ अपि चैतन्यभक्ता भक्तमाला-मध्ये निरुक्ताश्च पृथकतया ये । संयोज्य एकत्र मया निरुक्ता-स्ते चापि सम्यक्परिशीलनाय ॥ इत पञ्झटिकावृत्तत्रयम्

स्रदासश्रीकेशवभट्टी परमानन्ददासश्रीभट्टी । **श्रीहरिव्यासदिवाकरनायौ** निपुरदासश्रीविद्वलनाथौ ॥ गिरिधरगोविन्दगोकुलनाया बालकृष्णरघुनाययदुनाथाः। श्रीघनश्यामकृष्णदासौ गंगलवर्धमानभक्तौ च ॥ च भीष्मभद्दकमलाकरभट्टी विद्वल्दासनारायणभूडी। **इरिरामहठी** क्षेमगोस्वामी वलमश्र हरिवगस्वामी ॥ वसन्ततिलकावृत्तमेतव

श्रीआशुधीरतनयो हरिदासवर्यः श्रीव्यासकोऽलिमगवान् मधुगोपतिश्च। श्रीविद्दलादिविपुलश्च धमण्डिरङ्गी श्रीकृष्णदासनुधवर्णिवरीक्ष च सोझाः॥ \*५० कृण्णदासनो, ब्रह्मचारी कृष्णदासनी। इत पज्सटिकापञ्जकम्

जगन्नाययानेश्वरवर्यः सीवाँ युगलिकशोरो वर्यः । आधारो हरिनामसुवर्य आशाधरित्तलोचनवर्यः ॥ ह्यीकेशद्योराजनिवर्यो श्रीसदनाकाशिश्वरवर्यो । कृष्णिकह्नरः कटहरियाजिः सोभूराम उदारामाजिः ॥ पद्मो हूँगरपदारयो च रामदासविमलानन्दौ च । रामरावलः श्यामः खोजिः श्रीसोहा दलहा पद्माजिः ॥ मनोरयो रॉका वॉकाजिः श्रीसोहा दलहा पद्माजिः । श्रीलसवाईचाँदानीपाः श्रीपुरुषोत्तमचतुरौ कीताः ॥ लक्ष्मणल्डह्हत्यागीलप्तराः सूरजकुम्मनदासौ नफराः । खेमविरागिविमानिभावना विरहिमरतहरिकेशपावनाः ॥

वसन्ततिलकावृत्तमेतत्

श्रीचकपाणिहरिदासतिलोकवर्या

विञ्जुस्तथा पुरखदीरिप सोमनाथः। सोमस्तथा वनचरान्वयजोद्धवश्च श्रीभीमविक्कलमध्यानवरा विद्याखाः॥ इत क्षोकत्रये मनुष्टुब्बृत्तम्

<u> सुकुन्दश्च</u> गणेशश्च महदाश्च त्रिविकमः । वाल्मीकिश्व खश्चैव जननो वृद्धव्यासकः ॥ शास्त्रश्र विद्वलाचार्यो हरिभूहरिदासकः । लाला बाहुबलो लाखा राषवानार्यकीतरी ॥ कपूरश्च षाटमो उद्धवश्च घूरिरेव देवानन्दमुकन्दौ च नृहर्यानन्द एव च॥

वसन्ततिलकावृत्तमेतत्

श्रीरङ्गछीतममहीपतिसन्तरामाः

श्रीनन्दिविष्णुवजुमाधवस्त्रेमरामाः । दामोदरो नृहरिमण्डनवींदरूपाः श्रीद्वारिकाशरणकोगः भगवाश्च बालः॥ स्त्रवनावृत्तमेतत्

श्रीकान्हरः केशवकेशवौ च लोहगनागूजप्रयागदासाः।
गोपालखेताहरिनायभीमा गोविन्दवर्णा किल बालकृष्णः॥
पञ्झटिकावृत्तम्

बड्भरतोऽच्युतमुकुन्दलाली गुणनिधिरपया जसगोपाली। विद्यापति गोपीनाथी च ब्रह्मदासजिबहोरनको च।

- \* द्रारिकादास ।
- † गोपीनायपण्टा ।

इत श्रोकद्वये अनुष्टुब्बृत्तम्

रामछालो विहारी च गोविन्दस्वामिकस्ततः । भक्तभाईपियदयालो गंगारामकस्ततः ॥ श्रीमत्परग्रुरामश्च खाटीकः केशवस्तया । आशकरनपूरनभीष्मा जनदयालकः ॥

इत पञ्झटिकावृत्तद्दयम्

दास्स्वामी श्रीरघुनाथो गुझामाछी गोपीनाथः। रामभद्रवीठलभक्ती च चितउत्तममरहठभक्ती च॥ गोविन्दयदुनन्दनरघुनाथा भगवत्केशवमुकुन्दनाथाः। मुरलीश्रोत्रियरामानन्दौ श्रीहरिदासमिश्रजिमुकुन्दौ॥

इत श्लोकद्दये उपजाति

चरित्रभक्तश्च चतुर्भुजश्च श्रीविष्णुदासोऽपि च वेनिभक्तः । शाली च सीता सुमतिश्च शोभा उमा च गङ्गा प्रभुता कुमारी ॥ गोपाल्युवीठा च गणेशदेवी कला लखा चैव कृतङ्कढौजी । श्रीसत्यभामा यसुना च कोली रामा मृगा मानवती च देवा ॥ • इन्द्रवजानृत्तम्

कीकी च जेवाद्वयमेव हीरा श्रीदेवकी श्रीकमला च गौरी। जापूरतथा श्रीहरिचेरिका च घारा च रूपा नरवाहनश्च॥ पज्झटिकावृत्तमेतत्

मधुकरशाहवाहनवरीशौ जयमलबीदावतकावीशौ । गम्मीरार्जुनकश्च जयन्तः श्रीगोविन्द उदा रावन्तः ॥ जपजातिरेपा

जनार्दनश्चानुभवी च जीता दामोदरः सापिलको गदाश्च। श्रीलेश्वरो हेमविदीतकश्च श्रीमन्मयानन्दगुढीलकौ च॥ इत श्रोकचतुष्टये पञ्झटिकावृत्तम्

मोहनवारीतुळ्सीदासौ वनियाँरामगाँवरीदासौ । दाऊरामजगदीशदासौ श्रीमछक्ष्मणभगवद्दासौ ॥ श्रीगोपाळे लाखामक्तो गोपाळ्श्च जोबनेरस्थः । नरसीमक्तश्रीदिवदासौ श्रीळ्यशोधरनन्दसुदासौ ॥ खिन्नदास उ चतुर्भुजदासश्चेतस्वामी माधवदासः । चतुर्भुजोऽद्भदजनगोपाळौ मीरा पृथ्वीराङ्जयमाळौ ॥ छघुजनरामचन्द्रनीवाश्च अभयरामभगवद्विरमाश्च । रायमळोऽक्षयराज ईश्वरो मधुकरशाहः श्रीळकान्हरः ॥ जपजातिवृत्तमेतत

खेमालरत्नश्च किशोरसिंहः स्वधर्मपत्नीयुतरामरेनः। चतुर्भुजश्रीहरिदाससन्तदासास्तथा चालककृष्णदासः॥ इन्द्रवज्ञाष्ट्तभेतत्

कात्यायनी चैव मुरारिदाखो गोस्वामिपूर्वेस्तुल्सीमुदासः । श्रीमानदासो गिरिधारिलालो गोस्वामिश्रीगोकुलनायवर्यः ॥

समर्थावित्यर्थ ।

इत श्रोकपञ्चके शार्द्छविक्रीडितवृत्तम्

चौडाचौमुखचण्डकोल्हकरमानन्दाल्हका श्रीसाधुर्वनमालिदासद्दुकौ चौरासिको माण्डनः। श्रीनारायणमिश्रवावनकजीवानन्दसीवास्तथा सीवाराधवदासकौ परश्चरामो दासनारायण. ॥ पृथ्वीराजजिप्रेमसिंहजुजुवाः कल्याणसिंहस्तथा श्रीमन्माधवसिंहवोहिथवरौ राजी च रतावती। श्रीनारायणदासनर्तकमणिः श्रीरामदासस्तथा गोविन्दश्च हि वर्धमान उ जगन्नाथादिपारीपकः॥ छीतस्वामिगदाधरौ च मथुरादासस्तथा श्रीगोसूयशवन्तकन्हरवराः श्रीरामगोपालकः । कुमारवर्यहरिनामामिश्रकौ नारदो श्रीश्यामश्च दीनादासकवत्सपाछकवरौ श्रीरामदासस्तथा ॥ श्रीगङ्गाभगवजनावलमनन्तानन्दकश्चोद्ववो विश्रामश्च हि कृष्णजीवनवरो नारायणान्तो हरिः। कुडाकिङ्करब्रह्मदासपरसा रामा विहारी श्रीखेमाच्युतरामरेणुजयदेवश्यामदासास्तथा 11 गोपानन्ददयालराघववरा दामोदरो श्रीसोठाविदुरोद्धवाश्च परमानन्दः प्रधानस्तथा । श्रीखोरा चतुरोनगानरघुनाथाः कृष्णदासस्तथा ॥ श्रीखेमा †भगवदृद्वयी च परमानन्दश्च ‡गोमोद्भवः ॥

वसन्ततिलकावृत्तमेतत्

श्रीश्यामदासजयतारणविद्वलाश्च

गोपालचीधडजिकेवलदासपीपाः ।

जगी च पूरनविनोदिप्रयागदासाः

श्रीमदिवाकरवरो वनमालिदासः ॥ इत रलोकसप्तके पञ्झटिकावृत्तम्

नृतिंहदासो भगवद्दासः किशोरदासश्च जगतदासः ।
सल्द्र्घो जगन्नाथदासः श्रीखाचीः श्रीखेमादासः ॥
टीला लघूद्धवो धर्मदासः श्रीलीहाः परमानन्ददासः ।
खेमदासकः खरतरदासो ध्यानदासकः केशवदासः ॥
श्रीमत्योलाः श्रीहरिदासः श्रीवीठलसुतकान्हरदासः ।
नीवास्त्वा भगवद्दासो जसवन्तो भीमो हरिदासः ॥
विष्णुदासनो गोपालश्च आसन्तरनराजिषवरश्च ।
सपदासको भगवद्दासश्चसुरदासकश्लीतरदासः ॥
रसिकरायमलदेवादासौ गौरदासजिरायमलदासौ ।
लाखैदामोदरभक्तौ च गोपालदासनाथभट्टी च ॥

<sup>\*</sup> खेमा पण्डा । † कालखेके, साँगानेरके । ‡ गोमावाले ।

त्वरदासगंगग्वाली च परश्रामजा करमेती च । श्रेपावतिराडपि तत्रस्थः श्रीमत्वड्गसेनकायस्य ॥ सोतीप्रेमनिबी लालदामो माधवग्वालः प्रयागदामः । पद्मा राघवदासदुर्वलो हरिनारायण कथा अटल ॥ इन इलोकत्रवे शार्त्लिकीडिनम्

हीरामणि देमाखीर्चानपूनिराश्च नुल्सीदानश्च रैढासिनी । परमानन्दश्च वीरा रामसुदासकश्च श्रीरामापि च गोमती च यमुना श्रीदेवरुल्याणको वीरा पर्वतजाद्वयी किल धना खाळी च ल्क्सीसथा ॥ श्रीजेवा हरिपा तया जनसिनी गङ्गा च केगी तया श्रीमत्कान्हरदासकेशवख्टेरौ वादरानी कल्याणो हरिवंशकः कुमरिरायो भीमसिंहस्तथा श्रीधर्मदासलया ॥ रद्धः केवल्राम आसक्रतः लखेवीटल्दासकौ श्रीसदानन्दकः परशुराम. क्ल्याणोऽपि च व्यामदासहरिदासौ वगनारायणः। श्रीमच्छङ्करकृष्णदासजगदेवा ग्वालगोपालकः श्रीदामोदरतीर्थकः खडगुकः श्रीचित्युखानन्दकः॥ अनुष्डुब्कृत्तमेतत्

माधवानन्दकः श्रीलमधुस्टनमरस्वती । नृसिंहारण्यकञ्चैव रामभद्रमरस्वती ॥ इत पञ्चिटकात्रयम्

जगदानन्दद्वारिकादासौ लक्ष्मणभट्टगदाघरदासौ । पयोवतः श्रीयुतकृष्णदामः पूर्णः श्रीनारायणदासः ॥ कल्याणसिंहो भगवद्दासः सन्तदासको माधवदासः । आनन्दिमहः कान्ह्रदासो जगतिस्को गोविन्ददासः ॥ दीपकुमारी वासोदेवी जयसिंहो गोपालिदेवी । गिरिधरग्वालरामदासौ च ॥ वपजानिकृतमेत्त्

श्रीरामदासश्च विलासदासः किगोरदासस्त्रय एव चैते । व्यासात्मना लालमती च भक्ता पीपाश्रितो भूपतिमूर्यसेनः ॥ शार्द्रलिकोटितमेतत्

इत्येपा गदिता मत्रायदमनी श्रीभक्तनामावली या श्रुत्वा मुदितो भवत्पतितरा श्रीकृष्णचन्द्रः स्वयम् । तसाद् येऽभिल्पन्ति लब्धुमन्त्रिरात्गदाम्बुज श्रीहरे-स्ते नित्य प्रपटन्तु प्रीतिमहिता उद्दिन्य प्रीति हरेः ॥ शिवरिजीवृत्तमेनर्

हरेर्मका ये मन्त्रिय च भवितारः ममभवन् नमलानान्नत्वा लघुमितरहे प्रार्थय इदम् । अये भक्ता यूय कुन्त रिनिहीने मित्र कृपां ममाक्ष्णोः पन्थान हरिग्दतु रामेण मित्तः॥ नग्रसङ्क्षमेनद

यत्याः पाठत्य मुन्यं फरमित गिवत श्रीतरिमामिनेव या वातु तं समर्था परमित पुनप भोग्यमन्यचु दिन्नो । तस्माद् भावानुसार मक्तरजनमनोदोहदं प्रयन्ती मा नित्यं प्रावुरात्ना ममरमनतरो चिन्मयी काल्यवर्छी ॥ एना माला शौद्धित्रे सम्पंत्रति प्रयामस्त्रतेन— विचित्रवृत्त्राच्छकेविचित्रभावगन्यकेन

विचित्रनामपुष्पर्कविचित्रभक्तिम्त्रकः ।
हरे सुदा विनिर्मिता समर्पिता गले च ते
सुद तनोतु भक्तनाममाल्किपमाद्य ने ॥
बद्धना प्रत्यक्षमाप्तिगलमभ्यने प्राप्त्रकेन-

बबुना ब्रत्यक्षमाप्तिवालमभिषने त्राक्टिन-पक्षशून्यशून्यपञ्जर्वेमिते तु वत्तरे

विक्रमार्कभूपतेश्च मार्गदीर्पमायके ।

गुद्भपञ्जमीतियाविय समागिता सूर्येनातटीकुटीरवाम्ना तु केनचित्॥

अधुना स्वहनशनाप्रनाद्यनाय यय दयना मिल्लग्या-मव स दर्मा मम कृति दृष्ट्वा प्रमन्ते नवतु जोपाञ्चेत्यार मनाम-निर्देशमार्गाहत्तद्वयेन—

यस्य दयालवयलते. चलहरियदयोर्ममानुगगोऽभूत् । स कृतिमिमा मम दृष्ट्वा तुष्टः प्रेयो हरेर्म्यात् ॥ श्रीलरामइरिदास दत्यपराख्यानि यस्य दिख्नाता । शिक्षानिदेशिको मे य' शालजः स सजीयात् ॥ (माटाल्यन्)

श्रीभक्तनामवागय मनुजैः स्वकण्ठे येथीस्यते प्रतिदिन हरिसन्धिनि । भुक्त्वा हेरे करुणया भुवि सर्वसौख्य सम्प्राप्त्यते नुस्तन्ता हरिसन्धिस्तैः ॥

इति श्रीनिखिलगास्त्रपारावारपारदृश्वसख्यवताराष्ट्रोत्तरशतश्रीस्वामिश्रीकृष्णानन्ददामजीमहाराजिन्येण कान्यवेदान्ततीर्यन घटिकागतकेन महाकविना श्रीवनमाख्टिदासशाखिणा गुम्फिना भक्तसहस्रनामे-

खुपनास्री श्रीमक्तनाममालिका सम्पूर्ण ॥

<del>~∻∋@</del>G<del>-</del>>—

अत्र कर्त्मेती उत्पन्ना नत्रस्य इत्यर्थ ।

<sup>†</sup> दोनों पार्वनी।

## श्रीगणेशजी

मिहिमा जासु जान गनराऊ । प्रथम पूजिअत नाम प्रभाऊ ॥ ( श्रीरामचरितमानस )

सर्वमय सर्वरूप करुणासागर भगवान् जीवोपर कृपा करके खर्यं ही उनको अपनाते हैं । ससारके नाना प्रकारके रोग-शोक, जन्म-मृत्यु आदि कष्टोमे पडे हुए, काम कोध-लोम मोहादि विकारोसे अन्धे बने जीवोको सन्मार्गपर लानेके लिये, उनको कल्याणका ठीक-ठीक मार्ग वतलानेके लिये एक होकर भी वे दयामय अनेक दिव्य मङ्गलमय रूप धारण किये हुए है और अपन उन चिन्मय आनन्दमय रूपोसे ऐसी लीलाऍ करते हैं, जिनका ध्यान करके, जिनका श्रवण एवं कीर्तन करके ससार-सागरमे डूबते-उतरात प्राणी सरलतासे इससे पार हा जाते हैं। वे परम उदार प्रभु अपनी अहैतुकी कृपासे ऐसी लीलाएँ करते हैं, जो जीवको उसके उद्धारका मार्ग वतलाती है । प्राणियों के उद्धारक लिये ही वे परम प्रकाशक, सबके परमाराध्य स्वय अपने द्वारा अपनी ही आराधना करते है। भक्तिका मद्गलमय मार्ग अपने आचरणसे वे प्रभु दिखलाते ह ओर फिर उस मार्गपर चलनेवालेको स्वय अपनाते है।

भगवान्के मङ्गरुमय लील रूपोशी गणना करना तो सम्भव ही नहीं है । भगवान्के रूप अनन्त है, उनकी लीलाएँ अनन्त हे और उनके लीलाविलास भी अनन्त है। भगवान्के सभी रूप परस्पर अभिन्न—एक तथा सम्पूर्ण दिव्य नित्य शक्तियोसे युक्त है। भगवान्के इन अनन्त नित्य चिन्मय रूपोमे पाँच रूप हमारे सामाजिक सस्कारोमे प्रमुखतासे पूजित होते हे—१ भगवान् नारायण, २ भगवान् शिव, ३ भगवती महाशक्ति, ४ भगवान् सूर्य, एव ५ भगवान् गणपित । इनमे भी भगवान् गणपित सभी आराधनाओ एव मङ्गरु कायामे प्रथम पूज्य माने जाते हे।

श्रीगणेदाजीके प्रथम पूंज्य होनेकी अनेक कथाएँ मिलती हैं। वे च्ह्रगणोके अधिपति है, अतः उनकी प्रथम पूजा करनेसे कार्य निर्विष्ठ समाप्त होता है। उस कार्यमे च्ह्रगण

कोई विन्न उपिखत नहीं करते । जब छिष्टिके प्रारम्भमे देवताओंमे प्रथम पूज्य किसे माना जायः यह प्रश्न उठा तब सब देवता ब्रह्माजीके पास गये । ब्रह्माजीने उन्हे बताया कि जो कोई पूरी पृथ्वी की प्रदक्षिणा सबसे पहले कर ले, वही प्रथम पूज्य माना जाय । सब देवता अपने-अपने वाहनोपर वैठकर प्रदक्षिणाके लिये चल पड़े । गणेगजीका शरीर स्थूल है, वे लम्बादर है और उनका वाहन है चूहा । देवताओमे अनेकोके वाहन पक्षी है। कुछ रथपर, अरवपर या हाथीपर विराजते हैं। उन सबके साथ भला गणेशजी कैसे दौड़ सकते ये १ देवर्षि नारदजी ही सम्मतिसे गणेशजीन भूमिपर 'राम' यह भगवान्का नाम लिखा और उसीकी सात प्रदक्षिणा करके ब्रह्माजीके पास पहुँच गये। सृष्टिकर्ता ब्रह्माजीने उन्हीको प्रथम पूज्य बताया, क्योंकि 'राम' नाम ता साक्षात् श्रीरामका स्वरूप है आर श्रीरामके तो रोम-रोममे कोटि-कोटि ब्रह्माण्ड है । श्रीगणेराजीने राम-नामकी परिक्रमा करके समस्त ब्रह्माण्डोकी परिक्रमा कर ली थी।

एक कथा ऐसी भी है कि श्रीगणेशजीने भगवान् शक्कर एव पार्वतीजीकी ही प्रदक्षिणा की, क्योंकि 'माता साक्षात् क्षितेस्तनु,' अयात् माता साक्षात् पृथ्वीक्ष्प एव पिता प्रजापितके स्वरूप हें। कल्पभेदसे दोनो ही कथाएँ सत्य हैं। श्रीगणेशजी तो भगवान्के ही स्वरूप है और नित्य है। उन्होंने इस प्रकार भगवनामकी श्रेष्ठता तथा माता-पिताकी भिक्तका आदर्श स्थापित किया और बताया कि केवल शरोरके वल या दूसरे लोकिक माधनोसे होनेवाली सफ कता झूठी है और उसपर विश्वास करनेवाला कभी भी घोखा खा सकता है। कोई किसी प्रकारकी भी सफलता चाहता हो, उसे भगवान्का ही आश्रय लेना चाटिये। मझलमूर्ति गणेशजीकी प्रथम पूजा सभी विश्वाको तो दूर करती हो है, भगवान्के चरणोमे ही सब ओरसे लगनेका आदर्श भी उसमे है। गणेशजीकी वडी विस्तृत कथाएँ हे। उनका उपनित्रद् है, गणेश-गीता है। सभी मनन करने योग्य हे।

भक्त-वाणी

यः समर्चयते भक्त्या तस्य विद्यो न जायते । तस्मै ददाति सन्तुष्टः सर्वान् कामान् विनायकः ॥ जो मक्तिपूर्वक श्रीगणेशजीकी पूजा करता है, उसे कभी विष्नका सामना नहीं करना पडता । श्रीगणेशजी सन्तुष्ट होकर् उसे सम्पूर्ण मनचाही वस्तुएँ दे देते हैं । (स्कन्द० पु० अ० अवन्तीक्षेत्रमाहात्म्य २८ । २२ )।

### भगवान् शङ्कर

नान प्रमाठ जान सिव नीको । कार्यक्ट एक दीन्ह अमी को ॥ (श्रीरामचरितमानम)

मगवान् शक्कर एव भगवान् नारायण सदा ही अभिन्त है। आराषकोकी कचि एव अधिकारभेदसे उन्हें अभीष्ट आराष्ट्र रूपना अवलम्बन देनेके लिये वे एक सिन्दानन्द- वन ही नित्य मइलमय दो रूपोमं खित है। कर्प्रगौर, अहिभ्रपण, चर्माम्बर विश्वित-भूषण, गङ्गाघर, चन्द्रशेखर, नीलकण्ठ, मुण्डमाली, त्रिश्ल्घारी, हृषमवाहन, उमानाध और नव-जलघर सुन्दर, रलामरणभूषित, पीताम्बरधारी, श्रीवत्सवधाङ्कित कौरतुमवण्ठ, वनमाली, शङ्ख-चकाविधारी, गकडवाहन, श्रीपति—ये दोनों एक ही तत्त्वके दो नित्य चिन्मय लीला-विश्रह है। इनमेसे किसीमे भेदच्चित्र करनेवाला किसी एकचा आराषक हो तो वह अपनी भेदच्चित्र अपने ही आराष्यका अपमान कर रहा है—यह उसे समझना चाहिये। भगवान् श्रीरामने स्वयं कहा है—

सिंद होही मम मगत कहावा । सो ना सपनेहुँ मोहि न भावा ॥

भगवान् नारायण, मयांदापुरुषोत्तम श्रीराम एव लीला-पुरुपोत्तम श्रीकृष्णचन्द्र परम शैव है। भगवान् विष्णुने शद्भरबीकी पूजामे सहत्व कमल चढानेका सद्भर्य किया और जन उनमे एक कमल घट गया। तन अपना कमलरूपी नेव ही चटा दिया। भगवान् श्रीरामने रामेश्वरलिङ्गकी स्थापना की । श्रीकृष्णचन्द्रने मगवान् शहरकी आरावना करके न्वामिकार्तिको ही महारानी जाम्बवतीके पुत्र सान्यके न्त्यमे पापा । इसी प्रकार भगवान् शङ्कर परम वैध्यव है। द्धादम भागवताचार्योमे दाङ्करजी प्रमुख है । उन मोले वावाको निरन्तर राम-नाम-जप तथा भगवान् श्रीहरिके चिन्तनके अतिरिक्त और कोई काम ही नहीं । अपने अविमुक्तवाम काशीपुरीमे मरनेवाले प्रत्येक प्राणीको 'राम' इस तारकमन्त्रका उपदेश मृत्यु-क्षणमे करके शङ्करजी उसे मुक्त कर दिया करते हैं । श्रीवब्लभाचार्यका पुष्टिमार्ग ( गुदादैत- ) वैष्णव सम्प्रदाय मूलमे भगवान् राह्मरसे ही प्रवर्तित हुआ है। अनेक अन्य वैष्णव आराधनाग्रन्थ एवं ऐसी उपासना-परम्पराएँ हैं। जिनके आदि आचार्य भगवान् गङ्करबी हैं।

भगवान् विष्णु और भगवान् शङ्कर दोनो ही नित्य एवं चिन्नय है। भगवान् ब्रह्माके भूमध्यते तो नील्लोहित म्पमे रुट्रकी अभिन्यिक हुई है। कर्ण्स्मीर निनयन भगवान् शिवका श्रीविगए नित्य है। भगवान् गरररी मजलमयी अनन्त रीलाएँ हैं। उनमेने उनरा ह्याइल्यान तो लोकमङ्गलका मू ही है । देवता और दैत्य-दोना मिलकर धीरिनन्युक्त मन्यन हर रहे थे । मन्दराच की मथानी बनाकर, उसमें वानुकि नागकों ल्पेटसर ने गमुद्र मथ रहे ने । मगवान् नारापणने कच्छान्यमे मन्दरान ज्हा अपनी पीठपर ले रक्या था। जब देवना और देल यह गये और कोर परिणाम न हुजा तर न्वय भगमन् रिग्यु अपने रावोमे वासुनि मानिर नगा उनशी पूछ पकइसर सम्ह मयने लगे । अमृत पाने हैं इन प्रयन्तमे पहले मनुद्रमें पार एलट्ट विप निरुष्ठ । भगवान् विष्णु तथा सभी देवता समद मयनेमं लगे थे। प्रजापतिगणने देखा कि हलाएल समारमे व्यापक होता जा रहा है और उसरी ज्वाहारे ससारके जीव नष्ट हो रहे है। प्रजानी रक्षा म उत्तरदाति व प्रजापितगणपर है। वे होन दूसरा कोई रक्षक न देग्यस्य भगवान् गद्धरकी गरणमें गये और म्युति प्रस्के उन्होंने आञ्जोप प्रभुको प्रमच रिया । भगवान् विश्वनाथने विजन आर्त एव पीटित जीवोको देखा और उन द्यामयने भवानी से कहा—प्टेवि । ये येचारे प्राणी यड़े ही हमाकुल है। ये प्राण बचानेकी उच्छाने मेरी दारण आये है। मेरा फर्ना हे कि में इन्हें अभव करूँ। क्यों कि जो नमर्घ के उनकी सामध्येका उद्देश्य ती यह है कि वे दीने का पापन करें। माधुजन अपने धगमजुर जीवन री विट देसर भी प्राणिया की रक्षा करते हैं। कन्याणी । जो पुरुष प्राणियांपर कृषा करता है, उममे सर्वात्मा शीटरि सदुष्ट होते ६ ओर जिमार वे श्रीहरि सनुष्ट होते हैं, उससे में तथा समस्त न्यान्य जगत् भी सन्द्रेष्ट होता है।

महाशक्तिको अपने आराध्यकी अनुक्रमामे दाधा ता देनी नहीं थी। उन ममतामयीको भगवान् विस्वनाथका प्रभाव सर्वथा जात था। उन्होंने अनुमोदन किया और भगवान् शहरने उस न्यापक इलाइल विषको अपनी हथेली-पर एकत्र करके भगवान्का नाम छेकर पान कर लिया। शहरजीने उस विषको अपने कण्ठमे रख लिया, इससे उनके कण्ठका उल्ल्वल वर्ण नीला हो गया। भगवान् निवके कण्ठकी वह नीलिमा विश्वमङ्गलका उज्ज्वल पटक है। वह उन विश्वनाथकी मृर्तिमती कृपाही है जो उनको भृषित करती है। उन नील्क्वण्ठ प्रमुक्ते पावन पटपङ्क्ष्वकी महिमा अनुलनीय है।

हमारे वेदः शास्तः पुराणः इतिहाम अर तन्त्र भगवान् श्रीशङ्करकी महिमाः गौरव गरिमाः विविध लीला तथा उनके विविध उपदेशों और उनकी वतलायी हुई असख्य साधन-प्रणाल्यिमे मरे हैं। पद्मपुराणमें उन्होंने एक जगह भगवान्-के गुण-लील-रिक - देविष नारदजीमे श्रीराधाकृष्णकी उपासनाः उनके स्वरूप और मन्त्रादिक विपयम बड़े रहस्य और महत्त्वकी वार्ते वतलायी हैं। यहाँ मिक्त-नाधकोंके लामार्थ उनमेसे कुलका अनुवाद दिया जाता है। श्रीशङ्करजी कहते है—

श्रीकृष्यके 'मन्त्रचिन्तार्माण' नामक दो अत्युत्तम मन्त्र है—एक गोडगाश्चर है और दूसरा दशाक्षर ।

#### मन्त्र

पोदशाक्षर मन्त्र है— 'गोपीजनवल्लभचरणान गरण प्रपचे ।' और दशाक्षर है—

### 'नमो गोपीजनवल्लभाभ्याम्

इन मन्त्रोंके अविकारी नभी वर्णोंके नभी आश्रमोंके ओर नभी जातियोंके वे न्त्री-पुन्प हर जिनकी सर्वेश्वरेश्वर भगवान श्रीकृष्णमें भक्ति है—( 'भक्तिमंबंदेपा कृरणे मर्वेश्वरेश्वरे !') श्रीकृष्णभक्तिने रहित गाजिक दानगील, नान्त्रिक, मन्यवादी, वेदवेदाङ्गपारगर कुलीन नपस्त्री वृती और ब्रह्मनिष्ठ—कोई भी इनके अविकारी नहीं है। इस्रिये ये मन्त्र श्रीकृष्णके अमक्त, कृतच्न, दुरभिमानी और श्रद्धा-गहित मनुष्योंको नहीं वनलाने चाहिये।

दम्म लोम, नाम और क्रोघादिने रहित, श्रीकृष्णकं अनन्य मक्तको ही ये मन्त्र देने चाहिये। इनका यथाविधि न्याम करके श्रीकृष्णकी पूजा करनी चाहिये। फिर उनका इस प्रसार भ्यान करना चाहिये—

#### **च्या**न

सुन्दर वृन्दावनमें क्ल्पवृक्षके नीचे मुरम्य रत्निमहासनपर भगवान् श्रीकृष्ण श्रीप्रियाजीके साथ विराजमान है । श्रीकृष्ण-का वर्ण नवजल्धरके समान नोल-व्याम है पीतान्वर वारण

किये हुए है द्विभुज है विविध रलों की और पुष्पोका माडाओंने विभृपित हैं, मुखमण्डल करोडी चन्द्रमाओंने भी मुन्दर है । तिरछे नेत्र हैं, ललाटपर मण्डलाकृति तिलक हे जो चारो ओर चन्दनसे और वीचमे कुहुमविन्दुमे वनाये हुए है। कानोमें सुन्दर कुण्डल गोभायमान है। उन्नत नामिनाके अप्रभागमें मोती लटक रहा है। पके विम्वफलके समान अरणवर्ण अधर हैं, जो दॉतींकी प्रभामे चमक रहे है । भुजाओंमे रत्नमय कडे और वाजूवद हे और ॲगुलियो में रत्नोकी ॲगृठियॉ जोमा पा रही है। वार्ये हाथमें मुरली और टाहिनेमे उमल लिये हुए हैं । कमरमें मनोहर रत्नमयी करधनी है, चरणोंमे नूपुर सुशोभित है। वडी ही मनोहर अलकावली है। मन्तकपर मयुरपिच्छ शोभा पा रहा है। मिरमे कनेरके पुष्पाके आभूपण है। मगवान्की देहकान्ति नवोदित कोटि-कोटि दिवाकरोंके सहम स्निग्य ज्योतिर्मय है। उनके दर्पणोपम कपोल स्वेदकणींसे सुशोभित है। चञ्चल नेत्र श्रीराधिकाजीकी ओर लगे हुए हैं । वाममागमे श्रीराविकाजी विराजिता है, तपे हुए मोनेके समान उनकी देहप्रभा है, नील वस्त्र वारण किये है, मन्द-मन्द मुमकरा रही है। चच्चल नेत्रयुगल स्वामीके मुखचन्द्रकी ओर लगे हुए हैं और चकोरीशी भॉति उनके द्वारा वे व्याम-मुख चन्द्र-सुधाका पान कर रही हैं । अङ्गुष्ठ और तर्जनी **ॲग़ुलियोके द्वारा वे प्रियतमके मुख**कमलमें पान दे रही हैं। उनके गलेमें दिव्य रत्नोके और मुक्ताओंके हार हैं। क्षीण कटि करधनीमे सुजोमित है। चरणोमं नूपुर, कड़े और चरणाडु लियोंमे अड्डालीय आदि गोभा पा ग्हे है। उनके प्रत्येक अङ्ग-प्रत्यङ्क्ते लावण्य छिटक रहा है । उनके चारी ओर तथा आगे-पीछे यथास्थान खडी हुई सखियाँ विविव प्रकारसे सेवा कर रही है।

श्रीराधिकाजी कृष्णमयी हैं, वे श्रीकृष्णभी आनन्द रूपिणी ह्रादिनी शक्ति हैं। त्रिगुणमयी दुर्गा आदि शक्तियों उनकी करोडवीं कलाके करोड़वे अगके समान है। सब कुछ वस्तुत श्रीराधाकृष्णसे ही भरा है। उनके सिवा और पुछ भी नहीं है। यह जड चेतन अखिल जगत् श्रीगधा कृष्णमय है—

#### चिद्रचिल्छक्षण सर्वे राधाक्रुण्णमय जगत्।

परन्तु वे इतने ही नहीं हैं। अनन्त अखि उ ब्रह्माण्डमें परे हैं, सबमे परे हैं मबके अधिष्ठान हैं सबमे हे और मबसे मर्चया विरुक्षण हैं। यह श्रीकृष्णका किञ्चित् ऐक्वर्य है।

#### साधन

बहुत दिनोसे विदेश गये हुए पतिनी पतिपरायणा पन्नी जैसे एकमात्र अपने पतिमे ही अनुरागिणी होक्स, एकमात्र पतिका ही सङ्ग चाहती हुई दीनभावसे सदा-सर्वदा उस स्वामीके गुणोका चिन्तन गान और श्रवण किया करती है वैसे ही श्रीकृणामे आसक्तचित्त होकर साधकको श्रीकृणाके गुण-हीलादिका चिन्तन, गामन और श्रवण करते हुए ही समय विताना चाहिये। और बहुत लवे समयके बाद यितके घर आनेपर जेसे पतित्रता स्ती अनन्य प्रेमके साथ तकतिक होकर पतिकी सेवा उसका आलिङ्गन आदि तथा नयनोके द्वारा उसके रूपसुधारसका पान करती है, वेने ही साधकको उपायनाके समय गरीर मन, वाणीसे परमानन्दके साथ शीहरिकी मेवा करनी चाहिये।

एकमात्र श्रीकृष्णके ही गरणान्त्र होना चाहिये और वह भी श्रीकृष्णके लिये ही. दूसरा कोई भी प्रशेजन न रहे। अनन्य मनसे श्रीकृष्णकी सेवा करनी चाहिये। श्रीकृष्णके सिवा न किमीकी पूजा करनी चाहिये और न किसीकी निन्दा। किमीका जूठा नहीं खाना चाहिये और न किसीकी पहना हुआ वन्त्र ही पहनना चाहिये। भगवान्की निन्दा करनेवा ग्रेसे न तो वातचीत करनी चाहिये और न भगवान और भक्तोकी निन्दा जुननी ही चाहिये।

जीवन नर चात नी हि तिसे अर्थ समझते हुए युगल मन्त्र नी उपामना करनी चाहिये। चातक जैसे सरोवर, नदी और समुद्र आदि सहज ही मिले हुए जरायनोको छोडकर एक मात्र मेथजलकी आद्यासे प्यामसे तहनता हुआ जीवन विताता है। प्राण चाहे चले जायँ। पर मेथके सिवा किसी दूसरेस जलकी प्रार्थना नहीं करता इसी प्रकार साथकको एक प्रमन्त्र मनमे एक मात्र श्रीकृष्णगतिचत्त हो कर साथना करनी चाहिये।

परम विश्वासके साथ श्रीयुगलसरकारसे निम्नलिखित पार्थना करनी चाहिये—

ससारसागराजाथों पुत्रसित्रगृहाहुलात्।
गोप्तारों में युवामेव प्रपत्तमयभञ्जनों॥
योऽहं ममास्ति यत्किञ्चिटिहलोके परत्र च।
तत्सर्व भवतोरद्य चरणेपु समर्पितम्॥
अहमस्म्यपराधानामालयस्त्यक्ताधनः।
अंगतिश्च ततो नाथौ भवनतावेव में गति॥

तवास्मि राधिकानान्त कर्मणा मनमा गिमा ।
कृष्णकान्ते तवैवासि युवामेव गतिर्मम ॥
शरण वा प्रपत्तोऽसि कर्णानिन्दाकरो ।
प्रमाद कृत्त दास्य मिय दुप्टेऽपराधिनि ॥
(पर्यपुरान, पानान्या )

्नाय ' पुत्र मित्र और त्रामे भरे हुए दम मनार-सागरते आप ही दोनों भुसरों वचानेवाले हैं। आप नी शरणागतने भपना नाश करने हैं। में जो कुछ भी है, वह सभी आज में आप दोनोंके चरणकमलोंमें नमर्पण कर गहा हैं। में अपराधीला भण्टार हूँ। मेरे अपराधींमा पार नहीं हैं। में सर्वया साधनहींन हूँ, गिन्हींन हूँ। इनलिये नाथ ' एकमात्र आप ही दोनों प्रिया-प्रियनम मेरी गानि हैं। निराधिकाजनत श्रीकृष्ण और श्रीकृष्ण गान्ते गाविके ! में तन मन वचनमें आपनी शरण हूँ। आपके चरणोपर पढ़ा हूँ। आप अग्मिल कुमानी खान है। कुपापूर्वक मुसपर दमा की जिये और गुझ दुष्ट अग्राथीको अपना दाम दना निर्जिये।'

जो भगवान् श्रीमधाक्र गकी संवाना अधिकार रहुत शीव प्राप्त करना चाहते हैं। उन साधकाँको भगवान्के चरण-असले में स्थित होक्र इस प्रार्थनामत्र मन्त्रका निन्य जय करना चाहिये।

भगवान् शद्भरने फिर नारदजीने कहा-

देवपि । मे भगवान्के मन्त्रका जप और उनरा न्यान ररता हुआ बहुत दिनोत्तर्भ कंलामपर रहा तव भगवान्ने प्रकट टोक्रर मुझे दर्शन दिये और वर मॉगनेके लिये क्या । मने वारवार प्रणाम करके उनसे प्रार्थना की—'हुपानिन्धो ! आपका जो मर्वानन्ददायी समस्त आनन्दोका आधार निन्य मृतिमान् रूप है, जिमे विद्यान् लोग निर्गुण, निष्क्रिय ग्रान्त-ग्रह्म कहते हे, हे परमेश्वर ! में उसी रूपको अपनी ऑस्रोसे देखना चाहता हूं ।

भगवान्ने कहा—'आप श्रीयमुनाजीके पश्चिमतरपर मेरे बृन्दावनमे जाइचे, वहाँ आपको मेरे खरूपके दर्शन होगे।' इतना क्हकर भगवान् अन्तर्धान हो गये। मेने उसी क्षण मनोहर यमुनातरपर जाकर देखा—समस्त देवताओके ईश्वरोक्ते ईश्वर भगवान् श्रीकृष्ण मनोहर गोपवेप धारण किये हुए है। उनकी मुन्दर किशोर अवस्था है। श्रीराधाजीके कथेपर अपना अति मनोहर वायाँ हाय रखे वे सुन्दर त्रिमङ्गी मे खंडे मुसकरा रहे हैं। उनके चारो ओर गोपियो-का मण्डल है। गरीरकी कान्ति सजल जल्डके महग स्निग्ध स्यामवर्ण है। वे अखिल कल्याणके एकमात्र आवार ही।

टमके बाद भगवान् श्रीकृष्णने अमृतोपम मधुर वाणीम मुझने कहा---

त्वया इप्टमिट रूपमलंकिकम्। म घनी मृतामलप्रेमसिच दानन्दविग्रहस् नीरूप निर्गुणं ज्यापि क्रियाहीन परात्परम्। वटन्त्युपनिपत्सङ्घा इटमेव प्रकृत्युत्यगुणाभावादनन्तत्वात्त्रयेश्वर असिद्धत्वान्मदुगुणाना निर्गुण सा वटन्ति हि॥ अद्द्यत्वान्ममैतस्य र पस्य चर्मचक्षपा। अरुप मा वदनयेते वज्ञ सर्वे महेश्वर॥ च्यापकत्वाचित्रशेन ब्रह्माने च विदुर्बुधा । अकर्नृत्वात्प्रपञ्चस्य निष्क्रिय मा वटन्ति हि॥ मात्रागुणेर्यतो मंडशा कुर्वन्ति सर्जनादिकम्। न करोसि म्बयं किञ्चित् सृष्ट्यादिकमहं शिव ॥

'शङ्करजी । आपने आज मेरा यह परम अलैकिक रूप देखा है। सारे उपनिपद् मेरे इस घनीभृत निर्मल प्रेममय सिंच्डानन्डवन रूपको ही निराकार, निर्गुण, मर्वव्यापी, निष्किय और परापर 'ब्रह्म' कर्ते ह। मुझमे प्रकृतिसे उत्पन्न कोई गुण नहीं है और मेरे गुण अनन्त हैं—उनका वर्णन नहीं हो सकता। और मेरे वे गुण प्राकृत दृष्टिसे सिद्ध नहीं होते, इमल्ये ये सब मुझकां 'निर्गुण' कहने हे। महेश्वर ! मेरे इस रूपको चर्मचक्षुओं के द्वारा कोई देख नहीं मक्ता, इसिल्ये वेद इसको अरूप या 'निराकार' कहते हें। में अपने चैतन्यागके द्वारा सर्वव्यापी हूँ, इसिल्ये विद्वान् लोग मुझको 'ब्रह्म' कहते हें। और मैं इम विश्वप्रमञ्जका रचियता नहीं हूँ, इसिल्ये पिण्डतगण मुझको 'निष्क्रिय बतलाते हे। जिव ! वस्तुत' सृष्टि आदि कोई भी कार्य में स्वय नहीं करता। मेरे अज्ञ ही (ब्रह्मा विग्णु कद्र) मात्रा गुणोक द्वारा सृष्टि-महारादि कार्य किया करते ह।'

देवपि । भगवान्के इन प्रकार कहने और कुछ अन्य उपदेश करनेपर मैंने उनसे पूछा—'नाय । आपके इम युगलस्वमपकी प्राप्ति किस उपायसे हो नकती है १ इने कृपा करके वतलाइये ।' भगवान्ने कहा—'हम टानोंके शरणापन्न होकर जो गोपीभावसे हमारी उपासना करते ह, उन्हीं ग इमारी प्राप्ति होती है, अन्य किसीको नहीं ।'

गोपीभावेन देवेश स मामेति न चेतर ।

प्एक सत्य वात और है—वह यह है कि पूरे प्रयत्नों के साथ इस भावकी प्राप्तिके लिये श्रीराधिकाकी उपासना करनी चाहिये। हे कद्र । यदि आप मुझे वगमें करना चाहते हे तो मरी प्रिया श्रीराधिकाजीकी गरण ग्रहण भीजिये—

'आश्रित्य मिट्यया रुद्र मा वर्शाकर्तुमहीरि ।'

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

इमी प्रकार भगवान् ग्रङ्करने विविध उपासनाओं के अमोघ उपटेश किये हैं।

भगवान्के भक्त, सखा और म्वामी भगवान् श्रीगङ्करजी को कोटि-कोटि प्रणाम ।

भक्त-वाणी

पार्वती । भगवान् विष्णुके सहस्रनामें जो सारभूत नाम है, मैं उसीका नित्य-निरन्तर चिन्नन करना हूँ। में राम-नाम जपता हूँ और उसीके अङ्ककी मालाके द्वारा गिनती करता हूँ। ××× राम-नाम कोटि मन्त्रोंसे अधिक फल देनेवाला है। 'राम' इस दो अक्षरके नामका जप सव पापोका नाश करनेवाला है। मनुष्य चलते, खड़े होते और सोने समय भी श्रीराम-नामका कीर्तन करनेसे इह लोकमें सुख पाता है और अन्तमे भगवानका पार्पट होता है।×××इस भूमितलपर राम-नामसे वढ़कर कोई पाठ नहीं है। जो राम-नाम की शरण ले खुके हैं, उन्हें कभी यमलोककी यातना नहीं भोगनी पड़ती। जो-जो विझ्तारक टोप हैं, सव राम-नामका उचारण करनेमात्रसे नए हो जाते हैं।×× 'राम' यह मन्त्रराज्य भय तथा व्याधियोका नाश करनेवाला है, युद्धमें विजय देनेवाला नया समस्त कार्यों एवं मनोरथोका सिद्ध करनेवाला है। (स्कन्दपुराण ब्राह्मखण्ड चातुर्मास्यमाहान्म्य)।

भगवान् ब्रह्मा

स्वयम्भूनीरदः शम्भः कुमारः किपलो मनुः।
प्रहादो जनको भीष्मो बिल्वियासिकर्वयम्॥
द्वादशैते विजानीमो धर्म भागवतं भटाः।
गुह्यं विशुद्धं दुर्बोधं यं ज्ञात्वामृतमञ्जुते॥
(श्रीमद्वा०६।१।२०-२१)

श्रीयमराजजीने अपने दूतोंको भागवताचायोंका वर्णन करते हुए कहा—'शूरो ! जिस रहस्यमय दुर्वोध विशुद्ध भागवतधर्मको जानकर प्राणी अमृतत्व प्राप्त कर लेता है, उसे भगवान् ब्रह्मा, भगवान् शङ्कर, देवर्षि नारद, सनकादि कुमार, महर्षिकिपल, महाराजमनु, भक्तराज प्रह्लाद, महाराज जनक, श्रीभीष्मजी, दैत्यराज विल, महामुनि शुकदेवजी और मैं—ये वारह आचार्य ही जानते हैं।'

जगरके इन बारह भागवताचायों में भी भगवान् ब्रह्माका नाम प्रथम है । सृष्टिके आदिमें भगवान् रोषशायीकी नाभिसे एक निखिललोकात्मक ज्योतिर्मय कमल प्रलय-सिन्धुमें प्रकट हुआ और उसी कमलकी कर्णिकापर ब्रह्माजी प्रकट हुए । पहले तो ब्रह्माजीने यह देखनेके लिये कि यह कमल कहाँ से निकला है, उसके नाल-छिद्रमें प्रवेश किया और सहस्र दिव्य वर्षोत्तक वे उस नालका पता लगाते रहे । जब कोई पता न लगा, तब निराश होकर वे कमलपर लौट आये । उसी समय उन्हें अव्यक्त वाणीमें 'तप' यह शब्द दो बार सुनायी पड़ा । दीर्घकालतक ब्रह्माजी तप करते रहे । तपके द्वारा चित्तके सर्वथा निश्चल होनेपर उन्हें अपने अन्तःकरणमें ही भगवान् शेषशायीके दर्शन हुए । ब्रह्माजीके द्वारा स्तुति किये जानेपर भगवान्ने उन्हें भागवत-तत्त्वका चार श्लोकोंमें उपदेश किया । वही मूल चतुःश्लोकी भागवत है । भगवान्ने कहा—

म्ब्रह्माजी! विज्ञानके सहित जो मेरा परम गोपनीय ज्ञान है, उसे उसके रहस्य एवं अङ्गोंके साथ में उपदेश कर रहा हूँ, आप उसे ग्रहण करें। मैं जिस प्रकारका हूँ, मेरा जो भाव है, जो रूप है, जो गुण है और जो कर्म हैं, उन सक्का यथावत् तत्त्वज्ञान आपको मेरी कृपासे हो।' इस प्रकार दो खोकोंमेंसे पहलेमें ज्ञानकी महत्ता वताकर दूसरेमें भगवान्ने बताया कि उपदेशमें न आनेवाला भगवत्स्व रूप, भगवद्भाव, भगवान्के लीलारूप, गुण एवं कर्मादि भगवान्के अनुग्रहसे स्वयं ब्रह्माजीके हृदयमें स्फुरित हो जायँगे। इन दोनों खलेकोंके पश्चात् चार ब्लोकोंमें मूल भागवतका भगवान्ने उपदेश किया—

'सृष्टिसं पूर्व केवल में ही था। सत्, अनत् या उसने परे मुझसे भिन्न कुछ नहीं था।सृष्टिन रहनेपर (प्रलयकालमें) भी में ही रहता हूँ। यह सव सृष्टिस्वरूप भी में ही हूँ और जो कुछ इस सृष्टि, स्थिति तथा प्रलयमे बच रहता है, वह भी में ही हूँ।

भी मुझ मूल तत्वको छोड़कर प्रतीत होता है और आत्मामें प्रतीत नहीं होता, उसे आत्माकी माया समझे । जैसे (वस्तुका ) प्रतिविम्य अथना अन्यकार (छाना) होता है।

जैसे पञ्चमहाभूत ( पृथ्वी, जल, आम, वायु और आकाश ) संसारके छोटे-बड़े सभी पदार्थोंमें प्रविध होते हुए भी उनमें प्रविध नहीं हैं, वैसे ही में भी विश्वमें व्यापक होने रह भी उससे असम्प्रक्त हूँ।

'आत्मतत्त्वको जाननेकी इच्छा रखनेवालेक लिये इतना ही जानने योग्य है कि अन्वय (स्तृष्टि) तथा व्यक्तिरेक (प्रलय) क्रममें जो तत्त्व सर्वेष्ठ एवं सर्वदा रहता दें। नहीं आत्मतत्त्व है।'

इस चतुःस्लोकीका उपदेश करके भगवान्ने एक श्टां ह-में उसका माहात्म्य वतलाते हुए कहा—'त्रक्षाजी ! अटा परम समाधिके द्वारा इस मत (विचार) पर स्थिर हों। ऐसा करनेपर कल्पोंका विकल्प (संकल्प-सृष्टि) करते हुए आप कभी मोहित नहीं होंगे।'क

> में विद्वानसमनितम्। \* शानं परमगुणं सरहस्यं तदकं च मृहाण गदिवं मना ॥ यथाभावो यदपगुणकांकः । यावानहं तथैव तत्त्वविश्वानमस्तु मदन्यात्। ते अहमेवासमेवाये नान्ययत्सदस्यरम् । पश्चादत्वं यदेतन्। योऽवशिष्येत क्षोऽस्म्यत्म् ॥ त्रातेऽर्थं यत्प्रतीयेत न प्रतीयेत चात्मित । तिहिचादातमनो मायां यथाड्डभासो यथा तमः॥ यथा महान्ति भृतानि भृतेपू भावचेष्यनु । प्रविष्टान्यप्रविष्टानि तथा तेषु न वेष्यद्रम् ॥ **जिशास्यं** तत्तविशासनाऽऽत्मनः । अन्वयव्यतिरेकाभ्यां यत्स्याव सर्वत्र सर्वदा ॥ समातिष्ठ परमेण समाधिना । एतन्मतं भवान् कव्यविकल्पेषु न विमुखति कर्विचित्।।

(बीमग्रा०२।९।३०-३६)

इस प्रकार साक्षात् भगवान्से ब्रह्माजीने सृष्टिके आदिमे तत्त्वज्ञान प्राप्त किया एव उनके हृदयमे भगवान्की अनुकम्पान्से भगवान्की अपार मिहमा तया उनके अनन्त दिव्य नित्य म्प्प, गुण एव लीलाओका प्रकाश हुआ । ब्रह्माजीने देविर्प नारदके पूछनेपर उन्हें इस भगवत-तत्त्वका उपदेश किया और भगवत्क्रपासे हृदयमे स्फुरित मगवङ्गीलाओमेसे मुख्य चौबीस अवतारोंके चरित सूत्ररूपमे सुनाये। देविर्प नारदजीने वह तत्त्वज्ञान एव भगवचरित भगवान् व्यासको सुनाया और व्यासजीने उसे श्रीमद्भागवतके रूपमे अठारह सहस्र श्लोकोका म्प देकर ग्रुकदेवजीको पढाया। इस क्रमसे श्रीमद्भागवतन्त्र का लोकमें विस्तार हुआ।

जब भी पृथ्वी असुरांके अधर्म-भारसे पीहित होती है तो वह देवताओंके साथ सृष्टिकर्ताके समीप जाकर अपना दु ख निवेदन करती है। भगवान् ब्रह्मा देवताओंके साथ उन जगदाधार परम प्रमुकी स्तुति करते हैं और तब जैसा भी भगवान्का आदेश होता है, वैसा कार्य करनेका आदेश वे देवताओंको देते हैं। इस प्रकार अधिकाश भगवान्के अवतार ब्रह्माजीकी प्रार्थनासे ही होते हें और उन अवतारोंके समय ब्रह्माजी समय-समयपर भगवान्की छीछांके दर्शन करने प्रभारते हैं।

जब मगवान् वामनने दें त्यराज बिलके यजमे बिलसे तीन पग पृथ्वीके दानका सकत्य करा िल्या और पृथ्वी नापते समय अपने विराट् रूपको प्रकट करके उन्होंने अपना दािहना पैर स्वर्गकी ओर उठाया, तब भगवान्का वह चरण ब्रह्मलोक-तक पहुँच गया । उस समय ब्रह्माजीने बड़ी ही श्रद्धाने मगवान्के उस चरणको घोया और उसकी पूजा की। मगवान् के उस चरणके कॅग्ठेके नखसे इस ब्रह्माण्डका बाह्मावरण तानक फट गया और उस छिद्रसे ब्रह्माण्डसे बाहरका ब्रह्मवारि मगवान्के श्रीचरणपर आ गया । ब्रह्माजीने भगवान्का चरणोदक वह 'ब्रह्मद्रव' अपने कमण्डछमे मर लिया और वे सदा उस चरणोदकको अपने साथ ही रखते हे। महाराज भगीरथके तप करनेपर उसी कमण्डलुमें जो थोडा जल ब्रह्माजीने छोड़ दिया, वही तीन रूपमें हो गया। स्वर्गमे मन्दाकिनी, पातालमें मोगवती तथा पृथ्वीपर गङ्गाजीके रूपमें भगवान्का वही परमपावन चरणोदकरूप माक्षात् ब्रह्मद्रव प्रवाहित हो रहा है।

इस प्रकार भागवतधर्मके प्रथमानार्य ब्रह्माजीने ध्यपनी स्थितिके द्वारा प्राणियोको यह भी वताया है कि वाणीसे असल्य भागण न हो। मन कुमार्गमे न जाय। इन्द्रियाँ विपयोंमे प्रकृत्त न हो। इसका एकमात्र उपाय है कि मगवान्को उत्कण्टापूर्वक हृदयमे धारण किया जाय। चित्तको सब प्रकारसे उन प्रभुमे ही लगाये रक्खा जाय।

मगवान्की गरणागित—मगवान्का हो जाना ही सारे दु ख, क्लेग और बन्धनोंका नाग करनेवाला है । इमपर ब्रह्माजी मगवान्की स्तुति करते हुए कहते हैं—'जबतक मनुप्य आपके अमयप्रद चरणारिवन्दोका आश्रय नहीं लेता. तभीतक उसे धन, घर और वन्धुजनोंके कारण प्राप्त होनेवाले भय, गोक, दीनता और अत्यन्त लोम आदि सताते हैं और तभीतक उसे 'मेरेपन' का आप्रह रहता है, जो दुःखकी एकमात्र जह है।' श्रीकृष्ण । तभीतक राग-द्वेप आदि चोर पीछे लगे हैं, तमीतक घर कैदखानेकी तरह बाँधे हुए हैं और तभीतक मोहकी बेडियाँ पैरोंमें पढ़ी हैं—जबतक यह जीव आपकी गरणमें नहीं आ जाता—आपका नहीं हो जाता।'

 <sup>⇒</sup> न भारती मेऽङ्ग मृयोपलक्ष्यते न वै कचिन्मे मनसो मृया गति । न मे हृयीकाणि पतन्त्यसत्पथे यन्मे हृदौत्कण्ठ्यवता घृतो हिर्दि ॥
 (श्रीमद्भा० २ । ६ । ३३ )

<sup>†</sup> ताबद्भय द्रविणगेहसुद्धन्निमित्त शोक. स्पृहा परिभवो विपुलक्ष लोम । ताबन्ममेत्यसदबग्रह आर्तिमूल यावन्न वेऽट्घिमभय प्रवृणीत लोक ॥ ( श्रीमद्दा० ३।९।६ )

<sup>‡</sup> ताबद्रागादय स्तेनास्तावद कारागृह गृहम् । तावन्मोहोऽङ्घिनिगढो यावत् कृष्ण न वे जना. ॥ (श्रीमद्भा० १०। १४। ३६)

## श्रीयमराजजी

जिह्ना न विक्त भगवद्युणनामधेर्यं चेतश्च न सारति तच्चरणारविन्दम् । कृष्णाय नो नमति यच्छिर एकदापि तानानयध्वमसतोऽकृतविष्णुकृत्यान्॥ (श्रामद्रा० ६ । ३ । २ ९ )

'जिनकी जीभ भगवान्के मङ्गलमय गुणो एठ परम पवित्र नामोका वर्णन नहीं करती, जिनका चित्त भगवान्के चरणकमलोका चिन्तन नहीं करता, जिनका चिर एक बार भी श्रीकृष्णचन्द्रको प्रणाम करनेके लिये नहीं झका, भगवान् विष्णुके पावन कमोसे सर्वथा पृथक् रहनेवाले नेवल उन दुष्टोको ही तुमलोग यहाँ (यमपुरीमे ) लाया करो। 'यह यमराजजीने अपने दूतोको आदेश दिया है।

जब भी यमदूत हाथमे पाश लेकर मर्त्यलोक्के मरणासन्न प्राणियोको लेने चलते हैं, तभी उन्हें पास बुलाकर उनके कानमे यमराजजी समझाते हैं—'जो लोग भगवान्की कथाकों कहने-सुननेमें लगे रहनेवाले हैं, उनके पास तुम मत जाना। उन्हें तो तुम छोड ही देना, क्योंकि में दूसरे सब प्राणियोकों कर्मका दण्ड देनेवाला स्वामी हूँ, पर भगवान्के भक्तोकों दण्ड देनेकी शक्ति मुझमें नहीं है। में उनका म्वामी नहीं हूँ।'

नित्य देव होनेपर भी यमराजजी भगवान् सूर्यनारायणके पुत्र है। वे देविशल्पी विस्वकर्मांकी पुत्री सजासे उत्पन्न हुए हैं। उनके शरीरका रग ज्याम वर्णका हे और वे हाथमें भयद्भर दण्ड लिये रहते हैं। उनका वाहन भैसा है। भगवान् ब्रह्माकी आजासे ही प्राणियोंके कमांके अनुसार फलका निर्णय करने-जैसा कठोर कम्म उन्होंने म्बीकार किया। वैसे तो वे भगवान्के अश है और कारक पुरुष है। कस्पान्ततक सयमनीपुरीमें रहकर वे जीवोंको उनके कमीनुसार फलका विधान करते रहते हैं।

पुण्यात्मा जीवोको यमराजजी धर्मराजके रूपमे बडे सौम्य दीखते है। पुण्यात्मा जीव शरीर छोडनेपर धर्मराजके सीम्य सुन्दर शिल्वान् दूतीहारा वहे मुख एव आदरपूर्वक नयमनी पहुँचाया जाता है और वर्मराज उनको उसके पुण्यके अनुसार उच्च लोकों में मेजते हैं. किंनु पापियों को उग्रम्पमें दर्शन देना उन्हें नरकों में डातना आदि भयक्कर कर्म भी वे दयाने ही करते हैं। यमराज प्रधान भागवताचायों में हैं अतएव उनके हारा निष्दुरता तो नक्ष्मव ही नहीं है। वे तो दण्ड उमिल्ये देते हैं, जिसने प्राणी पापाल दूरकर पवित्र हो जाय। वह गुढ़ तोकर फिर पृथ्वी-पर जानेयोग्य हो ओर उने मगवान्को पानेका अवनर प्राप्त हो नके। जने अगुढ़ मोनको अन्तिमे तपाते ह गुढ़ करनेके लिये, वने ही यमराजजीके द्वारा नक्किश विविध यातनाएँ जीवके पापक्रमांक मलको दूर करनेके लिये ही दी जाती है।

यमराजजीने अपन द्तां ये भक्तिन-यया उपदेश यस्ते हुए वहा ह-। बीवंदे ममन पापानी दूर करनेक निने इतना ही साधन पर्याप्त है कि घट भगवान्के दिव्य गुण-मङ्गलमय चरित एवं परम पावन नामोका नीतंन वरे । जो बुंदिमान् पुरुप हु, व ऐसा सोचकर अनन्न स्वन्य भगवान्मं र्श सम्पूर्ण भावनाओंके माथ वित्तरों टगाते रू। ऐसं महापुरुप मेरे द्वारा दण्ड पानेपारय नहीं रू। उन्हाने यदि पहले उन्छ पाप किया भी हो तो भगवदगुणानुवाद उसमा नाश कर देता है। जो समदर्शा भगवच्छरणागत सामजन हैं। उनके पवित्र चरित ने। देवता नया निरूपण भी गाया करते हैं। मेरे दूतो । भगवान् श गदा रुदा उनके रजा किया करती है। 5मरोग उनके पान मन जाना । मेरा कोई नेवक या न्वय में भी छन्हें दण्ड देनेमें नमा नहीं। निष्किञ्चन बीतराग परमहम जन रमज हो रूर भगवान् रे चरण क्मलोके जिस मनरन्दमे निरन्तर छने रन्ते रू प्रमायान् मुकुन्दके उम पादाराचेन्टमप्रसन्दमे विमुख होकर तृष्णाक द्वारा नरकक द्वारस्य घरामें जो वॅधे हे उन ( काम-क्रोध परायण म्त्री-पुत्रादि ससारामकः ) अमन् पुरुपोर्ना ट्रा तुमलोग यर् ( यमपुरीमे ) लाया करो।

# भक्त-वाणी

इदमेव हि माइल्यमिदमेव धनार्जनम्। जीवितस्य फलं चैतद् यद् दामोटरकीर्तनम्। यह जो दामोदरका नामगुणकीर्तन है, यही मङ्गलकार्य है, यही यथार्थ वनसञ्चय है—यही जीवन-का फल है। (पद्मपुराण पातालखण्ड अ० ५८। ५९)।

### सनकादि कुमार

, भाग्योदयेन बहुजन्मसमर्जितेन मरसङ्गमं च लभते पुरुषो यदा वै । अज्ञानहेतुकृतमोहमदान्धकार-

> नाश विधाय हि तत्रोहयते विवेक ॥ (श्रीमङ्गा० माहात्म्य २ । ७६)

'अनेक जन्मोके किये हुए पुण्योसे जब जीवके सौमाग्यका उदय होता है और वह सत्पुरुपका सङ्ग प्राप्त करता है, तब अजानके मुख्य कारणरूप मोह एव मदके अन्धकारको नाश करके उसके चित्तमे विवेकके प्रकाशका उदय होता है।'

सृष्टिके प्रारम्भमे ब्रह्माजीने जैसे ही रचनाका प्रारम्भ करना चाहा, उनके सकल्प करते ही उनसे चार कुमार उत्पन्न हुए--- मनक, मनन्दन, सनातन एव सनत्कुमार । ब्रह्माजीने सहस्र दिच्य वर्षोत्तक तर करके हृदयमे भगवान् जेपनायीका दर्शन पाया था । भगवान्ने ब्रह्माजीको भागवतका मूल-जान दिया था । इसके पश्चात् ही ब्रह्माजी मानसिक स्रिप्टेमे लगे थे । ब्रह्माजीका चित्त अत्यन्त पवित्र एव मगवान्मे छगा हुआ या । उस समय सृष्टिकर्ताके अन्त करणमे शुद्ध सत्वगुण ही था। फठत उस समय जो चारो कुमार प्रकट हुए, वे शुद्ध सत्त्वगुणके म्वरूप हुए । उनमे रजोगुण तथा तमोगुण था ही नहीं । न तो उनमें प्रमाद, निद्रा, आलस्य आदि थे और न स्रिप्टेंके कार्यमे उनकी प्रवृत्ति थी । ब्रह्माजीने उन्हे सृष्टि करनेको कहा तो उन्होने सृष्टिकर्ताकी यह आजा स्वीकार नहीं की । विश्वमें जानकी परम्पराको वनाये रखनेके लिये म्बय भगवान्ने ही इन चारो कुमारोके रूपमे अवतार धारण किया था। कुमारोकी जन्मजात रुचि भगवान्के नाम तथा गुणका कीर्तन करने, भगवान्की लीळाओका वर्णन करने एव उन पावन लीलाओको सननेमे थी। भगवान्को छोडकर एक क्षणके लिये भी उनका चित्त ससारके किसी विपयकी ओर जाता ही नहीं । ऐसे सहज स्वभाविमद्भ विरक्त भला कैसे सिएमार्यमे कव लग सकते ये ?

उनके मुखसे निरन्तर 'हरि शरणम्' यह मङ्गळमय मन्त्र निकळता रहता है। वाणी इसके जपसे कभी विराम लेती ही नहीं। चित्त सटा श्रीहरिमे लगा रहता है। टसका फल है कि चारों कुमारोपर कालका कभी कोई प्रभाव नहीं पडता। वे

सदा पाँच वर्षकां अवस्थाके ही वने रहते हे । भूष प्यास, सर्वा-गरमी, निव्रा आलस्य—कोई भी मायाका विकार उनको स्पर्गतक नहीं कर पाता। वैसे तो कुमारोका अधिक निवास वाम जनलोक है—जहाँ विरक्त, मुक्त, भगवद्भक्त तपम्बी-जन ही निवास करते है। उस लोकमे सभी नित्यमुक्त है। परतु वहाँ सब-के-सब मगवान्के दिव्य गुण एव मङ्गलमय चिरत सुननेके लिये सदा उत्कण्ठित रहते हे। वहाँ सदा सर्वदा अखण्ड सत्सङ्ग चलता ही रहता है। किसीको भी वक्ता बनाकर वहाँके गेप लोग वडी अद्वासे उसकी मेवा करके नम्रतापूर्वक उससे भगवान्का दिव्य चिरत सुनते ही रहते ह। परन्तु सनकादि कुमारोका तो जीवन ही सत्सङ्ग है। वे तो सत्सङ्गके विना एक क्षण रह नहीं सकते। मुखसे भगवन्नामका जग, हृदयमे भगवान्का ध्यान, बुद्धिमे व्यापक भगवक्तक्त सिंदित और अवणोमे मगवद्गुणानुवाद—वस, यही उनकी सर्वदाकी दिनचर्या है।

चारो कुमारोकी गित सभी छोकोमे अवाध है। वे नित्य पञ्चवर्षाय दिगम्बर कुमार इच्छानुसार विचरण करते रहते है। पाताछमे भगवान् गेपके समीर और कैलासपर भगवान् ग्राह्मरकं समीप वे बहुत अधिक रहते है। भगवान् गेप एव गह्मरजीके मुखसे भगवान्के गुण एव चरित सुनते रहनेमे उनकी कभी तृप्ति ही नहीं होती। जनलोकमे अपनेमेसे ही किसीको वक्ता बनाकर भी वे अवण करते है। कभी-कभी किसी परम अधिकारी भगवद्भक्तपर कृता करनेके लिये वे पृथ्वीपर भी पधारते है। महाराज पृथुको उन्होंने ही तत्वज्ञानका उपदेश किया। देविष नारवजीने भी कुमारोके अधिनद्भागवत का अवण किया। अन्य भी अनेक महाभाग कुमारोके दर्शनसे एव उनके उपदेशामृतसे कृतार्थ हुए ह। भगवान् विष्णुके द्वारस्क जय विजय कुमारोका अपमान करनेके कारण वैकुण्ठसे भी च्युत हुए और तीन जन्मोतक उन्हें आसुरी योनि मिलती रही।

सत सगित मुद मगल मृता । सोट फर सिवि सब सावन फ्रा॥ सनकादि चारो छुमार भक्तिमार्गके मुख्याचार्य ह । सत्सङ्गके वे मुख्य आराधक है । अवणमे उनकी गाढतम् निष्ठा है । जान, वैराग्य, नाम-जप एव भगवच्चित्त्र सुननेकी अवाध उत्कण्ठाका आटर्ग ही उनका म्वस्प है ।

## देवर्षि नारट

प्रसायतः म्बदीर्याणि तीर्थपाडः प्रियश्रवा । आहत इव में शीघ दर्शन याति चेतिम ॥ (शामद्वा० १ । ६ । ३ ४ )

म्बय देवर्षि नारदजीन अपनी स्थितिके विषयमे कहा है— 'जब में उन परमपावनचरण उदारश्रवा प्रभुके गुणोका गान करने लगता हूँ, तब वे प्रभु अविलग्ब मेरे चित्तमे बुलाये हुएकी नॉति तुरत प्रकट हो जाते हैं।

श्रीनारदजी नित्य परित्राजक है। उनका काम ही है— अपनी वीणाकी मनोहर झकारके साथ मगवान्के गुणाका गान करते हुए मदा पर्यटन करना। वे कीर्तनके परमाचार्य है, भागवतधर्मके प्रधान वारह आचार्योमें है और भिक्त स्त्रके निर्माता भी है, माथ ही उन्होंने प्रतिज्ञा भी की है— सम्पूर्ण पृथ्वीपर घर-घर एव जन-जनमें भिक्तकी स्थापना करनेकी। निरन्तर वे भिक्तके प्रचारमें ही हो रहते है।

पूर्व कल्पमे नारदजी उपवर्शण नामके गन्धर्व थे। वड़े ही सुन्दर थे शरीरसे। और अपने रूपका गर्व भी था उन्हे। एक वार भगवान् ब्रह्माके यहाँ मभी गन्धर्व, किन्नर आदि भगवान्का गुण-कीर्तन करने एकत्र हुए। उस समूहमें उपवर्हण स्त्रियोको साथ लेकर गये। जहाँ भगवान्मे चित्त लगाकर उन मङ्गलमयके गुणगानसे अपनेको और दूसरोको भी पवित्र करना चाहिये, वहाँ कोई स्त्रियोको लेकर श्रङ्कारके भावसे जाय और कामियोकी भाँति चटक-मटक करे, यह बहुत बड़ा अपराध है। ब्रह्माजीने उपवर्हणका यह प्रमाट देखकर उन्हे शूढ़योनिमे जन्म लेनेका शाप टे टिया।

महापुरुपोका कोध भी जीवक कल्याणके लिये ही होता है। ब्रह्माजीने गन्धवं उपबर्हणपर कृपा करके ही शाप दिया या। उस आपके फल्रसे वे सदाचारी, सयमी, वेदवादी ब्राह्मणोंकी सेवा करनेवाली शुद्धा दासीके पुत्र हुए। भगवान् ब्रह्माकी कृरासे बचपनसे ही उनमे धीरता, गम्भीरता, सरलता, समता, शील आदि सदुण आ गये। उस दासीके और कोई नहीं रह गया या। वह अपने एकमात्र पुत्रसे बहुत ही स्नेह करती थी। जब बालककी अवस्था पाँच वर्षके लगभग थी, तब कुछ योगी सतोने वर्षात्रमुतुमे एक जगह चातुर्मास्य किया। बालककी माता उन साधुओकी सेवामे लगी रहती थी। वहीं वे भी उनकी सेवा करते थे। स्वय

नारवजीने भगवान् व्यासमें कहा है— व्यामजी! उन ममय यद्यपि में बहुत छोटा था, फिर भी मुक्षमें चझछता नहीं थी, में जितेन्द्रिय था, दूसरे मय रांख छोड़कर साधुओं के आजानुमार उनकी मेवामें छगा रहता था। वे मत भी मुझे भोटा भाटा शिद्य जान कर मुक्षपर बड़ी कृपा करते थे। में श्रद्ध बालक था और उन ब्राह्मण-मतांकी अनुमतिमें उनके वर्तनोंमें लगा हुआ अब दिनमें एक बार खा लिया करता था। इससे मेरे हृदयका मय क्लमप दूर हो गया। मेग चित्त शुद्ध हो गया। सत जा परस्पर भगवान्की चर्चां करने थे, उमें सुननमें मेरी किन्न हो गयी।

चातुर्मास्य करके जब ये मायुगण जाने लगे। तव उस टासीके वालकवी दीनता, नम्रता आदि देखकर उसपर उन्होंने कृपा की । वालकको उन्होंने भगवान्के स्वरूपका ध्यान तथा नामके जपका उपदेश किया । माधुओंके चंह जानेके कुछ समय पश्चात् वह द्युदा दामी रातको अधेरेम अपने स्वामी ब्राह्मणदेवताभी गाय दुह रही थी कि उसे पैरमे सर्पने काट लिया। सर्पके काटनेमं उसकी मृत्यु हो गयी । नारदजीने माताभी मृत्युको भी भगवान्की कृपा ही ममझा। म्नेह्वश माता उन्हें कही जाने नहीं देती थी। माताका वात्सल्य भी एक यन्धन ही था। जिसे भक्तवत्सल प्रभुने दूर कर दिया। पाँच वर्षकी अवस्या गी, न देशका पता या और न कालका। नारदजी दयामय विश्वम्भरके मरोसे ठीक उत्तरकी ओर वनके मार्गसे चल पड़े और वहते ही गये। बहुत दूर जाकर जन वे यक गये, तन एक सरोनरका जल पीकर उसके किनारे पीपलके नीचे बैठकर, साधुओने जैसा बताया था वसे ही, भगवानका ध्यान करने लगे । ध्यान करते समय एक क्षणके लिये सहसा हृदयमे भगवान प्रकट हो गये। नारदजी आनन्दमन्न हो गये। परत वह दिव्य झॉकी नो विद्युत्की भॉति आयी और चली गयी। अत्यन्त व्याकुल हो वार-त्रार नारदजी उसी झॉकीको पुनः पानेका प्रयत करने छगे। बालकको बहुत ही न्याकुल होते देख आकाशवाणीने आश्वासन देते हुए वतलाया--- 'इस जन्ममे तुम मुझे देख नहीं सकते । जिनका चित्त पूर्णत निर्मल नहीं है। वे मेरे दर्शनके अधिकारी नहीं। यह एक झॉकी मैंने तुम्हें कुपा करके इसिंटये दिखलायी कि इसके दर्शनसे तुम्हारा चित्त मुझमें लग जाय।

क्षार रह देश , अदिश्नमार, जरपूर

नारदजीने वहाँ भूमिमे मन्तक रग्वकर दयामय प्रभुके प्रति प्रणाम किया और वे भगवान् का गुण गाते हुए पृथ्वी रर घूमने लगे। समय आनेपर उनका वह गरीर छूट गया। उस कल्पमे उनका फिर जन्म नहीं हुआ। कल्पान्तमें वे ब्रह्माजीमे प्रविष्ठ हो गये और सृष्टिके प्रारम्भमे ब्रह्माजीके मनसे प्रकट हुए। वे भगवान् के मनके अवतार हैं। दयामय मक्तवत्वल प्रभु जो कुछ करना चाहते हैं, देविष्कि द्वारा वैसी ही चेष्ठा होती है।

प्रह्लादजी जब माताके गर्भमे थे, तभी गर्भस्य बालक को न्नक्ष्य करके देवर्पिने उन दैत्यसाम्राजीको उपदेश किया था। देवर्षिकी कृपामे प्रह्लादजीको बह उपदेश भूला नही। उसी जानके कारण प्रह्लाद्जीमे इतना दृढ भगविद्वश्वास हुआ। इसी प्रकार ध्रुव जब सौतेली माताके वचनोसे रूठकर वनमे तप करने जा रहे थे, तव मार्गमें उन्हें नारदजी मिले। नारदजीने ही भ्रुवको मन्त्र देकर उपासनाकी पद्धति वतलायी। प्रजापति दक्षके हर्यभ नामक दस सहस्र पुत्र पिताकी आजासे स्रष्टिविस्तारके लिये तप कर रहे थे। देवर्षिने देखा कि ये गुद्धहृदय वालक तो भगवत्प्राप्तिके अधिकारी हैं। अतः उन्हे उपदेश देकर नारदजीने सबको विरक्त बना टिया । दक्ष इस समाचारसे बहुत दुखी हुए। उन्होने दूसरी बार एक सहस्र पुत्र उत्पन्न किये । ये शबलाश्व नामक दक्षपुत्र भी तपमे लगे और इन्हें भी कृपा करके देवर्पिने भगवन्मार्गपर अग्रसर कर दिया। प्रजापति दक्षको जन्न यह समाचार मिला, तत्र वे अत्यन्त क्रोधित हुए । उन्होने देवर्षिको शाप दिया कि 'तुम दो घडीसे अधिक कहां ठहर नहीं सकोगे।' नारदजीने शापको सहर्ष स्वीकार कर लिया। उन्हें इसमें तनिक भी क्षोभ नहीं हुआ, क्योंकि वे तो इसे अपने आराध्य प्रमुकी इच्छा समझकर सन्तुष्ट हो रहे थे।

देवर्षि नारदजी वेदान्तः योगः, ज्यौतिपः, वैद्यकः सङ्गीतगास्त्रादि अने कि विद्याओं के आचार्य हे और भिक्तिके तो वे
मुख्याचार्य है। उनका पाञ्चरात्र भागवत मार्गका मुख्य ग्रन्थ
है। देवर्षिने कितने लोगोंपर कन्न कैसे कृपा की है, इसकी
गणना कोई नहीं कर सकता। वे कृपाकी ही मूर्ति है।
जीवोपर कृपा करनेके लिये वे निरन्तर त्रिलोकीमें घूमते
रहते हे। उनका एक ही नत है कि जो भी मिल जायः उसे
चाहे जैसे हो। भगवान्के श्रीचरणोंतक पहुँचा दिया जाय।
जो जैसा अधिकारी होता है, उसे वे वैसा मार्ग वतलाते हैं।

प्रह्लाद तथा भ्रुवको उनके अनुसार और हिरण्यकशिपु तथा कसको उनके अनुसार मार्ग उन्होंने बताया। उनका उद्देश्य रहता है कि जीव जल्दी-में जल्दी भगवान्को प्राप्त करे। देवर्षि ही एकमात्र ऐसे हैं जिनका सभी सुर, असुर समानरूपसे आदर करते रहे हैं। सभी उनको अपना हितैषी मानते रहे हैं और वे सचमुच सबके सच्चे हितैषी हैं।

भगवान् व्यास जब वेदोका विभाजन तथा महाभारतकी रचना करके भी प्राणियोकी कल्याण कामनासे खिन्न हो रहेथे। तब उन्हे भागवत तत्वका उपदेश करते हुए नारदजीने बताया-- 'वह वाणी वाणी नहीं है, जिसके विचित्र पदोंमे त्रिभुवनपावन श्रीहरिके यशोका वर्णन न हुआ हो। वह कौओंका तीर्थ है, जहाँ मानसरोवरविहारी सुशिक्षत हस क्रीडा नहीं करते अर्थात् जैसे घृणित विद्यापर चोच मारनेवाले कौओके समान मिलन विपयानुरागी कामी मनुष्योका मन उस वाणीमे रमता है, वैसा मानसरोवरमे विहरण करनेवाले राजहसींके समान परमहस भागवतोंका मन उसमे कभी नहीं रमता। उस वाणीको बोलना तो ससारपर वज्रपात करनेंके समान तथा लोगोको पापमग्र करनेवाला है, जिसके प्रत्येक पदमे भगवान्के वे मङ्गलमय नाम एव यग नहीं है। जिनको साधुजन सुनते है। गाते हैं और वर्णन करते है। भगवान्की भक्ति भावनासे शून्य निर्मल निरञ्जन नैप्कर्म्य जान भी शोभा नही देता, फिर वह सदा अकल्याणकारी कर्म तो कैसे शोभा दे सकता है, जो निष्कामभावसे भगवान्को समर्पित नही कर दिया गया है।

भगवान् श्रीकृष्णने नारदजीके गुणोकी प्रशसा करते हुए एक वार राजा उग्रसेनसे कहा था---

अह हि सर्वदा स्तौमि नारद देवदर्शनम्। **महेन्द्रगदितेनैव** स्तोन्नेण श्रुण् तन्तृप ॥ उत्सङ्गाद्वस्रणो जातो यस्याहन्ता न विद्यते । अगुप्तश्रुतिचारित्रं नारद नमाम्यहम् ॥ त अरति क्रोधचापल्ये भय नैतानि यस्य च। अदीर्घसूत्र त धीर नारदं प्रणमाम्यहम्॥ कामाद्वा यदि वा छोभाद् वाचं यो नान्यथा वदेत्। उपास्य सर्वेजन्तूना नारदं तं नमाम्यहस्॥ अध्यासमगतितस्वज्ञं ज्ञानशक्ति जितेन्द्रियम् । ऋज यथार्यवकारं नारद त नमाम्यहम् ॥

तेजसा यशसी बुद्ध्या नयेन विनयेन च। जन्मना तपसा बृद्ध नारङ प्रणमाम्यहम्॥ सुखशील सुसवेष सुभोज भास्वर शुचिम्। सुबक्षुप सुवाक्य च नारहं प्रणमाम्यहम्॥ कल्याणं कुरुते बाढ पाप यस्मित्र त्रिचते। न प्रीयते परार्थेन योऽसी न नौमि नारदम्॥ वेदस्मृतिपुराणोक्त धर्म यो निन्यमास्थित । प्रियाप्रियवि<u>म</u>ुक्त त नारद प्रणमास्यहम् ॥ अवानाटिप्वलिप्त च पण्डित नालम द्विजम्। बहुश्रुत चित्रकथं नारङ प्रणमाम्यहम् ॥ नार्थे क्रोधे च कामे च भूतप्वींऽस्य विश्रम । येनैते नाशिता दोपा नारद त नमाम्यहम्॥ श्रेयसि । बीतमस्मोहदोषो यो **दहभक्तिश्च** सुनय सत्रप त च नारद प्रणमाम्यहम्॥ सक्तात्मेव लक्ष्यते। सर्वसङ्गेप यः अदीर्घसशयो वाग्मी नारद प्रणमास्यहस् ॥ किञ्चित् तप.कृत्येन जीवति। नास्यत्यागम अवध्यकालो वज्यातमा तमहं नौमि नारटम् ॥ कृतश्रम कृतप्रज्ञ न च तृष्तं समाधित । नित्ययसाप्रमत्तं च नारद त नमाम्यहम्॥ न हृप्यत्यर्थलामेन योऽलामे न स्थिरबुद्धिरसक्तात्मा तमह नैामि नारटम्॥ सर्वगुणमम्पन्न श्रुविमकातरम्। टक्ष कालज्ञ च नयज्ञ च रारण यामि नारटम्॥ इम स्तव नारवस्य नित्य राजन् जपाम्यहम्। तेन मे परमा प्रीति करोति मुनिसत्तमः॥ अन्योऽपि य शुचिर्भृत्वा नित्यमेता स्तुति जपेत्। अचिरात्तस्य देवर्षि प्रसाई कुरुते परम् ॥ एतान् गुणान्नारदस्य स्वसप्याकण्ये पार्थिव। जप निल्य स्ता पुण्य प्रीतस्ते भविता सुनि ॥

( सन्द० माटे० जुमारिका० ५४। २७—४६)

''में देवराज इन्द्रद्वारा किये गये स्तोत्रसे दिन्यदृष्टिसम्पन्न श्रीनारदजी की सदा स्तुति करता हूँ । वह स्तोत्र श्रवण कीजिये—

'जो ब्रह्माजी ही गोदसे प्रकट हुए हैं। जिनके मनमें अहड़ार नहीं हैं, जिनका शास्त्र-जान और चरित्र किसीसे छिपा नहीं हैं, उन देवर्षि नारद हों में नमस्कार करता हूं। जिनमें अरित ( उद्देश), क्रोध, चपलता और भयका सर्वथा अभाव

है. जो धीर होते हुए भी दीर्घमूची (किमी रार्यमं अविक विलम्ब करनेवाले ) नहीं हैं, उन नारवजी में प्रणाम करता हूँ। जो कामना अथवा लोभवण ग्रुटी वान मुँहमे नहीं निकालते और समस्त प्राणी जिनकी उपासना करते हैं। उन नारद जी हो म नमस्कार करता हूँ । जो अन्यातमग्रीतिक तत्त्वको जाननेवाले, जानवक्तिसम्पन्न तथा जिनेन्द्रिय है, जिनमें मरलता भरी है तथा जो यथार्थ बात उद्मेवांटे हैं• उनः नारटजीको में प्रणाम करता हूं। जो तज्ञः यगः ख्रीहः नय, त्रिनय, जन्म तथा तपस्या सनी दृष्टियोमे वटे हुए हैं, उन नारदजीको म नमस्मार करता हूँ। जिनका न्वभाव सुखमय, वेप सुन्दर तथा भोजन उत्तम है, जो प्रदागमान, पविषः, ग्रुभदृष्टिसभ्यत्र तथा मुन्देर वचन योलनेवाले हः उन नारदजीको मे प्रणाम तरता हूँ। जो जन्मात्रुर्वक सबका कल्याण करते हैं, जिनमें पापका छेश भी नहीं है तथा जो परोपकार करनेमें कभी अधाते नहीं है। उन नाग्डर्जीकों में नमस्कार करता हूँ। जा सदा वेद, स्मृति और पुराणां में वताये हुए धर्मरा आश्रय लेते हे तथा प्रिय और अप्रियमे रिंत हैं। उन नारदेजीकों में प्रणाम करता हूँ । जो पान पान आदि भोगोंमें कभी दिस नहीं होते हैं जो पण्डित आल्स्यरित तथा बहुश्रत ब्राह्मण हः जिनके सुराने अद्भुत वाते—विचित्र क्याएँ सुननेनो मिलती ट उन नारदजीको म प्रणाम रुरता हूँ । जिन्हें अर्थ ( बन ) के लोम, काम अथवा कोधके चारण भी परले बभी भ्रम नहीं हुआ है, जिन्होंने इन (काम, कांव और होभ ) तीनो दोगोका नाग कर दिया है, उन नारदजीका से प्रणास नरना है। जिनके अन्त करणमें सम्मोहरूप दोप दूर हा नया है। जो क्रत्याणमय भगवान् ओर भागवतधर्ममे दृह भातः रस्तते हैं, जिनकी नीति बहुत उत्तम हे तथा जो सक्कोची म्वशाबके हैं, उन नारद जीको मं प्रगाम करता हूँ । जो समस्त सङ्गीसे अनासक्त हैं। तथापि सबमें आसक्त हुए से दिखायी देते हैं। जिनके मनमे किसी सगयके लिये स्थान नहीं है। जो वडे अन्छे वक्ता है, उन नारदजीको मे नमस्कार वरता हूँ । जो किसी भी शास्त्रमे दोपदृष्टि नहीं करते, तपस्याका अनुष्टान ही जिनका जीवन है, जिनका समय कभी भगवश्चिन्तनके विना व्यर्थ नहीं जाता और जो अपने मनको सदा वृद्यमं रखते है, उन श्रीनारटजीको में प्रणाम करता हूँ। जिन्होंने तपके लिये श्रम किया है, जिनकी बुद्धि पवित्र एव वशमें है, जो समाधिसे कभी तृप्त नहीं होते, अपने प्रयक्तमे सदा सावधान रहनेवाले उन नारदजीकों मैं नमस्कार करता हूँ । जो अर्थ-लाभ होनेसे हर्प नहीं मानतें और लाभ न होनेपर मनमें क्लेशका अनुभव नहीं करते, जिंनकी बुद्धि स्थिर तथा आत्मा अनासक्त है, उन नारदजीकों मैं नमस्कार करता हूँ। जो सर्व-गुणसम्पन्न, दक्ष, पवित्र, कात्रातारहित, कालन और नीतिन हैं, उन देवपि नारदकों मैं भजता हूँ।

नारदजीके इस स्तोत्रका मैं नित्य जप करता हूँ । इससे वे मुनिश्रेष्ठ मुझपर अविक प्रेम रखते हैं । दूसरा कोई भी यदि पवित्र होकर प्रतिदिन इस स्तुतिका पाठ करता है तो देवर्षि नारद बहुत बीघ्र उसपर अपना अतिगय कृपाप्रसाद प्रकट करते हैं । राजन् । आप भी नारदजीके इन गुणोको सुनकर प्रतिदिन इस पवित्र स्तोत्रका जप करे । इससे वे मुनि आपपर बहुत प्रसन्न होगे ।" देवर्षि नारदजीका स्तवन करके भगवान् कई रहस्योको खोलते हैं—(१) भक्तोमे कैंमे आदर्श गुण होने चाहिये। (२) भक्तोके गुणोका स्मरण करनेसे मनुष्य उनका प्रीति-भाजन होता है और उसमें भी वे गुण आते हैं। (३) भक्तके गुण स्मरणसे अन्त करण पवित्र होता है। (४) भक्तकी इतनी महिमा है कि स्वय भगवान् भी उसकी स्तुति-भिक्त करते हैं और (५) भक्तकी स्मृति तथा गुणचर्चासे जगत्का मङ्गल होता है, क्योंकि भक्तोंके गुणोको बारण करनेसे ही जगत्के अमङ्गलोका नाग तथा मङ्गलोकी प्राप्ति होती है। गुणोका धारण-स्मरण कथा-चर्चांके विना होता नहीं। ऐसे परमपुण्यजीवन देवर्षिके चरणोमे हमारे अनन्त प्रणाम।

## ब्रह्मिषे विशष्ट

सव सावन कर यह फ म माई । भिजित्र राम सब काम बिहाई ॥

मित्रावरुणसे विश्वष्ठजीकी उत्पत्ति कही गयी है और फिर निमिने शापसे देह त्यागकर वे आग्नेय-पुत्र हुए । वैसे वे सृष्टिके प्रथम कल्पमे ब्रह्माजीके मानस पुत्र थे । सती-िगरोमणि भगवती अरुन्धती उनकी पत्नी हे । जब ब्रह्माजीने इन्हें स्थ्वश्वा पुरोहित बननेको कहा, तब ये उसे अस्वीकार करने लगे । शास्त्रोमे पुरोहित हा पद ब्राह्मणके लिये श्रेष्ठ नहीं माना गया है । जिसमे धनका लोभ न हो, विपय-भोगोकी इच्छा न हो, वह भला क्यो ऐसे छोटे कामको स्वीकार करे । परन्तु ब्रह्माजीने समझाया—'वेटा ! मर्यादा-पुरुषोत्तम भगवान् श्रीराम इसी वशमे आगे चलकर प्रकट होंगे । तुम उनके गुरुका गौरवजाली पद पाकर कृतार्थं हो जाओंगे ।' इससे विश्वप्रजीने यह पद स्वीकार कर लिया ।

पहले पूरे मूर्यविशके विशिष्ठजी ही पुरोहित ये, किन्तु निमिसे विवाद हो जानेके कारण सूर्यवशकी दूसरी शाखाओ-का पुरोहित-कर्म इन्होंने छोड़ दिया और ये अयोध्याके समीप आश्रम बनाकर रहने छगे। 'ये केवल इध्वाकुके वशका ही पौरोहित्य करते थे। जब कभी अनावृष्टि होती, अकाल पहता, तब अपने तपोबलसे वृष्टि करके ये प्रजाकी रक्षा करते ये। जब भी अयोध्याके राजकुलपर कोई सक्कट आया, विशिष्ठजीने अपने तपोबलसे उसे दूर कर दिया। मगीरथ

जब तपस्या करते हुए गङ्गाजीका लानेके विषयमे निराद्य हो गये, तब विषयजीने ही उन्हें प्रोत्साहित किया और मन्त्र बताया। महाराज दिलीपके कोई मन्तान नहीं होती थी, तब सन्तानके लिये निन्दनी गौकी सेवा बताकर राजाका मनोरथ विश्वप्रजीने ही पूर्ण किया।

एक बार जब विश्वामित्रजी राजा थे, मेनाके साथ विशष्टजीके अतिथि हुए। विशष्टजीने अपनी कामधेनु गौके प्रमावर भलीभाँति राजाका तथा सेनाका अनेक प्रकारकी मोजनसामग्रीसे सत्कार किया । गौका प्रभाव देग्वकर विश्वामित्र उसे लेनेको उत्रत हो गये। परन्तु किसी भी मृत्यपर किसी भी पदार्थके वदले कोई ऋषि गो-विक्रय नहीं कर सकता। अन्तमे विश्वामित्रजी वलपूर्चक गायको छीन लेनेको उद्यत हो गये, किन्तु विशष्टजीने अपने ब्रह्मवलसे अपार सेना उत्पन्न करके विश्वामित्रको पराजित कर दिया । पराजित होनेपर विश्वामित्रजीका द्वेप और वढ गया। वे तपस्या करके शङ्करजीसे अनेक दिन्यास्त्र प्राप्तकर फिर आये, किंतु महर्पि विशिष्ठके ब्रह्मदण्डके सम्मुख उन्हे पराजित ही होना पडा । अब उन्होने उग्र तप करके ब्राह्मणत्व प्राप्त करनेका निश्चय किया । विश्वामित्रजीने महर्षि विशिष्ठके सौ पुत्र मार दिये, कितु ये महर्षि तो क्षमा∤ी मूर्ति थे। विश्वामित्रपर इनका तनिक मी रोष नही था। एक दिन रात्रिमे छिपकर विश्वामित्रजी जब इन्हे मारने आये, तब

उन्होंने सुना कि एकान्तमे विशिष्ठ अपनी पत्नीसे कह रहे है—'इस सुन्दर चॉदनी रातमे तप करके भगवान्को सन्उष्ट करनेका प्रयत्न तो विश्वामित्र-जैसे बड़भागी ही करते है।' शत्रुकी एकान्तमे भी प्रशसा करनेवाले महापुरुपमे द्वेष करनेके लिये विश्वामित्रजीको बड़ा पश्चात्ताप हुआ। वे शस्त्र फेक्क्रर महर्षिके चरणोपर गिर पड़े। विशिष्ठजीने उन्हे हृदयमे लगा लिया और ब्रह्मार्ष स्वीकार किया।

नगवान् श्रीरामको शिष्यरूपमे पाकर विशयनीने अपने पुरोहित पदको धन्य माना । योगवाशिष्ठ-जैसे ज्ञानके मूर्तरूप अन्यका उन्होंने श्रीरामको उपदेश किया । विशयसहिताके हारा उन्होंने कमेके महत्त्व एव आचरणका आदर्श होकमे स्थापित किया। उनके अनेक विस्तृत चरित पुराणो तथा अन्य शास्त्रीय मन्थोमे हैं। उनका जीवन तो श्रीरामके प्रेमकी मृतिं ही है। उनका एक ही इद निश्रय था—

राखं राम रजाइ रुख हम सब कर हिन होर ।'

श्रीभरतलाल जानते थे कि यदि गुरुदेव आशा करे तो रघुनाथजी वनमे अयोध्या लोट चलंगे; किंतु वे यह भी जानते थे—'मृनि पुनि कहव राम रुप्त जानी।' श्रीरामर्री क्या इन्छा है, यह जानकर महर्षि सदा उसके अनुकूछ ही चलंगे। शीरामकी इच्छामें अपनी इच्छाको उन्होंने एक कर दिया था। आज भी जगत्के कल्याणके लिये विश्वाद्यी देवी अरुम्थतीके साथ मर्सार्पयोंमें स्थित है।

# महर्षि अत्रि

नमामि भक्त वन्सलं। कृपालु शील कोमल । भजामि ते पदाबुजं। अकामिनां म्वधामटं॥ (अति)

ये ब्रह्माके मानसपुत्र ओर प्रजापित है। ये दक्षिण दिशामें रहते हैं, इनकी पत्री अनस्या भगवदवतार भगवान् विष्टिकी मिगिनी तथा कर्दम प्रजापतिकी पन्नी देवहूतिके गर्भंसे पैदा हुई है। जैसे महर्षि अत्रि अपने नामके अनुसार त्रिगुणातीत परम भक्त थे, वैसे ही अनस्या भी अस्यारहित मिक्तमती थीं। इन दम्पतीको जब ब्रह्माने आजा की कि सृष्टि करो। तव इन्होंने सृष्टि करनेके पहले तपस्या करनेका विचार क्या और वडी घार तास्या की । इनके तपका लक्ष्य सन्तानोत्पादन नही था, बल्कि इन्ही आँखोसे भगवान्के दर्शन प्राप्त करना था। इनकी श्रद्धापूर्वक दीर्घकालकी निरन्तर साधना और प्रेमसे आकृष्ट होकर ब्रह्मा, विष्णु, महेरा—तीना ही देवता प्रत्यक्ष उपस्थित हुए । उस समय ये दोनो उनके चिन्तनमे इस प्रकार तल्लीन थे कि उनके आनेका पतातक न चला। जव उन्होंने ही इन्हें जगाश तव ये उनके चरणोपर गिर पड़े, किसी प्रकार सॅभलकर उठे और गद्रद वाणीमे उनकी स्त्रति करने लगे। इनके प्रेम, सत्य और निष्ठाको देखकर उन्हें वडी प्रसन्नता हुई और उन्होंने वरदान माँगनेको कहा । इन दम्पतीके मनमे अव ससारी सुखकी इच्छा तो थी ही नहीं, परतु

त्रसाकी आजा थी स्ति करने शे और ने इस समय सामने ही उपस्थित थे, तब इन्होंने और कोई दूसरा बग्दान न मॉगकर उन्हों तीनोंको पुत्ररूपमं मॉगा और मिक्तपरवा भगवानने इनकी प्रार्थना स्वीकार करके 'एचमन्तु' कह दिया। समयपर तीनोंने ही उनके पुत्ररूपमे अवतार ग्रहण किया। विग्णुके अगमे 'दत्तावेय', ब्रह्माके अगमे 'चन्द्रमा' और गहरके अगमे 'दुर्वासा'का जन्म हुआ।

जिनकी चरणधूलिके लिये यहे-यहे योगी और जानी तरसते रहते हैं, वे ही भगवान् अत्रिके आश्रममें वाटक यनकर खेलने लगे और दोनो दम्पती उनके दर्गन ओर वात्मल्य स्नेहके द्वारा अपना जीवन सफल करने छगे। अनम्याको तो अब कुछ दूसरी बात स्झती ही न थी। अपने तीनो बालकोको खिलाने-पिलानेमें ही वे लगी रहती।

इन्होंके पातिवत्य, मतीत्व और भक्तिमे प्रसन हो कर वनगमनके समय स्वय भगवान् श्रीराघवेन्द्र श्रीमीताजी और लक्ष्मणजीके साथ इनके आश्रमपर पधारे और इन्हें जगजननी मा सीताको उपदेश करनेका गौरव प्रदान किया।

उस समय अत्रिजीने बड़े ही सुन्दर शब्दोंमे भगवान् श्रीरामचन्द्रकी स्त्रुति करते हुए अन्तमे एक हाथ जोड़कर प्रार्थना की—

विनती करि मुनि नाइ सिरु, कह कर जारि वहाँरि । चरनसरोहह नाथ जिन, कबहुँ तजे मति मोरि॥

# महर्षि भृगु

म्गुजी ब्रह्मांक मानसपुत्रोमंसे एक है। वे एक प्रजापित भी है, चाञ्चष मन्वन्तरमे इनकी समर्पियोमे गणना होती है। इनकी तपस्याका अभित प्रभाव है। दक्षकी कन्या ख्यातिको इन्होने पढीरूपमें स्वीकार किया था. उनमे धाता, विवाता नामके दो पुत्र और श्री नामकी एक कन्या हुई। इन्हीं श्रीका पाणिप्रहण भगवान् नारायणने किया था। इनके और बहुत-से पुत्र हैं। जो विभिन्न मन्वन्तरोंमें सप्तर्षि हुआ करते रे। वाराहकस्पके दसर्वे द्वापरमे महादेव ही सुगुके रूपमे अवतीर्ण होते हैं । कहीं-कहीं खायम्भुव मन्वन्तरके सप्तर्पियोंमे भी भूगुकी गणना है। सुप्रसिद्ध महर्षि च्यवन इन्हींके पुत्र है। इन्होंने अनेका यन किये-कराये ह और अपनी तपस्त्रांक प्रभावरे अनेकोंको सन्तान प्रदान की है। ये श्रावण और भाइपद दो महीनोमे भगवान् सूर्यके रथपर निवास करते हैं। प्राय. सभी पुराणोंमे महर्षि भूगुकी चर्चा आयी है । उसका अंगेपतः वर्णन ता किया ही नहीं जा सकता। हाँ, उनके जीवनकी एक बहुत प्रसिद्ध घटना, जिसके काग्ण सभी भक्त उन्हें याद करते हैं, छिख दी जाती है।

एक बाग सरस्वती नदीके तटपर ऋषियाकी बहुत वही पिएएट् बैठी थी । उसमें यह विवाद छिड गया कि ब्रह्मा, विष्णु और महेश—इन तीनांमें कीन वडा है । इसका जब कोई सन्तोपजनक ममाधान नहीं हुआ, तब इम बातका पता लगानेके लिये मर्वसम्मतिसे महर्षि स्गु ही चुने गये । ये पहले ब्रह्माकी सभाम गये और वहाँ अपने पिताको न नो नमस्कार किया और न उनकी स्तुति की । अपने पुत्रकी इम अवहेलनाको देखकर ब्रह्माजीके मनमें बड़ा कोध आया, परन्तु उन्होंने अपना पुत्र समझकर इन्हें क्षमा कर दिया, अपने कोधको द्या लिया। इसके बाद ये कैलामपर्वतपर अपने

बढ़े माई रहदेवके पास पहुँचे । अपने छोटे माई मृगुको आने देखकर आलिङ्गन करनेके लिये वे वडे प्रेमसे आगे वहे. परन्तु सुगुने यह कहकर कि (तुम उन्मार्गगामी हो?—उनमे मिलना अस्वीकार कर दिया । उन्हें वड़ा कोघ आया और वे त्रिशूल उठाकर इन्हें मारनेके लिये दोड़ पड़े। अन्ततः पार्वतीन उनके चरण पकडकर प्रार्थना की और कीय शान्त किया। अव विष्णु भगवान् भी वारी आयी । ये वेखटके वेंकुण्टमें पहुँच गये । वहाँ ब्राह्मण-भक्तोके लिये कोई रोक-टोक तो है नहीं । ये पहुँच गये भगवान्के शयनागारमे । उस समय भगवान विष्णु सो रहे थे और भगवती लक्ष्मी उन्हें पखा झल रही यीं, उनकी सेवाम लगी हुई यीं । इन्होने वेघडक वहाँ पहुँचकर उनके वक्ष खलपर एक लात मारी । तुरत गवान विष्णु अपनी शय्यापरमे उठ गये और इनके चरणोपर अपना मिर रखकर नमस्कार किया और बोले-भगवन ! आटबे आइये, विराजिये । आपके आनेका समाचार न जाननक कारण ही में आपके म्बागतसे विख्वत रहा । क्षमा श्रीजिये । क्षमा कीजिये ! कहाँ तो आपके कांमल चरण और कहाँ यह मरी वज्रककी छाती । आपको वडा कए हुआ । यह कहुकर उनके चरण अपने हाथों दवाने छगे । उन्होंन कहा-- 'ब्राह्मणंटेचता ! आपने मुझपर वडी कृपाकी । आज में कृतार्थ हो गया । अव यह आपके चरणोभी धृष्ठि सर्वटा मेरे हृदयपर ही रहेगी ।' कुछ समय बाद महर्षि भृगु वहाँमे होटकर ऋषियोंकी मण्डलीमे आये और अपना अनुभव मनाया । इनशी बात सुनकर ऋषियोने एक म्बरमे यह निर्णय किया कि जो सात्त्रिकताके प्रेमी है उन्हें एकमात्र भगवान विष्णुका ही भजन करना चाहिये । महर्षि भगुका माधात भगवान्स सम्बन्ध हैं। ये परम मक्त ह । इनकी स्मृति हम भगवानकी स्मृति प्रदान करती है।

# महर्षि ऋभु

महर्षि ऋगु ब्रह्माके मानम पुत्रीमेंसे एक है। ये म्वभावसे ही तथा निवृत्तिपरायण भक्त हैं। तथापि मद्गुरु मर्यादाकी रक्षाके लिये इन्होंने श्रद्धाभक्तियुक्त होकर अपने बहे भाई मनत्सुजातकी शरण ली थी। उनसे मम्ब्रदायगन मन्त्र, योग और ज्ञान प्राप्त करके ये मर्वदा महज स्थिनिमें ही रहने लगे। मल, विक्षेप नथा आवरणमे रहित होकर य जहाँ कही भी पड़े रहतं। शरीरके अतिरिक्त इनभी कोई कुटी नहीं थी।

यों ही विचरते हुए महर्षि ऋभु एक दिन पुलस्य ऋषिके आश्रमके समीप जा पहुँचे। वहाँ पुलस्यका पुत्र निटान्न वेटाध्ययन नर रहा था। निटान्नने आगे आकर नमस्कार किया। उसके अधिकारको टेलकर महर्षि ऋभुको बडी दया आयी। उन्होंने कहा—'इस जीवनका वास्तविक लाम आत्मजान प्राप्त करना है। यदि वेदोको सम्पूर्णत रट जाय और वस्तुतत्त्वका जान न हो तो वह किस कामका है? निदाघ! तुम आत्मज्ञानका सम्पादन करो।'

। महर्पि ऋभुकी वात सुनकर उसकी जिजासा जग गयी। उसने इन्हीकी गरण ली। अपने पिताका आश्रम छोडकर वह इनके साथ भ्रमण करने लगा। उसकी सेवामे तन्मयता और त्याग देखकर महर्पिने उसे तत्त्वज्ञानका उपदेश किया। उपदेशके पश्चात् आजा की कि 'निदाघ । जाकर गृहस्थ-धर्मका अवलम्बन लो। मेरी आजाका पालन करो।'

गुरुदेवकी आजा पाकर निदाघ अपने पिताके पाम आया। उन्होंने उसका विवाह कर दिया। उनके पश्चात् देविका नढीके तटपर वीरनगरके पास एक उपवनमे निदाघने अपना आश्रम बनाया और वहाँ वह अपनी पतीके साथ गाईस्थ्यका पालन करने लगा। कर्मपरायण हो गया।

बहुत दिनोके बाद ऋभुको उमकी याद आयी। अपने अङ्गीकृत जनका कल्याण करनेके लिये वे वहाँ पहुँच गये। महापुरुष जिसे एक बार स्वीकार कर लेते हैं। उसे फिर कभी नही छोडते । वे बलिवैश्वदेवके समय निटाघके द्वारपर उपिथत हुए । निदाघने उन्हे न पहचाननेपर भी ग्रहस्थ धर्मानुसार अतिथिको भगवद्रुप समझक्रर उनकी मन्त्रिके अनुसार भोजन कराया। अन्तमे उसने प्रश्न किया कि 'महाराज ! भोजनसे तृप्त हो गये क्या १ आप कहाँ रहने हे १ कहाँसे आ रहे हैं १ और किघर पधारनेकी इच्छा है ११ महर्पि ऋभुने अपने कृणलु खभावके कारण उपदेश करते हुए उत्तर दिया—'ब्राह्मण ! भृख और प्यास प्राणीको ही लगती है। मैं प्राण नहीं हूँ । जब भूख प्यास मुझे लगती ही नही, तब तृप्ति-अतृप्ति क्या वताऊँ १ स्वस्थता और तृप्ति मनके ही धर्म है। आत्मा इनसे सर्वथा पृथक है । रहने और आने जानेके सम्वन्धमे जो पूछा, उसका उत्तर सुनो । आत्मा आकागकी भाँति सर्वगत है । उसका आना जाना नहीं बनता । मैं न आता हूँ, न जाता हूँ और न किसी एक स्थानपर रहता ही हूँ। तृप्ति-अतृप्तिके हेत ये सव रस आदि विषय परिवर्तनशील है। कभी अनुप्तिकर पदार्थ तृप्तिकर हो जाते है और कभी तृप्तिकर अतृप्तिकर हो जाते है। अतः विपमस्वभाव पदाथोपर आस्था मत करो, इनकी ओरसे दृष्टि मोडकर त्रिगुण, त्र्यवस्था और समस्त

अनात्म वस्तुओंने ऊपर उठकर अपने-आपमे स्थिर हो जाओ।
ये सब ससारी लोग मायांके चक्करमे पटकर अपने म्बन्पको
भूले हुए है। तुम इस मायापर विजय प्राप्त करो।' महर्षि
अध्युके इन अमृतमय वचनोको सुनकर निदाघ उनके
चरणोपर गिर पडे। फिर उन्होंने वतलाया कि 'में तुम्हारा गुरु
अध्यु हूं।' निदाधको वडी प्रमन्नता हुई, महर्षि चले गये।

बहुत दिनोंके पश्चात् फिर् महर्पि ऋमु वहाँ पधारे। सयोगवश उस दिन वीरपुरनरेश में सवारी निकल रही थी। सडकपर वडी भीड थी। निदाघ एक ओर खडे होकर भीड हट जानेकी प्रतीक्षा कर रहे थे। इतनेंम ही महर्तिने दनके पाम आकर पृद्धा—ध्यह भीड कैमी हे ??

निदाघने उत्तर दिया---'राजाकी सवारी निकलनेके कारण भीड है। ' उन्होंने पृछा—'नुम तो जानकार जान पडते हो । मुझे वताओ इनमें कौन राजा है और कौन दुसरे लोग है ११ निढाघने ऋहा--- 'जो उस पर्वतंके समान जैंचे हाथीपर सवार है, वे राजा है। उनके अतिरिक्त *दूर्यो* लोग हे ।' ऋभुने पूछा—'महाराज ! मुझे हाथी और राजा-का ऐसा लक्षण बताओं कि में समझ सकूँ कि ऊपर क्या है ? नीचे क्या है ११ यह प्रक्त सुनकर निदाघ अण्टकर उनपर सवार हो गये और उहा-एटेखो, में गजारी भाति जपर हूँ । तुम हाथीके समान नीचे हो । अव नमझ जाओ राजा और हायी कौन ह।' महर्षि ऋसूने बटी वान्तिमे कहा-प्यदि तुम राजा और मैं हाथी की मॉति स्थित हूँ तो बनाओ तुम कीन हो और मै कीन हूँ ? यह वात सुनते ही निवाय उनके चरणोपर गिर पड़े, वह हाथ जोडकर उन्ने लगे — प्रभो । आप अवश्य ही मेरे गुरुदेव ऋमु ह । आपके समान अद्वेतसस्कार सस्कृतचित्त और किसीका नहीं है। आप अवस्य-अवस्य मेरे गुरुदेव हु, मेने अनजानमे वडा अपराव किया । सत स्वभावतः क्षमाशील होते है। आप कृपया मुने क्षमा करे ।' ऋभुने हॅसते हुए कहा---

'कौन किसका अपराध करता है १ यदि एक चृक्षकी दो गाखाएँ परस्पर रगड खायँ तो उनमे किसका अपराव है १ मेने तुम्हे पहले व्यक्तिक मार्गसे आत्माका उपदेश किया था। उसे तुम भूल गये। अत्र अन्वय-मार्गसे किया है। इसपर परिनिष्ठित हो जाओ। यदि उन दोनो मार्गापर विचार करोगे तो ससारमे रहकर 'भी तुम इससे अलिप्त रहोगे।' निदाधने उनकी बडी स्तुति की। वे खच्छन्डनया चले गये। श्रमुकी इस क्षमाशीलताको सुनकर उनकादि गुरुओंको बड़ा आश्रर्य हुआ। उन्होंने त्रहाके नामने इनकी महिमा गायी और इनका नाम क्षमाका एक अक्षर लेकर श्रमुक्ष रख दिया। तबसे नामप्रदायिक लोग इन्हें श्रमुक्षानन्दके नामसे

स्मरण करते हैं। इनकी कृपासे निटाघ आत्मिनिष्ट हो गये। आज भी महिंपे ऋभु हमारे पास न जाने किस रूपमे आते होगे। उन्होंने न जाने निदाघ-जैसे कितनोंको समारसागरसे पार उतारा होगा।

## मद्दर्षि कश्यप

इतिहासपुराणानि तथाख्यानानि यानि च।
महात्मना च चरितं श्रोतव्यं नित्यमेव च॥

समस्त लोकोके पितामह भगवान् ब्रह्माने ही इस चराचर स्टिएको उत्पन्न किया है। स्टिएकी इच्छासे उन्होंने छः मानसिक पुत्र उत्पन्न किये—जिनके नाम मरीचि, अति, अगिरा, पुलस्य, पुल्ह और कृत्त हैं। मरीचिके पुत्र कृत्यप हुए। दक्ष प्रजापतिने अपनी तेरह कृत्याओंका विवाह इनके साथ कर दिया। उनके नाम ये हैं—अदिति, दिति, दनु, काला, दनायु, सिहिका, क्रोधा, प्राधा, विश्वा, विनता, किपला, मनु और कृदू। इन सब्की इतनी सन्तानें हुई कि उन्होंसे यह सम्पूर्ण सृष्टि भर गयी। अदितिसे समस्त देवता तथा बारह आदित्य हुए। सभी दैत्य दितिके पुत्र हैं। दनुके दानव हुए। काला और दनायुके भी दानव ही हुए। सिहिकासे सिहन्थाव हुए। क्रोधाके क्रोध करनेवाले असुर हुए। विनताके गरुड, अरुण आदि छः पुत्र हुए। कृद्धके समन्त स्तुप्य उत्पन्न हुए। इस प्रकार समस्त स्थावर-जद्भम, पशु-

पक्षी, देवता-देत्य, मनुष्य—हम सव सगे भाई है। एक कञ्यपभगवान्की ही हम सन्तान हैं। बृक्ष, पशु, पक्षी—हम सव कश्यपगोत्री ही है।

इन तेरह कन्याओं मं 'अदिति' भगवान् कश्यपकी सबसे प्यारी पत्नी थीं। उन्हीं हन्द्रादि समस्त देवता हुए और भगवान् वामनने भी इन्हींके यहाँ अवतार लिया। इनका तप अनन्त है, इनकी भगवद्गक्ति अटूट है। ये दम्पती भगवान्के परम प्रिय है। तीन बार भगवान्ने इनके घरमें अवतार लिया। अदिति और कश्यपके महातपके प्रमावसे ही जीवोंको निर्गुण भगवान्के सगुणरूपमें दर्शन हो सके।

कस्यप अदिति महातप कीन्हा । तिन्ह कहुँ में पूरव वर दीन्हा ॥

मगवान् जिनके पुत्र बने, उनके विषयमे अधिक क्या कहा जा सकता है ! भगवान् कर्यपकी पुराणोंमे बहुत-सी कथाएँ हैं । यहाँ उनके सम्बन्धमे इतना ही कहना पर्याप्त होगा कि ये महानुभाव अपने भक्तिवलसे भगवान्को निर्गुणसे सगुण-साकार बनानेवाले हैं तथा हम सब जीवोंके आदि-पिता हैं।

## महर्षि कपिल

अनिमित्ता भागवती भक्ति सिन्द्रेर्गरीयसी।

तरयत्याशु या कोशं निगीर्णमनछो यथा॥

(अीमज्ञा० ३ । २५ । ३३ )

भगवान् ही इस सृष्टिके आदिकारण हें। वे सर्वेश्वर अपने सकल्पते ही इस जगत्का विस्तार करते हैं और फिर वे ही सर्वशक्तिमान् इसका पालन भी करते हैं। जीवोके फल्याणके लिये वे दयामय विभिन्न रूप धारण करके जगत्मे आते हैं। वे ही परम प्रभु मनु एव प्रजापतिरूपने जगत्के प्राणियोका पालन करते हे। वे उदारचरित ही ऋषि एव नोगेश्वरूपसे इस भवसागरसे पार होनेका मार्ग वतलाते हैं और उसपर खय चलकर आदर्श रखते हैं ससारके लिये। उन लीलामयकी इस विश्वलीलाका तात्पर्य ही है कि अनादि कालसे माया-मोहित त्रितापतप्त जीव उन दयाधाम आनन्द-सागरको प्राप्त कर ले। अतः वे प्राणियोके जीवनका ही रक्षण नहीं करते, उन प्राणियोंके कल्याणके साधनोंका भी वे ही प्रवर्तन एव रक्षण करते हैं। जान एव साधनोंकी परम्परा वे अपने उपदेशोंसे विस्तृत करते हैं और अपने तपसे फिर उसकी एसा करते हैं। श्रीनर-नारायण, कपिल, व्यास आदि भगवान्के ऐमे ही अवतार-सकर हैं।

तत्त्वज्ञानका प्राणियांको उपदेश करनेके लिये सृष्टिके प्रारम्भिक पाझकरपके स्वायम्भुव मन्वन्तरमं ही प्रजापित कर्दमके यहाँ उनकी पत्नी देवहूर्तिसे भगवान्ने किपल्रूपमे अवतार प्रहण किया। अपनी माता देवहूर्तिको ही भगवान्ने सर्च प्रथम तत्त्वज्ञान एव भक्तिका उपदेश किया। मर्त्यलोकमे परमिवरक्ता वे मनुपुत्री देवहृतिजी ही मर्वप्रथम भागवत ज्ञानकी अधिकारिणी हुई और उसे प्राप्त करके उनका स्थूल शरीर भी दिव्य हो गया। जब देवहूर्तिजी भगवान् किपल्य हारा उपदेश किये भागवत-जानमे चित्तको एक करके सिद्धावस्थाको प्राप्त हो गयी। तब उन्हे पतातक नहीं चला कि उनका शरीर कब गिर गया। उनका वह पावन देह दब होकर सरिता बन गया और अब प्राणियोक लिये वह तीर्थ है।

माताको भगवान् कपिलन जिस जानका उपदेश किया,
उसका बड़ा सुन्दर वर्णन श्रीमद्भागवतके तीसरे स्कन्धमे है।
ज्ञानके लिये आवश्यक है कि प्राणिक मनमे ससारके समस्त
भोगोसे वेराग्य हो। इस देहमे हुड्डी, मजा, मास, रक्त आदि
अपवित्र वस्तुओको छोडकर और तो कुछ है नहीं। ऐसे
धृणित देहमे आसक्त होकर प्राणी नाना प्रकारके अनर्थ करता
है। फल यह होता है कि बड़े कष्टसे उसकी मृत्यु होती हे।
मृत्युके पश्चात् यमदूत उसे नाना प्रकारकी भीपण यातनाएँ
देते हे। अनेक नरकोमे सहस्रों वर्ष वह मयकर कप्ट भोगता
है। कदाचित् भगवान्की कृपासे ही वह इस लोकमं मनुष्ययोनिमे आ पाता है। यहाँ भी गर्भमे दुःख ही दुःख है।
बाल्यकाल पराधीनता, विवगताके कप्टोसे भरा ह और युवावस्था-

मे काम कोधादि विकार मनुष्यको अंधा कर देते हैं। वह नाना चिन्ताओं में बरावर जलता रहता है। नृहावस्था तो दुःखरूप है ते। इस प्रकार यह समना चीवन उन्त्रापूर्ण है। जब वरावर विचार करनेस सरकमांक पुण्य प्रभावंस वेरायका चित्तमें उदय होता है, तब मनुष्य इस मनारक दुःराकां समझ पाता है। भगवान्के चरणां अनुराग रोनसे, भगवान् के नामका जप, उनकी मजल्मयी लीलओं का ध्यान, उनके दिल्य गुणोका कीर्तन करनेसं हृदय छुद्र होता है। निष्काम भक्तिके द्वारा भगवान्में चित्तका लगाये रहनेस जीवको वन्धनमें रखनेनाल पाँचों कांश खब बारे धीर नष्ट हो जाते हैं। मिक्ति निर्मल चित्तका लगाये रहनेस जीवको वन्धनमें रखनेनाल पाँचों कांश खब बारे धीर नष्ट हो जाते हैं। मिक्ति निर्मल चित्तको लगाये रहनेस जीवको वन्धनमें रखनेनाल पाँचों कांश खब बारे धीर नष्ट हो जाते हैं। मिक्ति निर्मल चित्तको हारा भगवान्को वरण लिये हदय छुद्ध नहीं होता। अतः मनुष्यको बडी सावधानीन समारके दुःरान्य भोगोंने मनको हटाकर भगवान्के चरणोंमें त्याना चाहिये। यह मगवान् किपलके उपदेशका बहुत ही सक्षित ताल्प है।

माताको उपदेश देकर कपिलकी, आज जहाँ गङ्गासागर-सगम है, वहाँ चले गये। समुद्रने उन्ह खान दिया। सागरके मीतर वे अनतक तपस्या कर रहे ह। भगवान कपिल मागवतधर्मके मुख्य वारट आचापाम है। निरीक्षर साख्य तो पीछिके तर्क प्रधान टागोकी करपना है। भगवान ता अपने तप तथा सकल्यमे विश्वकी जानपरम्पर्गकी न्था करते हुए स्थित है। अने क अधिकारी साधक अनेक युगोमे मगवानके दर्शन एव उपदेश पाकर कुतार्थ हुए है।

# महर्षि शुकाचार्य

भगवान् ब्रह्माजीके तीसरे मानसिक पुत्र मृगु हुए। इन मृगुके कवि हुए और कविके असुरगुरु महर्पि शुक्रान्वार्य हुए। ये योगविद्यामे पारङ्गत थे। इनकी 'शुक्रनीति' वहुत प्रसिद्ध है। वद्यपि ये असुरोके गुरु थे, किंतु मनसे भगवान्के—अनन्य मक्त थे। असुरोमे रहते हुए भी ये उन्हें सदा धार्मिक शिक्षा देते रहते थे। इन्हींके प्रभावसे प्रह्लाद, विरोचन, बिल आदि भगवद्भक्त बने और श्रीविष्णुके प्रीत्यर्थ बहुत-से यज्ञ-याग आदि करते रहे।

इनके पास 'मृतसजीवनी विद्या' थी। इससे ये समामसे मरे हुए असुरोको जिला लेते थे। बृहस्पतिजीके पास यह विद्या नहीं थी। इसलिये उन्होंने अपने पुत्र कचको इनके पास यह विद्या सीरानेके लिये भेजा। इन्होंने उसे बृहस्पतिजीका पुत्र- जानकर वह ही स्नहम वह विद्या सिराधी। असुरानां जन वह वात मालूम हुई, तब उन्होंने कई बार कचको जानसे मार हाला, कितु शुकाचार्यजीन अपनी विद्याके प्रभावमे उमे फिर जीता ही बुला लिया। अन्तमं दैत्योंने कचको मारकर उसकी राखको शुकाचार्यजीको घोखेमे सुराके साथ पिला दिया। ऋषिने ध्यानसे देखा और कचस कहा, में तुझे पेटमं ही विद्या सिखाता हूँ। मेरा पेट फाडकर निकल आ फिर मुझे जिला लेना। कचन ऐसा ही किया। वह सिद्दा हो गया। तबसे शुकाचार्यजीन नियम बना दिया—

यो बाह्मणोऽद्य प्रसृतीह कश्चिन्मोहात्सुरा पास्तित मन्दयुद्धिः । अपेतधर्मा ब्रह्महा चैव स स्वादिसाङ्घोके गहित स्वात्परे च मया चैता विप्रधमोक्तिसीमा मर्यादा वै स्थापिता सर्वलोके । सन्तो विप्रा शुश्रवांसो गुरुणा देवा लोकाश्चोपश्रण्वन्तु सर्वे ॥

'में आजसे ब्राह्मणोंके वर्मकी यह मर्यादा वॉधता हूँ, मेरी मर्यादाको देवता एवं श्रेष्ठ ब्राह्मण, जो अपने वडोकी वात सुनना चाहते हो तया अन्य समस्त प्राणी सुने । जो मन्दबुद्धि ब्राह्मण भूलने भी आजसे मिंदरा पीयेगा, उसके समस्त वर्मका नाश हो जायगा और उसे ब्रह्महत्याका पाप लगेगा तथा वह इस लोक और परलोक दोनोंमें निन्दित होगा।'

इस प्रकार शुकाचार्यने मर्याटा बॉघ टीः जिसे समस्त लोगोंने स्वीकार किया । बालिके यजमे भगवान् शुकाचार्यने यजमानकी श्रद्धा देखनेके लिये उमे बहुत मना किया कि तुम बामनरूपधारी भगवान्को भूमिदान न करोः कितु बालिने उन्हें भूमिदान कर ही दिया । गुकाचार्यकी एक कन्या देवयानी महाराज ययातिके साय विवाही थीं, ये अवतक आकागमे एक नक्षत्रके रूपमे स्थित है और वर्षा आदिकी सचना देती है। ग्रुकाचार्य बडे भगवन्नक्त है। बिलिके यजमे पधारे हुए भगवान्से ग्रुकाचार्य कहते हें—

मन्त्रतस्तन्त्रतिहेछद्र देशकालाईवस्तुत । सर्वं करोति निश्चिद्धं नामसङ्घीर्तन तव ॥ (श्रीमद्रा०८।२३।१६)

'भगवन् । मन्त्रकी, तन्त्रकी ( अनुप्रान-पढितिकी ), देग, काल, पात्र और वस्तुकी सारी भूले आपके नाम-सकीर्तनमात्रसे सुधर जाती है। आपका नाम मारी त्रुटियोंको पूरी कर देता है।'

#### ब्रह्मिपे विश्वामित्र

सोह न गम प्रेम चिनु ग्यान् । करनवार विनु जिमि जल जान् ॥
कुशिकवर्गमं महाराज गाधिके पुत्र विश्वामित्रजी हुए ।
वंशके नामपर इन्हें कौशिक कहा जाता है । महर्पि विशिष्ठके
आश्रमपर एक वार ये रंगासिहत पहुँचे । अपनी कामधेनुकी
शक्तिसे महर्पिने इनका यथोचित सत्कार किया । उस गौका
प्रभाव देखकर राजा विश्वामित्रजीने उमे छेना चाहा । जब
महर्पिने स्वेच्छास देना अस्वीकार कर दिया, तव व बळात्
उसे छे जाने छगे, कित्र वशिष्ठजीकी अनुमतिसे कामधेनुने अपने
शरीरसे लाखों सेतिक प्रकट करके इनकी सेनाको पराजित
कर दिया । अब ये तप करके विशिष्ठको पराजित करनेमं
छगे । जब तपस्या करके शङ्करजीद्वारा प्राप्त दिख्यारू भी
प्रसार्षि वशिष्ठके ब्रह्मदण्डमे छीन हो गये, तब विश्वामित्रजीने
स्वय ब्राह्मणत्व प्राप्त करनेका निश्चय किया ।

तपस्त्रामे साधनमे, भगवान्के भजनमं जीवके कल्याणके जितने मार्ग है, उन सबमे काम, क्रोध और लोभ ही सबसे बढ़े बाधक हैं। ये तीनो नरकके द्वार हैं। भित्रविध नरकस्येद द्वार नागनमात्मनः। १ कोई कितना विद्वान, बुद्धिमान, तपस्त्री न्यों न हो, यदि काम-क्रोध-लोभ-मेंसे एकके भी वग हो जाता है, तो उसकी विद्या, बुद्धि, तपका कोई अर्थ नहीं। ये तीनो विकार बुद्धिको मोहमें बाल देते हैं और बुद्धिभ्रमसे जीवका सर्वनाग हो जाता है। विश्वामित्रजी-जैसा महान् तप कदाचित् ही किसीने किया हो,

किंतु अनेक वार काम, कोव या लोभने उनके वहे कप्टसे उपार्जित तपका नाग कर दिया। इन्द्रकी भेजी मेनका अप्सराने एक बार उन्हें प्रछुव्ध कर लिया । दूसरी बार राजा त्रिशङ्क विशयजीका शाप होनेपर भी इनके पास सगरीर स्वर्ग जानेके लिये आया । विश्वामित्रजीने उसे यज कराना स्वीकार कर लिया । उस यजमे दूसरे सव ऋृिप आये, किंतु विशष्टके सौ प्रत्रामसे कोई न आया । रोपमे आकर विश्वामित्रने विशिष्ठके मभी पुत्रोको मार टाला, अपने तपीयलसे त्रिशङ्कको सदेह स्वर्ग भेज दिया और जब देवताओंने उसे नीचे ढकेल दिया, तब मध्यमे ही वह स्का रहे, यह व्यवस्था विश्वामित्रजीने तपोवलसे कर दी । इस प्रकार वार वार तपके नाशसे भी वे महाभाग निराग नहीं हुए । तपस्याके प्रमावसे वे इतने समर्थ हो गये कि दूसरी सृष्टि करने लगे । अनेको नवीन प्राणिशरीर, जो ब्राह्मी सृष्टिमे नही थे, उन्होंने बनाये। भगवान् व्रह्माने उनको इस सृष्टिकार्यसे रोका और व्राह्मणत्व प्रदान किया । विशयजीने उन्हें 'ब्रह्मर्षि' स्वीकार किया ।

काम, क्रोध और लोभके कारण अनेक बार विष्न पड़नेसे विश्वामित्रजीने इन तीनो विकारोंकी नाशक गिक्तको पहचान लिया था। उन्होंने भगवान्का आश्रय लेकर इन तीनोको सर्वथा छोड दिया। उनके आश्रममे प्रत्येक पर्वके समय रावणके अनुचर मारीच और सुबाहु राक्षसी सेना लेकर चढ आते और इड्डी, रक्त, मास, मल मूत्र आदि अपवित्र वस्तुओकी वर्षा करके यनको दूर्णित कर देते। महर्षि विश्वामित्र इन राक्षसोंके उपद्रवसे यज कर नहीं पाते थे। इतनेपर भी जार देकर राश्चसोको भस्म करनेका सङ्कटपत म् उनके मनमे नहीं उठा। समर्थ होने उर भी कोषको उन्होंने वगमे रक्खा। हो मको तो फिर आने ही नहीं दिया। जब इन्हें पता लगा कि भगवान्ने पृथ्वीका भार हरण करनेके लिये अयोध्यामे अवतार हे लिया है, तब ये अयोध्या गये और वहाँसे श्रीराम-हृदमणको हे आये। जब श्रीरामने एक ही बाणसे ताडकाको मार दिया, तब इनको श्रीरामके परात्पर स्वरूपका पूरा निश्चय हो गया। अनेक प्रकारके दिच्याख तथा विद्याएँ इन्होंने दोना भाइयोंको प्रदान की।

महर्षि विश्वामित्रजीने ही श्रीराम-स्टम्मणको जनकपुर पहुँचाया । इन्हींकी प्रेरणासे धनुष दूटा और श्रीजनकराज कुमारीका श्रीरामभद्रने पाणिग्रहण किया । महाराज दश्य जव जनकपुरसे वारात विदा कराके लौटे. तम विश्वामित्रजी भी उनके साथ अयोध्या आये । वहाँ पर्माम मममतक महाराजसे सरकृत, पूजित होकर रहे और तन अपने आश्रनपर गये । चित्रकृदमे जब महाराज जनक श्रीरामने मिलने गये, तब विश्वामित्रजी भी उनके नाथ वहाँ पथारे । जनकजिके साथ ही महिप लौटे भी । महिप विश्वामित्रजीका पूरा जीवन ही तप एवं परोपकारमे व्यतीत हुआ । वे वेदमाता गायत्रीके द्रष्टा हे । उनके अनेक धर्ममन्य हे । माझात् भगवान् श्रीराचवेन्द्र जिन्हे महिप विश्वप्रके नमान ही अपना प्रावदेव मानते ये और अपने कमल-कोमल करोंने जिनके चरण द्वाते ये, उनके सामान्य तथा उनकी महिमाका वर्णन कौन कर सकता है ?

## आदिकवि वाल्मीकि

ऋजन्त गम रामेति मधुरं मधुराक्षरम् । आस्टा कविताशासा वन्दे वाटमीकिकोक्टिम् ॥

अज्ञिरागोत्रमं उत्पन्न एक ब्राह्मण था रत्नाकर । छुटेरेहाङ्कुओंके सद्भने वह भी बूरहृदय हाकू हो गया था । धर्मकर्म तो कभी किया ही नहीं था, बन्दपनमे ही कुसद्भमं
पडनेंसे विद्या भी नहीं प्राप्त की । बनमे छिपा रहता और
उधरमें निकलनेवाले यात्रियोको छूट-मारक्र जो हुछ मिन्नता,
उससे अपने परिवारका भरण-पोपण करता । स्वागवक एक
दिन उधरमें नारदर्जी निकले । म्लाकरने उन्हें भी ललकारा ।
देवर्षिने निर्भय होकर बड़े स्नेहन कहा—भया ! मेरे पास
घरा ही क्या है । प तु तुम प्राणियोको क्यों व्यर्थ मारते
हो १ जीवोको पीडा देने और मारनम बडा दूसरा कोई पाप
नहीं है । इस पापमे परलोकमें प्राणीको भयद्वर नरकोमें
पडना पडता है।

जय अकारण कृपाछ श्रीहरि हया करते ह, जय अनेक जन्मोंने पुण्योका उद्य होता है, जय जीवके कल्याणका समय आ पहुँचता ह, तभी उम मच्चे साधुके दर्शन होते ह । रलाकर जिम खुटता, वह रोता, गिडगिडाना, भग्मीत होता। आज उसने एक अद्भुत तेजस्वी साधु हेखा था, जो तनिक भी उममे डरा नहीं, जिसने अपनी प्राणरक्षांक दिये एक शब्द नहीं कहा, जो उन्दा उसे उपदेश दे रहा था। कृर हाक्पर प्रभाव पड़ा। उनके निष्ठुर ट्रियमे रोने, क्लग्नेवालीं-का गिडगिडाना दया नहीं उन्त्रज्ञ करता था। वितु इस साधुकी निर्भावता और स्नेहपूर्ण नागीने उने प्रभागित कर विया। दह बोला—'मेरा पीचार दश है। उन सबका पालन-पोपण अकेले मुझे करना पड़न। है। न यदि स्टकर धन न ले जाऊँ तो वे भूखों मर जाउँ।'

देवर्षिन कहा—'भाई! तुम जिनका भरण-पापण करनेके खिये इतने पाप करते हो, वे तुम्हार इस पापमे भाग लेंगे या नहीं—यह उनसे पूछ आओ। इसे मत, में भागकर कहीं नहीं जाकेंगा। विश्वास न हो तो मुद्रे एक हुक्षे बॉव दो।'

नारदर्जाको वॉबनर रहाकर घर आगा। उसने घरके सभी लोगोंने पूछा। सबने उने एक ती उत्तर दिया— 'हमारा पालन-पापण करना नुम्हारा कर्तव्य है। तमें इससे कोई मनल्य नर्ता कि तुम किस प्रकार धन ले आते हो। हाय। हाय। जिनके लिये खून-पमीना एक करके, घोर वनमें भूकि-प्याने दिन-रात वह लिया रत्ता है, चर्या, सडीं, गरमी तथा दूमरे किसी कप्टकी जिनके तिये चिन्ना नहीं करता। जिनके लिये इतने पाणियोको उनने मारा, इतना पाप किया। उन्हें उसके पाप पुण्यमें कुछ मतल्य नहीं है मारे जीकके रत्नाकर पागल्या हो गया। एक क्षणमें उसके मोहका सारा वन्यन दूट गया। रोता हुआ वह बनमें गया और ऋषिके वन्यन

काटकर उनके चरणोंपर गिर पड़ा । वह छटपटाता हुआ कन्दन करने लगा---'मेरे-जैसे अधमका कैसे उद्वार होगा ११

देविंप भी सोच-विचारमे पड गये। भगवन्नाम भगवान्का साक्षात् स्वरूप है। वह दया करके ही सौभाग्यशाली
जीवोके मुखपर स्वय आता है। पापी रत्नाकर 'राम' यह
सीघा सरल नाम भी नहीं ले पाता था। सोचकर नारदर्जीने
उसे 'मरा' यह उलटा नाम जपनेका आदेश दिया और
चले गये। रत्नाकर वहीं बैठकर जपने लगा—मरामरा
मरामरामरामरा '''। मास बीते, श्रृतुऍ बीती, वर्ष
बीता और युग बीन गया, किंतु रत्नाकर उटा नहीं। उसने
नेत्र नहीं खोले। उसका जप अखण्ड चलता रहा। उसके
शरीरपर दीमकोने घर बना लिया। वह उनकी बॉबी—
वल्मीकसे दक गया। अन्तमे ब्रह्माजी इस तपस्तीके पास
आये। उन्होंने अपने कमण्डलुका अमृत-जल लिडककर उसके
दीमकोंद्वारा खाये हुए अङ्गोको सुन्दर, पुष्ट बना दिया। उन सृष्टिकर्तान ही उसे श्रृपि वाल्मीकि कहकर पुकारा। वल्मीकसे
निकलनेके कारण उस दिनसे वह वाल्मीकि हो गया।

जो कभी क्रूर दस्यु था, प्राणियोको मारना ही जिसका कर्म था, भगवन्नाम-जपके प्रभावसे वह परम दयाछ ऋषि हो गया। जब उसके सामने एक दिन एक व्याधने कीच पक्षीके जोड़ेमेसे एकको मार दिया, तब दयाके कारण व्याधको गाप देते समय उसके मुखसे क्लोक निकला। वैदिक छन्द तो अनादि हे, किंतु लौकिक छन्दोका वह प्रथम छन्द था। उसी छन्दसे वाहमीकिजी आदिकवि हुए।

वनवासके समय मर्यादापुरुषोत्तम श्रीराम माई ल्र्यमण एवं जानकीजीके साथ वाल्मीकिजीके आश्रममे पघारे । वहाँ श्रीरामके पूछनेपर जो चौदह स्थान ऋिपने उनके रहने योग्य बताये, उनमें भक्तिके सभी साधन आ जाते हैं । इन चौदह स्थानोंका सुन्दर वर्णन गोसाईजीकी भाषामे ही देखिये—

सुनहु राम अब कहउँ निकेता । जहाँ बसहु सिय रुखन समेता ॥ जिन्ह के अवन समुद्र समाना । कथा तुम्हारि सुमग सिर नाना ॥ मरिह निरतर होहि न पूरे । तिन्ह के हिय तुम्ह कहुँ गृह रूरे ॥ लोचन चातक जिन्ह किर राखे । रहिह दरस जरुधर अमिकापे ॥ निदरिह सिरत सिधु सर मारी । रूप बिंदु जरु होहि सुखारी ॥ तिन्ह के हृदय सदन सुखदायक । बसहु बधु सिय सह रघुनायक ॥

जस तुम्हार मानस बिमल हिसिन जीहा जासु । मुकताहरू गुन गन चुनइ राम बसहु हिय तासु ॥१२८॥

प्रमु प्रसाद सुचि सुमग सुवासा । सादर जासु कहइ नित नासा ॥
तुम्हि निवेदित भोजन करहीं । प्रमु प्रसाद पट मृषन घरहीं ॥
सीस नविह सुर गुरु द्विज देखी । प्रीति सिहत करि विनय विसेषी ॥
कर नित करिह राम पद पूजा । राम मरोस दृदयं निहं दूजा ॥
चरन राम तीरथ चिक जाहों । राम वसहु तिन्ह के मन माहीं ॥
मत्रराजु नित जपिह तुम्हारा । पूजिह तुम्हिह सिहत परिवारा ॥
तरपन होम करिह विवि नाना । विष्र जेवॉइ देहि वहु दाना ॥
तुम्ह तें अविक गुरिह जियं जानी । सक्क मायं सेविह सनमानी ॥
सबु किर मार्शिह एक फकु राम चरन रित होड ।

तिन्ह के मन मिदर बसहु सिय रघुनदन दोउ ॥१२०॥ काम कोह मद मान न मोहा । लोम न छोम न राग न होहा ॥ जिन्ह के कपट दम निह माया । तिन्ह क हृदय बसहु, रघुराया ॥ सब के प्रिय सब के हितकारी । दुख सुद्ध सिरस प्रससा गारी ॥ कहिंद सत्य प्रिय बच्चन बिचारी । जागत सोत्रत सरन तुम्हारी ॥ तुम्हिंह छाडि गित दूसिर नाहीं । राम वसहु तिन्ह के मन माहीं ॥ जननी सम जानिह परनारी । धनु पराव बिप तें बिप मारी ॥ ज हरमहि पर संपति देखी । दुखित होहि पर विपति विसेषी ॥

जिन्हिह राम तुम्ह प्रानिवआरे । तिन्ह के मन सुम सदन तुम्हारे ॥ स्वामि सदा तितु मातु गुर जिन्ह के सब तुम्ह तात ।

मन मदिर तिन्ह में बसहु सीय सहित दोउ स्रात ॥१६०॥ अवगुन तिज सब के गुन गहहों। बित्र धेनु हित समर सहहों॥ नीति निपुन जिन्ह कइ जग कीमा। घर तुम्हार तिन्ह कर मनु नीमा। गुन तुम्हार समुझइ निज दोसा। जेहि सब मीति तुम्हार मरोसा॥ राम मगत प्रिय कागहि जेही। तेहि उर बसहु सहित बैदेही॥ जाति पॉति घनु घरमु बहाई। प्रिय परिवार सदन सुखदाई॥ सब तिज तुम्हिह रहइ उर काई। तेहि के इदय रहहु रघुराई॥ सरगु नरकु अपबरगु समाना। जह तह देख घरें घनु बाना॥ करम बचन मन राउर चेरा। राम करह तेहि के उर डेरा॥

जाहि न चाहिश्र कवहुँ कछु तुम्ह सन सहज सनेहु ।

बसहु निरतर तासु मन सो राउर निज गेहु ॥१३१॥

श्रान्तम समयमे जब मर्यादापुरुषोत्तमने लोकापवादके
कारण श्रीविदेहनन्दिनीका त्याग कर दिया, तब वे
वाल्मीकिजीके ही आश्रममे रहीं । वही लव-कुशको ही पहले
हुई । महर्षिने रामायण-गानकी शिक्षा लव-कुशको ही पहले
दी । महर्षि वाल्मीिकका रामायण पञ्चम वेदके समान परम
सम्मान्य तथा मवस्गिरसे पार करनेवाला है । महर्षिने अपने
दिल्य शानके प्रभावसे रामायणकी रचना रामावतारसे पहले
ही कर दी थी ।

# भरद्वाज सुनि

महामोहु महिरेमु विसाला । रामकथा कालिका कराला ॥

मगवान्के मङ्गलमय चिर्तांको सुननेने त्रण्तापसंतप्त
प्राणीको शान्ति प्राप्त होती है। मायांक काम, कोघ, लोभ,
मोह आदि विकार दूर होते हैं। हृद्ध्य निर्मल होना है।
इसीलिये संत-सत्पुरुप सदा भगवत्कथा कहने-सुननेम ही लगे
रहते हं। श्रीहरिके नित्य दिव्य गुणामे जिनका हृद्ध्य लग गया, उनको फिर समारक सभी विषय फीके लगते है।
उन्हें वैराग्य करना या जगाना नहीं पडता, अपने-आप
उनका चित्त समी लोकिक भोगोसे विरक्त हो जाता है।
आनन्दकन्द प्रभुके चरित भी आनन्दरूप ही है। उनकी
सुधा-मञ्जूरिमाका रूगद एक त्रार मनको लगाना चाहिये,
फिर तो वह अन्यत्र कहीं जाना ही नहीं चाहेगा।

देवगु६ बृहस्पतिजीके भाई उत्तथ्यके पुत्र भरद्राजजी श्रीरामकथा-श्रवणक अनन्य रिवक थे। ये ब्रह्मनिष्ठः, श्रोत्रियः तपस्वी और भगवान्के परम भक्त थे। तीर्थराज प्रयागमे गङ्गा-यमुनाके सङ्गमस थोडी ही दूरनर भरद्वाजजीका आश्रम था। सहस्रां ब्रह्मसारी इनसे विद्याध्ययन करने आते श्रीर बहुन-से विरक्त साधक इनके समीप रहकर अपने अधिकारके अनुसार योगः, उपासनाः, तत्त्वानुसधान आदि पारमार्थिक साधन करते हुए आत्मकत्याणकी प्राप्तिमे लगे रहते। भरद्वाजजीके दो पुत्रियों थीं। जिनमे एक महर्षि याजवल्क्य-जीको विवाही थी और दूसरी विश्रवा मुनिकी पत्नी हुई। जिसके पुत्र लोकपाल कुनेरजी हए।

भगवान् श्रीराममें भरद्वाजजीका अनन्य अनुराग था । वत्र श्रीराम वन जाने लगे। तत्र मुनिके आश्रममें प्रयागराजमें उन्होंने एक रात्रि निवास किया । मुनिने भगवान्से उस समय अपने हृदयकी निश्चित घारणा वतायी यी—— ज्याम उच्चन मन छाडि छन्। धव रुगि उनु न तुम्हार

करम उचन मन छाडि छनु अब ती त्रनु न तुम्हार । नव ती मुगु मपनहुँ नहीं किए कोटि ज्यचार ॥

जब श्रीभरतलालजी प्रभुको लौटानेके उद्देश्यसे चित्रकृट जा रहे थे, तब वे भी एक रात्रि मुनिके आश्रममे रहे थे। अपने तपोब जमे, मिद्वियोके प्रभावमे मुनिने अपोत्याके पूरे ममाजका ऐसा अद्भुत शांतिच्य किया कि मब लोग चिक्त रुग गये। जो भगवान्के सच्चे भक्त हे, उन्ह भगवान्के भक्त भगवान्ते भी अविक प्रिय लगते हे। किसी भगवद्यक्तका मिल्न उन्हे प्रमुक मिन्नन भी अविक सुखडायी होना है। मरद्वाजजीको भगतजीने मिलकर ऐसा ही असीम आनन्द हुआ। उन्होंने कन्न भी

मुनहु म्रत हम पूठ न कहही । ज्यासान तात्म यन गहहीं ॥ सब मादन कर मुक्क रुहाया । त्यवन गरा मित्र द्रगरपु पावा ॥ तहि फळकर फ्लु दरस नुम्हारा । महिन त्यान मुन्या तमारा ॥

जब श्रीरघुनायजी लद्भाविजय करके लौटे नव भी वे पुष्पक विमानने उतरकर प्रप्रागमें भग्दाजजीके णाम गये । श्रीरामके साकेत पधारनेपर भरद्वाजजी उनके भुवनसुन्दर रूपके ध्यान तथा उनके गुणोंके चिन्तनमें ही त्यो रहने थे । माध महीनेमें प्रतिवर्ष ही प्रयागगजमें अमृति-मुनिगण मकर-स्नानक लिये एकत्र होते थे । एक वार जब माधमग रहकर सब मुनिगण जाने लगे, तब बडी शद्धाने प्रार्थना करके भरद्वाजने महर्षि याजवल्ल्यको रोक रिया और उनसे श्रीरामकथा सुनानेकी प्रार्थना की । याजवल्ल्यजीने प्रसन्न होकर श्रीरामचरितका वर्णन किया । इस प्रकार भरद्वाजजीकी कुपासे लोकमे श्रीरामचरितका मङ्गल प्रवाह प्रदर्गहत हुआ ।

# महर्षि शाण्डिल्य

कन्पपंजी महिपं देवलके पुत्र ही जाण्डिल्य नाममें मिस्त थे । ये रघुवंशीन नरपित दिलीपके पुरोहित थे । इनकी एक सिहता भी मिस्त है । कहीं-कहीं नन्दगोपके पुरोहितके रूपमे भी इनका वर्णन आता है । जतानीकके पुत्रेष्टिन्यजमे ये मधान ऋत्विक् थे । किसी-किसी पुराणमें उनके ब्रह्माके सार्गय होनेका भी वर्णन आता है । इन्होंने

प्रभासक्षेत्रमे शिर्माण्ड स्थापित करके दिल्य मी वर्षतक त्रोर तपस्या और प्रेमपूर्ण आराधना की थी। फल्न्वरून मगवान् शिव प्रसन्न हुए और इनके सामने प्रकट शिवर इन्हें तत्त्वजान, मगवद्गक्ति एवं अष्ट सिद्धियोजा दरदान दिया। विश्वामित्र सुनि जत्र राजा त्रिशङ्कमे यज्ञ करा ग्हे थे, तत्र ये होताके रूपमे वहाँ विद्यमान थे। मीष्मकी शरशण्याके अवसरपर भी इनकी उपस्थितिका उल्लेख मिलता है। शहु और लिखित, जिन्होंने पृथक-पृथक् धर्मस्मृतियोका निर्माण किया है, इन्हीके पुत्र थे। जैसे भगवान् वेदव्यासने समस्त श्रितयोंका समन्वय करनेके लिये ज्ञानपरक ब्रह्मसूत्रोका प्रणयन किया है, वैसे ही श्रतियों और गीताका भक्तिपरक तात्पर्य-निर्णय करनेंके लिये इन्होंने एक छोटेन्से किन्त अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ भक्तिसूत्रका ग्रणयन किया है। उसमें कुछ तीन अध्याय है और एक-एक अध्यायम दो-दो आह्निक हैं। इसमे सचित होता है कि इन्होंने इस ग्रन्थका निर्माण छः दिनमें किया होगा । इनके मतमे जीवोंका ब्रह्मभावापन होना ही मुक्ति है। जीव ब्रह्मसे अत्यन्त अभिन्न हैं। उनका आवागमन स्वामाविक नहीं है। किंतु जपाकसमंक सानिध्यसे रफटिकमणिकी लालिमाके समानः अन्तःकरणकी उपाधिसे ही होता है। किंत्र केवल औपाधिक होनेके कारण ही वह नानसे नहीं मिटाया जा सकता, उसकी निवृत्ति तो उपाधि और उपाधेय-इन टोनोमेसे किमी एकर्जा निवृत्तिसे या सम्बन्ध छूट जानसे ही हो सकती है। चाहे जितना ऊँचा शान हो, किंतु जैमे स्फटिकमणि और जपाकसुमका सानिध्य **४.हते** ळाळिमाकी निवृत्ति नहीं, हो सकती, वसे ही जवतक श्रन्तःकरण हे, तवतक न तो उपाधि और उपावेयका सम्बन्ध छुडाया जा सकता और न आवागमनसे ही जीवको वचाया जा सकता है। अतः उपाधिके नागसे ही भ्रमकी निवृत्ति हो सकती है। आत्मजानसे नहीं । उपाधि-नाशके लिये भगवद्गक्तिसे वढकर और कोई उपाय नहीं है । ब्रह्मभावोपलिधके लिये यही उपाय भगवान् श्रीकृष्णने कहा है—

मा च योऽन्यभिचारेण भक्तियोगेन सेवते। स गुणान् समतीत्यैतान् ब्रह्मभूयाय करपते॥

इस भक्ति त्रिगुणात्मक अन्तःकरणका लय होकर ब्रह्मानन्दका प्रकाश हो जाता है। इससे आत्मजानकी व्यर्थता भी नहीं होती, क्योंकि अश्रद्धारूपी मलको दूर करनेके लिये जानकी आवश्यकता है। गीनाम स्थान-स्थानपर भक्तिके सावनके रूपमे जानकी चर्चा आयी है। भिक्तिका लक्षण है—भगवान्म परम अनुराग। 'सा परानुरक्तिरीश्वरे' ( शाण्डिल्य-मूत्र )। इस अनुरागसे ही जीव भगवन्मय हो जाता है। उसका अन्तःकरण अन्तःकरणके रूपमे पृथक् न रहकर भगवान्में समा जाता है। यही मुक्ति है।

इस प्रकार महिंगाण्डित्यने भगवद्गक्तिकी उपयोगिता और जानकी अपेक्षा भी उसकी श्रेष्ठता सिद्ध की है। भक्तिके प्रकार, उसके सावन और उसके विष्नोक्षी निवृत्ति आदिका वडा सुस्पष्ट वार्गनिक विवेचन किया है। भक्तिप्रेमियोको उसका अध्ययन करना चाहिये।

# मार्कण्डेय सुनि

तस्मै नमो भगवते पुरुपाय भूम्ने विश्वाय विश्वगुरवे परदेवताये। मारायणाय ऋपये च नरोत्तमाय हसाय सयतिगरे निगमेश्वराय॥ (श्रीमझ० १२ । ८ । ४७)

'उन ऐश्वर्याधीकः परमपुरुषः, सर्वन्यापीः विश्वरूपः विश्वके परम गुरु एव परम देवताः हसस्वरूपः वाणीको वशमे रखनेवाले ( मुनिरूपधारी ). श्रुतियोके भी आराध्य भगवान् नारायण तथा ऋषिश्रेष्ठ नरको नमस्कार ।'

भगवान्ने तपका आदर्श स्थापित करनेके लिये ही नर-नारायणस्वरूप थारण किया है। चे सर्वे बर तपन्वी ऋषियों के रक्षक एव आराध्य हैं। मृकण्डु ऋषिके पुत्र मार्कण्डेयजी नैष्ठिक ब्रह्मचर्यवत छेकर हिमाल्यकी गोढमे पुप्पभद्रा नदीके किनारे उन्हीं ऋषिरूपधारी भगवान् नर-नारायणकी आराधना कर रहे थे। उनका चित्त सब ओरसे हटकर भगवान्मे ही छगा रहता था। मार्कण्डेय मुनिको जब इस प्रकार भगवान्की आराधना करते वहुत वर्ष व्यतीत हो गये, तव इन्द्रको उनके तपसे भय होने लगा । देवराजने वसन्त, कामदेव तया पुञ्जिकस्थली अप्सराको मुनिकी साधनामे विष्ठ करनेके लिये वहाँ भेजा । वसन्तके प्रभावसे सभी बृक्ष पुष्पित हो गये, कीर्किला कृजने लगी, जीतल मन्द-सुगन्धित वायु चलने लगा । अलक्ष्य रहकर वहाँ गन्धवं गाने लगे और अप्सरा पुञ्जिकस्थली मुनिके सम्मुख गेद खेलती हुई अपन सादर्यका प्रदर्शन करने लगी । इसी समय कामदेवने अपने फूलोके धनुपपर सम्मोहन वाण चढाकर उसे मुनिपर छोड़ा । परतु कामदेव तथा अप्सराके सब प्रयत्न व्यर्थ हो गये । मार्कण्डेयजीका चित्त भगवान् नर नागप्रणमं लगा हुआ था, अतः भगवान्की कृपासं उनके हृदयमे कोई विकार नहीं उठा । मुनिकी ऐसी हृद अवस्था देखकर काम आदि हरकर भाग गये । मार्कण्डेयजीमें कामको जीत लेनेका गर्व भी नहीं आया । वे उसे भगवान्की कृपा समझकर और भी मावनिसग्न हो गये ।

भगवान्के चरणोमं मार्कण्डेयजीका चित्त तो पहलेसे लगा था। अब भगवान्की अपनेपर इतनी वर्डी कृपाका अनुभव करके वे व्याकुल हो गये। भगवान्के दर्शनके लिये उनका हृदय आतुर हो उठा। भक्तवत्सल भगवान् उनकी व्याकुलतासे द्रवित होकर उनके सामने प्रकट हो गये। भगवान् नारायण सुन्दर जलभरे मेघके समान क्याम वर्णके और नर गौर वर्णके थे। दोनोंके ही कमलके समान नेत्र करणासे पूर्ण थे। इस ऋषिवेशमे भगवान्ने जटाएँ बढा रक्खी थी और शरीरपर मृगचर्म घारण कर रक्खा था। भगवान्के मङ्गलमय भव्य खरूपको देखकर मार्कण्डेयजी हाथ जोडकर भूमिपर गिर पड़े। भगवान्ने उन्हे स्नेहपूर्वक उठाया। मार्कण्डेयजीने किसी प्रकार कुछ देरमे अपनेको स्थिर किया। उन्होने मगवान्की मलीमाँति पूजा की। भगवान्ने उनसे वरदान माँगनेको कहा।

मार्कण्डेयजीने स्तुति करते हुए भगवान्से कहा—'प्रमो ! आपके श्रीचरणोंका दर्जन हो जाय, इतना ही प्राणीका परम पुरुषार्थ है। आपको पा छेनेपर फिर तो कुछ पाना शेष रह ही नहीं जाता, किंतु आपने वरदान मॉगनेकी आज्ञा दी है, अतः मै आपकी माया देखना चाहता हूँ।'

भगवान तो 'एवमस्त' कहकर अपने आश्रम बदरीवन-को चले गये और मार्कण्डेयजी भगवानकी आराधना, ध्यान, पूजनमे लग गये । सहसा एक दिन ऋपिने देखा कि दिशाओं को काले-काले मेघोने दक दिया है । बड़ी भयकर गर्जना तथा विजन्नीकी कड़कके साथ मुसलके समान मोटी-मोटी घाराओंसे पानी बरसने लगा । इतनेमे चारो ओरसे उमडते हुए समुद्र वढ आये और समस्त पृथ्वी प्रलयके जलमे इव गयी । सुनि उस महासागरमे विश्विप्तकी मॉित तैरने छगे । भूमि, वृक्ष, पर्वत आदि सब इूब गये थे । सूर्य, चन्द्र तथा तारोंका भी कहीं पता नहीं था । सव ओर घोर अन्धकार था । भीषण प्रलयसमुद्रकी गर्जना ही सुनायी पडती थी । उस समुद्रमे वडी-वडी भयकर तरङ्गे कभी मुनिको यहाँसे वहाँ फेंक देती थी, कमी कोई जऊजन्तु उन्हे काटने लगता था और कमी वे जलमे हूबने लगते ये । जटाएँ खुल गयी थी; बुद्धि विक्षिप्त हो गयी थी। अन्तमे वहुत व्याकुल होकर उन्होने भगवान्का स्मरण किया ।

भगवान्का स्मरण करते ही मार्कण्डेयजीने देखा कि सामने ही एक बहुत बड़ा वटका वृक्ष उस प्रलयसमुद्रमे खड़ा है। पूरे बृक्षपर कोमल पत्ते भरे हुए हैं। आश्चर्यसे मुनि और समीप आ गये। उन्होंने देखा कि वटबृक्षकी ईगान कोणकी गाखापर पत्तोंके सट जानेसे बडा-सा सुन्दर दोना बन गया है। उस दोनेमे एक अद्मुत बालक लेटा हुआ है। वह नव-जलधर सुन्दर क्याम है। उसके कर एवं चरण लाल-लाल अत्यन्त सुकुमार है। उसके त्रिभुवनसुन्दर मुखपर मन्द-मन्द हास्य है। उसके वहे-बहे नेत्र प्रसन्तासे खिले हुए हैं। श्वास लेनेसे उसका सुन्दर त्रिवलीभूपित पल्लवके समान उदर तिनक-तिनक ऊपर-नीचे हो रहा है। उस शिशुके शरीरका तेज इस घोर अन्धकारको दूर कर रहा है। शिशु अपने हाथों में सुन्दर ऑगुल्योंसे दाहिने चरणको पकड़कर उसके ऑगुटेको मुखमं लिये चूस रहा है। मुनिको बड़ा ही आश्चर्य हुआ। उन्होंने प्रणाम किया—

करारिवन्देन पटारिवन्टं मुखारिवन्दे विनिवेशयन्तम् । वटस्य पत्रस्य पुटे शयानं बालं मुकुन्दं शिरसा नमामि ॥

उनकी सब यकावट उस बालकको देखते ही दूर हो गयी । वे उसको गोदमे लेनेके लिये लालायित हो उठे और उसके पास जा पहुँचे । पास पहुँचते ही उस शिशुके श्वाससे जिचे हुए मुनि विवश होकर उसकी नासिकाके छिद्रसे उसीके उदरमें चले गये ।

मार्कण्डेयजीने गिशुके उदरमे पहुँचकर जो कुछ देखा उसका वर्णन नहीं हो सकता। वहाँ उन्होंने अनन्त ब्रह्माण्ड देखे । वहाँकी विचित्र सृष्टि देखी । सूर्य, चन्द्र, तारागण प्रमृति सव उन्हे दिखायी पड़े । उनको वहाँ समुद्र, नदी, सरोवर, वृक्ष, पर्वत आदिसहित पृथ्वी भी सभी प्राणियोंसे पूर्ण दिखायी पडी । पृथ्वीपर घूमते हुए वे शिशुके उदरमें ही हिमालय पर्वतपर पहुँचे । वहाँ पुष्पभद्रा नदी और उसके तटपर अपना आश्रम भी उन्होंने देखा । यह सब देखनेमें उन्हे अनेक युग वीत गये। वे विस्मयसे चिकत हो गये। उन्होंने नेत्र बंद कर लिये। इसी समय उस शिशुके श्वास लेनेसे श्वासके साथ वे फिर वाहर उसी प्रलयसमुद्रमे गिर पडे । उन्हे वही गर्जन करता समुद्र, वही वट-वृक्ष और उसपर वही अद्भुत सौन्दर्यघन शिशु दिखलायी पड़ा । अब मुनिने उस बाल्कसे ही इस सव हरयका रहस्य पूछना चाहा । जैसे ही वे कुछ पूछनेको हुए, सहसा सब अहत्य हो गया । मुनिने देखा कि वे तो अपने आश्रमके पास पुष्प-भद्रा नदीके तटपर सन्ध्या करने वैसे ही बैठे है । वह शिख

वह वटवृष्टा, वह प्रलयसमुद्र आदि कुछ भी वहाँ नहीं है । भगवान्की कृपा समझकर मुनिको बड़ा ही आनन्द हुआ ।

भगवान्ने कृपा करके अपनी मायाका खरूप दिखलाया कि किस प्रकार उन सर्वेश्वरके भीतर ही समस्त ब्रह्माण्ड हैं, उन्हींसे सृष्टिका विस्तार होता है और फिर सृष्टि उनमे ही लय हो जाती है। इस कृपाका अनुभव करके मुनि मार्कण्डेय ध्यानस्य हो गये। उनका चित्त दयामय भगवान्मे निश्चल हो गया। इसी समय उधरसे नन्दीपर बैठे पार्वतीजीके साय भगवान् गङ्कर निकले। मार्कण्डेयजीको ध्यानमे एकाय्र देख भगवती उमाने गङ्करजीसे कहा—्नाय । ये मुनि कितने तपस्वी हें। ये केस ध्यानस्य है। आप इनपर कृपा कीजिये, क्योंकि तपस्वियोंकी तपस्थाका फल देनेमे आप समर्थ हें।

भगवान् राङ्करने कहा-पार्वती ! ये मार्कण्डेयजी भगवान्के अनन्य भक्त है । ऐसे भगवान्के भक्त कामनाहीन होते हैं । उन्हें भगवान्की प्रसन्नताके अतिरिक्त और कोई इच्छा नहीं होती, किंतु ऐसे भगवद्भक्तका दर्शन तथा उनसे वार्तालापका अवसर वड़े भाग्यसे मिलता है, अतः मै इनसे अवश्य वातचीत करूँगा। १ इतना कहकर भगवान् शङ्कर मुनिके समीप गये, कितु ध्यानस्य मुनिको कुछ पता न लगा। वे तो भगवान्के ध्यानमे शरीर और संसारको भूल गये थे। शङ्करजीने योगबलसे उनके हृदयमे प्रवेश किया। हृदयमे त्रिनयन, कर्प्रगौर शङ्करजीका अकस्मात् दर्शन होनेसे मुनिका ध्यान भग हो गया। नेत्र खोलनेपर भगवान् राङ्करको आया देख वे बड़े प्रसन्न हुए । उन्होने पार्वतीजीके साथ शिवजीका पूजन किया । भक्तवत्तल भगवान् शङ्करने उनसे वरदान मॉगनको कहा । मुनिने प्रार्थना की--- दयामय । आप मुझपर प्रसन्न है तो मुझे यही वरदान दे कि भगवान्में मेरी अविचल भक्ति हो । आपमे मेरी स्थिर श्रद्धा रहे । भगवद-भक्तोंके प्रति मेरे मनमे अनुराग रहे।

शङ्करजीने 'एवमस्तु' कहकर मुनिको कल्पान्ततक अमर रहने और पुराणान्चार्य होनेका वरदान दिया। मार्कण्डेय-पुराणके उपदेशक मार्कण्डेय मुनि ही है।

मार्कण्डेयजीपर श्रीभगवान् राङ्करकी कृपा पहलेचे ही थी। पद्मपुराण उत्तरखण्डमे आया है कि इनके पिता मुनि मृकण्डुने अपनी पत्नीके साथ घोर तपस्या करके भगवान् शिवजीको प्रसन्न किया था और उन्हींके वरदानसे मार्कण्डेयको पुत्ररूपमे पाया था। भगवान् शङ्करने उसे सोलह वर्पकी ही आयु उससमय दी थी । अतः मार्कण्डेयकी आयुका सोलहवाँ वर्ष आरम्भ होनेपर मृकण्डु मुनिका हृदय शोकसे भर गया । पिताजीको उदास देखकर जब मार्कण्डेयने उदासीका कारण पूछा, तब मृकण्डुने कहा-- 'बेटा । भगवान् शङ्करने तुम्हे सोल्ट वर्षकी ही आयु दी है, उसकी समाप्तिका समय समीप आ पहुँचा है, इसीसे मुझे द्योक हो रहा है ।' इसपर मार्कण्डेयने कहा-पिताजी। आप शोक न करें । मैं भगवान् शङ्करको प्रसन्न करके ऐसा यब करूँगा कि मेरी मृत्यु हो ही नहीं।' तदनन्तर माता-पिताकी आज्ञा लेकर मार्कण्डेयजी दक्षिण समुद्रके तटपर चले गये और वहाँ विधिपूर्नक शिवल्ङ्किकी स्थापना करके आराधना करने छगे। समयपर 'काछ' आ पहुँचा। मार्कण्डेयजीने कालसे कहा---भे गिवजीका मृत्युञ्जय स्तोत्रसे स्तवन कर रहा हूँ, इसे पूरा कर छँ, तबतक तुम ठहर जाओ । कालने कहा--(ऐसा नहीं हो सकता। ' तन मार्कण्डेयजीने भगवान शङ्करके वलपर कालको फटकारा । कालने कोधमे भरकर ज्यों ही मार्कण्डेयको हठपूर्वक प्रसना चाहा, त्यो ही खय महादेवजी उसी लिङ्गसे प्रकट हो गये। हुकार भरकर मेघके समान गर्जना करते हुए उन्होने काल्की छातीमे छात मारी । मृत्यु देवता उनके चरण प्रहारसे पीडित होकर दूर जा पहे । भयानक आकृतिवाले कालको दुर पडे देख मार्कण्डेयजीने पुनः इसी स्तोत्रसे भगवान् शङ्करजीका स्तवन किया-

#### स्तोत्र

रजताद्रिश्रङ्गनिकेतन रत्नसानुशरासन **विक्षिनीकृतपन्नगेश्वरमच्युतान**ळसायकम् क्षिप्रदग्धपुरत्रयं त्रिदशा**लयैरभिवन्दितं** चन्द्रशेखरमाश्रये मम कि करिप्यति वै यम. ॥ पञ्चपादपपुष्पगन्धिपदाम्बुजद्वयशोभितं भाळ्ळोचनजातपावकद्ग्धमन्मथविग्रहम् भस्मदिग्धकलेवरं भवनाशिनं भवमन्यय चन्द्रशेखरमाश्रये मम किं करिप्यति वै यम मत्तवारणमुख्यचर्मकृतोत्तरीयमनोहरं पङ्कजासनपद्मलोचनप्जिताद्घिसरोरुहम् ł देवसिद्धतरङ्गिणीकरसिक्तशीतजठाधरं चन्द्रशेखरमाश्रये मम कि करिप्यति वै यम H कुण्डलीकृतकुण्डलीश्वरकुण्डलं वृपवाहनं नारदाटिमुनीश्वरस्तुतवैभवं भुवनेश्वरम् । अन्धकान्तळमाश्रितामरपादपं शमनान्तकं चन्द्रजेखरमाश्रये मम किं करिष्यति वै यम ॥ यक्षराजसल भगाक्षिहरं सुजङ्गविभूपण **शैलराजसुतापरिष्कृतचारुवामक्लेवरम्** ह्वेडनीलगलं परश्ववधारिण सृगधारिण चन्द्रशेखरमाश्रये मम किं करिष्यति वै यम ॥ **भवरोगिणामखिलापटामपहारिणं** श्रेपज दक्षयज्ञविनाशिनं त्रिगुणात्मकं त्रिविलोचनम्। भुक्तिमुक्ति,फलप्रदं निखिलाघसहनिबईणं चन्द्रशेखरमाश्रये मस कि करिग्यति वै यमः॥ शक्तवत्सरुमर्चता निधिमक्षयं हरिदम्बर परात्परनप्रभेयमनूपमस् । सर्वेभूतपति श्रु सिवारिनभो हुताशन सोमपालितस्वाकृति चन्द्रशेखरमाश्रये मम कि करिष्यति वै यम.॥ विश्वसृष्टिविवायिनं पुनरेव पालनतत्पं प्रपञ्चमशेपलोकनिवासिनम् । सहरन्तमथ *ज्ञी*डयन्तमहर्निरां गणनाथयूयसमावृत चन्द्रशेखरसाश्रये सस किं करिप्यति वै यग्न.॥ स्त्राणु नीलकण्डमुमापतिस् । पञ्जपति नसामि शिरसा देवं कि नो सृत्यु करिप्यति॥ कालकण्ठ कलामूर्ति कालाग्नि कालनाशनम्। नमामि शिरसो देव कि नो मृत्यु करिप्यति॥ नीलकण्ठ विरूपाक्ष निर्मल निरूपत्वम् । नमामि शिरसा देवं त्रि नो मृत्यु करिप्यति॥ वामदेवं महादेवं **छोकना**थ जगदुरुम् । नमामि शिरसा देव किं नो मृत्यु करिप्यति॥ जगन्नाथं देवेशसृषभध्वजस् । नमामि शिरसा देवं कि नो मृत्यु करिप्यति॥ शान्तमक्षमालाध ' अनन्तमध्यग नमामि शिरसा देवं किं नो मृत्यु करिज्यति॥ परमं नित्य कैवल्यपटकारणम्। नमासि शिरसा देवं कि नो मृत्यु करिष्यति॥ स्वर्गापवर्गदातार सृष्टिस्प्रित्यन्तकारिणम् । नमामि शिरसा देवं क्रिं नो मृत्यु करिप्यति ॥क्ष

( पद्म० उत्तर० २३७। ७५—९० ) दैत्यमके शिखरपर जिनका निवासग्रह है, जिन्होने मेरुगिरिका धनुष, नागराज वासुिककी प्रत्यञ्चा और भगवान् विष्णुको अनिमय वाण बनाकर तत्काल ही दैत्योंके तीनों पुरोको दग्व कर डाला था, सम्पूर्ण देवता जिनके चरणोंकी वन्दना करते है, उन्भगवान् चन्द्रशेरतरकी में शरण लेता हूँ। यमराज मेरा क्या करेगा १

मन्दार, पारिजात, सन्तान, कल्पवृक्ष और हरिचन्दन— इन पाँच दिव्य वृक्षांके पुष्पासं सुर्गान्धत युगठ चरण कमल जिनकी गोभा वढाते हे, जिन्हांने अपन ल्लाटवर्ती नेत्रमे प्रकट हुई आगकी ज्वालान कामदेवके शरीरांग भस्स कर हाला था, जिनका श्रीविग्रह सदा भस्मन विभूति रहता है, जो भव—सवर्का उत्पत्तिंक कारण तात हुए भी भव— ससारके नागक हे नया जिनका कभी दिनाग नदी होता, उन भगवान् चन्द्रशेदारकी मे गरण लता हूं। यमराज मेरा क्या करेगा ?

जो मतवाले गजराजके मुख्य अर्मकी नादर अंदि प्रम मनोहर जान पडते हैं, ब्रह्मा और विष्णु भी जिनक चरण-कंमलोकी पूजा करते हैं नथा जा देवताआ और सिजोकी नदी गङ्गाकी तरङ्गोल भीगी हुई बीनल जटा धारण करते हैं, उन भगवान् चन्द्रशेखरकी म बरण लेना हूँ । यमराज मेरा क्या करेगा ?

गेडुली मारे हुए सर्पराज जिनके कानामे कुण्डलका काम देते हे, जो वृपमपर सवारी करते हे, नारद आदि मुनीकर जिनके वेमवकी रत्तिति करते हे, जो समस्त सुवनांके स्वामी, अन्धकारसुरका नाश करनेवाले, आ। अतजनांके लिये कल्पवृक्षके समान ओर यमराजको भी गान्त करनेवाले हे, उन भगवान् चन्द्रशेखरकी मै शरण लेता हूँ । यमराज मेरा क्या करेगा ?

जो यक्षराज कुनेरके सखा, भग देवताकी ऑख फोडने-वाले और सपोंके आभूपण धारण करनेवाले हे जिनके श्रीविग्रहके सुन्दर वामभागको गिरिराजिकगोरी उमाने सुगोमित कर रक्खा है, कालकूट विष पीनेके कारण जिनका कण्ठभाग नीले रगका दिखायी देता है, जो एक हाथमे फरसा और दूसरेमे मृगमुद्रा धारण किये रहते हे, उन भगवान् चन्द्रशेखरकी मै गरण लेता हूँ। यमराज मेरा क्या करेगा!

जो जन्म-मरणंक रोगसे ग्रस्त पुरुपोके लिये औपधरूप ह, समस्त आपत्तियोका निवारण और दक्ष-यजका विनाश करनेवाले है, सत्त्व आदि तीनो गुण जिनके म्वरूप हे, जो तीन नेत्र धारण करते, भोग और मोक्षरूपी फल देते तथा

<sup>\*</sup> इम स्तोत्रके श्रद्धापूर्वक कम-मे-कम १०८ पाठसे मरणासन्न मनुष्य भी अच्छे हो जाते हं, यह अनुभूत हे।

सम्पूर्ण पापराशिका सहार करते हैं, उन भगवान् चन्द्रशेखरकी कैं शरण लेता हूँ । यमराज मेरा क्या करेगा १

जो भक्तोपर दया करनेवाले हैं, अपनी पूजा करनेवाले मनुष्योंके लिये अक्षय निधि होते हुए भी जो स्वय दिगम्बर रहने हैं, जो सब भूतोंके स्वामी, परात्पर, अप्रमेय और उपमा-रहित हैं, पृथ्वी, जल, आकाश, अप्रि और चन्द्रमांके द्वारा जिनका श्रीविग्रह सुरक्षित है, उन भगवान् चन्द्रगेखरकी मै श्वरण लेता हूँ। यमराज मेरा क्या करेगा १

जो ब्रह्मारूपसे सम्पूर्ण विश्वकी सृष्टि करते, फिर विष्णु-रूपसे सबके पालनमें सल्य रहते और अन्तमें सारे प्रपञ्चका सहार करते हैं, सम्पूर्ण लोकोमें जिनका निवास है तथा जो गणेशजीके पार्पटोंने घरकर दिन रात मॉति-मॉतिके खेल किया करते हैं, उन भगवान् चन्द्रशेलरकी में गरण लेता हूँ। यमराज मेरा न्या करेगा ?

र अर्थात् दुःखको दूर करनेके कारण जिन्हें रुद्र कहते हैं, जो जीवरूपी पश्चओका पाटन करनेसे पशुपित, स्थिर होनेसे खाणु, गलेमे नीला चिद्ध वारण करनेसे नीलकण्ठ और भगवती उमाके खामी होनेस उमापित नाम धारण करते हैं, उन भगवान् गिवको में मस्तक झकाकर प्रणाम करता हूँ । मृत्यु भैरा स्था कर लेगी ?

जिनके गलेमे काला दाग है। जो क रामूर्ति। कालाग्नि-खरूप और कालके नागक हैं। उन भगवान् शिवको मै मस्तक खुकाकर प्रणाम करता हूँ। मृत्यु मेरा क्या कर लेगी १ जिनका कण्ठ नील और नेत्र विकराल होते हुए भी जो अत्यन्त निर्मल और उपद्रवरिहत है, उन भगवान् शिव-को मै मस्तक झुकाकर प्रणाम करता हूँ । मृत्यु मेरा क्या कर लेगी ?

जो वामदेव, महादेव, विश्वनाथ और जगद्गुरु नाम धारण करते हैं, उन भगवान् शिवको मै मस्तक झुकाकर प्रणाम करता हूँ । मृत्यु मेरा क्या कर लेगी १

जो देवताओक भी आराध्यदेव, जगत्के खामी और देवताओपर भी गासन करनेवाले है, जिनकी ध्वजापर वृषभका चिह्न बना हुआ है, उन मगवान् शिवको मै मस्तक स्रुकाकर प्रणाम करता हूं । मृत्यु मेरा क्या कर लेगी ?

जो अनन्त, अविकारी, शान्त, रुद्राक्षमालावारी विशेष सबके दुःखोका हरण करनेवाले हैं, उन मगवान् शिवको मैं मस्तक झकाकर प्रणाम करता हूं। मृत्यु मेरा क्या कर लेगी?

जो परमानन्दस्वरूप, नित्य एव कैंवल्यपट—मोक्षकी प्राप्तिके कारण हे, उन भगवान् शिवको मै मस्तक झुकाकर प्रणाम करता हूं। मृत्यु मेरा क्या कर लेगी ?

जो खर्ग और मोक्षके दाता तथा सृष्टि, पावन और सहारके कर्ता है, उन मगवान् शिवको में मस्तक झुकाकर प्रणाम करता हूँ । मृत्यु मेरा क्या कर लेगी ?

इस प्रकार गङ्करजीकी कृपासे मार्कण्डेयजीने मृत्युपर विजय लाभ किया था ।

#### भक्त सुव्रत

सोमगर्मा नामक एक सुशील ब्राह्मण थे। उनकी पत्नीका नाम सुमना था। सुत्रत उन्होंने सुपुत्र थे। भगवान्की दृपाले ही ब्राह्मणदम्पतिका ऐसा भागवत पुत्र प्राप्त हुआ था। पुत्रके माथ ही ब्राह्मणका घर ऐश्वयंने पूर्ण हो गया था। सुत्रत पूर्वजन्ममे धर्माङ्गद नामक भक्त राजकुमार थे। पिताके सुखके लिये उन्होंने अपना मस्तक दे दिया था। पूर्वजन्मके अभ्यासका लडकपनमे ही वे भगवान्का चिन्तन और ध्यान करने लगे थे। वे जब बालकोंके साथ लेलते, तब अपने साथी-त्रालकोंको भगवान्के ही हरि, गोविन्द, मुकुन्द, माधव आदि नामोसे पुकारते। उन्होंने अपने सभी मित्रोंके नाम भगवान्के नामानुसार ही रख लिये थे। वे कहते—भैया किशव, माधव, चक्रधर। आओ। पुरुपोत्तम। आओ।

हमलोग खेले। मधुस्दन । मेरे साथ चलो। खेलते-खाते, पढते-लिखते, हॅसते-बोलते, सोते-जागते, खाते पीते, देखते- धुनते—समी समय वे भगवान्को ही अपन सामने देखते। घर-वाहर, सवारीपर, ध्यानमे, ज्ञानमे—सभी कर्मोंमे, सभी जगह उन्हे भगवान्के दर्जन होते और वे उन्हीको पुकारा करते। तृण, काठ, पत्थर तथा सूले-गीले सभी पदार्थोमे वे पद्म-पलाग-लोचन गोविन्दकी झॉकी करते। जल-यल, आकाग पृथ्वी, पहाड-वन, जड-चेतन जीवमात्रमे वे भगवान्के सुन्दर सुखारविन्दकी छिव देख-देखकर निहाल होते। लडकपनमे ही वे गाना सीख गये थे और प्रतिदिन ताललयके साथ मधुर खरसे भगवान्के गुण गा-गाकर भगवान् श्रीकृष्णमे प्रेम बढाते। वे गाते—

·वेदके जाननेवाले लोग निरन्तर जिनका ध्यान करते है। जिनके एक-एक अङ्गमे अनन्त कोटि ब्रह्माण्ड स्थित हैं, जो सारे पापोका नाश करनेवाले हैं, मैं उन योगेश्वरेश्वर मधुसूदन भगवान्के शरण हूँ। जो सब लोकोंके खामी है, जिनमें सब लोक निवास करते है, मै उन सर्वदोपरहित परमेश्वरके चरण कमलोमे निरन्तर नमस्कार करता हूँ । जो समस्त दिव्य गुणोके मण्डार है। अनन्त राक्ति है। इस अगाध अनन्त सागरसे तरनेके लिये मै उन श्रीनारायणदेवकी शरण प्रहण करता हूँ । जो योगिराजोके मानस सरोवरके राजहस है। जिनका प्रभाव और माहात्म्य सदा और सर्वन विस्तृत है। उन असुरोके नाग करनेवाले भगवान्के विशुद्धः विशाल चरण-कमल मुझ दीनकी रक्षा करे । जो दु.लके ॲधेरेका नाश करनेके लिये चन्द्रमा है, जिन्होने लोक कल्याणको अपना धर्म बना रक्ला है, जो समस्त ब्रह्माण्डोके अधीश्वर हे, उन सत्यखरूप सुरेश्वर जगद्गरु भगवान्का में ध्यान करता हूँ । जिनका सारण शानकमलके विकासके लिये सूर्यके समान है। जो समन्त भुवनोके एकमात्र आराध्यदेव हैं, मे उन महान् महिमान्वित आनन्दकन्द भगवान्के दिन्य गुणाका ताल-स्वरके साथ गान करता हूं । मै उन पूर्णामृतस्वरूप सकल-कलानिधि भगवान्का अनन्य प्रेमके साथ गान करता हूँ । पापी जीव जिनका दर्शन नहीं कर सकते, में सदा-सर्वदा उन भगवान् केशवकी ही शरणमे पडा हूँ ।' इस प्रकार गान करते हुए सुव्रत हाथोरे ताली बजा-बजाकर नाचते और बच्चोके साथ आनन्द लूटते । उनका नित्यका यही खेल था । वे इस तरह भगवान्के ध्यानमे मस्त हुए बच्चोके साथ खेलते रहते। खाने-पीनेकी कुछ भी सुधि नही रहती। तब माता सुमना युकारकर कहती—'वेटा। तुम्हे भूख लगी होगी। देखी। भूखके मारे तुम्हारा सुख कुम्हला रहा है । आओ, जल्दी कुछ खा जाओ ।' माताकी बात सुनकर सुन्नत कहते— मा। अहिरिके ध्यानमे जो अमृत-रस झरता है, मै उसीको पी-पीकर तृप्त हो रहा हूँ ।' जब मा बुला लाती और वे खानेको बैठते, तव मधुर अन्नको देखकर कहते—'यह अन भगवान् ही है, आत्मा अन्नके आश्रित है । आत्मा भी तो भगवान् ही है। इस अन्नरूपी भगवान्से आत्मारूप भगवान् तृप्त हो । जो सदा क्षीरसागरमे निवास करते है, वे भगवान् इस भगवत्त्वरूप जलसे तृप्त हो । ताम्बूल, चन्दन और इन मनोहर सुगन्धयुक्त पुष्पोसे सर्वात्मा भगवान् तृप्त हो।' धर्मात्मा सुव्रत जव सोते, तब श्रीकृष्णका चिन्तन करते हुए

कहते— भी योगनिद्रासम्पन्न श्रीकृष्णके शरण हूँ। इस प्रकार खाने-पर्नने, सोने बैठने आदि सभी कायाँमे ने श्रीभगवान्का स्मरण करते और उन्धिको सब कुछ निनेटन करते। यह तो उनके लडकपनका शल है।

वं जब जवान हुए, तब सारे विषयभोगोदा त्याग करके नर्मदाजीके दक्षिण तटपर वेदूर्य पर्ननपर चंछ गये और वहाँ मगनान्के ध्यानमं छग गये। या तगस्या करते जन सौ वर्ष नीत गये, तब लक्ष्मीजीमिति श्रीमगनान् प्रमट हुए। बही सुन्दर झाँकी जी। उन्दर नीत ध्याम शर्गरपर दिव्य पीताम्बर और आगृपण जामा पारं थे। तीन एथाम शर्गरपर दिव्य पीताम्बर और गदा मुझोभित थे। चौथे करकमत्में भगनान् अभयमुद्राके द्वारा भक्त उनतको निर्भय कर रहे थे। उन्होंने कहा—'बेटा सुनत। उटो, उटो, तुरहारा कल्याण हो। देखो, में खबं शिक्षणा तुरहारे मामने अर्थरात है। उटो, वर गहण करो।'

श्रीभगवान्की दिल्य वाणी मुनकर गुगतने ऑरो तोलीं और अपने मामने दिल्यमृति श्रीभगवान् के देराते ही रह गये। आनन्दके आवेशने मारा शरीर पुरक्ति हो गया। नेत्रोमे आनन्दा अंगकी हाडी लग गयी। पित है हाथ जोडकर बडी ही दीनताके माथ वोने—

'जनार्दन । यह समार सागर बड़ा ही भयानक है । इसमें बड़े-बड़े दु:स्रोक्ती भीगण ल्ट्रं उठ रही है विविध मोहकी तरङ्गोसे यह उछल रहा है। भगवन् । में अपने दांपरे इस सागरमे पड़ा हूँ । में वहुत ही दीन हूँ । इस महासागरसे मुझको उचारिये । कमाके काले काले वादल गग्ज रहे हैं और दुःखोकी मूसलधार नृष्टि कर रहं हे । पापाके सङ्घयकी भयानक विजली चमक रही है । हे मधुसूदन ! मोहके ॲघेरेमे मै अधा हो गया हूँ । मुसको कुछ भी नहीं स्हाताः मैं बड़ा ही दीन हूँ । आप अपन करकमल्का महारा देकर मुझे बचाइये । यह समार बहुत बड़ा भयावना जगल हे । यह भॉति-भॉतिके असख्य दुःख-तृक्षोसे भरा है। मोहमय सिंह-बाघोसे परिपूर्ण है। दावानल धधक रहा है। मरा चित्तः है श्रीकृष्ण । इसमे बहुत ही बुरी तरह जल रटा है। आप मेरी रक्षा कीजिये। यह बहुत पुराना समार वृक्ष करुणा और असंख्य दुःस शाखाओंसे घिरा हुअ, हे । माया ही इसकी जड है। त्ती पुत्रादिम आसिक ही इसके पत्ते हें। हे मुरारे। में इस बृक्षपर चढकर गिर पड़ा हूँ; मुझे वन्ताइये । भॉति-भॉतिके मोहमय दु.खांकी भयानक आगसे में जला जा रहा

हूँ, दिन-रात शोकमें द्वया रहता हूँ । मुझे इसमे छुडाइये । अपने अनुग्रहम्प ज्ञानकी जलधारांस मुझे शान्ति प्रदान कीजिये । मेरे न्वामी । यह संसारकपी गहरी खाई बड़े मारी अधेरेने छानी है । मे इसमे पड़कर बहुत ही डर रहा हूँ । इस दीनपर आप कृपा कीजिये । मे इस समारने विरक्त होकर आपकी शरण आया हूँ । जो लोग अपने मनको निरन्तर बड़े प्रेमसे आपमें लगाये रखते हैं, जो आपका ध्यान करते हैं, वे आपको प्राप्त करते हैं । देवता और किन्नरगण आपके परम पित्र श्रीचरणोंमे सिर झकाकर सदा उनका चिन्तन करते हैं । प्रभो ! में भी न तो दूसरेकी चर्चा करता हूँ । न सेवन करता हूँ और न तो चिन्तन ही करता हूँ । सदा आपके ही नाम-गुण-कोर्तन, भजन और स्मरणमें लगा रहता हूँ । में आपके श्रीचरणोंमें निरन्तर नमस्कार करता हूँ । श्रीकृष्ण !

मेरी मन कामना पूरी कीजिये । मेरी समस्त पापगिंग नष्ट हो जाय । में आपका दास हूँ, किक्कर हूँ । ऐसी कृपा कीजिये जिससे में जब जहाँ भी जन्म लूँ, सदा-सर्वदा आपके चरण-कमलेका ही चिन्तन करता रहूँ । श्रीकृष्ण ! यदि आप मुझपर प्रमन्न हैं तो मुझे उत्तम वरदान दीजिये । है देवाधिदेव । मेरे माता और पिताके सहित मुझको अपने परम धाममे ले चलिये । इस प्रकार स्तुति करके मुझत चुप हो गये । तब भगवान् श्रीकृष्णने कहा— ऐसा ही होगा । मुम्हारा मनोरथ पू होगा । इतना कहकर भगवान् अन्तर्वान हो गये और मुझतने अपने पिता सोमशर्मा और माता सुमनाके साथ सगरीर भगवान्के नित्यधामकी श्रुम यात्रा की ।

#### 

#### महर्षि अगस्त्य और राजा शङ्ख

यह वर मागडें ऋपानिकेता । यमहु हृद्ध्यं श्री अनुज समेता ॥ अविरल मगनि विग्नि मनसगा । चरन सरोरह प्रीनि अमगा ॥ (अगन्त्यनी)

महिष अगस्त्य वेदोके एक मन्त्रद्रष्टा ऋषि है। इनकी उत्पत्तिकं सम्बन्धमं विभिन्न प्रकारकी कथाएँ मिलती हैं। कहीं मित्रावरुणके द्वारा विधिन्न स्वाय घडेमं पैदा होनेकी वात आती है तो कहीं पुलस्त्यकी पत्नी हविभूके गर्भसे विश्रवाके साथ इनकी उत्पत्तिका वर्णन आता है। किसा किसी मन्यके अनुसार स्वायम्भुव मन्वन्तरमं पुलस्त्यननय बत्तां हि ही अगस्त्यके नामसे प्रसिद्ध हुए। ये नभी वात कल्यमदिने ठीक उत्पत्ती है। इनके विशाद जीवनकी समस्त घटनाओंका वर्णन नहीं किया जा सकता। यहाँ सक्षेपत दोन्तीन घटनाओंका उल्लेख किया जाता है।

एक वार जब इन्द्रने चुत्रासुरको मार डा न, तब कालेय नामके दैत्योंने समुद्रका आश्रय लेकर ऋषियो-मुनियाका विनाश करना शुरू किया । वे दैत्य दिनमे ता समुद्रमे रहते और रातको निकन्कर पवित्र जगरोंमे रहनेवाले ऋषियोको खा जाते । उन्होंने विनिष्ठ, च्यवन, भरद्वाज—समीके आश्रमो-पर जा-जाकर इजारींकी सख्नामे ऋषि मुनियोका मोजन किया था । अब देवताओंने महर्षि अगस्त्यकी श्ररण प्रहण की । उन्होंने अपने एक जुल्लूमे ही सारे समुद्रको पी लिया । तब देवताओंने जाकर कुछ देत्योका वघ किया और कुछ भागकर पाताल चले गये।

एक वार ब्रह्महत्याके कारण इन्डके स्थानच्युत हो जानेपर राजा नहुप इन्द्र हुए थे। इन्द्र होनेपर अधिकारके मदमे यत्त होकर उन्होंने इन्द्राणीको अपनी पत्नी वनानेकी चेष्टा की। तव बृहस्यिनकी सम्मतिने इन्द्राणीने उन्हें एक ऐसी सवारीने अपने समीप आनेकी वात कही, जिसपर अवतक कोई खवार न हुआ हो । मदमत्त नहुपने खवारी ढानेके लिये भ्रापियोको ही बुजया । ऋषियोको तो सम्मान-अपमानका कुछ खयाल या ही नहीं, आकर सवारीमे ज़त गये । जब सवारीपर चढकर नहुप चले, तत्र शीव्रातिशीव्र पहुँचनेके लिये हायमें कोडा लेकर जल्दी चलो। जल्दी चलो। ( 'सर्व-सर्प') कहते हुए उन ब्राह्मणोंको विताडित करने छगे। यह वात महर्पि अगस्त्यसे देखी नहीं गयी । वे इसके मूलमे नहुषका अघ पतन और ऋपियोका कष्ट देख रहे थे। उन्होने नहुषको उसके पापोका उचित दण्ड दिया। शाप देकर उसे एक महाकाप सर्प वना दिया और इस प्रकार समानकी मर्यादा मुद्दट रक्की तथा धन-मद और पद-मदके कारण अन्धे लोगोकी ऑखे खोल दीं।

भगवान् श्रीराम वनगमनके समय इनके आश्रमपर पवारे ये और इन्होंने वडी श्रद्धा, भक्ति एव प्रेमसे उनका सत्कार किया और उनके दर्धान, आलाप तथा ससर्गने अपने ऋषि- जीवनको सफल किया । साथ ही ऋषिने उन्हे कई प्रकारके शक्तास्त्र विये और स्थॉपस्थानकी पद्धति वतायी । ल्ङ्कांके सुद्धमे उनका उपयोग करके म्वय भगवान् श्रीरामने उनके महत्त्वकी अभिवृद्धि की । इन्होंने भगवान् श्रीराघवेन्द्रका जो महत्त्वपूर्ण सावन किया है, उसका कुछ अग शध्यात्मरामायण- से यहाँ उद्धृत किया जाता है—

व्यक्रितिरतास्त्वन्मन्त्रोपासकाश्च ग्रे। छोके विद्या <u> ग्राहुर्भवेत्तेषा</u> नेतरेपा कडाचन ॥ अतहत्वद्वित्रिसम्पन्ना सुक्ता एव न मंशयः। त्वक्रन्यसृतहीनानां मोक्षः स्वप्नेऽपि नो भवेत्॥ कि राम बहुनोक्तेन सार दिन्द्रिवीमि ते। साधुसंगतिरेवात्र सोक्षहेतुरदाहता ॥ साधव समिचता ये नि स्पृहा विगतैपिण। दान्ता प्रगान्तास्त्वन्नक्ता निवृत्ताखिळगासनाः॥ इष्ट्रगप्तिविपन्योश्र संगविवजिता । समाः संन्यसाखिर इसीण सर्वदा ब्रह्मदत्त्वरा.॥ यसादिगुणसम्पद्धाः 💎 संतुष्टा येन केनचित्। सल्मगमो भवेद्यहिं त्वत्क्याप्रवणे समुदेति ततो भक्तिस्विय राम सनातने। रवद्धनानुपपन्नाया विज्ञानं विपुल स्कृटम्॥ मुक्तिमागोंऽयमाद्यश्रतुरसेवितः। **उदेति** तसाद्रायव सङ्गक्तिस्त्वयि मे प्रेमलक्षणा॥ भृगाद्दरे संगस्वद्रकेषु विजेषत्। भवत्संदर्भनादभृत्॥ अद्य में मफ्र जन्म अद्य से ऋतव सर्वे बस्तुः मफला प्रभो॥ सदा में सीतया सार्ध हृदये वस राधव। गच्छतस्तिष्टतो वापि स्मृति. स्थान्से सटा त्विय ॥

( अरायकाण्ड २ । ३४-४४ )

'ससारमें जो लोग आपकी मिक्तमें तत्पर और आपके ही मन्त्रकी उपासना करनेवाले हैं, उन्हीं के अन्तःकरणमें विद्याका प्राहुर्माव होता है, और किसीके कभी नहीं होता। अतः जो पुरुष आपकी मिक्तसे संग्यत्र है वे निस्संदेह मुक्त ही है। आनकी मिक्तस् अमृतके विना स्वप्तम भी मोक्ष नहीं हो सकता। राममद्र! और अधिक क्या कहूं १ इस विषयमें जो सार वात है, वह आपको बताये देता हूँ—संसारमें साधुसग ही मोक्षका कारण है। ससारमें जो लोग संपट्-विपद्में समानचित्तः स्पृहारहितः पुत्र-वित्तादिकी एषणासे रहितः, इन्द्रियोका दमन करनेवाले, भान्तिचत्तः, आपके मक्तः, सम्पूर्ण कामनाओंसे शून्यः, इष्ट तथा

अनिष्टकी प्राप्तिमें सम रहनेवाले, आसक्तिरहित, समस्त कमोंना मनने त्याग करनेवाले, सर्वदा ब्रह्मपरायण रहनेवाले, यम ब्यारि गुणाने सम्पन्न तथा जो कुछ मिट जाय. उसीमें छतुष्ट रहनेवाले होते हु, वे ही साधु कहलाते ह । जिस नमस ऐसे नाष्ट्र पुरुपोका सग होता है, तब आपके कथा-प्रवणमें प्रेम हो जाता है। तदनन्तर हे राम । आप जनातन पुरुपोण निक्त को जाती है। तथा आपकी भक्ति हो नानंपर आपका विशव स्फुट जान प्राप्त होता है—यही चतुर-जनर्गावत मुक्तिका आद्रमार्थ है। इत्यं राघव । आपमें मेरी सदा प्रेमल्झणा भक्ति वनी रह । सुरे अधिकतर आपके मक्तोंका सग प्राप्त हो । नाथ । आज भिरे कामें मेरा जन्म नफ्ट हो गया । हे प्रभो । आज मेरे मम्पूर्ण यज सफ्ट हो गये । हे गचव । नीताके महित आण सर्वदा मेरे हदयमें निवान करे. मुझे चलने-फिरते तथा खदे होते सदा आपका समरण बना गहे ।

प्रेमभक्तिने मृतिमान् म्वरूप भक्त सुतील्य उन्हीं न शिष्य थे दें उनकी तन्मयता और प्रेमके स्मरणे आज भी नीम भगवान् की ओर अन्मर होते हैं। लकापर विज्य प्राप्त करके जब भगवान् श्रीराम अयोध्याको नौट आये और उनका राज्याभिनेक हुआ, तब महिंच अनस्त्य दहों आये और उनका राज्याभिनेक श्रीरामको अनेको प्रकारकी कथाएँ सुनार्या। वास्मीकीय रामाण्यके उत्तरकाण्डमी अधिकाश कथाएँ इन्हीं के द्वारा कही हुई है। इन्होंने उपदेश और अनक्तरपे द्वारा जात्का वडा कल्याण किया। इनक द्वारा राज्यत अमस्त्यमिता नामका एक उपसना-सम्बन्धी बडा मुन्दर प्रत्य है। विज्ञासुओंको उसका अवलेकन करना जाहिंथे।

एक बार स्वामिषुक्तरिर्गाके तटपर राजा नाउके साध इनको भगवान् विष्णुके दिव्य दर्शन हुए ये यह इतिहास सक्षेपमे इस प्रकार है—

हैश्यवशंक नीतिन, प्रजावत्सल धर्मातमा राजा नहु सदा अपने मनको भगवान्में लगाने रहते 'रे । वे राजा श्रुताभिधानके पुत्र थे। धर्मपूर्वक प्रजाका पालन करनेके साथ नियमितरूपमे वे भगवान्का पूजन एव व्यान करते थे। विना किनी प्रकारकी कामनाके केवल भगवानको प्रसन्न करनेके लिये वे बरावर पुण्य, दान, त्रत तथा नडी वडी डिक्षणाओं उत्त यश किया करत थे। उन्होंन यश तथा स्वर्ग पानेकी इच्छाको सर्वथा त्यागकर केवल भगवान्को सन्तुष्ट करनेके लिये स्थान-स्थानपर कुए, वावली, धर्मजाला आदि बनवायी थीं। विद्वान् ब्राह्मणोंसे वे भगवान्के मङ्गलमय चरित सुना करते थे।

भगवान्के लिये पवापर धूमधामसे महोत्सव करते थे। भगवन्नामका कीर्तनः भगवान्का स्मरण—यही उनके परम प्रिय कार्य थे। इस प्रकार उनका चित्त सब ओरसे भगवान्मे ही लगा रहता था। भगवान्मे लगा चित्त अपन-आप निर्मल हो जाता है और उसमे अपने-आप ही वराग्यका उदय होता है।

राजा ग्रञ्जके मनमे वैराग्यके साथ भगवान्को पानेकी उत्कण्ठा जाग गयी। अब वे वरावर सोचते ग्रहते—'मुझे भगवान्के कव टर्जन होगे ? वे द्यामय मुझे कव अपनायेगे, में तो इतना अधम हूँ कि उनके श्रीचरणोंके सम्मुख जानेका अधिकारी कभी हो ही नहीं सकता, किंतु वे मेरे हृदयधन तो कृपाके समुद्र ही है। वे मुझ से खुद्रपर भी क्या कभी कृपा करेंगे ? में क्या करूं, कैसे उन सौन्दर्यसिन्धुनी एक सॉकी पाज ?' राजाकी व्याकुलताका कहीं पार नहीं था। उनके प्राण छटपटाने लगे।

सहसा वडी ही मधुर र्घान राजाने मुनी—'राजन् । तुम शोक छोड दो । तुम तो मुझे बहुत ही प्यारे हो । तुमने मेरे लिये बहुत कए सहा है, बहुन तप किया है, मे तुमपर सन्तुष्ट हूँ; किंतु अभी तुम्हें मेरे दर्शन होनेम एक सहस्त वर्पकी देर है। तुम्हारी ही भॉति मटिंप अगस्त्य भी मेरे टर्शन हे लिये ब्याकुल हो रहे हैं। ब्रह्माजीके आदेशसे वे वेकटेश पर्वतपर तप कर रहे हैं। अब तुम भी वहीं जाकर मुझम मन लगाजर मेरा भजन करों। वहीं तुम्हें मेरे दर्शन होंगे।'

राजा गङ्ख तां इस वाणीको सुनते ही मारे हर्पके नाचने लगे। उनका हृदय गीतल हो गया। 'भला, मुझ अधमको भगवान्के दर्गन होंगे तो।' उन्हें तो एक हजार वर्प एक भणते भी छोटे लगे। थोड़े समयके साधनत उकता जानेवाले लोगोंमे भगवान्का प्रेम नहीं होता। जिसके हृदयमं प्रेम है, उसे तो यह पता लग जाना कि 'कभी उसे प्रेमास्पद प्रसु मिलंगे—बहुत बड़ा वरदान है।' जो भगवान् कल्प कल्पकी साधनाने ऋृिपयोको भी कदाचित् ही मिलते हैं, वे हजार वर्षोंमे मिलंगे—यह तो बहुत ही सुगम वात हो गयी। वे हजार वर्षोंमे कुछ गेनते ही नहीं। राजाने उसी समय अपने बड़े पुत्र वज्रका राज्याभिषेक कराया और वे वेक्कटेशपर्वतकी सोर चल पड़े। भगवान्का दर्शन तो हजार वर्षोमे होगा ही, फिर अब तप तथा भजन क्यों किया जाय—यह बात भक्तके मनमे नहीं आती। उसे तो दर्शन हो जानपर भी भजनको छोड़ देना स्वीकार नहीं होता। राजाने तो अपनपर भगवान्की

श्रुपाका अनुभव कर लिया था, इससे उनकी भजनमे रिच अत्यन्त वढ गयी थी। शिवजीने कहा है—'उमा राम सुभाव जेहि जाना। ताटि भजन तिज भाव न आना।' पर्वतपर पहुँचकर स्वामितीर्थमें स्वामिपुष्करिणीके पास उन्होंने अपनी पर्णकुटी बना ली ओर चित्तको भगवान्में लगाकर कटोर तर करने ल्यो।

महर्पि अगस्त्य उसी पर्वतकी परिक्रमा कर रहे थे । देवताओं एव ऋषियोंको पता लग गया कि अगस्त्यजीको दर्शन देनेके लिये भगवान् यहाँ प्रकट होनेवाले है । अतः हे लोग भी भगवान्के दर्शनकी इच्छासे वहाँ एकत्र हो गये । जब तप एच पूजन करते हुए लगभग एक हजार वर्प बीत गये और अगस्त्यजीको श्रीनारायणके दर्शन नहीं हुए, तब उन्हें बड़ी व्याक्टलता हुई । वे बहुत ही दुखी हो गये । भगवान्की अप्राप्तिका यह दुःख जब बढ जाता है, तब भगवान् तुरंत दर्शन देते हैं । उसी समय ब्रह्माजीके भेजे वृहस्पतिजी, शुकाचार्य आदि महर्पि-गणोने आकर उनसे कहा— भगवान् ब्रह्माने हमे कहा है कि हम आपको लेकर खामिपुष्करिणींके तटपर शहू राजाके पास जायें । वहीं भगवान् श्रीहरिके दर्शन होगे ।

वे महर्पिगण तथा देवतृन्दः जिनकी सव लाग आरावना करते हैं, स्वय अगस्त्यजीको साथ छेकर राजा गद्की कुटिया-पर पहुँचे । राजाने उन सवकी पूना की । देवगुरु बृहस्पिनजीने व्रह्माजीका मन्देश सुनाया । उम सुनकर राजा भगवानके प्रसमें मग्र होकर भगवान्के गुण एव नामोका कीर्तन करते हुए ऋत्य करने लगे । सभी लोग श्रीगोविन्दके कीर्तनमे सम्मिलित टोकर तन्मय हो गये। तीन दिन स्तुति, प्रार्थना नथा कीर्तन ती यह धारा अखण्ड चलती रही । तीसरे दिन रात्रिमे जव सक लोग विश्राम करने लगे, तब रात्रिके पिछले प्रहरमे उन्होंने स्वप्न देखा । स्वप्नम उन्होने गङ्ग-चक्र-गदा पद्मधारी चतुर्भुंज भगवान्के दर्शन किये । प्रातःकाल सबको निश्चय हो गया कि आज भगवान्के दर्शन होगे । पुष्करिणीमे स्नान करके सब मिलकर भगवान्की नाना प्रकारस स्तुति करने लगे । 'ॐ नमा नारायणाय' इस अप्राक्षर मन्त्रका जप करते हुए उनके हृदय अत्यन्त उत्कण्ठित हो गये भगवान्के दर्शन करनेके लिये । इसी समय उनके सामने एक अद्भुत तेज प्रकट हुआ । कोटि-कोटि सूर्य भी उतने प्रकाशमान नहीं हो संकते । इतनेपर भी उस तेजने न तो ताप था और न

नेत्र ही उसमें चीबियाने थे। वह वडा ही न्यिय, बीतल प्रकाश था। उस तेजको देखते ही मय भगणन नारायणका स्थान करने लगे। उन्होंने तत्काल उन श्रीहरिके दर्शन किये। मगत्रान्का वह न्वरूप मन तथा वाणीसे परे है। उनके महस्तों मसक, महस्तों नेत्र, सहस्तों नासिका, कर्ण तथा मुख है। उनके बाहु एवं चरणोंकी भीकोई गणना नहीं। मगत्रान्का विव्य शरीर तयाये हुए मोनेके समान है। उनकी आद्वान मनाहर होनेपर भी अन्यन्त भयंकर है। उनकी दाढं कराल है, उनके मुखसे अधिकी लग्डें निकल रही है। उन अनादि, अनन्त अचिन्त्य, सर्वेश्वर, मर्वशिक्त सान्के इस स्वरूपको देखकर दरते हुए भी सब हर्षके साथ जन-जनकार करते हुए उनकी स्तृति करने लगे।

वहीं भगवान्के सभी शक्क, चक्र आढि आयुष मृतिमान् हो गये। सबने भगवान्की पूजा की। भगवान् ब्रह्मा, शक्कर-जी, सनकादि ऋषि, सभी मिक्क, योगी भगवत्यापंठ वहाँ भगवान्के दर्शन करनेके दिये एकत्र हो गये। सब भगवान्के दस भगकर रूपने दर गहे थे। सब सौन्दर्यधन श्रीहरिको परम सुन्दर चतुर्मुजरूपमें ही देखना चाहते थे। भक्तशब्दाम्ब्यत्व प्रभुने सबकी इन्हा पूर्ण करनेके दिये अपने उस विगद्द्यको अन्तर्हित कर लिया और दूमरे ही क्षण वे एक मुन्दर रक्तर्यांचन विमानगर चतुर्भुज पीताम्बरधारी, परम सुन्दर स्क्रम्पंम प्रकट हो गये। सबने नगवान्की फिर वडी भक्तिसे स्तुनि की, उनका पूजन किया। नगवान्के इस मशुरिमामय स्तरपना टर्गन व्यवे नयके हृदय आनन्दमम हो रहे थे। भगवान्ने अगस्त्यजीने व्या--- 'तुमने मेरे किये वडा नप किया है। मे तुम्पर प्रमन्न हूँ। तुम नुमसे दग्टान मॉग छो।'

महिं अगन्त्यने भगवान्मं उनके चरणोंमे भक्तिका वरतान माँगा और देवनाओका प्रेरणारं यह प्रार्थना की कि भगवान् वेंकटेशप्रवन्तर निवास करें और वहाँ जो दर्शन करने आये, उनकी कामना पूर्ण हो । म्यूपिपर कृपा करके उस पर्वत्वर भगवान् श्रीविष्ठहरूपमे अप नी विद्यमान हैं । वेंकटेशप्रवंत उसी स्मापने तीर्थ हो गया । भगवान्ने गजा शङ्कमं भी वरतान माँगनेको करा । किसी भी सच्चे भक्तको भगवान्त्री भक्तिको छोडकर और कृष्ठ कभी अमीष्ट नहीं होता । राजाने भी वरतानमें मिक्त ही माँगी ।

महीप अगस्त्य भगवान्की भक्तिक प्रतापसे सप्तिपियों में स्थान एकर कत्यान्ततक अगर हो गये । उनके तेजने रावण जैसे विभुवनविजयी भी टरते थे । महिष्ने अपना आश्रम विन्त्याचरने दक्षिण बनाया था । वहाँ दण्डवारण्यमे गक्षसींका उत्पान होन्या महिष्के आश्रमम व उपद्रव करतेका साहम नहीं करने थे । जब िन्त्याचरने बटकर सूर्यका मार्ग रोकना चाहा, तब महिष्ने ती उने शृमिष्ट प्राप्त पढ़े रानेका आहेज दिया और तकने वह बसे ही एडा है ।

मनवान्के परम मक्त श्रीअगस्यवीको छार-दार नमस्त्रार !

## कण्डु सुनि

ब्रह्माअरमज निन्य यथामी पुन्योत्तम । नया गरावयो होपा प्रयान्तु प्रगमं मम ॥ (ब्रह्मणुगग १५८ । १८७)

भिमे भगवान् पुन्यंनिम नर्बव्यापक, निर्विकार, अजन्मा ध्व नित्य ह, वर्षे ही ( उनक स्मरणने ) मेरे नगादि दोष ज्ञान्त हो जार्य ।

मन वडा ही प्रदेख है । जन्म-जन्मने वासनाओं के सहकार चित्तमे देवे एंडे हे । कव कीन-मा दोए, कीन-सी वासना अहा दिकाना नहीं है । जो दोप अपनेमें हूंटनेसे भी नहीं जान पडते, वे ही समय भाकर इस प्रकार उमड पडते है कि मनुष्य उनका दास-

सा वन जाता है । सारे स्प्रमः स्व विचार धरे रह जाते हैं । अपने व्ययर जो स्प्रमः करना चाहना है, उसके स्थमका स्वन पानीपर रपड़ा है। वर्मके स्वामी तो अच्युत है। भगवान के सरोने, उरहीं की क्यांक नहीर धर्म एवं स्प्रमः जब चारते हैं, तभी वे सुहद होने हैं। भगवानपर विक्वास होना ही धर्मका प्राप्त है। जाएँ प्राण नहीं हैं। वहाँ समाजिक सदाचारके नपमें स्थम सत्य आदि तो भी तो वे सृत है। वे कद नष्ट हैं। नार्पेंग, इसका कुछ विकाना नहीं।

प्राचीन कारम कण्डु नामक एक र्रान गोमती नदीके तीरपर- एकान्त स्थानमें तपस्या करते थे। इनका नपीवन

फूलो-फलोसे भरे बृक्ष-लताओसे वडा ही सुहावना था। वहाँ वे मुनि वत, उपवास, मौन आदि नियम-सयमका पालन करते हुए कठोर तामे लगे रहते थे। गरमीमें वे पञ्चामि तापते, वर्पामे खुले स्थानमे भूमिपर पडे रहते, जाडोमे भीगा वस्त्र पहनते या जलमे खड़े रहते । मुनिका तप देखकर देवराज इन्ट्र हर गये । उन्होने तपमे विन्न डालनेके लिये प्रम्लोचा नामकी अन्सराको कामादिके साथ मेजा । मनिके आश्रममे आकर वह अप्तरा उनके सामने नाचने-गाने और उन्हें छमाने छगी । कामदेवने मनिके मनमे धोम उत्पन्न कर दिया। मुनि अवतक अपने तपके ही वलपर रहनेवाले थे, भगवान्का आश्रय था नहीं, वे उस अप्सराके वगमे हो गये । कामवग हो प्रम्होचाको उन्होने आश्रममे रख लिया और तपोवल्से स्वय सोल्ह वर्पके युवक वनकर उसके साथ रहने छगे। वे अप्सरामे आसक्त हो गये थे। उनके स्नानः सन्ध्याः हवनः तर्पणः व्रतः नियमः उपवास—सव छुट गये । इस प्रकार एकान्तमे स्त्रीका साथ बड़े-बड़े तपिखयों के लिये भी पतनका कारण होता है। आजकल अमर्यादितरूपसे स्त्री-पुरुपोके मिलने तथा वयस्क लड्के-छड़िक्योंके साथ पढ़नेपर जोर देनेवाले भाई नहीं समझना चाहते कि इससे कितने अनर्थ होंगे । साधकको तो एकान्तमे किसी भी पर-स्त्रीके साथ कुछ देर भी रहना, उससे वात करना सर्वथा त्याग देना चाहिये—वह स्त्री चाहे कोई भी हो और उससे अपना कोई भी सम्बन्ध क्यों न हो।

कण्डु मुनि कामवश उस अप्सराम इतने आसक्त हो गये कि उन्हें रात-दिन, पक्ष-मास तो क्या, वर्षाका भी कुछ पता नहीं चलता था । इस प्रकार सौ वर्ष वीत जार्नेपर अप्सराने स्वर्ग जानेकी इच्छा की । मुनिने उसे कुछ दिन और ठहरनेको कहा । सौ वर्ष और वीतनेपर प्रम्लोचाने फिर आगा मॉगी, तत्र भी ऋषिने उसे कुछ दिन ठहरनेको कहा । इसी प्रकार शताब्दियाँ बीतती चली गर्यों । मुनि आगा देते नहीं थे और उनके शापके भयसे अप्सरा जा नहीं पाती थी । एक दिन पूर्वकृत पुण्योके प्रभावसे मुनिको कुछ चेत हुआ । वे शीव्रतापूर्वक कुटियासे वाहर जाने लगे । अप्सराने पूछा—'आप कहाँ जा रहे हैं १' उन्होंने वताया—'सूर्यास्त हो रहा है, सन्ध्या करनी है । अन्यथा कर्मका लोप हो जायगा।' अपसराने हाथ जोड़कर नम्रतापूर्वक कहा—'भगवन्! आज

क्या नया सूर्यास्त हो रहा है १ वह तो नित्य ही होता है। कितना समय वीत गया, आपने किसी और दिन तो सन्ध्या की नहीं।

मुनिको आश्चर्य हुआ । उन्होने कहा—'तुम नह क्या कह रही हो १ आज सबेरे ही तो तुम आयी हो १ अप्सरा ने बताया—'भगवन । यह तो ठीक है कि मै जब आयी, तब प्रात कालका ही समन था; किंतु उसे तो नौ सौ सात वर्ष, छः महीने, तीन दिन बीत चुके।'

मुनिको विश्वास ही नहीं होता था। अप्सराने समझाया—'आपके सम्मुख झूठ वोलनेका मला, कौन साहस करेगा। फिर जब आप आज सत्पथपर पुन. आरूढ़ हो रहे हैं, तब मै इस समय आपसे झुठ कैसे वोल सकती हूँ।' प्रम्लोचाकी वात सुनकर मुनिको वडा दुःख हुआ। वे वोले—'पापिनि! त्ने बहुत बुरा किया। त्ने मेरे तपका नाग कर दिया। मै तुझे गाप दे सकता हूँ, पर सत्पुरुप जिसके साथ सात पग भी चल लेते हैं। उसे अपना मित्र मान लेते हैं। मै तो इतने दिन तेरे साथ रहा। तेरा दोप भी क्या है। मै ही इन्द्रियोका दास हूँ। मुझे विकार है। मेरा मन मेरे व्यमे नहीं। विषयलोख पतामे फॅसकर मैने स्वय अपना सर्वनाश किया है। अब त् यहाँसे जीम चली जा।' प्रम्लोचा प्राण बचाकर भाग गयी। वह गर्भवती थी। उसके गर्भसे कन्या उत्पन्न हुई, जिसका नाम मारिपा हुआ। यही मारिपा दक्षप्रजापतिकी जननी हुई।

तपोश्रष्ट होनेसे कण्डु मुनिको वडा पश्चात्ताप हुआ। वे वहुत ही दुखी हुए । उस खानको छोडकर वे श्रीजगन्नाथ-धाम चले आये। उन पुण्यात्माके पूर्वकृत पुण्योका उदय हुआ। पश्चात्तापसे व्याकुल होकर उन्होने भगवान्की जरण ग्रहण की। वे श्रीपुरुपोत्तमका ध्यान करते हुए कठोर नियम-त्रतोका पालन करते तथा श्रद्धांके साथ एकाग्र मनसे उन करणावरुणालय प्रभुकी ही स्तुति किया करते थे। भगवान्मे लगते ही मुनिका मन निर्मल हो गया। उसमे भगवान्के दर्शनकी प्रवल उत्कण्ठा जाग गयी। उनके प्राण भगवान्की भुवनमोहन छिवका दर्शन पानेके लिये तडपने लगे। मुनिकी मिक्त एवं उत्कण्ठा देखकर भगवान् उनके सम्मुख प्रकट हो गये।

अलसीके फूलके समान रङ्गवाले, परम सुन्दर सुकुमार ज्योतिर्मय श्रीअङ्गपर पीताम्बर पहने, शङ्ख-चक्र-गदा-पद्म घारण किये, वक्षपर श्रीवत्सके चिह्न तथा वनमालांसे भूपित त्रिभुवनसुन्दर भगवान्को मुनिने अपने सामने ही देखा। भगवान्ने उनसे कहा—'सुवत! तुम क्या चाहते हो है तुमको जो कुछ भी मॉगना हो। मॉग छो।'

कण्डु मुनि प्रभुके चरणापर गिर पंड । उनके मुखरें निकला—'आज मेरा जन्म सकल हो गया।' उन्होंने भगवान्की पूजा की और फिर भगवान्के गुण, प्रभाव आदिका वर्णन करते हुए स्तुति की।

भगवान्के पुनः वरदान मॉगनेको कहनेपर मुनिने कहा—प्रभो । यह ससार यहा ही दुस्तर सागर है। है तो यह अनित्य, दुःखमय तथा केलेके पेडके समान सारहीन। यह मायाने ही दीखता है, जलके बुल्खुलेके समान क्षणभंगुर है, फिर भी इसमे महान् उनद्रव हे। यह भयानक है, कए-ही कए हैं इसमे। आन्की मायासे में इसमें मोहित होकर अनादिकालसे चक्कर लगा रहा हूँ। में इतने ल्ये समय- से इसमे हूबा रहा, फिर भी इसका अन्त नहीं मिला। अब मैं इससे भयभीत होकर आपकी शरण आना हूँ। देवदेवेश। गोविन्द। आप मुझपर कृता करे। मुझे इस 'मसार-सागरसे मदाके लिये पार कर दे।'

मगवान्ने कटा—'मुनि ! दुग्हे अवश्य मोक्ष प्राप्त होगा । स्ती या पुर्म्य—िरसी वर्णका कोई भी मनुष्य हो। जो कोई मेरी शरण आता है, जो भी मेरी भक्ति करता है। वह अवस्य मुझे प्राप्त कर लेता है ।' भक्तवत्तर श्रीहरी मुनिको वरदान देकर अन्तर्तित हो गये । कण्डु मुनिने भी तमन्त कामनाआंको त्यागकर, ममता तथा आहकारको छोड़कर, इन्द्रियांको भलीभाँति सयत करके, मनको भगवान्मे लगा दिया और व देवदुर्लभ परम पदको प्राप्त हुए ।

# आरण्यक मुनि

राम नाम विनु निरा न सोहा। देखु त्रिचारि तगिन मद मोहा॥ जेतायुगमें भगवान् श्रीरामका अवतार हुआ, उससे पहलेकी वात है। आरण्यक मुनि परमात्मतत्त्वकों जानकर परम गान्ति पानेके लिये धोर तत्रस्या कर रहे थे। दीर्घकालीन तपसे भी जा सफलता नहीं मिली, तब मुनि किसी जानी महापुरुपकी खोज करने लगे। वे अनेक तीथामें धूमे, बहुत लोगोले मिले, पर उनको सन्तोप नहीं हुआ। एक दिन उन्होंने तीर्ग्यात्राके लिये तपोलोकसे पृथ्वीपर उतरते दीर्घजीवी लोमन मृपिके दर्गन किये। वे मृपिके समीप गये और चरणोमें प्रणाम करके नम्रतापूर्वक प्रार्थना की—'भगवन्। दुर्लम मनुष्य रारीर पाकर जीव किस उपायसे दुन्तर ससारसागरको पार कर सकता है! आप दया करके मुझे कोई ऐसा बत, दान, जम, यज्ञ या देवाराधन बतलाइये, जिससे मैं इस भवसागरसे पार हो सकूँ।'

महर्पि लोमशने कहा—'दान, तीर्थ, व्रत, यम, नियम, यज, योग, तप आदि सभी उत्तम कर्म है, कितु इनका फल म्वर्ग है। जवतक पुण्य रहता है, प्राणी स्वर्गके सुख मोगता है और पुण्य समाप्त होनेपर नीचे गिर जाता है। जो लोग स्वर्गसुखके लिये ही पुण्यकर्म करते हैं, वे कुछ मी गुम कर्म न करनेवाले भूढ लोगोसे तो उत्तम है; पर

इदिमान् नहीं हैं। देखो, मै तुम्हें एक उत्तम रहस यत गता हूँ--भगवान् श्रीरामसे यहा कोई देवता नहीं रामसे उत्तम कोई वत नहीं, रामसे श्रेष्ठ कोई योग नहीं और रामसे उत्कृष्ट कोई यन नहीं। श्रीराम नामका जप तथा शीरामका पूजन करनेमे मनुष्य इस लोक तथा परलेकमे भी मुखी होता है। शिरामका अरण लेकर प्राणी अनाय.स मसार मागरका पार कर जाता है। ीरामका सरण व्यान करनेस मनुष्यकी सनी कामनाएँ पूर्ण होती हैं और उमे परम पद प्राप्त करानवारी मिक्त भी 'ीराम देते है। जो उत्तम कुलमे उत्पन हुए हा उनमां तो चर्चा ही क्याः चाण्डाल भी श्रीरामका प्रेमणूर्वक स्मन्ण करके परम गति पाता है। श्रीराम हा एकमात्र परम देवता है, श्रीरामका पूजन ही प्रधान वत है। राम-नाम ही सर्वोत्तम मन्त्र है और जिनमें रामकी स्ति हैं। वे ही उत्तम शास्त्र है। अतएव दुम मन लगाकर शीरामका ही भजन, पूजन एव ध्यान करो।

आरण्यक सुनिको वडी प्रसन्नता हुई यह उपदेश सुनकर । उन्होंने महर्पि लोमगसे ध्यान करनेके लिये श्रीरामके स्वरूपको जानना चाहा । महर्पिने कहा—रमणीय अयोध्या नगरीमे कल्पतकके नीचे विचित्र मण्डपमे भगवान श्रीरामचन्द्र विराजमान हैं। महामरकतमणि, नीलकान्तमणि और म्वर्णसे बना हुआ अत्यन्त मनोहर उनका सिंहासन है। सिहासनकी प्रभा चारो और छिटक रही है। नवदुर्वादल-श्याम मौन्दर्यमागर देवेन्द्रपृजित, भगवान् श्रीरघुनायजी सिंहासनपर वैठे अपनी छटामे मनियोका मन हरण कर रहे हैं। उनका मनोमुग्धकारी मुखमण्डल करोडों चन्द्रमाओकी छ विको लजित कर रहा है। उनके कार्नोमे दिव्य मकराकृति कुण्डल झलमला रहे हें, मस्तकपर किरीट सुशोभित है। किरीटमे जडी हुई मिणयोंकी रंग-विग्गी प्रभासे सारा गरीर रिञ्जत हो रहा है। मलकपर काले बुँघराले केश हैं। उनके मुखमे सुधाकरकी किरणो-जैसी दन्तपक्ति शोभा पा रही है। उनके होठ और अधर विद्रुममणि-जैसे मनोहर कान्तिमय हैं । जिममे अन्यान्य शाम्त्रोमहित ऋफ्, साम आदि चारो वेदोकी नित्य स्फूर्ति हो रही है। जवाकु सुमके समान ऐसी मधुमरी रसना उनके मुखके भीतर शोभा पा रही है। उनकी सुन्दर देह कम्बु-जैसे कमनीय कण्टमे सुशोभित है। उनके दोनों कन्धे सिंह-स्कन्धोकी तरह ऊँचे और मासल हैं। उनकी लवी भुजाएँ घुटनौतक पहूँची हुई है। ॲगृठीमे जड़े हुए हीरोंकी आभासे ॲगुलियॉ चमक रही हैं। केयूर और कड्कण निराली ही जोभा दे रहे हैं। उनका सुमनोहर विञाल वक्षःखल श्रीलक्ष्मी और श्रीवत्सादि विचित्र चिह्नोसे विभूपित है। उदरमें त्रिवली है, गम्भीर नाभि है और मनोहर कटिदेश मांणयोकी करधनीमे सुशाभित है। उनकी सुन्दर निर्मे उ जपाएँ और मनोहर घुटने हैं। योगिराजींके ध्येय उनके परम मङ्गलमय चरणयुगलमे वज्र, अङ्कुरा, जौ और ध्वजादिके चिह्न अद्भित हैं। हाथोमे धनुपनाण और कन्धेपर तरकस शोभित है। मस्तकपर सुन्दर तिल्क है और अपनी इस छविसे वे सवका चित्त जवरदस्ती अपनी ओर खींच रहे है।

इस प्रकार भगवान्के मङ्गलमा तथा छविमय दिव्य स्वरूपका वर्णन करके लोमराजीने कहा—'मुनि । दुम इस प्रकार भगवान् श्रीरामका ध्यान और स्मरण करोंगे तो अनायास ही ससार-सागरसे पार हो जाओंगे।'

लोमराजीकी वात सुनकर आरण्यक मुनिने उनसे विनम्र राज्दोंमें कहा—'भगवन् ! आपने कृपा करके मुझे भगवान् श्रीरामका ध्यान वतलाया सो वड़ा ही अच्छा किया, में आपके उपकारके भारसे दव गया हूं, परंतु नाथ ! इतना और वत गइये कि ये श्रीराम कीन हैं, इनका मूलस्वरूप क्या है और ये अवतार क्यों लेते हैं !'

महित्रं लोमगजीने कहा—'हे वत्न । पूर्ण सनातन परात्पर परमात्मा ही शीराम हैं। समस्त विश्व-ब्रह्माण्डोकी उत्पत्ति इन्हींमे हुई है, यही सबके आधार, मबमे फैले हुए, सबके स्वामी, सबके स्वान, पालन और सहार करनेवाले हैं। सारा विश्व इन्हींकी लीलाका विकास है। समस्त योगेश्वरेके भी परम ईश्वर दयामागर ये प्रभु जीवोकी दुर्गति देखकर उन्हें घोर नरकमे बचानेके लिये जगत्मे अपनी लीला और गुणोका विस्तार करते हैं, जिनका गान करके पापी-से पापी मनुष्य भी तर जाते हैं। ये शीराम इसी हेनु अवतार धारण करते है।

इसके बाद लोमगजीने भगवान् श्रीरामका पवित्र चरित्र संक्षेपमे सुनाया और कहा—'त्रेताके अन्तमे भगवान् शिराम अवतार धारण करेंगे। उस समय जब वे अश्वमेध यक्त करने लगेगे, तब अश्वके साथ उनके लोटे भाई गत्रुमजी आपके आश्रममे पधारेगे। तब आप शिरामके दर्शन करके उनमें लीन हो सकेंगे।'

महर्पि लोमगके उपदेशानुसार आरण्यक मुनि रेवा नदीके किनारे एक कुटिया बनाकर रहने लगे। वे निरन्तर राम-नामका जर करते थे और श्रीरामके पूजन ध्यानमे ही लगे रहते थे। बहुत समय बीत जानेपर जब अयोध्यामें मर्यादापुरुपोत्तमने श्रीराघवेन्द्रके रूपमे अवतार घारण करके लका-विजय आदि लीलाएँ सम्पन्न कर लीं और अयोध्यामें वे अन्त्रमेघ यज करने लगे, तव यजका अश्व छोडा गया। अबके पीछे पीछे उसकी रक्षा करते हुए वडी भारी मेनाके साथ शत्रुव्रजी चल रहे थे। अश्व जब रेवातटपर मुनिके आश्रमके समीप पहुँचा, शत्रुप्रजीने अपने साथी सुमतिसे पूछा-- 'यह किसका आश्रम है १' सुमतिसे परिचय प्राप्त कर वे मुनिकी कुटियापर गये। मुनिने उनका स्वागत किया और अनुव्रजीका परिचय पाकर तो वे आनन्दमय हो गये। अब मेरी बहुत दिनोंकी इच्छा पूरी होगी। अब मै अपने नेत्रोसे भगवान् श्रीरामके दर्जन करूँगा । मेरा जीवन धारण करना अब सफल हो जायगा।' इस प्रकार सोचते हुए मनि अयोध्याकी ओर चल पड़े।

आरण्यक मुनि देवदुर्लभ परम रमणीय अयोध्या नगरीमे पहुँचे । उन्होने स्रयूके तटपर यज्ञालामें यजकी दीक्षा लिये, नियमके कारण आभूगणरिद्ति, मृगचर्मका उत्तरीय बनाये, हाथमें कुञ लिये, नवदूर्वादलप्याम श्रीरामको देला । वहाँ दीन-दरिद्रोको मनमानी वस्तुर्पे दी जा

रही थीं । विप्रोका सत्कार हो रहा था । ऋषिगण मन्त्रपाठ कर रहे थे; परतु आरण्यक मुनि तो एकटक श्रीरामकी रूप-माधुरी देखते हुए जहाँ-के तहाँ खड़े रह गये। उनका शरीर पुलकित हो गया । वे बेसुध-से होकर उस भुवनमङ्गल छिवको देखते ही रहे । मर्यादापुरुषोत्तमने तपस्वी मुनिको देखा और देखते ही वे उठ खंडे हुए। इन्द्रादि देवता तथा लोकपाल भी जिनके चरणोमे मस्तक द्यकाते है, वे ही सर्वेश्वर श्रीराम 'मुनिवर ! आज आपके पधारनेसे में पवित्र हो गया ।' यह कहकर मुनिके चरणोपर गिर पड़े । तपस्वी आरण्यक मुनिने झटपट अपनी भुजाओसे उठाकर श्रीरामको हृद्यसे लगा लिया। इसके पश्चात् मुनिको उचासनपर बैठाकर राधवेन्द्रने स्वय अपने हाथसे उनके चरण घोये और वह चरणोदक अपने मस्तकपर छिड़क लिया। भगवान् ब्रह्मण्यदेव हैं। उन्होने ब्राह्मणकी स्तुति की--(मुनिश्रेष्ठ । आपके चरणजलसे मे अपने बन्धु-बान्धवोके साथ पवित्र हो गया । आपके पधारनेसे मेरा अश्वमेध यज्ञ सफल हो गया। अब निश्चय ही मैं आपकी चरणरजसे पवित्र होकर इस यज्ञद्वारा रावण-कुम्भकर्णादि ब्राह्मण-सन्तानके वधके दोषसे छूट जाऊँगा ।

भगवान्की प्रार्थना सुनकर सुनिने कुछ हॅसते हुए कहा—'प्रभो । मर्यादाके आप ही रक्षक हैं, वेद तथा ब्राह्मण आपकी ही मूर्ति हैं। अतएव आपके लिये ऐसी वार्ते करना ठीक ही है। दूसरे राजाओं के सामने उच्च आदर्श रखनेके लिये ही आप ऐसा आन्वरण कर रहे हैं। ब्रह्महत्याके पापसे छूटनेके लिये आप अश्वमेध यज्ञ कर रहे हैं। यह सुनकर मैं अपनी हॅसी रोक नहीं पाता। मर्यादापुरुषोत्तम। आपका मर्यादापालन धन्य है। सारे शास्तोके विपरीत आचरण करने वाला सर्वथा मूर्ल और महापापी भी जिसका नाम-स्मरण करते ही पापोके समुद्रको भी लॉघकर परमपद पा जाता है, वह ब्रह्महत्याके पापसे छूट्रनेके लिये अश्वमेध यज करे—यह क्या कम हॅसीकी वात है है भगवन् । जवतक मनुष्य आपके नामका भलीभाँति उच्चारण नहीं करता, तभीतक उसे भय देनेके लिये बड़े बड़े पाप गरजा करते हैं। रामनामरूपी सिंहकी गर्जना सुनते ही महागपरूपी गर्जोका पतातक नहीं लगता। मैने मुनियोसे खुना है कि जवतक रामनामका भलीभाँति उच्चारण नहीं होता, तभीतक पापी मनुष्योंको पाप-ताप भयभीत करते हें। शीराम। आज में धन्य हो गया। आज आपके दर्शन पाकर में ससारके तापसे छूट गया।

भगवान् श्रीरामने मुनिके वचन सुनकर उनका पूजन किया। सभी श्रुपि-मुनि भगवान्की यह लीला देखकर 'धन्य-धन्य' कहने लगे। आरण्यक मुनिने भावावेशमें सबसे कहा—'मुनिगण! आपलोग मेरे भायको तो देखें कि सर्वलोकमहेश्वर श्रीराम मुझे प्रणाम करते हैं। ये सबके परमाराध्य मेरा स्वागत करते हैं। श्रुतियाँ जिनके चरण-कमलोकी खोज करती हैं, वे मेरा चरणोदक लेकर अपनेको पवित्र मानते हैं। में आज धन्य हो गया!' यह कहते-कहते सबके सामने ही मुनिका ब्रह्मरन्त्र फट गया। वडे जोरका घड़ाका हुआ। स्वर्गमे दुन्दुभियाँ वजने लगीं। देवता फूलोकी वर्णा करने लगे। श्रुपि-मुनियोने देखा कि आरण्यक मुनिके मस्तकसे एक विचित्र तेज निकला और वह श्रीरामके मुखमे प्रविष्ट हो गया!

# भक्त मुनि उतङ्क

सठ सुधरहि सत सगति पाई । पारस परस कुधातु सुहाई ॥

सौवीर नगरमे एक सुन्दर वगीचेमे भगवान् विष्णुका बडा ही भव्य मन्दिर था। उस बगीचेमे महात्मा उतङ्कजी# रहते थे। उतङ्कजी परम ज्ञान्त, निःस्पृह, द्याछ, ज्ञानी, भगवान्की सेवामे लगे रहनेवाले और तपस्वी थे। वे चित्तको सब ओरसे हटाकर भगवान्मे ही लगाये रहते थे। उनकी सन कियाएँ भगवान्के लिये ही होती थीं। मन्दिरमें वे भगवान्की सेवा करते थे।

एक दिन कणिक नामक व्याध-डाकू मन्दिरके पाससे निकला। वह वड़ा ही क्रूर था। उसका काम ही दूसरोकी निन्दा करना, दूसरोका धन छीन लेना और प्राणियोको मारना था। वह देवता, ब्राह्मण, गुरु—किसीको भी मानता

<sup>\*</sup> भारवाड़के गुरुमक्त उत्तद्भग्रापि, जिनपर भगवान् श्रीकृष्णने क्रुपा की, इनसे भिन्न है।

नहीं था । मन्दिरके शिक्यपर विशाल खर्ण-कल्प्य देखकर उम डाकृने सोचा कि भीतर मन्दिरमें बहुत वन होगा। रानके समय वह मन्दिर छ्टनेके लिये चुपके-में शुस पडा। उस समय महात्मा उनद्ध मन्दिरमें बैटे भगवान्का ध्यान कर रहे थे। टाकृने उन्हें मार डालनेका विचार किया। वह तलचार खींचकर उनके सामने खड़ा हो गया। जब इमसे उतद्धजीका ध्यान न टूटा, तब उसने उन मुनिको धका देकर पटक दिया और उनकी छातीपर पर रखकर एक हार्थसे उनके केया पकड़कर उनका सिर काटनेको उद्यत हो गया। उतद्धजीने नेत्र खोले और डाकृकी ओर देखा। वे न तो डरे और न कप्ट हुए। उनके नेत्रोंमें ऐसा तेज एव इस प्रकारका स्नेह उमड़ रहा था कि टाकृ कणिकपर जैसे जादू हो गया। उसके हाथसे तल्यार लूटकर गिर पड़ी। वह दूर खड़ा होकर महात्माको एकटक आश्चरंसे देखने लगा।

वड़े ही जीतर अव्डॉमें उतद्भनीने डाकूसे कहा-'मार्ह ! तुम मुझ निरपरायका वय क्यो करना चाहने थे <sup>१</sup> मेंने तुम्हारा क्या त्रिगाडा है १ ससारमे जो अपराध करता है। उसीको दण्ट दिया जाता है । सीम्य ! मेने तुम्हारा कोई अपराघ किया हो, ऐमा तो मुझे सारण नहीं आना । मजन लोग तो पारीको भी मारते नहीं। वे उसके पापका ही विनाश करते हं। विरोबी मर्ख भी हो, नो भी उसमें कोई गुण हो तो शान्तिचत्त माधुजन उस गुणकी ही प्रशमा करते हैं । पुरुपोत्तम मगवान्की उमीपर कृता होती है। जो अनेक प्रकारसे सताये जानेपर भी मतानेवालेको क्षमा ही करता है। उसका कल्याण ही करना चाहता है। चन्दनका बृक्ष काटनेपर भी अपने काटनेंवाछे कुल्हाइको मुगन्यित ही करना है; ऐसे ही सत्जन किमीके द्वारा सताये जानेपर भी सतानेवालेसे शतुता न करके उसका हित ही करना चाहने हैं। यह विधाताका विधान ही कुछ विचित्र है कि सब प्रकारक सङ्गका त्याग करके भगवान्का भजन करनेवाठे लोगांको भी बुरे लोगोने कप्र सहना पड़ता है। दुर्जनलोग सीये-मादे साधुलोगोंको अकारण ही सताया करते है । वक्वान्कों कोई नहीं सताता। धास तथा जलपर सन्तोप करनेवाले मृगा तथा मछिखाँ हो ही व्याघ तथा धीवरलोग मारा करते हैं। मनुष्य स्त्री-पुत्र तथा परिवारके मोहरो जान-वृझकर अपने ऊपर दु.ख छेता है, यह मायाकी महिमा है। जो दूसरेका घन ख्टकर अपने परिवारका पालन करता है, उसे भी सबको छोड़कर एक दिन

जाना पड़ेगा । मेर माता-पिता, मेरे म्त्री-पुत्र, मेरे मित्र-परिवार-इस प्रकारकी समता ही जीवांको सदा क्षेत्र देती है। मरनेके बाद तो मनुष्यके साथ उसके पाप और पुण्य ही जाते हैं। पापसे थन एकत्र करके जो परिवारका पालन करते हैं। मरनेपर पारका फल उन्हें अकेले ही भोगना पड़ना है । उस समय परिवारके छोग उनकी योडी भी सहायता नहीं करते । विपयासक मनुष्य यह जानकर भी कि भ्यारव्यम जो है। वही होगा, उसे मिटाया नहीं जा सकता' मोहचरा धन कमाकर मुखी होनेकी आजा करता है और इसी आधासे वह नाना प्रकारक पाप करता है । भाई । तुम क्या कर रहे हो। यह तुमने कभी सोचा है १ इस पारका कितना भयद्वर फल होगा। इसार तुमने कभी विचार किया है ? यह मनुष्य-जीवन पाप बटोरनेमें छगाया जाय, यह तो बड़ा ही अनर्थ है। यह जीवन तो भगवान्को पानेके लिये ही जीवको मिलता है। तुम मोहको छोड़कर जीवनको सफल वनाओ । पापासे अपने-को अलग करके भगवान्के भजनमं लगो । इससे नुम्हारा कल्याण होगा ।

सत्तक्षकी महिमा अपार है। व्यावपर महात्मा उतक्किती वागीका प्रभाव इतना अधिक पड़ा कि उसका हृदय पूर्णतया वदल गया। वह पश्चात्तापरे व्याकुल होकर उन महात्माके चरणोंपर गिर पड़ा। अपने वोर कमाका स्मरण करके फूट-फूटकर रोने लगा। वह कहने लगा—'हाय। में बड़ा अधम हूं। मेंने वहे-बड़े पाप किये हे। मेरी क्या गित होगी १ हे भगवन्। हे अधमाको तारनेवाले हिरे। हे नारायण। मुझपर दया करो। नुमको छोड़कर अब मुझे कीन सहारा दे सकता है।'

मारे दुःखके व्याव घड़ामसे गिर पड़ा और उसी समय उसकी मृत्यु होगयी। दयाछ उतड़ जीने व्याधक मृत द्यारिपर मगवान् जा चरणांदक छिडक दिया। व्याधन मरते समय पापांक छिये पश्चात्ताप किया था, मगवान् जा स्मरण किया था और उसके बरीरपर भगवान् जा चरणोंदक पडा था, अतः वह सभी पापांसे छूटकर भगवान् के परम वामका अधिकारी हो गया। भगवान् के पापंद विमान छे आये। दिव्य देह धारण करके विमानपर बैठकर भगवान् के धामको जाते समय उसने वार-बार उतद्वमुनिकी स्तुति की। उनसे क्षमा माँगकर वह दिव्यवाम चला गया।

व्याधकी यह सदृति देखकर उतद्भमुनि चिकत हो गये। भगवान्की महिम्म एवं उन दयामपकी अमीम दयाका स्तरण करके उनका अरीर पुलकित हे गया। गर्गद कण्ठसे वे भगवान्की हुति करने लगे। उन विद्वान् महात्माने वेद-विहित तत्त्वोसे, भिक्तपूर्ण हृदयसे भगवान् ही हुति बहुत देरतक की। उनके सावनसे प्रमु प्रसन्न हो गये। वे दयामय अपने परम भक्त उतह्नके सामने प्रकट हो गये। वे दयामय अपने परम भक्त उतह्नके सामने प्रकट हो गये। उतह्नमुनिने शोभासिन्धु प्रमुक्ते दर्शन किये। भगवान्के तेजोमय अद्भुत लावण्यधाम स्वरूपको देखकर मुनिके नेत्रोसे आँमुओकी धारा चलने लगी। उनकी वाणी बद हो गयी। प्रतारि। रक्षा करो, रक्षा करो। इतना ही वे कह सके और भगवान्के चरणोपर गिर पहे।

गरहम्बज श्रीहरिने अपनी विज्ञाल मुजाओसे मुनिको उठाकर अपने हृदयसे लगा लिया। भगवान्ने कहा— वत्स। मै दुमपर प्रसन्न हूँ। दुम्हारे लिये अब कुछ भी असाध्य नहीं है। दुम जो चाहो, वह मॉग लो।'

मुनिने यड़ी नम्रतासे कहा— कि मां मोहयसीका स्वं किमन्येर्देव मे वरे । स्विध भक्तिर्देढा मेऽस्तु जन्मजन्मान्तरेप्विप ॥ कीटेषु पक्षिषु स्रोषु सरीमृषेषु
रक्षःविशाचमनुनेष्विप यत्र यत्र ।
जातम्य मे भवतु केशव ते प्रसादात्
रत्रस्येव भक्तिरचलाव्यभिचारिणी च॥
. ( वृहनार्त्रायपु० ३८ । ४८-४९ )

पत्रमो । आप मुझे मोहित क्यो करते हें । मुझे कोई वरदान नहीं चाहिये । जन्म-जन्मान्तरमे मेरी आपके चरणोमे अविचल मिक्त सटा बनी रहे । में कीट-पतङ्ग, पशु-पक्षी, सर्प-अजगर, राक्षम पिशाच या मनुष्य— किसी भी योनिमे रहूँ, हे केशव । आपक्री कृपासे आपमें मेरी सदा-सर्वदा अव्यभिचारिणी भक्ति बनी रहे।

भगवान् बहुत ही प्रसन्न हुए । अपना दिव्य शङ्क मुनिके शरीरसे स्पर्न कराके भगवान्ने मुनिको भिक्तिके वरदानके साथ परम दुर्घभ जान भी प्रदान किया । मुनिकी पूजा स्वीकार करके भगवान् अन्तर्हित हो गये । भक्ति अ उतङ्क-मुनि शेष जीवन भगवान्की सेवामे व्यतीत करके अन्तमें भगवद्धाम पधार गये ।

# महर्षि दधीचि

योऽधुत्रेणात्मना नाथा न धर्म न यश पुमान् । ईहेत भूतद्यया स शोच्यः स्थान्दरैरपि॥ (श्रीमद्भा०६।१ ।८)

'जो पुरुष नाशवान् शरीरके द्वारा समर्थ होकर भी प्राणियोंपर दया करके धर्म या यश प्राप्त करनेकी इन्छा, चेष्टा, प्रयत्न नहीं करता, वह तो स्थावर वृक्ष-पर्वतादिके द्वारा भी शोचनीय है; क्योकि वृक्ष पर्वतादि भी अपने शरीरके द्वारा प्राणियोंकी सेवा करते हैं।'

देवराज इन्द्रने प्रतिज्ञा कर ली थी कि 'जो कोई अश्विनीकुमारोको ब्रह्मविद्याका उपदेश करेगा, उसका मस्तक मै वज़से काट डाल्रॅगा।'वैद्य होनेके कारण अश्विनीकुमारोको देवराज हीन मानतेथे। अश्विनीकुमारोने महर्षि दधीचिसे ब्रह्मविद्याका उपदेश करनेकी प्रार्थना की। एक जिज्ञासु अश्विकारी प्रार्थना करे तो उसे किसी भय या लोभ- बदा उपदेश न देना धर्म नहीं है। महर्गिने उपदेश देना स्वीकार कर लिया। अश्विनीकुमारोने ऋगिका मस्तक काट कर औषधद्वारा सुरक्षित करके अलग रख दिया और उनके

सिरपर घोड़ेक। मस्तक लगा दिया। इसी घोड़ेके मस्तकसे उन्होंने ब्रह्मविद्याका उपदेश किया। इन्ट्रने वज़से जब श्रृपिका वह मस्तक काट दिया, तब अश्विनी रुमारोंने उनका पहला सिर उनके धड़से लगाकर उन्हें जीवित कर दिया। इस प्रकार ब्रह्मपुत्र अथवीं श्रृपिक पुत्र ये दधीचि-जी घोडेका सिर लगनेसे अश्विशरा भी कहे जाते हैं।

जब त्वष्टाके अग्रि कुण्डसे उत्पन्न होकर वृत्रासुरने इन्द्रके स्वर्गपर अधिकार कर लिया और देवताओने अपने जिन अस्त्रीसे उसपर आघात किया, उन अस्त्र शस्त्रीको भी वह असुर निगल गया, तव निरस्त्र देवता बहुत डरे । कोई और उपाय न देखकर देवता ब्रह्माजीकी शरणमे गये । ब्रह्माजीने भगवान्की रृति की । भगवान्ने प्रकट होकर दर्शन दिया और बताया—'महर्पि दधीन्त्रिको हाड्डियाँ उप्रतपस्य के प्रभावसे हट तथा तेजिस्त्रनी हो गयी हैं । उन हड्डियोसे वम्र बने, तनी इन्द्र उस वम्रसे वृत्रको मार सकते हैं । महर्पि दधीन्त्रिको होई गरा उन्हें बल्पूर्वक कोई मार नहीं सकता । हुमलोग उनसे जाकर

याचना करो । मॉगनेपर वे हुम्हे अपना शरीर दे देगे।

देवता साभ्रमती तथा चन्द्रभागांके सङ्गमपर द्धीचिश्रमृपिके आश्रममे गये । उन्होंने नाना प्रकारसे स्ति
करके श्रमिको सन् ए किया और उनसे उनकी हृिष्ट्यां
माँगीं । महर्पिने कहा कि उनकी इच्छा तीर्थयात्रा करनेकी थी। इन्द्रने नैमिपारण्यमे सय तीयाका आवाहन किया।
वहाँ स्नान करके द्धीचिकी आसन लगाकर बैठ गये।
जिस इन्द्रने उनका सिर काटना चाहा था, उन्हींके लिये
श्रमिने अपनी हृियाँ देनेमें भी सङ्कोच नहीं किया!
शरीरसे उन्हें तिनक भी आसिक नहीं थी। एक-न एक

दिन तो शरीर त्रूटेगा ही । यह नश्वर देह किसीके भी जपयोगमे आ जाय, इससे वड़ा और कोई लाभ नहीं उठाया जा सकता । महर्पिने अपना चित्त भगवान्मे लगा दिया । मन तथा प्राणोको हृदयमे लीन करके वे शरीर छे अपर उठ गये । जङ्गली गायोने अपनी खुरदरी जीभों से महर्पिके शरीरको चाट चाटकर चमड़ा, मासादि अलग कर दिया । इन्द्रने ऋृिएकी हड्डी ले ली । उसी हड्डी विश्वकर्माने वज्र बनाया और उस वज्रसे इन्द्रने चुत्रको मारा । इस प्रकार एक तपस्वीके अनुपम त्यागसे इन्द्रकी, देवलाककी चृत्रसे रक्षा हुई ।

#### भक्त भद्रतनु और उनके गुरु दान्त

जलनुद्नुद्वन्मूढ क्षणिवध्रांसि जीवनम्। किमर्थं शाश्वतिधया करोपि दुरितं सदा॥ (पश्चपुराण, क्रियायोग० १६। ३२)

'अरे भूर्ख प्राणी । यह जीवन तो जलके बुलबुलेके समान एक क्षणमें नष्ट हो जानेवाला है, फिर तू क्यो इसे शाश्वत—अविनाकी मानकर सदा पाप ही करता है ?'

प्राचीन समयमे पुरुपोत्तमपुरीमे एक ब्राह्मण रहता था। उसका नाम था भद्रतन । वह देखनेमे सुन्दर था और पवित्र कुलमे उत्पन्न हुआ था। माता-पिता उसे वचपनमे ही अनाथ करके परलेक चले गये। कोई सरक्षक न होनेसे भद्रतन युवावस्थामे कुसङ्गमे पड गया। युवावस्था, धन, स्वतन्त्रना और कुसङ्ग—इन चारमें एक ही मनुष्यको पत्रनके मार्गपर ले जानेको पर्याप्त है, जहाँ चारा हो, वहाँ तो विनाग आया ही मानना चाहिये। भद्रतन कुसङ्गके प्रभावसे स्वाध्याय, सयम, नित्यकर्म अदिसे विमुख हो गया। सत्य, अतिथि-सत्कार, उपासनादि सय उसके छूट गये। वह धर्मका निन्दक हो गया, सदा परधन तथा परस्त्रीको पानेकी घातमे रहने लगा। भोगासक्त और काम-कोध-परायण हो गया। जुआ, चोरी, मदिरापान प्रभृति दोप उसमे आ गये।

नगरके पास ही सुमध्या नामक एक सुन्दरी वेश्या रहती थी। बुरे सङ्गमे पड़कर उसका पतन हो गया था और परिस्थितिवग उसको वेश्या वनना पड़ा था, किंतु इस वृत्तिसे उसे बहुत घृणा थी। वह अपनी दशापर सदा दुखी रहती, पछताती; पर उससे छूटनेका मार्ग नहीं था। मनुष्यका एक बार पतन हो जानेपर फिर सम्हलना बहुत कठिन होता है। भीड़में जो गिर पड़ता है, उसका कुचल जाना ही सहज सम्भाव्य है, वह कदाचित् ही उठ पाता है। कुछ ऐसी ही दगा होनेपर भी सुमध्याने साहस नही छोडा। उसके हृदयमें धर्मका भय था, परलोकपर विश्वास था, ईश्वरपर आखा थी। अपने उद्धारके लिये वह भगवान्से सदा प्रार्थना करती रहती थी।

भद्रतनुका सुमन्यापर यड़ा प्रेम था। वह तो कामुक था और वेश्याके सीन्द पिर लट्टू था, पर सुमन्या उससे सचमुच प्रेम करती थी। अनेक स्थानोंसे ऊवकर वह उस ब्राह्मण-कुमारसे अनुराग करने लगी थी। उसने भद्रतनुको अनेक बार समझाना चाहा। जुआ-गराव आदिके भयद्भर परिणाम बतलाकर उसे दोपमुक्त करनेके प्रयत्नमे वह लगी ही रहती थी। इस ब्राह्मण-युवकके पतनसे उसे बड़ा दु.ख होता था। परन्तु उसे यह भरोसा नहीं था कि वह छोड़ दे तो भद्रतनु सुधर जायगा तथा और कहा न जायगा। फिर वेश्याके पेटका भी सवाल था, अत. भद्रतनुको वह इस कुमार्गसे रोक नहीं पाती थी, मन मारकर रह जाती थी।

एक दिन भद्रतनुके पिताका श्राद्ध दिवस श्राया । श्रद्धा न होनेपर भी लोक निन्दाके भयसे उनने श्राद्धकर्म किया । किं उ उसका चित्त सुमध्यामे लगा रहा । श्राद्धकार्यसे छुटकारा प.कर वह देश्याके यहाँ पहुँच गया । देर होनेका कारण वतलाकर कामियोके प्रल.पके नमान उसने सुमध्याके सौन्दर्य तथा अपनी अ.सिक्की न्त्री चौडी बाते की । सुमध्या ब्राह्मण-कुमारकी मूर्खतापर इस रही थी । उसे मद्रतनुपर कोघ आया । उसने कहा-अरे ब्राह्मण । घिकार है तुझे । तेरे-जैसे पुत्रके होनेसे अच्छा था कि तेरे पिता पुत्र-हीन ही रहते। आज तेरे पिताका श्राइ-दिन है और त् निर्लंज होकर एक वेश्याके यहाँ आया है / तृने गास्त्र पढ़े हैं; त् जानता है कि जो मनुष्य श्राद्धके दिन स्त्री-सहवास करता है, परलोकमे उसके पितर तथा वह भी वीर्य-भक्षण करते हैं। मेरे इस शरीरमे हड्डी, मास, रक्त, मजा, मेद, मल, मूत्र, थूक आदिके अतिरिक्त और क्या है <sup>१</sup> तू क्यो इस नरककुण्ड-में कूदने आया है १ ऐसे घृणित शरीरमे त्ने क्यों सौन्दर्य मान लिया है ? क्या मनुष्य गरीर तुझे पाप कमानेके लिये ही मिला है १ मै तो वेश्या हूँ, अधम हूँ, मुझमे आसक्त होकर तो तेरी अधोगित ही होनी है। यही आसक्ति यदि तेरी मगवान्मे होती तो, पता नही, अवतक तू कितनी ऊँची खिति-को पा लेता । जीवनका क्या ठिकाना है, मृत्यु तो सिरपर ही खड़ी है। कच्चे घड़ेके समान काल कभी भी जीवनको नष्ट फर देगा। तू ऐसे अल्पजीवनमे क्यो पापमे लगा है। विचार कर । मनको मुझसे हटाकर भगवान्मे लगा। भगवान् वहे दयाल है। वे तुझे अवस्य अपनालेगे।

सुमध्याके वचनोका भद्रतनुपर बहुत प्रभाव पडा । वह सोचने लगा—'सचमुच मैं कितना मूर्ख हूँ । एक वेश्यामें जितना जान है, उतना भी मुझ दुरात्मामें नहीं है । ब्राहाण-कुलमें जन्म लेकर भी मैं पाप करनेमें ही लगा रहा । जब मृत्यु निश्चित है, जब मृत्युके पश्चात् पापका दण्ड भोगनेकें लिये यमराजके पास जाना भी निश्चित ही है, तब क्यों में और पाप करूँ १ मैंने तो जप-तपं, अध्ययन-पूजन, हबन-तर्पण आदि कोई सत्कर्म किये नहीं । मुझसे भगवान्की उपासना भी नहीं हुई । अब मेरी क्या गित होगी १ कैसे मेरा पापोसे खुटकारा होगा ।' इस प्रकार पश्चात्ताप करता वह सुमध्याको पूज्यभावसे प्रणाम करके लीट आया । सुमध्याने भी उसी समयसे वेश्या-वृत्ति छोड दी और वह भगवान्के भजनमें लग गयी।

भद्रतनु पश्चात्ताप करता हुआ मार्कण्डेय मुनिके समीप गया। वह उनके चरणोपर गिर पड़ा और फूट-फूटकर रोने लगा। मार्कण्डेयजीने भद्रतनुकी बात मुनकर उससे बड़े स्नेहसे कहा—'तुम पाप करनेवाले होकर भी पुण्यात्मा जान पड़ते हो। अपने पापोके लिये पश्चात्ताप, पापसे घृणा और फिर पाप न करनेका निश्चय बड़े पुण्य-बलसे ही होता है। ससारके अधिकाश लोग तो पापको पाप मानते ही नहीं। वे बढ़े उत्साहसे उसीमे लगे रहते हैं। तुम्हारी बुडि पापसे अलग हुई, यह तुमपर भगवान्की कृपा है। जो पहले पापी रहा हो, पर पापप्रवृत्ति छोडकर भगवान्के भजनका निश्चय कर ले, तो वह भगवान्का प्रिय पात्र है; भगवान् ही उसे पापने दूर होनेकी सद्बुद्धि देते हैं। तुमने अनेक जन्मोमे भगवान्की पूजा की है, अतः तुम्हारा कल्याण शीघ होगा। मै इस समय एक अनुष्ठानमे लगा हूँ, अतः तुम दान्त मुनिके पास जाओ। वे सर्वश महात्मा तुम्हे उपदेश करेंगे।

भद्रतनु वहाँसे दान्त मुनिके आश्रमपर गया। वहाँ उसने मुनिके चरणोमे मस्तक रखकर प्रार्थना की—'महात्मन् । में जातिसे ब्राह्मण होनेपर भी महापापी हूँ। मैने सदा पाप ही किये है। आप सर्वज हैं। दयाछ है। कृपया मुझ पापीके लिये ससार-यन्धनसे छूटनेका उपदेश की जिये।'

दान्त मुनिने कृपापूर्ण स्वरमे कहा—'भाई! भगवान्की कृपाये ही तुम्हारी बुद्धि ऐसी हुई है। मै तुम्हें वे उपाय वतला रहा हूँ, जिनसे मनुष्य सहज ही भव-यन्धनसे छूट जाता है।' मुनिने भद्रतनुको पाखण्डका त्यागः कामः कोघः लोभः मोहः मदः मत्यरः असत्य और हिंसाका त्याग—ये दो 'निपेध' रूप तथा दया-शान्ति-दमका सेवन करते हुए भगवान्की पूजाः भगवत्रामोका जप तथा अहोरात्रवतः पञ्चमहायत्र और भगवद्गुणानुवाद-श्रवण—ये चार 'विधि' त्य उपदेश किये। भद्रतनुने इन साधनोको मलीभाँति समझानेकी प्रार्थना की तो मुनिने यताया—

१-वेद-शास्त्र-सम्मत कमोंको छोडकर दूसरा कर्म करने-वाला पाखण्डी हे और शास्त्रानुकूल अपने वर्णाश्रम-धर्मका पालन करनेवाला सज्जन है।

र-कामिनी-काञ्चन आदि विपयोको सेवन करनेकी इच्छा 'काम' कहलाती है। अपने विपरीत काम होते देख या अपने अपमान तथा निन्दासे जो हृदयमं जलन होती है, वह 'कोघ' है। दुसरेके धनको पानेकी इच्छा 'लोभ' है। 'मेरी स्त्री, मेरा पुत्र, मेरा घर, मेरा परिवार' ऑदिरूप मेरापन 'मोह' है। अपने धन, वल, परिवार, गुणका गर्व होना 'मत्द' है। दूसरे अपनेसे श्रेष्ठ क्यो है, ऐसी डाहको 'मत्सर' कहते हैं। सबको सुख पहुँचानेवाले यथार्थ वचनको सत्य कहते हैं और जो वाणी इससे उलटी है, वह 'असत्य' है। दूसरेको हानि पहुँचानेका विचार और यत 'हिंसा' है। इन सबका त्याग करना चाहिये।

रे-दूसरेके कष्टको दूर करनेकी इच्छा 'दया' है। जो कुछ प्राप्त हो, उस थोडेमे ही तृप्ति मान छेना 'जान्ति' है। बुर कार्योंने चित्तको हटाना 'दम' है। सुख-दुःख, शत्रु-मित्र, सबम एक सा भाव रखना 'समदृष्टि' है। भगवान्पर विश्वास करके गन्ध, पुष्प, धूप, दीप आदिसे श्रद्धांके साथ मगवान्के श्रीविग्रहकी पूजा करना 'आराधना' है।

४-दोपहर और मध्यरात्रिमे मोजन न करना (पूरे चौत्रीम घटेका उपवास) 'अहोरात्रव्रत' है तथा मगवान्के साथ आत्माके एकत्वका वरावर स्मरण रखना 'विष्णु-स्मरण' है।

५-- ब्रह्मयम, नरयम, देचयम, पितृयम और भूतयम---ये पॉच भहायम है ।

६-- (ॐ नमो भगवते वासुदैवाय'-- यही द्वाटगाक्षर मन्त्र जप करनेमें मर्वोत्तम है।

दान्त मुनिने ये सावन वताये और भद्रतनु एकान्तमे जाकर मन लगाकर श्रद्धापूर्वक उनका आचरण करता हुआ भजन करने लगा । भगवान्ने कहा ही है कि को महापापी भी मेरा अनन्यभावसे भजन करता है। वह सब पापोसे छूटकर माबु हो जाता है। भगवान्की अनन्य भिक्ते भद्रतनुका हृदय खड़ हो गया। अतः उसपर कृपा करनेके लिये उसके सम्मुख दयामय प्रभु प्रकट हो गये।

भगवान्का दर्शन करके भद्रतनुको वडा आनन्द हुआ, वह गट्गद खरमे स्तुति करने लगा । भगवान्की महिमाका वर्णन करते हुए उसने भगवद्भक्तोंके भावका वडा सुन्दर वर्णन किया । उसने कहा-- भगवन् ! जिनका भजन करके लोग समस्त विपत्तियांसे छूट जाते हें और परमपद प्राप्त कर लेते हैं। उन आपमें मेरा मन लगा रहे । जो धन, स्तुति, दानः तपस्याके विना केवल मित्तरे ही सन्तुष्ट होते हं, उन आपमे मेरा मन लगा रहे । जो कृपापूर्वक गौ, ब्राह्मण और साधुओंका नित्य हित करते हें, जो दीन, अनाथ, बृद्ध और रोगियोका दुःख दूर करते हैं; जो देवता, नाग, मनुष्य, राध्यस और कीट-पतङ्गमे भी समान भावसे विराजमान हैं; जो पण्डित-मूर्ख, धनी-टरिट्र-स्वमे समदृष्टि है; जिनके तिनक लीलापूर्वक रोप दिखलानेपर पर्वत भी तृणके समान हो जाता है और जिनके तुष्ट होनेपर तृण भी पर्वताकार हो जाता है— उन आपमे मेरा मन लगा रहे । जैसे पुण्यात्मा पुरुपका मन पुण्यमे, पिताका पुनमे तथा सती स्त्रीका अपने पतिमें लगा

न्हता है, वैसे ही मेग मन आपमे लगा रहे। जैसे कामीका मन स्त्रीमें, लोभीका धनमं, भ्रखेका मोजनमें, प्यासेका का जलमें, गरमीसे व्याकुलका चन्द्रमाकी जीतलतामें और जाडेसे टिउरतेका सूर्यमें लगा रहता है, वैसे ही मरा मन आपमें लगा रहे। 34

इसके पश्चात् भद्रतनुको अपने पापोका व्यान आया । उसने उनका जो वर्णन किया, वह सावकांके वहे कामका है । उनसे सबको वचना चाहिये । उसने कहा—'प्रभो । मैंने बुद्धिमान् होकर परस्त्री सङ्ग किया, मोहवश अवध्यका वध किया, अजानमे पहकर विश्वामधात किया, अखाद्य खाया और न पीनेयोग्य सुरापान किया, लोमवश दूसरेका वन हरण किया; भ्रुणहत्या, व्यभिन्वार, परनिन्दा, हिंसा आदि पाप किये, जरणागतका अहित किया, दूसरेकी जीविका नप्ट की, दूसरोको लिजत करके नीचा दिखाया, अयोग्यसे वान लिया, रास्ते, देवस्थान, गोशाला आदिमे मल-मृत्र त्याग किया; हरे वृक्ष काटे, स्नान और भोजनको जाते मनुष्याको रोका, पिता-माताके प्रति अभक्ति और अश्रद्धा की, घर आये अतिथिका सत्कार नहीं किया, जल पीनेके लिये दौड़कर जाती हुई गायोको रोक दिया, प्रारम्भ किये व्रतको वीचमे ही छोड दिया, पति-पत्नीम भेद डाला, भगवत्कथामे विन्न किये, मन ल्याकर दूसरांकी निन्दा सुनीः जीविका चलाने-वालोका तिरस्कार किया, दूसरोकी पापचर्चा सुनी, याचको और ब्राह्मणोका अपमान किया ं - ऐसे ऐसे सहस्रो पाप मैने अनेक जन्मोमे किये, परन्तु आज वे सव दूर हो गये। आज में आपका दर्शन करके कृतार्थ हो गया । प्रभो । दयामय। आपको नमस्कार।'

मगवान्की ऋपाका अनुभव करके भद्रतनु विह्वल होकर उनके चरणोपर गिर पडा । भगवान्ने उसे उठाकर हृदयंस

> अपुरातमना यथा पुण्ये निजपुत्रे यथा पितु । यथा पतौ सतीना च तथा त्विय मनोऽस्तु मे॥ यूना चित्त यथा योनौ छुव्धाना च यथा धने। अधिताना यथात्रे च तथा त्विय मनोऽस्तु मे॥ धर्मात्तीना यथा चन्द्रे शीतार्त्तानां यथा रवौ। नृष्णार्त्ताना यथा तोये तथा त्विय मनोऽस्तु मे॥

( पन्नापुराण, क्तियायोग० १७। ३९-४० )

। यही सब पापकर्म हैं, ये किमीको भी नहीं करने चाहिये।

लगा लिया। भगवान्का दर्शन करते ही भद्रतनुकी मुक्तिको हच्छा दूर हो गयी थी। वह तो भक्तिका भूखा हो उठा था। उसने भगवान्से प्रार्थना की—'प्रभो। आपके दर्शनसे में कृतार्थ हो गया, फिर भी में आपसे एक वरदान मॉगता हूँ। आपके चरणोमे जन्म-जन्म मेरा अनुराग अविचल रहे।'

जन्मजन्मिन में भिनस्त्वस्यस्तु सुदृढा प्रभो।
(पद्मपुराण, क्रियायोग०१७।९८)

भगवान्ने उसे 'सख्य-भिक्त' प्रदान की । उसके अनुरोवपर उसके गुरु दान्त मुनिको भी भगवान्ने दर्शन् दिये। दान्त मुनिने भी भगवान्से भिक्तका ही वरदान मॉगा। गुरु शिष्य दोनोको कृतार्थ करके भगवान् अन्तर्धान हो गये। भिक्तमय जीवन विताकर अन्तमे गुरु दान्त मुनि और उनके शिष्य भद्रतन् दोनो ही भगवान्के परम धामको प्राप्त हुए।

## भक्त पुण्डरीक

4 40000

स्मृतः सन्तोपितो वापि पूजितो वा द्विजोत्तम् । पुनाति भगवद्भक्तश्चाण्डालोऽपि यद्दच्छ्या ॥ ( पद्मपुराण, उत्तर० २०। ८०)

'स्मरण करनेपर, सन्द्रष्ट करनेपर, पूजा करनेपर भगवान्का भक्त अनायास ही चाण्डालतकको भी पवित्र कर देता है।' पुण्डरीकजी ऐसे ही महाभागवत हो गये है। पुण्डरीकका जन्म ब्राह्मण-कुलमे हुआ था। वे वेद-गास्त्रोके ज्ञाता, तपस्वी, स्वाध्यायप्रेमी, इन्द्रियविजयी एव क्षमाशील थे। वे त्रिकाल सन्ध्या करते थे। प्रातः-साय विविधूर्वक अग्निहोत्र करते थे। बहुत दिनोतक उन्होंनं गुरुकी श्रद्धापूर्वक सेवा की थी और नियमित प्राणायाम तथा भगवान् विष्णुका चिन्तन तो वे सर्वदा ही करते थे। वे माता-पिताके भक्त थे। वर्णाग्रम-धर्मानुकूल अपने कर्तन्यांका मलीभाँति विधिपूर्वक पालन करते थे।

धर्मके मूल है भगवान् । धर्मके पालनका यही परम फल है कि ससारके विपयोमे वैराग्य होकर भगवान्के चरणोमे प्रीति हो जाय । भगवान्की प्रसन्नताके लिये ही लीकिक वैदिक समस्त कर्माका पुण्डरीक पालन करते थे । ऐसा करनेसे उनका हृदय ग्रुद्ध हो गया । ससारके किसी भी पहार्थमे उनकी आसक्ति, ममता, स्पृह्षा या कामना नहीं रह गयी। वे माता-पिता, भाई-बन्धु, मिन्न-सखा, सुहृद्ध-सम्बन्धी आदि स्लेहके—मोहके वन्धनोसे छूट गये। उनके हृदयमे केवल एकमान भगवान्को प्राप्त करनेकी ही इच्छा रह गयी। वे अपने सम्पन्न घर एव परिवारको तृणके समान छोडकर भगवन्त्राप्तिके लिये निकल पढे।

मक्त पुण्टरीक साग, मूल, फर-जो कुछ मिल नाता, उसीसे शरीमनिर्वाह करते हुए तीर्थाटन करने लगे। गरीरके सुख दुःखर्की उन्हें तिनक भी चिन्ता नहीं थी। वे तो अपने प्रियतम प्रभुको पाना चाहते थे । यूमते-धूमते वे शालग्राम नामक स्थानपर पहुँचे । यह स्थान रसणीक था, पवित्र था । यहाँ अच्छे तत्त्वजानी महातमा रहते थे । अनेक पवित्र जलाशय थे । पुण्डरीकने उन तीर्यकुण्डोंमे स्नान किया। उनका मन यहाँ लग गया । यही रहकर अब वे भगवान्का निरन्तर ध्यान करने लगे । उनका हृदय भगवान्के ध्यानसे आनन्दमग्न हो गया। वे हृदयमे भगवान्का दर्शन पाने लगे।

अउने अनुरागी भक्तोको दयामय भ्यानान् सदा ही सारण रखते हैं। प्रभुने देवपिं नारदजीको पुण्डरीकके पाम भेजा कि वे उस भोले भक्तके भावको और पुष्ट करें। ीनारदजी परमार्थके तत्त्वज तथा भगवान्के हृदय-स्वरूप हैं। वे सदा भक्तोपर कृपा करने, उन्हें सहायता पहुँचाने को उत्सुक रहते हैं। भगवान्की आज्ञासे ट्रिंत होकर व गीव ही पुण्डरीकके पास पहुँचे। साक्षात् सूर्यके समान तेजस्वीः वीणा वजाकर हरिगुण-गान करते देवर्पिको देखकर पुण्डरीक उठ खड़े हुए । उन्होने साप्टाङ्ग प्रणाम किया । देविपिके तेजको देखकर वे चिकत रह गये । संसारमे ऐसा तेज मनुष्यमें सुना भी नहीं जाता । पूछनेपर नारदजीने अपना परिचय दिया | ढेवर्पिको पहचानकर पुण्डरीकके हर्षका पार नहीं रहा । उन्होने नारदजीकी पूजा करके वडी नम्रतासे प्रार्थना की-प्रमो । मेरा आज परम सौभाग्य है जो मुझे आपके दर्शन हुए । आज मेरे सब पूर्वेज तर गये । अब आप अपने इस दासपर कृपा करके ऐसा उपदेश करे, जिससे इस ससार-सागरमे द्ववते द्स अधमका उद्धार हो जाय । आप तो भगवान्के मार्गपर चलनेवालोकी एकमात्र गति हैं, आप इस दीनपर दया करें।

पुण्डरीककी अभिमानरहित सरल वाणी सुनकर देविपने कहा- ''द्विजोत्तम | इस लोकमे अनेक प्रकारके मनुष्य हैं और उनके अनेक मत हैं। नाना तकांसे वे अपने मताका ममर्थन फरते है । मैं तुमको परमार्थ-तत्त्व वतलाता हूँ । यह तत्त्व सहज ही समझमें नर्टी आता । तत्त्ववेत्तालोग प्रमाणद्वारा ही उसका निरूपण करते हैं । मूर्तलोग ही प्रत्यक्ष तथा वर्तमान प्रमाणोंको मानते है। वे अनागत तया अतीत प्रमाणोंको स्वीकार नहीं करते । मुनियाने कहा है कि जो पूर्वरूप है, परम्परामे चला शाता है, वही आगम है। जो क्म, कर्मफल-तत्व, विज्ञान, दर्शन और विसु है, जिसम न वर्ण है, न जाति, जो नित्व आत्मसवेदन है; जो सनातनः अतीन्द्रियः चेतनः अमृतः अभेयः शायतः अजः अविनागी, अव्यक्त, व्यक्त, व्यक्तमें विभु और निरद्धन है-वही द्वितीन आगम है। वही सचराचर जगत्में व्यापक होनेसे 'विण्णु' कहलाता है। उसीके अनन्त नाम ह। परमार्थमे विमुख लोग उस योगियों के परमाराध्य-तत्त्वको नहीं जान सकते ।

'यह इमारा मत है'—यह केवल अभिमान ही है। ज्ञान तो शाश्वत है और सनातन है । वह परम्परासे ही चला आ रहा है । भारतीय महापुरुप सदा दतिहासके रूपमे इसीचे जानका वर्णन करते रहे हैं कि उसमे अपने अभिमान-की क्षद्रता न आ जाय । देवर्षि नारटजीने कहा कि "मेने एक गर सृष्टिकर्ता अपने पिता ब्रह्माजीसे पृष्टा या । उस ममय परमार्थ तत्त्वके विषयमे ब्रह्माजीने कहा-भगवान् नागवण ही समस्त प्राणित्रींके आत्मा है। वे ही प्रभु जगढाधार है । वे ही सनातन परमात्मा पत्नीस तत्त्वोके रूपमें प्रकाशित हो रहे हैं। जगत्की सृष्टि, रक्षा तथा प्रलय नारायणसे ही होता है । विश्व, तेजरा, प्राज-ये त्रिविव आत्मा नारायण ही है । वे ही सबके अबीबर, एकमात्र सनातन देव ईं। योगीगण ज्ञान तथा योगके द्वारा उन्हीं जगन्नाथका राक्षात्कार करते है। जिनका चित्त नारायणमे लगा है, जिनके प्राण नारायणको अर्पित है, जो नेवल नारायणके ही परायण हैं, वे नारायणकी कृपा और शक्तिसे जगत्में दूर और समीप, भूत, वर्तमान ओर भविष्यः स्यूल और सुरम—सबको देखते ई। उनसे कुछ अजात नहीं रहता।

'व्यक्ताजीने देवताओंसे एक दिन कहा था—धर्म नारायणके आश्रित है। सब सनातन लोक, यज, जाल, वेद, वेदाङ्ग तथा और भी जो कुछ है, सब नारायणके ही आधारपर हैं। वे अव्यक्त पुरुप नारायण ही पृथ्वी आदि पञ्चभूतम्प हैं। यह समस्त जगत् विग्णुमय है। पापी मनुष्य इस तत्त्वको नहीं जानता। जिनका चित्त उन विश्वेश्वरमें लगा है, जिनका जीवन उन श्रीहरिको अर्पित है, ऐसे परमार्थ-जाता ही उन परम पुरुपको जानते हैं। नारायण ही सब भृतरूप हे, वे ही सबमें व्याप्त है, वे ही सबका पालन करते हैं। समस्त जगत् उन्हींसे उत्पन्न है, उन्हींमें प्रतिष्ठित है। वे ही समस्त जगत् उन्हींसे उत्पन्न है, उन्हींमें प्रतिष्ठित है। वे ही समस्त जगत् उन्हींसे उत्पन्न है, उन्हींमें प्रतिष्ठित है। वे ही समस्त जगत् उन्हींसे उत्पन्न है, उन्हींसे प्रतिष्ठित है। वे ही समस्त जगत् उन्हींसे उत्पन्न है। वे ही लोकपाल है। वे परात्पर पुरुप ही सर्वाधार, निष्कल, सन्ल, अणु और महान् है। सबको उन्हींसे शरण होना चाहिये।"

देवपिने कहा-प्रदााजीने ऐसा कहा था, अतः द्विजश्रेष्ठ । तुम भी उन्हीं श्रीहरिकी गरण लो । उन नारायणको छोड़कर भक्तोके अभीएको पूरा करनेवाला और कोई नहीं है । वे ही पुरुयोत्तम सबके पिता-माता हः वे ही लोकेश, देवदेव, जगत्पति हं। अग्निहोत्र, तप, अन्ययन आदि सभी सत्कर्मांसे नित्य-निरन्तर सावधानीके साथ एकमात्र उन्हें ही सन्तुष्ट करना चाहिये । तुम उन पुरुपोत्तमकी ही शरण लो । उनकी शरण होनेपर न तो यहत-से मन्त्रांकी आवध्यकता है। न व्रतांका ही प्रयोजन है। एक नारायण-मन्त्र---'ॐ नमो नारायणाय' ही सब मनोरयोको पूरा करनेवाला है । भगवान्की आराधनामें किसी वाहरी वेपकी आवश्यकता नहीं । कपड़े पहने हो या दिगम्बर हो, जटावारी हो या मूँड मुड़ाये हो, त्यागी हो या गृहस्य हो-सभी भगवानुकी भक्ति कर सकते हैं। चिट (वेप) धर्मका कारण नहीं है। जो लोग पहले निर्दय, पापी, दुएात्मा और कुकर्मरत रहे हु, वे भी नारायण-परायण होनेपर परम वामको प्राप्त हो जाते ई । भगवान्के परम भक्त पापके कीचड़में कभी लिस नहीं होते । अहिंसासे चित्तको जीतकर वे भगवद्भक्त तीनो छोकोंको पवित्र करते हैं। प्राचीनकालमे अनेक लोग प्रेमसे भगवानका भजन करके उन्हे प्राप्त कर चुके हैं । श्रीहरिकी आराधनासे सवको परम गति मिलती है और उसके विना कोई परमपट नहीं पा सकता । ब्रह्मचारीः ग्रह्सः वानप्रसः सन्यासी-कोई भी हो, परमपद तो भगवान्के भजनसे ही मिलता है। 'में हरिभक्तोका दास हूं'-यह सुबुद्धि सहस्रों जन्मोंके अनन्तर भगवान्की कृपांचे ही प्राप्त होती है । ऐसा पुरुप भगवान्को प्राप्त कर छेता है। तत्वज्ञ पुरुष इसीछिये चित्तको सब ओरछे हटाकर नित्य-निरन्तर अनन्यभावसे उन सनातन परम पुरुपका ही ध्यान करते हैं। देवर्पि यह उपदेश देकर चले गये।

पुण्डरीककी भगवद्भक्ति देविषेके उपदेशसे और भी हट हो गयी । वे नारायणमन्त्रका अखण्ड जप करते और सदा भगवानके व्यानमे निमग्न रहते । उनकी स्थिति ऐसी हा गयी कि उनके हृदयकमस्थपर भगवान् गोविन्द सदा प्रत्यक्ष विराजमान रहने लगे । सत्त्वगुणका पूरा साम्राज्य हो जानेसे निद्रा, जो पुरुपार्यकी विरोबिनी और तमोरूपा है, सर्वथा नष्ट हो गयी ।

वहुत से महापुरपोमे यह देखा और सुना जाता है कि उनके मन और बुढिमे भगवान्का आविर्माव हुआऔर वे दिच्य भगवदूपमे परिणत हो गये; किंतु किसीका स्थृल-अरीर दिन्य हो गया हो, यह नहीं सुना जाता । ऐसा तो कदाचित् ही होता है। पुण्डरीकमे यही लोकोत्तर अवस्था प्रकट हुईं। उनका निष्पाप देह स्थामवर्णका हो गया चार सुजाएँ हो गर्या; उन हाथामें शङ्क, चक, गदा, पदा आ गये । उनका वस्त पीताम्बर हो गया। एक तेजोमण्डलने उनके शरीरको घेर लिया। पुण्डरीकसे वे 'पुण्डरीकाक्ष' हो गये। वनके सिंह, व्याघ्र आदि कृर पशु भी उनके पास अपना परस्परका महज वर भाव भूलकर एकत्र हो गये और प्रमन्नता प्रकट करने छगे । नदी सरोवर, चन-पर्वत, बृक्ष लताएँ सब पुण्डरीकके अनुकृत हो गये। सब उनकी सनाके लिये फल, पुष्प, निर्मेल जल आदि प्रस्तुत रखने लो । पुण्डरीक भक्तवत्सल भगवान्की कृपासे उनके अत्यन्त प्रियपात्र हो गये थे । प्रत्येक जीव, प्रत्येक जह-चेतन उस

परम वन्दनीय भक्तकी सेवामे अपनेको कृतार्थ करना चाहता था ।

पुण्डरीकके मन-बुद्धि ही नहीं, शरीर भी दिन्य गगवद्-रूप हो गया था; तथापि दयामय करुणासागर प्रभु भक्तको परम पावन करने, उसे नेत्रोंका चरम लाभ देने उसके सामने प्रकट हो गये । भगवानका खरूप, उनकी शोभा, उनकी अज्ञ-कान्ति जिम गनमें एक झल्क दे जाती है, वह मन, वह जीवन धन्य हो जाता है । उसका वर्णन कर सके, इतनी शक्ति कहाँ किसमें हैं । पुण्डरीक भगनान्ते अनिन्त्य सुन्दर दिन्य रूपका देखकर प्रेम विद्युत्त हो गये । भगवान्कं श्रीनरणोमं प्रणिपात करके भरे कण्डमें उन्होंने स्तृति की । स्तृति करते करते प्रमक वगमें पुण्डरीककी वाणी कद्र हो गयी ।

भगवानने पुण्डरीकका वरदान मॉगनंके ियं कहा।
पुण्डरीकने विनयपूर्वक उत्तर दिया—भगवन्! कहाँ तो मैं
वुर्डिद्ध प्राणी और कहाँ आप सर्वेश्वर सर्वन । मरे परम
सुद्धद् स्वामी । आपके दर्शनके पश्चात् और क्या शेण रह
जाता है, जिसे मॉगा जाय—यह मेरी समझमे नहीं आता।
मेरे नाथ । आप मुझे मॉगनका आदेश कर रहे हे तो में यही
मॉगता हूँ कि में अवीध हूँ अत जिममें मरा कल्याण हो।
वही आप करें।

भगवान्ते अपने चरणाम पह पुण्डरीबना उठाकर हृदयमे रामा लिया। व वोले—'वत्स! तुम मरे भाभ चलो। तुम्हें छोड्कर अब म नहीं रह सकता। अन तुम मेरे धाममें मेरे समीप मेरी लीलामें भहयोग दत हुए निवास करों।'

भगवान्ते पुण्डरीकको अपने साथ गग्रइपर चेटा लिया और अपने नित्यघाम हे गये।

# सुतीक्ष्ण मुनि

गम सदा सवक रुचि राखी । वद पुरान सत सन साखी ॥

महिंपि अगस्त्यके शिष्य सुतीक्ष्णजी जब विद्याध्ययन कर चुकः तब गुरुदेवसे उन्होंने दक्षिणांके लिये प्रार्थना की । महिंपिने कहा—'तुमने जो मेरी सेवा कीः वहीं बहुत बड़ी दिक्षणा है। में तुमसे प्रसन्न हूँ।' किंतु सुतीक्ष्णजीका सतोप गुरुदेवकी कुछ सेवा किये विना नहीं हो सकता था। वे बार बार आग्रह करने लगे। उनका हठ देखकर सर्वन महर्पिने उन्हें आशा दी—व्हिशामें तुम मुझे भगवान्कें दर्गन कराओं।' गुरुकी आशा स्वीकार करने. सुतीहणाली उनके आश्रमसे दूर उत्तर ओर दण्डकारण्यके प्रारम्भमें ही आश्रम वनाकर रहने छगे। उन्होंने गुरुदेवसे सुना था कि भगवान् श्रीराम अयोध्यामं अवतार लेकर इसी मार्गसे रावणका वध करने लका जायेंगे। अत वे वहीं तपस्या तथा भगवान्का भजन करते हुए उनके पधारनेकी प्रतीक्षा करने छगे। जब श्रीरामने पिताकी आजारे वनवास स्वीकार किया

और चित्रकृटसे वे विराधको भृमिमे गाड़कर सङ्ति देते, गरभगऋ पिके आश्रमसे आगे वढे, तव सुतीक्ष्णजीको उनके आनेका समाचार मिछा। समाचार पाते ही वे उसी ओर दौड़ पडे। उनका चित्त भाव-निमग्न हो गया। वे सोच रहे थे—

हे त्रिवि दोनवबु रघुराया । मास सठ पर करिह्रहि दाया ॥ सिह्त अनुज मोहि गम गोमाई । मिलिह्रिह् निन सेवक की नाई ॥ मोर जिय भगेस दढ नाई। । भगति त्रिरिन न ग्यान मन माई॥ निह् सतसग जोग जप जागा । निह् दढ चरन कमल अनुरागा॥ एक वानि करनानिधान की । सो प्रिय जाके गति न आन की ॥ होट्हें सुफल आजु मम लोचन । देखि वटन-पक्त भव-मोचन ॥

प्रेमकी इतनी वाढ हृद्यमे आयी कि मुनि अपनेको मूल ही गये। उन्हें यह भी स्मरण नहीं रहा कि वे कौन हैं, कहाँ हैं, क्या कर रहे हैं और कहाँ जा रहे हैं। कभी वे कुछ दूर आगे चलते, कभी खंडे होकर 'श्रीराम, रघुनाथ, कौसल्यानन्दन' आदि दिन्य नाम लेकर कीर्तन करते हुए तृत्व करने लगते और कभी पीछे लौट पडते। श्रीराम, लक्ष्मण और जानकीजी वृक्षकी आडमे छिपकर मुनिकी यह अद्भुत प्रेम विभोर दशा देख रहे थे। नृत्य करते-करते मुनीस्णजीके हृदयमे श्रीरामकी दिन्य झाँकी हुई। वे मार्गमे ही बैठकर ध्यानस्थ हो गये। आनन्दके मारे उनका एक-एक रोम खिल उठा। उसी समय श्रीराम उनके पास आ गये। उन्होंने मुनिको पुकारा, हिलाया, अनेक प्रकारसे

जगानेका प्रयत्न किया, किंतु वे तो समाधिदशामे थे। अन्तमे श्रीरामने जब उनके हृदयसे उनका आराध्य द्विभुज रूप दूर करके वहाँ अपना चतुर्भुजरूप प्रकट किया, तब मुनिने व्याकुल होकर नेत्र खोल दिये और अपने सम्मुख ही श्रीजानकीजी तथा लक्ष्मणजीसहित श्रीरामको देखकर वे प्रभुके चरणोमे गिर पडे। श्रीरघुनायजीने दोना हाथोसे उठाकर उन्हे हृदयसे लगा लिया।

मुतीक्ष्णजी वहे आदरसे श्रीरामको अपने आश्रमपर ले आये। वहाँ उन्होंने प्रभुकी पूजा की, कन्द-मूल-फलमे उनका सत्कार किया और उनकी स्तुति की। श्रीरामने उन्हे वरदान दिया—

अविरल भगति ग्यान विग्याना । होह् सकल गुन ग्यान निधाना।।

कुछ दिन श्रीराम मुनिसे पूजित-संस्कृत होकर उनके आश्रममे रहे। वहाँसे जब वे महर्पि अगस्त्यके पास जाने लगे, तब मुनिने साथ चलनेकी अनुमति माँगी। उनका तात्पर्य समझकर प्रमुने हॅसकर आजा दे दी। जब प्रमु अगस्त्याश्रमके पास पहुँचे, तब आगे जाकर दण्डवत् प्रणाम करके सुतीक्ष्णजीने अपने गुरुदेवसे निवेदन किया—

नाथ कोसकाधीस कुमारा । आए मिकन जगत आधारा ॥ राम अनुज समेत वैदेही । निसि दिन देव जपत हक्नु जेही ॥

गुरुदेवकी गुरुदक्षिणाके रूपमे इस प्रकार उनके द्वारपर सर्वेश्वरः सर्वावार श्रीरामको लाकर खड़ा कर देनेवाले सुतीक्ष्णमुनि घन्य हैं और घन्य है उनकी भक्तिका प्रताप !

## महर्षि शरभङ्ग

त्योभ्सिदण्डकारण्य-क्षेत्रमे अनेकानेक ऊर्ट्यरेता ब्रहावादी श्रृपियाने घोर तपस्याएँ की हैं। कठिन योगाम्याम एव प्राणायामादिद्वारा संसारक समस्त पदायि आसिक, ममता, स्पृहा एव कामनाका समूल नाश करके अपनी उम्र तपस्याद्वारा समस्त इन्द्रियोपर पूर्ण विजय प्राप्त करनेवाले अनेकानेक श्रृपियोमेंसे शरभङ्काजी भी एक थे।

अपनी उत्कट तपस्याद्वारा इन्होने ब्रह्मलोकपर विजय प्राप्त कर ली थी। देवराज इन्द्र इन्हें सत्कारपूर्वक ब्रह्मलोक-तक पहुँचानेके निमित्त आये। इन्होने देखा कि पृथ्वीसे कुछ अपर आकाशमें देवराजका रथ खड़ा है। बहुतम्से देवताओं में घिरे वे उसमें विराजमान है। सूर्य एव अभिके समान उनकी गोमा है। देवाङ्गनाएँ उनकी खर्ण-दिण्डकायुक्त चमरोसे सेवा कर रही हैं । उनके मस्तकपर खेत छन जोभायमान है । गन्वर्च, सिद्ध एव अनेक ब्रह्मिं उनकी अनेक उत्तमोत्तम वचनोद्धारा स्तृति कर रहे हैं । ये इनके साथ ब्रह्मलोककी यात्राके लिये तैयार ही ये कि इन्हें पता चला कि राजीवलोचन को जलकि जोर श्रीराध्वेन्द्र रामभद्र भ्रातालक्ष्मण एवं भगवती श्रीसीताजीसहित इनके आश्रमकी ओर पवार रहे हैं । ज्यों-ही सगवान् श्रीरामके आगमनका ग्रुभ समाचार इनके कानोंमे पहुँचा, त्यों-ही तप पूत अन्तः करणमें भक्तिका सञ्चार हो गया । वे मन-ही-मन सोचने लगे— अहो । लोकिक और वैदिक समस्त बमाका पालन जिन मगवान्के चरणकमलोकी प्राप्तिके लिये ही किया जाता है— वे ही भगवान् स्वयं जन मेरे आश्रमकी ओर पधार रहे हैं, तन उन्हें

छोइकर ब्रह्मलोकको जाना तो धर्वथा मूर्खता है। ब्रह्मलोकके प्रधान देवता तो मेरे यहाँ ही आ रहे हैं—तत्र वहाँ जाना निष्प्रयोजनीय ही है। अतः मन-ही-मन यह निश्चय कर कि 'तपस्याके प्रभावते मैंने जिन-जिन अक्षय लोकोपर अधिकार प्राप्त किया है, वे सव में भगवान्के चरणोमें नमपित करता हूँ' इन्होंने देवराज इन्द्रको विदा कर दिया।

भ्रुपि गरभङ्गजीके अन्तःकरणमे प्रेमजनित विरद्द-भावका उदय हा गया—

'चितवत पय रहेठॅ दिन राती ।'

वे भगवान् श्रीरामकी अल्प-कालकी प्रतीक्षाको भी युग युगके समान समझने लगे। भगवान् श्रीरामके सम्मुख ही मैं इस नश्वर शरीरका त्याग करूँगा'—इस दृढ सङ्कल्पसे वं भगवान् रामकी क्षण-क्षण प्रतीक्षा करने लगे।

कमल-दल-लोचन श्यामसुन्दर भगवान् श्रीराम इनके आश्रमपर पधारे ही। सीता-लक्ष्मणसहित रघुनन्दनको मुनिवरने देखा। उनका कण्ठ गद्गद हो गया। वे कहने लगे— चितवत पंथ रहेट दिन राती । अब प्रमु दिन जुडानी राती ॥ नाथ सकल मापन में होना । कीन्ही रूप जानि जनु दीना ॥

भगवान् श्रीरामको देखते ही प्रेमयण इनके लोचन भगवान्के रूप-सुधा-मकरन्दका साग्रह पान करने लगे। इनके नेत्राके सम्मुख तो वं ये ही—अपने प्रेमसे उन्होंने उन्हें अपने अन्तःकरणमें भी बैठा लिया—

सीना अनुज सनेत प्रमु नीतः नतद तनु स्थाम । मम हियँ नसहु निग्तर मगुन रूप श्रीरान ॥

भगवान्को अपने अन्तःकरणमं वंटाकर मुनि योगामिसः अपने गरीरको जलानंक लिये तत्यर हो गये। योगामिने इनके रोम, केग, चमड़ी, हड्डी, मास और रक्त-सभीको जलाकर भस्म कर डाला। अपने नश्वर गरीरको नएकर वे अभिके समान तेजोमय शरीरसे उत्पन्न हुए। परम तेजस्वा कुमारके रूपमे वे अनियो, महातमा ऋषियो और देवनाआंके भी लोकोको लॉघकर दिव्य धामको चले गये।

# महर्षि सुद्रल

मुद्रल नामक ऋषि कुरुक्षेत्रमे रहते थे । ये वड़े प्रमीत्माः जितेन्द्रियः, भगवद्भक्त एव सत्यवक्ता थे । किसीकी भी निन्दा नहीं करते थे। वड़े कर्मनिष्ठ एवं महात्मा ये। ये जिलोञ्छन्नत्तिसे अपना जीवन-निर्वाह करते थे। पंद्रह दिनोमे एक द्रोण धान्य, जो करीव ३४ सेरके वरावर होता है, इकटा कर लेते थे। उसीसे इप्रीकृत नामक यज करने और प्रत्येक पद्रहवे दिन अमावास्या एव पूर्णिमाको दर्श-पौर्णमास याग किया करते थे। यज्ञोमें देवता और अतिथियाका देनेसे जो अन्न बचता, उसीसे परिवारसहित निर्वाह किया करते थे। जैसे धर्मातमा ब्राह्मण स्वय थे, वैसे एी उनकी धर्मपत्नी और सन्तान भी यीं । मुद्रलजी सपरिवार महीनेमें केन्नरा दो ही बार-अमावास्या और पृणिमार्के दिन ही भोजन किया करते, सो भी अतिथि-अभ्यागतोको भोजन करानेके बाद । कहते हैं कि उनका प्रभाव ऐसा था मि प्रत्येक पर्वके दिन साक्षात् देवराज इन्द्र देवताओसिहत उनके यजमे आकर अपना भाग लेते थे। इस प्रकार मुनिवृत्तिसे रहना और प्रसन्नचित्तसे अतिथियोको अन्न देना—यही उनके जीवनका व्रत था।

मुनिके इस मतकी ख्याति महुत दूरतक फील चुकी थी। एक दिन उनकी कीर्ति-कथा दुर्वासा मुनिके कानोंमे पड़ी। उनके मनमें उनकी परीक्षा करनेकी आ गयी। दुर्वासा महाराज जहाँ तहाँ वतशील उत्तम पुरुपोको वनमें पका फरनेके लिये ही कोधित वेशमे धूमा करते हैं। वे एक दिन नग-घडंग पागलोका-सा वेष वनाये, मूँड मुँड्राये, कटु वचन कहते हुए वहाँ आ पहुँचे। आते ही वाले— विप्रवर ! आपको मालूम होना चाहिये कि मै भोजनकी इच्छासे यहाँ आया हूँ ।' उस दिन पूर्णिमाका दिवस था। मुद्रलने आदर-सत्कारके साथ ऋपिकी अभ्यर्थना करके उन्हें भोजन करान वैठाया । उन्होने अपने भूखे अतिथिको वड़ी श्रद्धासे भोजन परोसकर जिमाया। मुनि भूखे तो थे ही, श्रद्वासे प्राप्त हुआ वह अन्न उन्हें वड़ा सरस भी लगा। वे वात की-वातमे रसोईसे बना हुआ सब कुछ जीम गये, वचा-खुचा शरीरपर चुपड़ लिया। जूँठा अन्न शरीरपर लपेटकर वे जिवरसे आये थे, उधर ही निकल गये।

द्वतल वपरिवार भूखें रहे । यों प्रत्येक पवपर दुर्वासाजी

आते और भोजन करके चले जाते । सुनिको परिवारसित भले रह जाना पडता । पद्रह दिनोंतक कटे हुए ऐतेंगेंमें विरारे दानोंको वे जीनते और न्यय निराहार रहकर प्रत्येक पद्रहवें दिन वे उसे दुर्वासा प्रहृपिके अर्पण कर देते । स्त्री एचने भी उनका नाथ दिया । भूलने उनके गनमें तनिक भी विकार वा रोद उत्पन्न नहीं हुआ । कोव, र्प्या एव अनादरका भाग भी नहीं आता । ते च्यो के त्यों यान्त बने रहे । इसी प्रकार वे ल्यातार छः वार प्रत्येक पर्यपर आये । पद्रह दिनोंमे एक तार भोजन करनेवाला तमवी कुदुम्य तीन महीनेतक न्यातार भूता रहा—परतु किसीके भी मनमें बुछ भी दु.ग, कोव, कोभ या अपमानका विकार नहीं हुआ । दिर्वागानीने हर यार उनके चित्तको शान्त और निर्मं ही पाया ।

हुणांनानी इनके धेर्यको देख अत्यन्त प्रसन्न हुए। उन्होंने मुनि सुद्गलें कहा—'एने! इस ससारमें कुम्होरे समान दाता कोई भी नहीं है। ईप्यों तो तुमको छू तक नहीं गत्री है। भूख बद्दे-बद्दे त्येगोंके धार्मिक विचारोंको हिगा देनी है और धर्यको हर लेनी है। जीभ तो रसना ही ठहरी, बद्द सदा रसका स्वाद लेनेवाली है। मन तो इतना चन्नल है कि इसमें बन्नमें करना अत्यन्त कठिन जान पडता है। मन और इन्द्रियोंको क्ष्यूमें रसकर भूराका कप्ट उठाते हुए परिश्ममें प्राप्त किये हुए धनको छुद्व हदयमें दान करना अत्यन्त कठिन है। देवता भी तुग्हारे दानकी मिहमा गा-गावर उनकी खंबन्न घोषणा करेंगे।'

मर्ति दुर्वास यो कर ही रहे ने कि देवदूत विमान रेकर मुझ्लके पास आता । देवजूतने कहा—'देव । आप महान् पुण्यवान् ई। संशरीर स्वर्ग पथारे ।'

देवदूतकी बात सुनक्र महर्पिने उससे कहा--विवदूत!

सत्पुरुपों में सात पग एक साथ चलनेसे ही मित्रता हो जाती है, अतः में आपसे जो कुछ पूर्क्नू, उनके उत्तरमं जो सत्य और हितकर हो, वही बतलायें। में आपकी नात सुननेके बाद ही अपना कर्तव्य निश्चित करूँगा। देवदूत। मेरा प्रश्न यह है कि स्वर्गमें क्या सुख है एव क्या दुःख है ११

देवदूतने महर्पि मुद्गलके उत्तरमें स्वर्गलोक एव उससे भी ऊपन्के मोगमय लोकोंके सुखोंका वर्णन किया। तत्पश्चात वहाँका सबसे वडा दोप यही बताया कि वहाँसे एक-न-एक दिन पतन हो ही जाता है। ब्रह्मलोकपर्यन्त मभी लोकोंमें पतनका भय जीवको सदा बना रहता है। वे कहने लगे कि—'सुखद ऐश्वर्यका उपभोग करके उससे निम्न स्यानोंमें गिरनेवाले प्राणियोंको जो असन्तोप और बंदना होती है, उसका वर्णन करना कठिन है।'

यए सुनकर महर्पि मुद्गलने देवदूतको विधिपूर्वक नमस्कार किया तथा उन्हें अत्यन्त प्रेमसे यह कहकर लौटा दिया —

यत्र गरवा न शोचन्ति न व्यथन्ति चरन्ति वा। तद्दं स्थानमत्यन्त मार्गयिष्यामि केवसम्॥ (म० मा० वनपर्व २६१।४४)

'हे देवदूत ! में तो उम विनागरिहत परम घामको ही प्राप्त फरूँगा, जिसे प्राप्त कर छेनेपर शोक, व्यथा, दुःस्रोकी आत्यन्तिक निरृत्ति और परमानन्दकी प्राप्ति हो जाती है ।'

देवदूत उनमे यह उत्तर पाकर उनकी बुद्धिमत्ताकी प्रशंसा करता हुआ छोट गया एवं तत्पश्चात् मुनि मुद्रल स्तुति निन्दाः खर्ण तथा मिट्टीमें समभाव रखते हुए शान-वैगाय तथा भगवद्गक्तिके साधनसे अविनाशी भगवद्यामको प्राप्त हुए।

#### दो मित्र भक्त

छडाटे छितित यस्य मृत्युरित्यक्षरद्वयम् । म न्नयं कृरते पापं समन्तक्रेशदायकम् ॥ ( पन्युराग, क्रियायीग० १६ । १३ )

'जियके छलाटपर (भाग्यमें ) मृत्यु—ये दो अक्षर (निश्चित मरण ) लिखें ई, वह समस्त क्षेत्र टेनेवाले पाप वंगे फरता है।' कुरुक्षेत्रमे एक ब्राह्मण पुण्डरीक और एक क्षत्रिय अम्बरीप रहते थे। दोनोमें बड़ी मित्रता थी। खावा-पीना, टहलना-सोना, सब काम उनका साथ ही होता था। दोनों युवक थे, स्वतन्त्र थे, पासमे धन था और उसपर कुसङ्गमे पड़ गये। अब देव पूजन, सन्ध्या-तर्पण, पढ़ना लिप्पना तो सन छूट गया और वे कुमार्गमे लग गये। वेश्या और मदिरा उन्हें प्रिय हो गयी । धर्म और परलोक्का स्नप्तमे भी उन्हें ध्यान नहीं रहा ।

पापमे आधी उम्र चीनते-चीतते दोनांका बन नष्ट हो गया। वेड्या और जरावके चक्ररमे घर-द्वार नीलम हो गये। मॉगनेपर एक पैसा भी मिलना कठिन हो गया। उनने चिरित्रहीन मित्रोने साथ छोड दिया। वेड्याने घक्रे देकर उन दिखोको अपने घरसे निकाल दिया। समाजमे कोई उनसे बोलना तक नहीं चाहता था। अत्यन्त दुखी होकर दोनोने अपनी जन्मभूमिका त्याग किया। उन्हें अब अपने कमाप्र यहा पश्चात्ताप हो रहा था।

भटकते हुए दोनो एक यज्ञमण्डण्के पास पहुँचे । पश्चात्तारमे उनके पान कुछ घट गये थे । पूर्वजन्मके किसी पुण्यका उदय हो आया । ऋणियोकी वेदस्विन कानने पड़ी तो दोनोको यज्ञ-दर्शनकी इच्छा हुई । वे यज्ञालामे गये । यज्ञ-दर्शनके उनका चित्त और ग्रुड हुआ । उनमे पश्चात्ताप विशेष वेगसे लागा । उनका हृदय दुः लित, पीडिन होने ल्या—'इमने जो भयकर पान किये हैं, वे कैमे नए होगे ? हमारे उद्धारका मार्ग कीन वतायेगा ?'

उन्होंने सोचा कि ब्राह्मण वडे वयाछ होते हैं, अतः अवस्य ये ऋषिगण हमपर ऋषा करके कोई उपाय बतायेंगे। होना मित्र ऋषियोंके णस जाकर उनके चरणापर गिर पडे। फूट-फूटकर रोते हुए अपने पापाका वर्णन करके वे उनसे छूटनेका उपाय पृछने लगे। पाप और पुण्य होना ही ऐसे हं कि वर्णन करनेसे इनका क्षय होता है। वर्णन करनेसे इन होनाके पाप और पटे। दवाछ विप्रोने घेर्यपूर्वक इन दोनोंकी बात सुनीं, पर इन दोनोंके उपयुक्त कोई प्रायित्वत इन्हें स्झ ही न पहता था। अन्तमं उनमेसे एक भक्तने कहा—'तुम होनों अपने पापाके लिये पश्चात्ताप कर रहे हो, यह वड़ा शुम लक्षण है। तुम अब भगवान्की जरण ले हो। वो अपने

पिछले पापोके लिये पश्चात्ताप करता है, आगे पान न करने ना हट निश्चय करके भगवान्की शरण छ लेना है और उन सर्वेश्वरके भजनमें ही जीवन त्रिताना है, उसके सारे पान नष्ट हो जाते हैं। वह भगवान्की इन्नाने उनका देवदुर्लभ दर्शन पाकर कृतार्थ हो जाता है। अतरव तुम दोनां शिज्ञाकापन धाम जाओ और वहाँ दाक्तय पुरुषोत्तमने दर्शन करें। भगवान् जगनायने दर्शन करके तुम मभी पर्याने दृद जाओंगे।

दं दोनो उन महर्पिका उपदेश प्रातकर दही उमगम पुरपोत्तमक्षेत्रकी और चले । भगवान्का म्यान और भगवन्नामका जर-व्ही अञ्चनका प्रत हो गया। श्रीनगनाथ-पुरी पहुँचकर उन्होंने ममुद्र-स्नान रिया । तदनन्तर वे भगवानके दर्शन करने गरे पर उन्हें भगवानकी मृतिके दर्शन नहीं हए । भगवान्के श्रीवित्रक्ते दर्शन न होनेसे उन्हें यहा दुःख हुआ । भगवान्के गपरारी नामोब्न आर्तनावने कीर्तन करते हुए वे तीन दिन निर्जल वहीं पड़े रहे । तीनरे दिन गत्रिमे उन्हें घोतिके दर्घन हुए । तीत दिन और वे उसी प्रकार उपवास किये कीतंन करते रहे । सानवीं रात्रिको न्वप्रमें म्यावान्ते अपने दिव्य रूपकी झॉकी दी । कोई कितना भी पार्न करें न हो, पदि उसके मनमे पश्चातान जाग पडे, वह पन पान न करनेका निश्चय करके भगवान्की गरण हे हैं। नो अवन्य प्रभु उमे अपना हेने है। वे दोना मित्र मान दिनने भगवान्ने हार्यर निराहार रहकर उन मगनमयके दिव्य नामोका शदा निश्वामपूर्वक आर्तभावसे कीर्तन कर गहे थे । उनके सारे पाप भस्म हो चुके थे। प्रभुने उनपर कृपा की। नेत्र खुलते ही स्वप्नमे होनेवाली भगवान्की ज्योतिर्मयी दिव्य वॉकीको प्रत्यक्ष देखकर वे कृतार्थ हो गये!भगवान्का प्रत्यक्ष दर्शन हुआ उन्हे। पित तो वे भगवान्का भजन करते जीवनभर पुरुषोत्तमपुरीमें ही रहे।

# शिवमक्त वैश्वानर

प्राचीन कालमे पुण्यसिल्ला नर्मदाके पावन तटपर नर्मपुर नामक एक अति रमणीय छोटा-सा गाँव या । उसमे विश्वानर नामक एक पुण्यातमा न्रह्मचारी रहते थे । उनके सुखपर ब्रह्मतेज था, इन्द्रियों वश्चमे थीं हृद्धय पवित्र था और वे प्राय. स्वाध्यायमे ल्यो रहते थे । वे मगवान् शहरके अनन्य भक्त थे ।

जन उन्होंने ब्रह्मचर्याश्रममें वेद-वेदाङ्गोंका अध्ययन पूरा कर लिया, तन उनकी व्यवहारक्षेत्रमें उतरनेकी इच्छा हुई। विश्वानरने मनमे विचार किया कि 'गृहस्वाश्रम ही अन्य तीन आश्रमोका आधार है। देवता पितर, मनुष्य और पशु-पक्षी भी गृहस्रोका ही आश्रय लेते हैं। सान, हवन और दान गृहस्थके लिये आवश्यक धर्म हैं। इस आश्रममें जनके लिये

भी कोई वाधा नहीं है। चित्त स्वभावसे ही चञ्चल है। ग्रहस्यका चित्त एक स्त्रीमे वॅघा रहता है । चरित्रकी रक्षाके लिये धर्मपती उसका कवच है। यदि में विवाह नहीं करूँ, इठसे, लोकलाजसे अथवा खार्यवग ब्रह्मचारीके ही वेशम रहूँ और मेरे मनमे बुरी वासनाएँ आये---आती रहे तो मेरा वह ब्रह्मचर्य किस कामका १ यदि गृहस्थ परस्त्रीपर कुदृष्टि न डाले, अपनी स्त्रीसे ही सन्तुष्ट रहे और भृतुकालमे सहवास करे तो वह गृहस्य होनेपर भी ब्रह्मचारी ही है। जो राग-द्रेपसे रहित होकर सदाचारपूर्वक ग्रहस्थ-जीवन व्यतीत करता है, वह वानप्रस्थसे भी श्रेष्ट है। क्षणिक वैराग्यके आवेशमे आकर कोई घर छोड दे और घरकी बातोका ही चिन्तन करता रहे तो उसे त्यागका कोई फल नहीं मिलता। जो गृहस्थ किसीमें किसी वस्तुकी याचना नहीं करता, मगवान जिस परिस्थितिमे रक्खे, उसीमे प्रसन्न रहता है, वह उन सन्यासियोसे बहुत ही उत्तम है, जा भोजनके अतिरिक्त किसी भी वस्तुकी भिक्षा मॉगते हैं । अतएव मुझे गृहस्थाश्रमको ही स्वीकार करना चाहिये ।

तदनन्तर शुभ मुहूर्तमे उन्होने अपने अनुरूप कुलीन कन्यासे विवाह किया और गृहस्थधमें अनुसार सदाचार- का पालन एव भगवान्का स्मरण-चिन्तन करते हुए अपना जीवन व्यतीत करने लगे। उनकी पत्नीका नाम शुचिष्मती था। वे अपने पतिको ही भगवान्का स्वरूप मानकर उनकी सेवा करती थी। पञ्च-महायश—देवता, पितर और अतिथियोकी पूजा-सेवा प्रतिदिन होती। विश्वानरके पूजा-पाठ एव अर्थोपार्जनका समय निश्चित था। उनकी धर्मपकी उनके प्रत्येक कार्यमे निःसङ्कोच सहायता करती थी। वे दो अरीर, एक प्राण थे। उनका जीवन सुखमय था। भगवान्का प्रेम दोनोंके हृदयसे छलकता रहता था। इस प्रकार बहुत दिन वीत गये।

सन्तान न होनेसे शुचिष्मतीका मन दुखी रहता था। उसने एक दिन पतिसे कहा। उनके मनमे आयी। इसके लिये भगवान् शङ्करकी आराधना करनी चाहिये और इसके बाद अपनी पत्नीको आग्वासन देकर उन्होंने इस कार्यके लिये काशीकी यात्रा की।

काशी भगवान् शङ्करका नित्य निवासस्थान है। काशीमें यहुँचते ही विश्वानरके त्रिविध ताप शान्त हो गये, सैकडो जन्मोके संस्कार धुल गये । उन्होंने गङ्गास्नान करके भगवान् गङ्करकी विविध लिङ्ग-मृतियोका दर्शन और पूजन किया। यज करके सहस्र-सहस्र ब्राह्मण-सन्यासियोकों मंजन कराया। अन्तमें उन्होंने यह निश्चय किया कि भगवान् वीरेश्वरकी आराधना करनी चाहिये। 'अवतक बहुत-से स्त्री-पुरुपोने वीरेश्वरकी आराधना करके अपनी-अपनी अभिलापा पूर्ण की है। में इन्हींकी आराधना करूँगा, इन्हींकी सेवा-अर्चासे इन्हें पुत्ररूपमें प्राप्त करूँगा, 'ऐसा हढ निश्चय करके विश्वानर भगवान्की उपासनामें लग गये।

उन्होंने तेरह महीनेतक भगवान्की पूजा की । कभी एक समय खा लेते, कभी विना माँगे जो कुछ मिल जाता, वही खाकर रह जाते, कभी दूध पी लेते, कभी फल खा लेते, कभी कुछ नहीं खाते। एक महीनेतक एक मुडी तिल प्रतिदिन प्रांकर रह गये। किसी महीनेमे पानी ही पीकर रह गये तो किसी महीनेमें वह भी नहीं। इस प्रकार घोर तपस्या करते हुए उन्होने वारह महीने व्यतीत किये । तेरहवे महीने एक दिन प्रातःकाल ही गङ्गास्तान करके भगवान्की पूजा करनेके लिये आये। उन्होने जव मूर्तिकी ओर देखा, तव वीचो-वीच लिङ्गमे एक वालक दिखायी पड़ा। आठ वर्षकी अवस्था मालूम पड़ती थी। सव अङ्गोमे भसा लगा हुआ था। वडी वडी ऑखे थीं, लाल-लाल अधर ये, सिरपर पीली जटा और मुखपर हॅसी यी। वाल्कोचित वेश याः गरीरपर वस्त्र नहीं या। लीलापूर्ण हॅसीसे चित्तको मोह रहा था। यह बालक बालक नहीं, साक्षात् भगवान् राङ्कर थे । विश्वानर अपने इप्टदेवको पहचानकर उनके चरणोपर गिर पड़े और ऑखोंके जलसे उनका अभिपेक किया । रोमाञ्चित गरीर एवं गद्गद कण्ठसे अञ्जलि वॉवकर उन्होने स्तुति की और उनके चरणोपर गिर पड़े । भगवान् गङ्करने कहा-'तुम्हारी जो इच्छा हो, मॉग लो।' विश्वानरने कहा---प्रमो । आप सर्वज ह; आपके लिये अजात स्या है १ एक तो मैने इच्छा करके ही अपराध किया, दूसरे, अब आप याचना करनेको कह रहे हे। याचना तो दीनताकी मूर्ति है। आप जान-बूझकर मुझे इसके लिये क्यो प्रेरित कर रहे है !' भगवान् शङ्करने कहा—'तुम्हारी अभिलापा पूर्ण होगी। शुचिष्मतीकी इच्छा पूर्ण करनेके लिये तुमने जो तपस्या भी है, वह सर्वथा उचित है। मैं एक रूपसे तुम्हारा पुत्र वर्तूगा। मेरा नाम गृहपति, अग्नि अथवा वैश्वानर

होगा। १ इतना कहकर भगवान् अन्तर्धान हो गये और विश्वानर वडे आनन्दके साथ भगवान्का स्मरण करते हुए अपने घर छोट आये।

समयपर शुचिष्मती गर्भवती हुई । विश्वानरने शासके अनुसार सभी सस्कार किये। जिस दिन पुत्रजन्म हुआ, उस दिन सब दिशाएँ आनन्दसे परिपूर्ण हो गयी। नवजात शिशुका जातकर्म-सस्कार और श्रुतिके अनुसार नामकरण किया गया । शिशुका नाम ग्रहपति रक्खा गया । पाँचवें वर्ष यज्ञोपवीत सस्कारके साथ ही कुमारका वेदाध्ययन प्रारम्भ हुआ । कुल तीन वर्षके समयमे समस्त शास्त्रोका साङ्गोपाङ्ग अध्ययन करके-जब कि दूसरोके लिये इतने अल्पकालमे उनका पारायण भी असम्भव है-वैश्वानर अपने पिताके पास लौट आये और उन्होंने अपने विनय, सेवा, सहिष्णता आदिसे न केवल अपने माता पिताको, बल्कि सभी लोगोको चिकत कर दिया। बालकोका एकमात्र कर्तव्य है---माता-पिताकी सेवा, उनकी आशाका पालन और सबके साथ विनयका व्यवहार । वैश्वानर इसके आचार्य थे आदर्श थे । विद्याके साथ विनय भी चाहिये, यही मणि-काञ्चन-सयोग है।

एक दिन धूमते-घामते देवर्षि नारद नर्मपुरमे विश्वानरके घर आये । शुचिष्मती और विश्वानरने प्रेम और आनन्दसे भरकर उनका आतिथ्य-सत्कार किया। वैश्वानर गृहपतिने आकर उनके चरणोमे प्रणाम किया । देवर्पि नारदन आशीर्वाद देकर विश्वानरसे बालककी प्रशसा करते हुए कहा---'तुम्हारा दाम्पत्य-जीवन धन्य है । यह तुम्हारा बड़ा सौभाग्य है कि तुम्हे ऐसा आज्ञाकारी पुत्र प्राप्त हुआ है। पुत्रके लिये तो इससे वढकर और कोई कर्तव्य ही नहीं है। उसके लिये माता पिता ही गुरु और देवता है, उनकी सेवा ही सदाचार है। उनके चरणोका जल ही तीर्थ है। पुत्रके लिये ससारमे पिता ही परमात्मा है, पितासे भी बढकर माता है, क्यांकि दस महीनेतक पेटमे रखना और बचपनमे पालन-पोषण करना माताका ही काम है। गङ्गाके पवित्र जलसे अभिषेक करनेपर भी वैसी पवित्रता नहीं प्राप्त होती, जैसी माताके चरणामृतके स्पर्शसे प्राप्त होती है। सन्यास छेनेपर पुत्र पिताके लिये वन्दनीय हो जाता है, परतु माता सन्यासी पुत्रके लिये भी वन्दनीय ही रहती है। तुम दोनो धन्य हो, क्योंकि तुम्हे ऐसा पुत्ररत प्राप्त हुआ है। विवर्षि

देवपि नारदने वेश्वानरका अपने पास बुलातं हुए कहा-- वटा । आओ, मेरी गोदम वैट नाओ, मै तनिक तुम्हारे शरीरके लक्षणोको तो देखूँ। माता-पिताकी आजांस वैश्वानर देवपिं नारदको प्रणाम करके वड़ी नम्रतामे उनकी गोटमें बैठ गये। देवपि नारदने गरीरका एक एक लक्षण देखा, तालू, जीभ और दॉत भी देखे। उसके पश्चात् गौरी-शङ्कर और गणेशको नमस्कार करके कुर्क मने रंगे हुए स्तसे उत्तर मुँह खडे हुए वालकको पैरने लेकर सिरतक नाप लिया । उसके बाद कहा-- भे विश्वानर । एक मी आठ अङ्गल जिसके शरीरका परिमाण होता है, वर लोकपाल होता है। तुम्हारा वालक वैसा ही है। इसके बारीरमे उत्तम पुरुषके बत्तीसो लक्षण मिलते ८। इसके पाँच अद्ग दीर्घ रें-दोनो नेत्र, ठोड़ी, जान और नासिका। पाँच अज सूरम हैं—त्वचा, केश, दॉत, डॅगिलयॉ और डॅगिलयोकी गाँठें। इसके तीन अद हस्व हे-ग्रीवा, जहा और मूत्रेन्द्रिय। स्वरः अन्तःकरण और नाभि-ये तीन गम्भीर है। इसके छः स्थान ॲचे हे—बक्षास्थल, उटर, मुरा, राज्यर, क्रो और हाथ। इसक सात खान लाल ह—दोना गय, दोना ऑखोंके कोने, तालु, जिहा, ओष्ट, अधर और नहा। तीन स्थान विस्तीर्ण हे—ललाट, कॉट और वक्ष.सल । इन लक्षणोसे यह सिद्ध होता है कि यह बालक महापुरुष है। देवर्पि नारदने इनाः अतिरिक्त माता पिताको और यहुत-रा लक्षण दिखाये जिनसे इस वालककी असाधारणता सिद्ध होती थी। माता-पिता सुनते-सुनत अधाते न ये। व चाएत थे देविंप और कुछ कह । देविंपने भी अपनी जारमें कोई बात उठा न रक्खी।

देविपिने अन्तमं कहा—'इस वाल्कमं सम् गुण रं, सब लक्षण है, यह निष्कलक्क चन्द्रमा है, फिर भी ब्रह्मा इसे छोड़ेंगे नहीं। विधाताके त्रिपरीत होनेपर सारे गुण दोष वन जाते हैं। अभी इसका नवों वर्ष चल रहा है, वारहवें वर्ष विद्युत्के द्वारा इसकी मृत्यु हो सकती है।' इतना कहकर देविष नारद आकाशमार्गसे चले गये। माता-पिताके हृदयपर तो मानो अभी वज्रपात हो गया। वैधानरने देखा, मेरे मा-वाप बहुत हुखी हो रहे हैं। उन्होंने मुसकराकर कहा—'मा। नुमलोग इतने हर क्यो गये हु तुम्हारे चरण-कमलोकी धूलि जब मै अपने

सिरपर रक्खे रहूँगा, तव काल भी मेरा स्पर्ग नहीं कर सकता-चज़में तो रक्खा ही क्या है। मेरे अनन्य स्तेही पूजनीयो । में प्रतिज्ञा करता हूं कि यदि में तुम्हारा पुत्र हूं तो ऐसा काम कर दिखाऊँगा कि वज्र और मृत्यु दोनो मुझसे भयभीत रहेगे । में भगवान् मृत्युञ्जयकी आराधना करूँगा। वे कालके भी काल हे, उनकी कुपासे कुछ भी असम्भव नहीं है।' वैश्वानरकी वाणी क्या थी। अमृतकी वर्षा थी । माता-पिताका हृदय शीतल हो गया । उनके मुखर्का मीमा न रही । वे बोले--- भगवान् शङ्कर वडे दयाछ है। उन्होने एक नहीं, अनेकोकी रक्षा की है। प्रलयकी घघकती हुई आग वह हलाहल विप--जिसकी ज्वालासे त्रिलोकी भस्म हो जाती-करुणापरवंश होकर भगवान् शङ्कर पी गये ! उनसे बढकर दयाल और कौन हो सकता है। जाओ, तुम उन्हींकी दारणमे जाओ। उनका आराधन ही जीवनकी पूर्णता है। वैश्वानरने पिता-माताके चरणोमे प्रणाम किया। उन्हें आश्वामन दिया और प्रदक्षिणा करके कागीकी यात्रा की ।

वेश्वानरका हृदय काशीके दर्शनमात्रसे खिल उठा।

मिणकर्णिकाधाटपर स्नान करके विश्वेश्वरका दर्शन किया—

इतना सुन्दर, इतना मनोहर दर्शन मानो परमानन्द ही

उस लिङ्गके रूपमे प्रकट हो गया हो। वेश्वानरने सोचा—

भै धन्य हूँ, त्रिलोकीके सारसर्वम्ब शङ्करका दर्शन करके।

मेरा वडा सीमाग्य है कि म अपने प्रभुके दर्शनमे सनाय

हुआ। देविप नाग्दने मुझपर वडी कृपा की, जिससे

जीवनका यह परम लाम मुझे प्राप्त हुआ। में अब कृतकृत्य हूँ। वेश्वानरके हृदयमे आनन्दमय मावोकी वाद

आ गयी।

भगवान्की भक्तिका रहस्य भगवान् ही जानते हैं। अल्पन जीव अनन्त प्रेमार्णवके एक सीकरकी भी तो कल्पना नहीं कर सकता। इसीसे करुणापरवन्न भगवान् भक्ति वेशमें आते हैं। भक्त कभी भगवान्से विभक्त नहीं होते। चाहे भगवान् भक्ति हृदयमें प्रकट होकर प्रेमकी लीला करें, चाहे भक्ति रूपमें—दोनोमें एक ही वात है। आज साक्षात् शङ्कर भी जीवोके कल्याणके लिये भक्तोंका साज सज रहे हैं। यह उनके लिये तो एक लीला है, परतु जीवोंके लिये भक्ति-भावनाका, आराधनाका एक सुन्दर आदर्श है। इस मार्गपर चलकर भला, कौन नहीं अपना कल्याण-साधन कर सकता।

वैश्वानरने ग्रुम मुहूर्तमे गिवलिङ्गकी स्थापना की। पूजाके वडे कठोर नियम स्वीकार किये । प्रतिदिन गङ्गाजीसे एक सौ आठ घडे जल लाकर चढाना, एक हजार आठ नीले कमलोकी माला चढाना, छ महीनेतक सप्ताहमे एक बार कन्द-मूल खाकर रह जाना। छ। महीनेतक सूखे पत्ते खाना, छः महीनेतक जरु और छ॰ महीनेतक केवल हवाके आधारपर रहना । जप, पूजा, पाठ, निरन्तर भगवान् गङ्करका चिन्तन । सरल दृदय भक्ति-भावनाओसे परिपूर्ण । कभी भगवान्की कर्पूर-धवल, मस्मभूपित, सर्पपरिवेष्टित दिव्यमूर्तिका ध्यान, तो कभी करुणापूर्ण दृदयसे गद्गद प्रार्थना । दो वर्ष वीत गये पलक मारते मारते । सुखके दिन, सौभाग्यके दिन यो ही बीत जाया करते है। एक दिन जब वैश्वानरका बारहवाँ वर्प चल रहा था, मानो नारदकी वात सत्य करनेके लिये हाथमे वज्र लिये हुए इन्ड आये । उन्होने कहा-- वैश्वानर ! मै तुम्हारी नियम निष्ठासे प्रसन्न हूँ । तुम्हारे हृदयमे जो अभिलापा हो, मुझसे कहा: मै उसे अवज्य पूर्ण करूँगा।' वैश्वानरने वडे ही कोमल स्वरमे कहा-- 'देवेन्द्र! मै आपको जानता हूँ, आप सब कुछ कर सकते है, परतु मेरे स्वामी तो एकमात्र भगवान् शङ्कर है मै उनके अतिरिक्त और किसीसे वर नहीं ले सकता। इन्द्रने कहा-- 'वालक । तू मूर्खता क्यो कर रहा है १ मुझसे भिन्न गङ्करका कोई अस्तित्व नहीं है। मैं ही देवाधिदेव हूँ। जो तुझे चाहिये, मुझमे मॉग छे ।' वैश्वानरने कहा-- 'इन्ट्र ! आपका चरित्र किससे छिपा है । में तो गङ्करके अतिरिक्त और किसीसे वर नहीं मॉग सकता। इन्द्रका चेहरा लाल हो गया। उन्होने अपने हायमे स्थित मयद्भर वजरे वैश्वानरको डराया । वज्रकी भीपण आकृति देखकर, जिसमेसे विधुत्की लपटे निकल रही थी। वैश्वानर मानो मुर्छित हो गये। ठीक इसी समय भगवान् गौरीगङ्करने प्रकट होकर अपने कर-कमलोके अमृतमय सस्पर्शसे वैश्वानरको उज्जीवित करते हुए कहा- 'बेटा ! तुम्हारा कल्याण हो । उठो, उठो, देखो तो सही तुम्हारे सामने कौन खडा है। ' उस सुधा-मधुर वाणीको सुनकर वैश्वानरने अपनी ऑखे खोली और देखा कि कोटि-कोटि सर्थके समान प्रकाशमान भगवान् शङ्कर सामनं खड़े है। ललाटपर लोचन, कण्ठमे कालिमा, वायी ओर जगजननी पार्वती। जटामे स्थित चन्द्रमाकी किरणे आनन्दकी वर्षा कर रही र्थी । कर्पूरोज्ज्वल गरीरपर गजचर्मका आच्छादन और

मॉपोके आभूषण । आनन्दके उद्रेक्से वैश्वानरका गला भर आया, शरीर पुलकायमान हो गया, वोलनेकी इन्छा होनेपर भी जवान बंद हो गयी। वैश्वानर चित्रलिखेकी मॉति स्थिर हो गया। अपने आपको भी भूल गया। न नमस्कार, न म्तोत्र और न तो प्रार्थना। एक ओर गौरी-शङ्कर और दूसरी ओर वैश्वानर । वैश्वानर चित्रत था, भगवान् शङ्कर मुसकरा रहे थे।

भगवान् शङ्करने मौन भङ्ग किया। वे बोले—'बाल वैश्वानर। क्या तुम इन्द्रका वज्र देखकर भयभीत हो गये १ डरो मन, मैने ही इन्द्रका रूप धारण करके दुम्हे परखना चाहा था। जो मेरे प्रेमी मक्त है, वे तो मेरे स्वरूप ही हे, और तुम, तुम तो मेरे स्वरूप हो ही। इन्द्र, वज्र अथवा यमराज मेरे भक्तका बाल भी वॉका नहीं बर सकते। तुम्हारी जो इच्छा हो, वह मैं पूर्ण कर मकता हूँ। तुम्हे मैने अग्रिका पद दिया। तुम समस्त देवताओं के मुख बनोगे। सब देवता तुम्होरे द्वारा ही अप्रना-अपना भाग ग्रहण कर सकेंगे। समस्त प्राणियों के गरीरमे तुम्हारा निवास होगा। पूर्व दिशाके अधिपति इन्द्र है और दिशण दिशा के यमराज। तुम दोनों के बीन्यमे दिक्पाल-स्पसे निवास करों। तुम आजसे आग्नेय कोणके अधिपति हुए। अपने पिना, माता और बन्धुजनों के साथ विमानपर चटकर तुम अग्रिलों कमें जाओ और अपने पदके अनुसार कार्य करों।' भगवान् गद्भरके इतना कहते ही वश्वानरके माता-पिता, बन्धु-वान्धव सब वहाँ उपस्थित हो गये। सबके साथ भगवान् शद्भरके चरणों में नमस्कार करके वश्वानर अग्नि अपने लोकको चले गये और भगवान् शद्भर उसी लिद्भमें समा गये, जिसकी पूजा वश्वानर किया करते थे। भगवान शद्भरने स्वय उस लिङ्ककी बडी महिमा गायी है।

#### शिवभक्त महाकाल

प्राचीनकालमे वाराणमी नगरीमे माण्टि नामके एक
महायरास्ती ब्राह्मण रहते थे। वे शिवजीके वड़े भक्त ये और
सदा शिवमन्त्रका जप किया करते थे। प्रारम्भवश उनके
कोई सन्तान नहीं थी। इसिल्ये उन्होंने पुत्रकी कामनासे
दीर्घकालतक शिवमन्त्र-जपका अनुष्ठान किया। एक दिन
भगवान् शङ्कर उनकी तपश्चर्यासे प्रसन्न हो उनके सामने
प्रकट हुए और वोले—'वत्स माण्टि! में तुम्हारी आराधनासे
प्रसन्न हूँ। तुम्हारा मनोर्थ शीव ही पूर्ण होगा और तुम्हे
मेरे ही समान प्रमावशाली एव शिक्तसम्पन्न मेधावी पुत्ररत्न
प्राप्त होगा, जो तुम्हारे सम्प्र वशका उद्धार करेगा।' यो
कहकर शिवजी अन्तर्धान हो गये और माण्टि भगवान् शङ्करके
योगिदुर्लम, नयनामिराम ल्पका दर्शन करके और उनसे मनचाहा वरदान पाकर अत्यन्त हर्षित हुए।

माण्टिकी पढ़ीका नाम चटिका था। वह महान् पतिव्रता एवं तपस्त्राकी मानो मूर्ति ही थी। समय पाकर तपोमूर्ति ब्राह्मणपत्नी गर्भवती हुई। क्रमद्याः गर्भ बढने लगा और उसके साथ-साथ उस सतीका तेज और भी विकासित हो उठा, किंतु पूरे चार वर्ष व्यतीत हो गये, सन्तान गर्भसे वाहर नहीं आयी। इस घटनाको देखकर सभी आश्चर्यचिकत हो गये। माण्टिने सोचा कि अवश्य ही यह कोई अलोकिक वालक है, जो गर्भसे बाहर नहीं आना चाहता। अतः वे

अपनी पत्नीके पास जाकर गर्भस्य शिद्युको सवीधन करके कहने लगे—'वत्र ! सामान्य पुत्र भी अपने माता-पिताके आनन्दको वटानेवाले होते हैं, फिर तुम तो अत्यन्त पवित्र चित्रवाली माताके उदरमें आये हो और भगवान् शङ्करके अनुप्रहसे हमारी दीर्घकालकी तपस्याके फलरूपमें प्राप्त हुए हो । ऐसी दगामें क्या तुम्हारे लिये यह उचित है कि तुम माताको इस प्रकार कष्ट दे रहे हो और हमारी भी चिन्ताके कारण वन रहे हो ? हे पुत्र । यह मनुष्पजनम ही धर्म, अर्थ, काम और मोक्षका स्वक है । शास्त्रोमें इसे देवताओं के लिये भी दुर्लभ बताया गया है । फिर क्यों नहीं तुम शीध ही वाहर आकर हम सब लोगोंको आनन्दित करते ११

गर्भ बोला—'हे तात! जो कुछ आपने कहा, वह सब मुझे जात है। में यह भी जानता हूँ कि इस भूमण्डलमें मनुष्यजन्म अत्यन्त दुर्लभ हैं; परतु में कालमागंसे अत्यन्त भयभीत हूँ। वेदोमें काल और अर्चि नामके दो मागंकि। वर्णन आता है। कालमागंसे जीव कमोंके चछरमें पड जाता है और अर्चिमागंसे मोधकी प्राप्ति होती है। कालमागंसे चलनेवाले जीव चाहे पुण्यके प्रभावसे स्वर्गमे ही क्यों न चले जायं, वहाँ भी उन्हें सुखकी प्राप्ति नहीं होती। इसलिये खुद्धिमान् पुरुष निरन्तर इस चेष्टामें लगे रहते हैं कि जिससे ्रुन्हे इस घोररूप गम्भीर कालमार्गमे न भटकना पडे। अतः यदि आप कोई ऐसा उपाय कर सकें जिससे मेरा मन नाना प्रकारके सासारिक दोपोसे लिप्त न हो तो मैं इस मनुष्यलोकमे जन्म ले सकता हूँ।

गर्भस्य शिशुकी इस शर्तको सुनकर माण्टि और भी भयभीत हो गये। उन्होने सोचा कि भगवान् गङ्करको छोडकर कौन इस शर्तको पूरा कर सकता है। जिन्होने कृपा करके मेरे मनोरथको पूर्ण किया है, वे ही इस गर्तको भी परा करेंगे । या सोचकर वे मन-ही-मन भगवान् शङ्करकी शरणमे गये और उनसे प्रार्थना की । माण्टिकी प्रार्थना भगवान आग्रतोपने सुन ली । उन्होंने अपने धर्म, जान, वैराग्य, ऐश्वर्यादिको मूर्त्तरपमे बुलाकर कहा कि देखो, माण्टिपुत्रको विपरीत ज्ञान हो गया है, अतः तुमलोग जाकर उसे समझाओ और ठीक रास्तेपर लाओ ।' भगवान् महेश्चरकी आजा पा, वे विभूतियाँ साकार विग्रह धारणकर गर्भस्य शिशुके निकट गयीं और उसे सम्बोधित कर कहने लगीं—'महामति माण्टिपुत्र <sup>।</sup> तुम किसी प्रकारका भय न करो । भगवान् शङ्करकी कृपासे हम धर्म, जान, वैराग्य और ऐश्वर्य कभी तुम्हारे मनका परित्याग नहीं करेंगे। अतः तम निर्भय होकर गर्भसे वाहर निकल आओ।' यो कहकर वे चारा दिव्य मूर्तियाँ चुप हो गयीं । उनके चुप हो जानेपर अधर्म, अजान, अवैराग्य और अनैश्वर्य भी विकराल मूर्तियाँ धारणकर भगवान् गङ्करकी आजासे वहाँ उपस्थित हुए तथा माण्टिपुत्रसे कहने छगे कि 'तुम यदि हमारे भयसे बाहर न आते होओ, तो इस भयका त्याग कर दो। भगवान् शङ्करकी आजासे हम तुम्हारे भीतर कदापि प्रवेश नहीं कर सकेंगे।

इस प्रकार वर्म, ज्ञान, वैराग्य और ऐश्वर्य तथा उनके विरोधी अधर्म, अज्ञान, अवैराग्य और अनेश्वर्यकी आश्वासन-वाणीको सुनते ही वालक माण्टिपुत्र अविलम्ब गर्भसे बाहर निकल आया और कॉपते कॉपते कदन करने लगा। उस समय भगवान् गङ्करकी विमूित्योंने माण्टिसे कहा—'देखों, माण्टि! तुम्हारा पुत्र अब भी कालमार्गके भयसे कॉप और रो रहा है। अत तुम्हारा यह पुत्र कालभीति नामसे विख्यात होगा। यो कहकर विभूतिगण अपने स्वामी शङ्करजीके पास चले गये।

बालक कालभीति शुक्लपक्षके चन्द्रमाकी भाँति कमशः बढने लगा । पिताने क्रमशः उसके उपनयनादि सस्कार किये और

उसे पाशुपतवतमे परिनिष्ठितकर शिव-पञ्चाक्षर-मन्त्र (नमः। शिवाय ) की दीक्षा दी । कालभीति अपने पिताके समान ही पञ्चाक्षरमन्त्रके परायण हो गये । उन्होने तीर्थयात्राके प्रसद्धसे विविध रुद्रक्षेत्रोमे भ्रमण किया और घूमते-घूमते स्तम्भतीर्थं नामक क्षेत्रमे पहुँचे, जहाँका प्रभाव उन्होंने लोगोसे पहले ही सुन रक्ता था। वहाँ वे घोर तपस्या करते हुए एकाग्र मनसे रुद्रमन्त्रका जप करने लगे । उन्होने यह नियम ले लिया कि 'सौ वर्पतक भोजनको ता कौन कहे, जलकी एक बूंद भी ग्रहण नहीं करूँगा। ज्यों ही सौ वर्ष समाप्त होनेको आये कि एक अजात पुरुप जलसे भरा हुआ एक घड़ा लेकर कालभीतिके पास आया और प्रणाम करके उस तपस्वी ब्राह्मणसे कहने लगा—'हे महामति कालभीति ! आज तुम्हारा अनुष्ठान भगवान् गङ्करकी कृपासे पूर्ण हो गया है। तुम्हं भूख प्यास सहते पूरे सौ वर्प हो गये हैं। मै बडे प्रेमसे अत्यन्त पवित्र होकर यह जल तुम्हारे लिये ले आया हूँ। तुम कृपा करके इसे स्वीकार करो और मेरे श्रमको सफल करो।

कालभीतिको वास्तवमे प्यास बहुत सता रही थी। अञ्जलभर पानीके लिये उनके प्राण छटपटा रहे थे। परत सहसा एक अपरिचित व्यक्तिके द्वारा लाया हुआ जल ग्रहण करना उन्होंने उचित नहीं समझा। वे शङ्कापूर्ण नेत्रोसे उस आगन्तुक पुरुषकी ओर देखते हुए बोले—'आप कौन है' आपकी जाति क्या है और आपका आचार कैसा है, कृपाकर बताइये। आपकी जाति और आचारको जान लेनेके बाद ही मैं आपके लाये हुए जलको ग्रहण कर सकता हूँ।' इसपर वह अपरिचित व्यक्तिं बोला—'तपोधन! मेरे माता पिता इस लोकमे है या नहीं, इसका भी मुझे पता नहीं है। उनके विषयमे मैं कुछ भी नहीं जानता। मैं सदा इसी ढगसे रहता हूँ। आचार अथवा धर्मसे, मेरा कोई प्रयोजन नहीं है। अतः आचारकी बात मैं क्या कह सकता हूँ १ सच पूछिये तो मैं किसी आचार-विचारका पालन भी नहीं करता।'

कालभीति बोले—ध्यदि ऐसी बात है, तब तो मै आपसे क्षमा चाहता हूँ । मै आपके दिये हुए जलको महण नहीं कर सकता । इस सम्बन्धमे मेरे गुरुदेवने जो श्रुतिसम्मत उपदेश मुझे दिया है, उसे मै आपको सुनाता हूँ । जिसके कुलका हाल अथवा रक्तशुद्धिका पता न हो, साधु व्यक्ति उसके दिये हुए अन्न-जलको महण नहीं करते । इसी प्रकार जो व्यक्ति भगवान्के सम्बन्धमे कुछ भी ज्ञान नहीं रखता और न उनकी मिक्त करता है, उसके हाथका अन्न-जल भी ग्रहण करने योग्य नहीं होता । भगवान्को अपण किये विना जो व्यक्ति भोजन करता है, उसे बड़ा पाप लगता है। गङ्गा-जलसे भरे हुए घड़ेमे एक बूँद मिद्दाके मिल जानेसे जैसे वह अपवित्र हो जाता है, उसी प्रकार भगवान्की मिक्त करनेवालेका अन्न चाहे कितनी ही पवित्रतासे बनाया गया हो, अपवित्र ही होता है। परतु यदि कोई मनुष्य शिवभक्त भी हो, परतु उसकी जाति और आचार भ्रष्ट हो तो उसका अन्न भी नहीं खाया जाता। अन्न-जलके सम्बन्धमे जास्त्रोमे दोनो वातोका विचार रक्खा गया है। अन्न या जल—जो कुछ भी ग्रहण किया जाय, वह भगवान्को अपित हो और जिसके द्वारा वह अन्न अथवा जल लाया गया है, वह जाति तथा आचारकी दृष्टिसे पवित्र हो।

कालभीतिके इन वचनोको सुनकर वह मनुष्य हँसने लगा और वोला—'अरे तपस्वी ! तुम तप एव विद्यासे सम्बन्न होनेपर भी मुझे नितान्त मुर्ख प्रतीत होते हो । तुम्हारी इस वातको सुनकर मुझे हॅसी आती है। अरे नादान ! क्या नम नहीं जानते कि भगवान् शिव मभी भृतोंके अदर समान-मपसे निवास करते है १ ऐसी दगामे किसीको पवित्र और किसीको अपवित्र कहना कदापि उचित नहीं है। अपवित्र कहकर किमीकी निन्दा करना प्रकारान्तरसे उसके अदर रहनेवाले भगवान् शङ्करकी ही निन्दा करना है। जो मनुष्य अपने अथवा दूसरेके अदर भगवान्की सत्ताके सम्बन्धमे सन्देह करता है। मृत्यु उस भेदनानी मनुष्यके लिये विजेष रूपसे भयदायक होती है। फिर जरा विचारो तो सही कि जलमे अपवित्रता आ ही कैसे सकती है। जिस पात्रमे इसे में ले आया हूँ, वह मिडीका वना हुआ है-मिडी भी ऐसी-वैसी नहीं, किंतु अवेकी आगमे भलीभॉति तपायी हुई, और फिर वह जलके दारा गुद हो चुकी है। मृत्तिका, जल और अमि-इनमेरे कौन-सी वस्तु अपवित्र है १ यदि कहो कि हमारे संसर्गसे यह जल अपवित्र हो गया है, तो यह कहना भी ठीक नहीं। क्योंकि तुम और हम दोनों ही इस मिर्द्रांचे ही तो वने है और मिट्टीपर ही सदा रहते हैं। मेरे ससर्गेंसे यदि जल अशुचि हो सकता है तो जिस जमीनपर म खड़ा हूँ। वह जमीन भी मेरे ससर्गसे अपवित्र हो जानी नाहिये। तव तो तुम्हे भूमिको छोड़कर आकाशमे विचरण करना होगा । इन सव वातोपर विचार करनेसे तुम्हारी उक्ति मुझे नितान्त मूर्खतापूर्ण प्रतीत होती है।

कालभीतिने कहा—'अवश्य ही भगवान् गद्धरका सभी
भृतोमें निवास है। परतु इस वातको लेकर जो सब भृतोंकी
व्यवहारमें समानता करता है, वह अन्नादिका परित्याग करके
मृत्तिका अथवा भससे उदरपूर्ति उयो नहीं वरता ! क्योंकि
उसके मतानुसार अन्नमं जो भगवान् है, वे ही तो मृत्तिका
और भसमें भी हैं। परतु उसकी यह मान्यता ठीक नहीं।
परमार्थ दृष्टिसे सब युद्ध दिवहण होनेपर भी व्यवहारमं भेद
आवश्यक है। इसीलिये जात्ममं नाना प्रकारकी शुद्धिके
विधान पाये जाते हे और उनके फल भी अलग-अलग
निर्दिष्ट हुए हैं। जान्नकी आजाके विवद आन्नरण करना
कदापि उचित नहीं है। जो जात्म भगवान् शिवकी मत्ता
सर्वत्र बतलाते हे, वे ही व्यवहारमें भेदका भी विधान करते
हैं। शास्त्रकी एक बात तो मानी जाय और दूस्सी न मानी
जाय, यह कहाँतक उचित है। दोनो ही बात अपनी अपनी
हिएसे ठीन है और टोनोकी परस्पर सद्गित भी है।

श्यति कहती है कि वाट्र-भीतरकी पवित्रता रक्तो । इसी वातको इतिहास-पुराण इन बन्दोंमं करते इ-विद परलोकमं सुली रहना चाहते हो और कप्टांसे यचना चाहते हो, तो गौचाचारका पालन करो । पृथ्वी रर रहनेवाले व्यक्तियों-के लिये शौचाचारका पालन अवन्यकर्तव्य है। ऐसी दशामें यदि आप श्रुतियोकी अञ्हेलना करके 'सन कुछ जिनमय हे यह कत्कर व्यवहारके भेदको मिटाना चाहते हे तो फिर वताज्ये। क्या श्रुति-पुराणादि ज्ञास्त व्यर्थ नहीं हो जायेंगे १ आप जो यह कहते है कि भगवान् शिव सभी भृतोमे स्थित है, यह ठीक है । भगवान् शिव सर्वत्र हैं, यह वात अक्षरनः सत्य है । फिर भी व्यक्तिभेदसे उनकी सत्ताम भी भेद कहा जा सकता है । इसके लिये में आपको एक दृष्टान्त टेता हूं । यदापि सभी सोनेके गहने सुवर्ण नामकी एक ही घातुसे वने हुए होते हैं, तव भी सवका सोना एक ही दामका अथवा एक ही रगका नहीं होता । उनमेसे एकका सोना एकदम ग्रुद्ध-टकसाली होता है, दूसरेका उसकी अपेक्षा कुछ नीचे दर्जेका होता है और तीसरेका और भी निकृष्ट होता है। परंतु यह तो मानना ही पड़ेगा कि सभी सुवर्णके गहनोमे सोना मौजूद है। साथ ही यह भी स्वीकार करना होगा कि सभी गहनोका सोना एक-सा नहीं है। इसी प्रकार भगवान् शिव भी सब भूतोंम हैं अवन्य, परतु एकके अंदर उनका प्रकाश अत्यन्त गुद्ध है, दूसरेके अदर वह उतना ग्रुद्ध नहीं है और तीसरेके अदर वह और भी मलिन है। इस प्रकार समस्त पदार्थोंने व्यवहारकी

दृष्टिसे समता नहीं की जा नकती । जिस प्रकार निकृष्ट श्रेणीका सोना दाहादिके द्वारा गोधित होकर क्रमगः उत्कर्षको प्रकार अन्त:करण प्राप्त होता ਤसੀ मिलिन ₹, तथा मिलन देहवाले जीव गौ-चादिके द्वारा गुद्ध होकर ही शुद्ध गिवत्वके अधिकारी होते हैं। सामान्य गौचादिके द्वारा सहमा गुद्र गिवत्वका लाभ मम्भव नहीं है, इसीलिये शास्त्रोम देह-गोधनकी आवश्यकता वतायी गयी है। देह गोधित होनेपर ही देही स्वर्गादि उच्च लोकोको प्राप्त हो सकता है। इस प्रकार जो बुद्धिमान् पुरुष देहगोधनकी इच्छा रखते हैं। वे चाहे जिस व्यक्तिसे अन्न-जल नहीं ग्रहण करते। इसके विपरीत जो लाग गौचाचारका विचार न करके चाहे जिसका अन्न-जल ग्रहण कर लेतं हैं, वे पवित्र आचरणवाले होनेपर भी कुछ ही समयम तमोगुणसे आच्छन्न होकर जडीभ्त हो जाते हैं। इसलिये मै आपका यह जल ग्रहण नहीं कर सकता। इसके लिये आप मुझे क्षमा करें।

तपस्वीके इस गाम्त्रानुमोदित एव युक्तियुक्त भापणको सुनकर वह अजात मनुष्य चुप हो गया। उसने पैरके अंग्रूठेसे बात-की-बातमे एक वडा मा गड्ढा खोद डाला और उसमे उस मटकंके जलको उंडेल दिया। वट् बडा गड्ढा उस थाइसे जलसे लवालव भर गया, फिर भी थोडा जल उस मटकेमें बच रहा। उस बचे हुए जठमे उमने निकटवर्ती एक मरोवरकों भर दिया। इस अद्भुत ब्यापारका देखकर कालभीति तिनक भी विस्मित नहीं हुए । उन्होंने मोचा, मृतादिकी उपासना करनेवाल बहुवा इम प्रकारकी आश्चर्यजनक घटनाएँ कर दिखाया करते ह, परतु इम प्रकारके आश्चरासे श्रतिमार्गमें कोई विरोध नहीं आ मकता।

मक्त कालभीतिके दृढ निश्चयको देखकर वह अपरिचित व्यक्ति सहसा जोरमे हॅसता हुआ अन्तर्धान हो गया। कालभीति भी यह देखकर आश्चर्यमे द्व्य गये और उस व्यक्तिके सम्प्रत्थमे नाना प्रकारके ऊहापोह करने लगे। इस प्रकार जब बे विचारमे द्वेचे हुए थे कि उनकी दृष्टि सहसा उस बिल्व-बृक्षके म्लभी ओर गयी। वहाँ उन्होंने देखा कि एक विशाल शिवलिङ्ग अकस्मात् प्रादुर्भृत हो गया है। उसके तेजसे दसो दिशाएँ उद्मामित हो उठी है। आफागमे गन्धर्वगण सुमशुर गान कर रहे हैं और अन्सराएँ उत्य कर रही है। देवराज इन्द्र उसके ऊपर पारिजातके पृष्पोकी वर्षा कर रहे है तथा अन्यान्य देवता एव मुनिगण भी जय-जयकार करते हुए नाना प्रकारसे भगवान् शङ्करकी स्तुति कर रहे हैं।

इस प्रकार वहाँ वडा भारी उत्सव होने लगा । कालभीतिने भी अत्यन्त आनन्दित होकर उस म्वयम्भ् लिङ्गको प्रणाम किया और स्तुति करते हुए कहा—

'जो पापरागिके काल हैं, संमाररूपी कर्दमके काल हैं, तथा कालके भी काल है, उन कलाघर, कालकण्ठ महाकालकी में गरण आया हूँ । आपको में वार-वार नमस्कार करता हूँ । हे गिव । आपसे ही यह ससार उत्पन्न हुआ है और आप स्वय अनादि हैं । जहाँ-जहाँ जिस-जिस योनिमें में जन्म लेता हूँ, वहाँ-वहाँ आप मेरे ऊपर करुणाकी निरन्तर वर्षा करते हैं । हे ईश्वर । जो ससारसे विरक्त होकर आपके पड़श्वर मन्त्रका जप करते हैं, आप उन समस्त मुनिगणोपर बहुत जल्दी प्रसन्न हो जाते हैं । हे प्रमो । में उसी 'ॐ नमः शिवाय' इस पड़श्वर मन्त्रका निरन्तर जप करता हूँ ।'

भक्तश्रेष्ठ कालभीतिकी स्तुतिको सुनकर मगवान् गङ्कर अत्यन्त प्रसन्न हुए। व उसी लिङ्गमेसे अपने स्वरूपमे प्रकट हो गये और दिन्य प्रकागसे त्रिलोकीको प्रकागित करते हुए उम ब्राह्मणसे बोले—'द्विजश्रेष्ठ! तुमने इस महीतीर्थमे कर्ठार तपस्याके द्वारा जो मेरी आराधना की है, इससे मे तुमपर बहुत प्रमन्न हूँ। अब मेरी कृपासे काल भी तुम्हारे कपर कोई प्रभाव नहीं डाल मकेगा। मैन ही मनुष्य-गर्रार धारण करके तुम्हारे विश्वासकी परीक्षा ली थी और मुझे हर्प हे कि उस परीक्षामे तुम पूर्णतया सफल हुए। तुम्हारे-जेंसे दृद्धिश्वासी पुरुप जिस धर्मका आचरण करते है, वही वर्म वास्तवमे श्रेष्ठ है। मैं तुम्हारे लिये जो जल ले आया था, वह समस्त तीर्थाका जल है और अत्यन्त पवित्र है। मैने उनके द्वारा ही उस गड्दे एव सरोवरको भरा है। अब तुम मुझसे अपना अभिलपित वर माँगो। तुम्हारी आराधनासे मै इतना अधिक प्रसन्न हुआ हूँ कि तुम्हारे लिये मुझे कुछ भी अदेय न होगा।'

कालभीतिने कहा—प्रभो । आपने मेरे प्रति जो प्रसन्नता प्रकट की है, उससे मैं वास्तवमे धन्य हो गया हूँ । वास्तवमे धर्म वही है, जिससे भगवान्की प्रसन्नता सम्पादित होती है । जिस धर्मसे आप भगवान्की सन्तुष्टि नहीं होती, वह धर्म धर्म ही नहीं है । अब आप यदि मुझपर प्रसन्न हुए हैं, तो मेरी आपके चरणोमे यही प्रार्थना है कि आप अबसे सदा इस लिङ्गमे विराजमान रहे, जिससे कि इस लिङ्गके प्रति जो कुछ भी पूजा-अर्चा की जाय, वह अक्षय फल देनेवाली हो जाय। अगवान् शङ्करने कालभीतिकी इस निष्काम प्रार्थनाको

स्वीकार करते हुए कहा—'वत्स ! तुमने मेरी आराधनाके द्वारा कालमार्गपर विजय प्राप्त की है, इसलिये दुम भी महाकाल नामसे विख्यात होकर नदीकी भाँति मेरे अनु-वररूपमे चिरकालतक मेरे लोकमे सुखपूर्वक निवास करोगे। कुछ ही दिनो बाद इस स्थानपर करन्धम नामके राजर्षि तुमसे मिलने आयेगे, उन्हे धर्मका उपदेश देकर तुम मेरे लोकमे चले आना।' भगवान् शिव यह कहकर उस लिङ्गके अदर लीन हो गये। इसके बाद महाकाल भी आनन्द-पूर्वक उस स्थानमे रहकर तपस्या करने लगे।

कुछ दिनो बाद राजा करन्यम महाकालतीर्थका माहात्म्य और महाकालके चरित्रकी कथा सुनकर धर्मके सम्बन्धमें विशेष तत्त्व जाननेकी इच्छासे वहाँ आये । महाकाल लिङ्गका दर्शन करके करन्धम राजाके आनन्दकी सीमा न रही । उन्होंने उस समय अपने जीवनको सफल समझा । इसके बाद महामहोपचारसे उन्होंने महाकाल लिङ्गकी पूजा की और फिर भक्तवर महाकालके पास पहुँचकर प्रणाम किया। राजाको आते देखकर महाकालको पगवान् शङ्करका वचन स्मरण हो आया और उन्होंने हास्ययुक्त वदनसे राजाके सामने आकर उनका स्वागत किया और अर्घ्य-पाद्यादि उपचारोके द्वारा उनका सत्कार किया। राजा करन्धमने शान्तमूर्ति भक्तवर महाकालसे कुगल-प्रश्नके अनन्तर अनेको धर्मविपयक प्रश्न किये और महाकालने उन सबका शास्त्रानुमोदित उत्तर देकर राजाका समाधान किया। उनके उपदेशका सार यही था कि घरमे ही रहकर इस लोकमे धर्म, अर्थ, काम तथा मृत्युके वाद मोक्ष प्राप्त करनेका एकमात्र उपाय माहेश्वर-धर्मका पालन अर्थात् सव प्रकारते भगवान् शद्धरंक शरण होकर उनकी भक्ति करते हुए उन्हींकी प्रीतिके लिये वर्णाश्रमोचित कर्तव्यका पालन करना है।

इस प्रकार महाकाल विविध वमाका उपदेश कर ही रहें थे कि सहसा आकारामें बड़ा भारी शब्द होने लगा। महाकालने उस ओर ताका तो वे क्या देराते हैं कि ब्रह्मा, विण्णु, रहर, उनके अनुचर तथा भगवतीक सिंहत स्वय भगवान् शहर आ रहे हे। उनके साथ रन्द्रादि देवता, विमिश्रादि मुनीश्वर तथा तुम्बुह प्रभृति गन्धर्व हे। महामित महाकालने भिक्तिनिर्भर चित्तसे उठकर सक्ती अभ्यर्थना की और अनेक प्रकारते पूजा की। ब्रह्मादि देवताओंने महाकालको उत्तम रव्यक्तिंगसनपर विठाकर उस महीसागर-सद्भम क्षेत्रमें उनका अभिगेक किया! देवी भगवतीन महाकालको वात्सल्य भावंग आलिजनकर गोदमे विठाया और पुत्रवत् प्यार करती हुई बोर्ली— 'शिवव्रतपरायण वत्स। यह ब्रह्माण्ड जनतक रहेगा, तबतक तुम शिवभिक्तके प्रभावसे शिवलोकमं निवान करोंगे।'

उस समय ब्रह्मा, विष्णु प्रभृति देवगण साधु-साधु कहकर महाकालकी प्रगसा और स्तृति करने लगे, चारणलोग उनका गुणगान करने लगे और गन्धर्वगण मनोहर गानके द्वारा उन्हें प्रसन्न करने लगे। करोड़े। शिवजीके गण उनकी स्तृति करते हुए उन्हें घेरकर चारां ओर रावे हो गये। इस प्रकार अपूर्व समारोहके साथ भक्तश्रेष्ठ महाकाल अपने आराध्यदेवके साथ सशरीर शिवलोकको चले गये।

# शिवभक्त उपमन्यु

मक्तराज उपमन्यु परम जिवभक्त, वेदतत्वके जाता महर्षि व्याव्रपादके बड़े पुत्र थे। एक दिन उपमन्युने मातासे दूध माँगा। घरमे दूध था नहीं। माताने चावलोका आटा जलमे घोलकर उपमन्युको दे दिया। उपमन्यु मामाके घर दूध पी चुके थे। अतएव उन्होंने यह जानकर कि यह दूध नहीं है, मातासे कहा—पा। यह ता दूध नहीं है। ऋषिपली झुठ बोलना नहीं जानती थी; उन्होंने कहा—प्वेटा। तू सत्य कहता है, यह दूध नहीं है। नदी किनारे वनो और पहाड़ोकी गुफाओमे जीवन वितानवाले हम तपस्वी मनुष्योके यहाँ दूध कहाँसे मिल सकता है, हमारे तो सर्वस्व श्रीशिवजी महाराज

हैं । तू यदि दूव चाहता है तो उन जगनाथ श्रीशिवजीको प्रसन्न कर । वे प्रसन्न होकर तुझे दूध-भात देंगे ।?

माताकी बात सुनकर बालक उपमन्युने पूछा—ग्मा ! भगवान् श्रीशिवजी कौन हे १ कहाँ रहते हें १ उनका कैसा रूप है, मुझे वे किस प्रकार मिलेंगे १ और उन्हें प्रसन्न करने-का उपाय क्या है ११

वालकके सरल वचनोको सुनकर स्नेहवग माताकी ऑखोमे ऑग् भर आये । माताने उसे शिवतत्व वतलाया और कहा—'त् उनका भक्त बन, उनमे मन लगा, उनमे विश्वास रख, एकमात्र उनकी शरण हो जा, उन्हींका भजन कर, उन्हींको नमस्कार कर । यो करनेसे वे कल्याणस्वरूप तेरा निश्चय ही कल्याण करेगे । उनको प्रसन्न करनेका महामन्त्र है—'नमः शिवाय'।'

मातासे उपदेश पाकर बालक उपमन्यु शिवको प्राप्त करनेका हद् सङ्कल्प करके घरसे निकल पढे । वनमे जाकर प्रतिदिन 'नमः शिवाय' मन्त्रके द्वारा वनके पत्र-पुष्पोसे भगवान् शिवजीकी पूजा करते और शेप समय मन्त्र-जप करते हुए कठोर तप करने लगे । वनमे अकेले रहनेवाले तपस्त्री उपमन्युको पिशाचोने बहुत कुछ सताया, परन्तु उपमन्युके मनमे न तो भय हुआ और न विष्न करनेवालोके प्रति कोध ही ! वे उच खरसे 'नमः शिवाय' मन्त्रका कीर्तन करने लगे । इस पवित्र मन्त्रके सुननेसे मरीन्विके शापसे पिशाच-योनिको प्राप्त हुए, उपमन्युके तपमे विष्न करनेवाले वे सुनि पिशाचयोनिसे छूटकर पुन सुनिदेहको प्राप्त हो कृतज्ञताके साथ उपमन्युकी सेवा करने लगे ।

तदनन्तर देवताओं द्वारा उपमन्युकी उग्र तपस्याका समाचार सुनकर सर्वान्तर्यामी भक्तवत्सल भोलेनाथ श्रीगङ्कर- जी भक्तका गौरव बढानेके लिये उनके अनन्यभावनी परीक्षा करनेकी इच्छासे इन्द्रका रूप धारणकर खेतवर्ण ऐरावतपर सवार हो उपमन्युके समीप जा पहुँचे । सुनिकुमार भक्तश्रेष्ठ उपमन्युने इन्द्ररूपी भगवान् महादेवको देखकर धरतीपर सिर टेककर प्रणाम किया और कहा—'देवराज । आपने कृपा करके स्वयं मेरे समीप पधारकर मुझपर वडी कृपा की है । बतलाइये, में आपकी क्या सेवा करूँ १ इन्द्ररूपी परमात्मा शङ्करने प्रसन्न होकर कहा—'हे सुवत । तुम्हारी इस तपस्यासे मे बहुत ही प्रसन्न हूँ, तुम मुझसे मनमाना वर मॉगों; तुम जो कुछ मॉगोंगे, वही में तुम्हे दूँगा।'

इन्द्रकी बात सुनकर उपमन्युने कहा—'देवराज । आपकी वडी कृपा है, परन्तु मै आपसे कुछ भी नहीं चाहता । मुझे न तो स्वर्ग चाहिये, न स्वर्गका ऐश्वर्य ही । मै तो भगवान् शङ्करका दासानुदास बनना चाहता हूं । जवतक वे प्रस्त होकर मुझे दर्शन नहीं देंगे, तबतक मैं तपको नहीं छोड़ें गा । त्रिभुवनसार, सबके आदिपुरुष, अदितीय, अविनाशी भगवान् शिवको प्रसन्न किये विना किसीको स्थिर शान्ति नहीं मिल सकती । मेरे दोपोके कारण मुझे इस जन्ममे भगवान्के दर्शन न हो और यदि मेरा फिर जन्म हो तो उसमे भी भगवान् शिवपर ही मेरी अक्षय और अनन्य मिक्त वनी रहे ।'

इन्द्रसे इस प्रकार कहकर उपमन्यु फिर अपनी तपस्यामें लग गये। तब इन्द्ररूपघारी शङ्करने उपमन्युके सामने अपने गुणोद्वारा अपनी ही निन्दा करना आरम्भ किया। मुनिको गिवनिन्दा सुनकर वडा ही दुःख हुआ, कमी क्रोध न करनेवाले मुनिके मनमे भी इष्टकी निन्दा सुनकर क्रोधका सञ्चार हो आया और उन्होंने इन्द्रका वध करनेकी इच्छासे अघोरास्त्रसे अभिमन्त्रित भस्म लेकर इन्द्रपर फेकी, और गिवनिन्दा सुननेके प्रायश्चित्तस्वरूप अपने शरीरको भस्म करनेके लिये आग्नेयी धारणाका प्रयोग करने लगे।

उनकी यह स्थिति देखकर भगवान् शङ्कर परम प्रसन्न हो गये । भगवान्के आदेशसे 'आग्नेयी धारणा'का निवारण हो गया और नन्दीने अघोरास्त्रका निवारण कर दिया। इतनेमे ही उपमन्युने चिकत होकर देखा कि ऐरावत हायीने चन्द्रमाके समान सफेद कान्तिवाले बैलका रूप धारण कर लिया और इन्द्रकी जगह भगवान शिव अपने दिव्य रूपमे जगजननी उमाके साथ उसपर विराजमान है। वे करोड़ी सूर्योंके समान तेजसे आच्छादित और करोड़ो चन्द्रमाओंके समान सुगीतल सुधामयी किरणधाराओं से घिरे हुए है। उनके जीतल तेजसे सब दिशाएँ प्रकाशित और प्रफुल्लित हो गयी । वे अनेक प्रकारके सुन्दर आभूपण पहने ये । उनके उज्ज्वल सफेद वस्त्र थे। सफेद फुलोकी सुन्दर माला उनके गलेमे थी । रुवेत मस्तकपर चन्टन लगा था । रुदेत ही ध्वजा थी। खेत ही यंगोपवीत था । धवल चन्द्रयुक्त मुक्कट या । सन्दर दिव्य गरीरपर सुवर्ण-कमलोसे गुँथी हुई और रत्नोसे जड़ी हुई माला सुजोभित हो रही थी। माता उमाकी जोभा भी अवर्णनीय थी । ऐसे देव-मुनिवन्दित भगवान् राष्ट्ररके माता उमाके सहित दर्शन प्राप्तकर उपमन्युके हर्षका पार नहीं रहा । उपमन्य गद्गद कण्ठसे प्रार्थना करने लगे ।

भक्तकी निष्कपट और सरल प्रार्थनासे प्रसन्न होकर भगवान् गङ्करन कहा—'वेटा उपमन्यु ! में तुझपर परम प्रसन्न हूं । मेने भलीमाँति परीक्षा करके देख लिया कि त् मेरा अनन्य और दृढ भक्त है । बता, त् क्या चाहता है १ यह याद रख कि तेरे लिये मुझको कुछ भी अदेय नहीं है ।' भगवान् शङ्करके स्नेहभरे बचनोको सुनकर उपमन्युके आनन्दकी सीमा न रही । उनके नेत्रोसे आनन्दके ऑसुओकी धारा वहने लगी । वे गद्गद स्वरसे बोले—'नाथ ! आज मुझे क्या मिलना बाकी रह गया १ मेरा यह जन्म सदाके लिये।

सफल हो गया। देवता भी जिनको प्रत्यक्ष नही देख सकते, वे देवदेव आज कृपा करके मेरे सामने विराजमान है—इससे अधिक मुझे और क्या चाहिये। इसपर भी आप यदि देना ही चाहते हैतो यही दीजिये कि आपके श्रीचरणोमे मेरी अविचल और अनन्य भक्ति सदा वनी रहे।

भगवान् चन्द्रशेखरने उपमन्युका मस्तक म्वकर उन्हें देवीके हाथोमे सौंप दिया । देवीजीने भी अत्यन्त रनेहसे उनके मस्तकपर हाय रस्तकर उन्हें अविनाशी कुमारपद प्रदान किया। तदनन्तर भगवान् शिवजीने कहा—'वेटा। तू आज अजर, अमर, तेजम्बी, यशस्त्री और दिव्य जानयुक्त हो गया। तेरे सारे दु स्रोक्त सदाके लिये नाश हो गया। तू मेरा अनन्य भक्त है। यह दूध-भातकी स्रीर ले ।' यह कहकर शिवजी अन्तर्धान हो गये। उपमन्युने ही भगवान् श्रीकृष्णको शिवमन्त्रकी दीक्षा दी शी।

## शिवभक्त मंकणक

पण्यसिल्ला सरस्वती नदीके किनारे एक परम तपस्वी मकणक नामके ब्राह्मण रहते थे । एक दिनकी वात है अपने नित्य नैमित्तिक कर्मके लिये कुश लाते समय कुशकी नोक उनके हाथमे गड गयी। उनके हाथासे खून बहने लगा । उसे देखकर उन्हें इतनी भसन्नता हुई कि वे हर्पावेशमे नाचने लगे । उनकी तपस्याके प्रभावमे प्रमावित होनेके कारण स्थावर-जगम सम्पूर्ण जगत् ही उनके नत्यकी गतिमे गति मिलाकर नृत्य करने लगा । उनके तेजसे सभी मोहित हो गये। उस समय इन्ट्रादि देवगण एव तपाधन ऋषियाने मिलकर ब्रह्मासे प्रार्थना की कि **४आप ऐसा उपाय करे कि इनका मृत्य वद हा जाय ।**' ब्रह्माने इसके लिये रहसे कहा, स्योंकि मकणकजी भगवान रुद्रके परम भक्त थे । ब्रह्माकी वात मानकर रुद्रदेव वहाँ गये और उन ब्राह्मण देवतासे कहा-(विप्रश्रष्ठ । दम किसलिये नृत्य कर रह हां १ देखां, तुम्हारे नृत्य करनेसे सारा जगत् नृत्य कर रहा है।' रुद्रदेवकी इस वातको सुनकर मकणकने कहा- क्या आप नहीं देख रहे ह कि मेरे हाथसे खून वह रहा है ! उमीसे प्रसन्न और हर्पाविष्ट होकर में नाच रहा हूँ ।' महादेवने कहा—'ब्राह्मण ! तुम देखते नही कि तुम्हार इस अखण्ड नृत्यसे मुझे जरा भी आश्चर्य नहीं हुआ है १ तुम मेरी ओर देखों ता सही । मकणक सोचने लगे—'ये कौन है, जो मुझे नाचनेसे रोक बहे हैं।' उस समय महादेवने अपनी ॲगुलियोंके

अप्रभागते अपन अंगृठको दयाया और उसमें उत्ती समय बरको समान कोत वर्गका सम्म निकलने लगा। यह देग्यका उन ब्राह्मण देवताको वटी राज्ञा आती और वेधवराका महादेवके चरणोम गिर पडे। उनके मुँहसे वर्ग्यम वे जल्द निकल पडे— प्रभा । आतम बटकर और कोई देवना है ही नहीं। सारे जगन्के आधार आप ही हे आप नी स्मक्ती स्ति क्यिन और प्राप्त करते हैं। प्रभो । मने आतके सामने यडा अपराध किया है। सुसमें अनजानमें आपका वडा अपसान हो गया है, मुख वादकारी चुक्रपर दृष्टि न टाहिये। अमा नीजिये। अमा नीजिये।

भगवान् ग्राप्तने वडी प्रस्तताने करा— 'ब्राणणदेव '
रसमं अग्रगक्ष ग्रा वन है ' आग्रिके ग्रारण पुम नान्त
रहे थे, ऐसी स्थितिन अग्रमानशी तो कोई ग्रान री नर्ग है।
सरी उन्छाने नृत्य बद कर देनेके ग्रारण में नुमपर अन्यन्त
प्रसन्न हूँ। यह तुम्हारी तपस्या और भी हजारों गुना
वट जाय। इस प्रानी सरम् कि निनोरे ही में सर्वदा
तुम्हारे साथ निवास करूँगा।' इतना कहकर शहरने
सरस्वती नदीकी और भी महिमा वतकारी तथा ब्राह्मण
मकणकपर महान् भन्तवस्तरता प्रकट करके आद्युतोप
भगवान् शङ्कर उन्होंके साथ वहीं निवास करने हमे। आज
भी भगवान् शङ्कर अपने आजाकारी भन्त मकणकके साथ
सरस्वतीतटपर विचरते रहते हैं।

### भक्तवाणी

मुक्तिमिच्छसि चेत्तात विपयान् विपवत्यजेः। क्षमार्जवदयाशौचं सत्यं पीयूषवत् पिवेः॥

माई ! यदि तुझे मुक्तिकी इच्छा है तो विपयोको विपके समान त्याग दे तथा क्षमा, सरलता, दया, पवित्रता और सत्यको अमृतके समान ग्रहण कर ।

#### महात्मा जडभरत

प्राचीन कालमे भरत नामके एक महान् प्रतापी एव अगवद्भक्त राजा हो गये हैं, जिनक नाममे यह देश ४भारतवर्पं<sup>7</sup> कहलाता है । अन्त समयमें उनकी एक मृगजावकमे आसक्ति हो जानेके कारण उन्हें मृत्युके वाद मृगका श्वरीर मिला और मगगरीर त्यागनेपर वे उत्तम ब्राह्मण-कुलमें जडभरतके रूपमे अवतीर्ण हुए। जडभरतके पिता आङ्किरस गोत्रके वेढपाठी ब्राह्मण ये और वडे सदाचारी एव आत्मजानी ये । वे शम, दम, मन्तोप, क्षमा, नम्रता आदि गुणासे विभूपित ये और तप, दान तथा वर्माचरणमे रत ग्हते थे । भगवान्के अनुग्रहमे जडभगतको अपने पूर्वजन्मकी स्मृति त्रनी हुई थी। अतः वे फिर कहीं मोहजालमं न फॅम जायँ, इस भावसे वचपनसे ही नि मद्ग होकर रहने लगे । उन्होंने अपना म्वरूप जान-वृझकर अन्मत्त, जड, अन्धे और वहिरेके समान वना लिया और इसी छद्मदेपमे वे निर्द्वन्द्व होकर विचरने लगे। उपनयनके योग्य होनेपर पिताने उनका यजोपवीत-सस्कार करवाया और वे उन्हें गौचाचारकी शिक्षा देने लगे। परत वह आत्मनिष्ठ बालक जान-बूझकर पिताकी शिक्षांके विपरीत ही आचरण करता। ब्राह्मणने उन्हें बेटाध्ययन करानेके विचारसे पहले न्त्रार मरीनोतक व्याहृति, प्रणव और शिरके महित त्रिपटा आप्रत्रीका अभ्यास कराया, परत इतने टीर्घकालमे वे अन्हें स्वर आदिके महित गायश्री-मन्त्रका उचारण भी कीक तरहरें नहीं कग सके । कुछ समय बाद जडभरतके पिता अपने पुत्रको विद्वान् देखनेकी आगाको मनमं ही केकर इस अमार ससारस चल वमे और इनकी माता इन्हें त्रया इनकी वहिनको इनकी सौतेली माको सौपकर म्वय वितका महगमन कर पितलोकको चली गयी।

पिताका परछोकवास हो जानेपर इनके सौतेले भाइयोने। जिनका आत्मिविद्यामी ओर कुछ भी ध्यान नहीं था और जो कर्मकाण्डको ही मव कुछ समझते थे, उन्हें जडबुिं एव निकम्मा समझकर पढानेका आग्रह ही छोड दिया। जडमरतजी भी जब लोग इनके म्वरूपको न जानकर इन्हें जड, उन्मत्त आदि कहकर इनकी अवजा करते, तव उन्हें जड और उन्मत्तकान्सा ही उत्तर देते। लोग इन्हें जो कोई भी काम करनेको कहते, उसे ये उरत कर देते। कमी वेगारमें, कभी मजदूरीपर, किसी समय मिक्षा मॉगकर

और कभी विना उद्योग किये ही जो कुछ बुग भला अन इन्हें मिल जाता। उसीमें ये अपना निर्वाह कर लेते थे। म्वाटकी बुडिमे तथा इन्डियांकी तृपिके लिये कभी कुछ न खाते थे। क्योंकि उन्हें यह बांब हो गया था कि खय अनुभवरूप आनन्दस्वरूप आत्मा में ही हूं और मान अपमान, जय-पराजय आदि इन्होंसे उत्पन्न होनेवाले मुख-दुःखसे व सर्वथा अतीत थे । वे सर्वी, गरमी, वास तथा वरमातमे भी ब्रुपभके समान मटा नग्न गहते । इससे उनका शरीर पुष्ट और दृढ हो गया या । व भृमिपर गयन करते। गरीरमे कभी तेल आदि नहीं लगाते ये और स्नान भी नहीं करते के जिसमे उनके शरीरपर बूल जम गयी थी और उनके उस मिलन वंपके अदर उनका ब्रह्मतेज उमी प्रकार छिप गया था, जैमे दीरेपर मिट्टी जम जानमं उसका तेज प्रकट नहीं होता। वे कमरमे एक मला मा वस्त्र लपेटे रहते और शरीरपर एक मैला-सा जनेक टाले रहत, जिसमें लोग टन्हें जातिमात्रका ब्राह्मण अथवा अधम ब्राह्मण ममझकर इनका तिरस्कार करते । परत य इसकी तिनक भी परवा नहीं करते थे। इनके भाइयोने जब देखा कि ये दुमरांक यहाँ मजदूरी करके पेट पालते हैं, तव उन्होंने लोकलजाम इन्हें वानके खेतम स्यारी इकमार करनेके कार्यमे नियुक्त कर दिया, किंतु कहाँ मिट्टी अधिक डालनी चाहिये आर कहाँ कम डालनी चाहिये---इसका इन्हें विल्कुल व्यान नहीं रहता और भाइयोके दिये हुए चावलके दानांको, खलका, भ्रमीका, घुने हुए उडद और वरतनमें लगी हुई अन्नकी खुरचन आदिको वडे प्रेमने ग्वा हेते।

#### × × ×

एक दिन किमी छुटेरोंके सरदारने मन्तानकी कामना-में देवी भद्रकाटीको नरबिल देनेका सङ्कट्य किया । उमने इस कामके लिये किसी मनुष्यको पकड़कर मँगवाया, किंतु वह मरणभयसे इनके चगुलसे छूटकर भाग गया। उसे ढूंढनेके लिये उसके माथियोने बहुत दौड़-बूप की, परत अंधेरी गतमें उमका कहीं पता न चला। अकस्मात् देवयोगसे उनकी दृष्टि जहभरतजीपर पड़ी, जो एक टॉग-पर खड़े होकर हरिन, स्वर आदि जानवरीसे खेतकी रखवाली कर रहे थे। इन्हें देखकर वे लोग वहुत प्रसन्न हुए और ध्यह पुरुष-पशु उत्तम लक्षणोवाला है, इसे देवीकी भेट चढ़ानेसे हमारे खामीका कार्य अवश्य सिद्ध होगा' यह समझकर वे लोग इन्हें रस्सीसे ग्रांधकर देवीके मन्दिरमे ले गये। उन्होंने इन्हें विधिवत स्नान कराकर कोरे वल पहनाये और आमूर्पण, पुष्पमाला और तिलक आदिसे अलकृतकर मोजन कराया, फिर गान, स्तृति एव मृदङ्ग तथा मजीरोका शब्द करते हुए इन्हें देवीके आगे ले जाकर विठा दिया। तदनन्तर पुरोहितने उस पुरुष-पशुके रिधरहप मद्यसे देवीको तृप्त करनेके लिये मन्त्रीसे अभिमन्त्रित किये हुए कराल खड्गको उठाया और चाहा कि एक ही हायसे उनका काम तमाम कर दे। इतनेमें ही उसने देखा कि मृतिमेंने वडा मयहर शब्द हुआ और साक्षात् मद्रकालीने मृतिमेंने यडा मयहर शब्द पुरोहितके हाथसे तलवार छीन ली और उसीसे उन पापी दुष्टोके सिर काट डाले।

× × ×

एक दिनकी वात है सिधुसौवीर देशोका राजा रहूगण तत्त्वज्ञान प्राप्त करनेकी इच्छासे किपलमुनिके आश्रमको जा रहा था। इक्षुमती नदीके तीरपर पालकी उटानेवालोमे एक कहारकी कमी पड गयी। दैवयोगसे महात्मा जडभरत-जी आ पहुँचे। कहारोने देखा कि प्यह मनुष्य हट्टा-कट्टा, नौजवान और गठीले शरीरका है, अत. यह पालकी दोनेम बहुत उपयुक्त होगा। इसलिये उन्होंने इनको

जवरदस्ती पक्डकर अपनेमं शामिल कर लिया। पालकी उठाकर चलनेमे हिंसा न हो जाय, इस भगमे ये वाणभर आगेकी पृथ्वीको देखकर वहाँ कोई कीडा चींटी आदि तो नहीं है-यह निरचय करक आगे वढते ने । इस कारण इनकी गति दूसरे पालकी उठानेवालीके माय एक-सरीखी नहीं हुई और पार्ट्स टेटी होने लगी। ता राजा को उन पालकी उठानेवालोपर वडा कोध आया और वह उन्हें डॉटने ल्गा । इसपर उन्होन कहा कि 'एमन्हाग तो टीक चल रहे हु, यह नया आदमी ठीक तररसे नहीं चल गहा है। यह नुनक्र राजा रहूगण, यद्यपि उनरा स्वभाव बहुत गान्त या, क्षनियम्बभावक कारण कुछ तमतमा उठे और जडभरतजीके म्बरूपको न परचान उने बुरा-भला कहने लगे। जटभरतजी उनकी वाताको वही शान्ति-पूर्वक मुनते रहे ओर अन्तमं उन्हाने उनकी यानाका बड़ा सुन्दर और जानपूर्ण उत्तर दिया। राजा रहगण भी उत्तम श्रद्धांके कारण तत्त्वको जाननेक अधिकारी ये । जद उन्होंने इस प्रकारका तुन्दर उत्तर उन पार्ट्स होनेवाले मनुष्यमे सुना, तर उनरे मनमे यन निश्चय हो गया कि हो-न-हो ये कोई छद्मवेपधारी महातमा है । अत वे अपने \* वडप्पनके अभिमानको त्यागकर ठुरत पालकीम नीचे उनर पड़े और लगे उनके चरणोमें गिरकर गिर्डागडाने और क्षमा मॉगने । तव जडमरतजीन राजाको अध्यातमतत्त्वका वडा सुन्दर उपदेश दिया। जिमे सुनक्र राजा ऋतरूत्य हो गर्थ और अपनेको धन्य मानने लगे।

## भक्त रामकृष्ण मुनि

यह मनुष्य-जीवन वडा दुर्लभ है। इसकी प्राप्ति ससारका सुख भोगनेके लिये नहीं, भगवानको प्राप्त करके ससार-वन्धनसे मुक्त हो जानेके लिये ही हुई है। वे लोग बडे भाग्यशाली, है जो भगवानके लिये लौकिक सुखोपर लात मारकर कठिन-से कठिन तपस्यामें प्रवृत्त हो जाते हैं। प्राचीन कालमे विप्रवर रामकृष्ण मुनि ऐसे ही महात्मा हो गये हं। वे महान् सत्यवादी, जीलवान्, श्रेष्ठ भगवद्भक्त, समस्त प्राणियापर दया करनेवाले, जन्नु और मित्रके प्रति समान भाय रखनेवाले, जितातमा, जितिन्द्रिय और तपस्वी तथा ब्रह्मनिष्ठ एवं तत्त्ववेत्ता थे। एक दिन भगवान्के सिचदानन्दमय संगुण साकार विग्रहका दर्शन करनेके लिये

वे वेद्वराचलके मनीरम शिरारपर गये और एक सर्शवरंक तरपर तपस्या करने लगे। वे अपने सब अद्वांको स्थिर करके खंडे रहते थे। इस प्रकार कई साँ वर्ण व्यतीत हो गये। उनके शरीरपर वक्षीक (बॉबी) की मिट्टी जम गयी। जिससे उनके सब अद्वांको विचलित नहीं हुए। वेवराज इन्द्रको उनकी तपस्यासे विचलित नहीं हुए। वेवराज इन्द्रको उनकी तपस्यासे भय हो गया। वे यह नहीं जानते थे कि वीतराग महात्माकी दृष्टिन स्वर्गक समन्न भोग स्कर्वशासे भी गये-बीते हैं। उन्होंने अपने स्वभावके अनुसार महर्षिको तपस्यासे विचलित करनेके लिये घोर प्रयत्न किया। मेघोको भेजकर उनके ऊपर बड़ें

वेगसे मूसलघार ब्रिष्ट करवायी । लगातार सात दिनोतक वर्षा होती रही, फिर भी मुनिने अपने नेत्र वद करके वर्षाके दुःसह कप्टको सहन किया । तत्पश्चात् वडी भारी गडगडाहटके साथ विजली ठीक वल्मीकके ऊपर गिरी । वस्मीक ढह गया परतु मुनिपर ऑच नहीं आयी । रामकृष्णने ऑपव खोलकर देखा तो सामने शङ्क चक्र गदाधारी भगवान् विष्णु विराजमान हैं। वे गरुडपर आरूढ थे। गलेमे मनोहर बनमाला उनकी शोभा वढा रही थी। उनका त्रिभुवनमोहन रूप देखकर रामकृष्ण मुनि कृतार्थ हो गये। उनकी ऑखे एकटक होकर भगवान्की रूप- सुधाका पान करने लगीं। भगवान्ने मुनिके कानोमे अमृत उँदेलते हुए मधुर बचनोमे कहा—'रामकृष्ण। तुम वेद- शास्त्रोके पारङ्गत विद्वान् और तपस्याकी निधि हो । तुम्हारे इस दुष्कर तपसे मैं बहुत सन्दुए हूँ। आज मेरे प्रादुर्भावका

दिन है, स्र्यं मकरगांशपर विराजमान है, महातिथि पूर्णिमाका भी योग आ पहुँचा है। माथ ही पुष्यनक्षत्रका भी सुयोग आ गया है। आजके दिन तुम्हें क्वानपूर्वक मेरा दर्शन हुआ है, अतः तुम्हारा सम्पूर्ण मनोरथ सफल होगा। इस गरीरका अन्त होनेपर तुम मेरे योगिजनदुर्लभ वैकुण्ठ धाममे निवास करोगे। आजसे यह सरोवर तुम्हारे पित्र नामकी स्मृतिसे युक्त होकर 'कृष्णतीर्थ'के नामसे विख्यात होगा। तुम्हारे-जैसे सतपुरुष ही महातीर्थरूप है। उनके सम्पर्कसे ही तीर्थोंमे तीर्थत्व प्रकट होता है। जो लोग यहाँ स्नान करेगे, वे भी सब पापोले मुक्त होकर उत्तम गतिके भागी होगे।

उत्तम गांतक भागी होगे। किन्तर्थान हो गये के अज भी वह महातीर्थ सुनिवर रामकृष्णके भक्तिभावका प्रित्न सस्मरण कराता हुआ वेकटगिरिकी ग्रोमा वहा रहा है।

30,851

भक्त भद्रमति

प्राचीनकालमे मद्रमति नामसे प्रसिद्ध एक श्रेष्ठ ब्राह्मण हो वाये है। वे वहे विद्वान् और निःस्पृह् थे। उन्होने एक समय यह उद्गार प्रकट क्या था कि जो आगाके दास है, वे समस्त संसारके दास है और जिन्होने आगाको अपनी दासी वना लिया है, उनके लिये यह सम्पूर्ण जगत् दासके दुत्य है। ।

एक समय धर्मात्मा भद्रमित अपनी पत्नीके साथ वेकटाचल
•पर गये और भगवान् श्रीनिवासके मन्दिरमे जाकर उनके
श्रीवित्रहका दर्शन किया । वे मन ही-मन जिन अन्तर्यामी
प्रभुका निरन्तर चिन्तन करते थे, उन्हींके दिव्य अर्चावित्रहका
दर्शन करके आज उनके हृदयमे प्रेमका अगाध सिन्धु उमह
आया । उनके नेत्रांसे प्रेमाशु वहने लगे । चित्त एकाग्र हो

•गया और वे मिक्तमावसे भगवान् श्रीनिवासकी इस प्रकार

•खति करने लगे—

नमो नमस्तेऽखिळकारणाय नमो नमस्तेऽखिळपाळकाय।
नमो नमस्तेऽमरनायकाय नमो नमो वैत्यविमर्दनाय॥
नमो नमो भक्तजनप्रियाय नमो नम. पापविदारणाय।
नमो नमो दुर्जननाशकाय नमोऽस्तु तस्मै जगदीश्वराय॥
नमो नमः कारणवामनाय नाराप्रणायामितविक्रमाय।
श्रीशार्ज्जकासिगदाधराय नमोऽस्तु तस्मै पुरुषोत्तमाय॥

\* भाशाया ये दासा दासास्ते सर्वलोकस्य । भाशा दासी येपां तेपां दासायते लोक ॥ रामलास्ति सारियोः २०।१८।)

सिन्धो क्रान्तोनी, ष्ट्याटर नः ६८४. श्रादर्शनगरः जयपुर नम पयोराशिनिवासकाय नमोऽस्तु लक्ष्मीपतयेऽज्ययाय । नमोऽस्तु सूर्याद्यमितप्रभाय नमो नमः पुण्यगतागताय ॥ नमो नमोऽर्केन्दुविलोचनाय नमोऽस्तु ते यज्ञफलप्रदाय । नमोऽस्तु यज्ञाङ्गविराजिताय नमोऽस्तु ते सज्जनवल्लभाय ॥ नमो नम. कारणकारणाय नमोऽस्तु शब्दादिविवर्जिताय । नमोऽस्तु तेऽभीष्टसुखप्रदाय नमो नमो भक्तमनोरमाय ॥ नमोऽस्तु ते यज्ञवराहनाम्ने नमो हिरण्याक्षविदारकाय ॥ नमोऽस्तु ते वामनरूपभाजे नमोऽस्तु ते क्षत्रकुलान्तकाय । नमोऽस्तु ते रावणमर्दनाय नमोऽस्तु ते वन्दसुताप्रजाय ॥ नमस्ते कमलाकान्त नमस्ते सुखदायिने ।

'सबके कारणरूप आप भगवान्को नमस्कार है, नमस्कार है। सबको पालन करनेवाले आपको नमस्कार है, नमस्कार है। समस्त देवताओं के स्वामी आपको नमस्कार है, नमस्कार है। समस्त देवताओं के स्वामी आपको नमस्कार है, नमस्कार है। देत्योका सहार करनेवाले आपको नमस्कार है। नमस्कार है। जो भक्तजनों के प्रियतम, पापों के नागक तथा दुष्टों के सहारक हैं, उन जगदीश्वरको बार-बार नमस्कार है। जिन्होंने किसी विशेष हेतु से वामनरूप धारण निया, जो नार-स्वरूप जलमे निवास करने के कारण नारायण कहलाते हैं, जिनके विक्रमकी कोई सीमा नहीं है तथा जो गार्क, चक्र, खड़ और गदा धारण करते हैं, उन मगवान पुरुषोत्तमको खड़ और गदा धारण करते हैं, उन मगवान पुरुषोत्तमको

श्रितार्तिनाशिने तुभ्यं भूयो भूयो नमो नम ॥

बार-वार नमस्कार है। क्षीरसिन्धुमे निवास करनेवाले भगवान्-को नमस्कार है। अविनागी लक्ष्मीपतिको नमस्कार है। जिनके अनन्त तेजकी स्र्थआदिमे भी नुलना नहीं हो सक्ती, उन भगवान्को नमस्कार है तथा जो पुण्यकर्मपरायण पुरुषोको स्वत प्राप्त होते हैं, उन कृपाल श्रीहरिको वार-त्रार नमस्कार है। सूर्य और चन्द्रमा जिनके नेत्र है, जो सम्पूर्ण थजोका फल देनेवाले हैं, यजाङ्गोम जिनकी शोमा होती है तथा जो साधुपुरुपोके परम प्रिय हे, उन मगवान् श्रीनिवासको बार-वार नमस्कार है। जो कारणके भी कारण, जन्दादि विषयोसे रहित, अभीष्ट सुख देनेवाले तथा भक्तोंके हृदयमे रमण करनेवाले है, उन भक्तवत्सल भगवान्को वार-वार नमस्कारहै । अद्भुत कारणरूप आपको नमस्कार है। नमस्कार है। मन्दराचल पर्वत धारण वरनेवाले कच्छपरूपधारी आपको नमस्कार है । यजवाराहरूपमे प्रकट होनेवाले आपको नमस्कार है। हिरण्यासको विदीर्ण करनेवाले आपको नमस्नार है। वामनरूपधारी आपको नमस्कार है। क्षत्रियकुलका अन्त

करनेवाले परशुरामरूपमे आपको नमस्कार है। रावणका मर्दन करनेवाले श्रीरामरूपधारी आपको नमस्कार है तथा नन्दनन्दन श्रीकृष्णके यह भाई वल्रामरूपमे आपको नमस्कार है। कमलाकान्त । आपको नमस्कार है। सपको सुख देनेवाढे आपको नमस्कार है। भगवन् । आप शरणागतोर्का पीडाका नाश करनेवाले है। आपको वारवार नमस्कार है।

ब्राह्मण भट्टमितके इस प्रकार स्तृति करनेपर भन्तत्सक भगवान् श्रीनिवास बड़े प्रमन्न हुए । उन्होंने भट्टमितको अपने दिव्य स्वरूपका साक्षात् दर्शन कराना और स्नेष्टपूर्वक कहा— वत्स । तुम्हारा कल्याण हो में तुम्हारे इस महास्तोत्रके बहुत सन्तुष्ट हूँ । तुम इस लोजमे पुत्र पीत्र, धन-त्रभव आदिसे सुखी रहोगे और अन्तमे तुम्हें मेरे परमवामकी प्राप्ति होगी।

यो कहर भगवान् विष्णु अन्तर्धान ते गरे । मद्रमितने अपना नेप जीवन मगवान्क भजन-कीर्तनमे टी व्यतीत किया और अन्तमे उन्हें प्रभुके वैकुष्ठधामकी प्राप्ति हुई ।

#### -721212CA

### भक्त रामानुज

दक्षिणमे रामानुज नामसे प्रसिद्ध एक जितेन्द्रिय ब्राह्मण ये । भगवान् विष्णुके चरणोमे उनका अट्टट अनुराग था । उन्होने क्रमगः ब्रह्मचर्य और यहस्य आश्रमको पार करके वानप्रस्थम प्रवेश किया। वेकटाचलके वनमें उन्होंने कटी बनायी और आकागगङ्गाके तटपर रहकर तनस्या प्रारम्भ की । ग्रीष्म ऋतुमे वे पञ्चाप्ति सेवन करते हुए भगवान् विष्णुके ध्यानमे सलग्न रहते ये । वर्गामे खुले आकागके नीचे बैठकर मुखसे अग्राभर मन्त्र (ॐ नमो नारायणाय) का जप और मनमे भगवान् जनार्दनका चिन्तन करते थे। जाडेकी रातम भी जलके भीतर खडे रहकर भगवान्का ध्यान किया करते थे । उनके हृदयमे सव प्राणियोंके प्रति दयाका भाव था । वे सव प्रकारके द्वन्द्वोसे दूर रहनेवाले थे । उन्होंने कितने ही वर्षातक सूखे पत्ते खाकर निर्वाह किया। कुछ कालतक जलके आहारपर ही जीवन-यापन किया और क्तिने ही वर्षीतक वे केवल वायु पीकर रहे। तास्या और निञ्छल भक्ति देखकर उनकी कठिन भक्तवत्सल मगवान् विष्णु प्रसन्न हो गये । उन्होने अपने प्रिय भक्त रामानुजको प्रत्यक्ष दर्शन दिया । भगवान्के हायोमे गहु, चक्र और गदा आदि आयुघ शोभा पा रहे थे। उनके नेत्र विकलित कमलदलकी भाँति गुन्दर ये। श्रीअङ्गीषे कोटि-कोटि खर्येकि समान दिल्य प्रमा वरन रही थी। गरुडपर वैठे हुए भगवान्के ऊपर छत्र तना हुआ या । पार्पदगग चॅवर डुला रहे थे। दिव्य हार भुजवन्धर मुक्तुट • और कड्कण आदि आभृषण भगवान्के अङ्गोका सुखद सङ्ग पाकर स्त्रय विभूपित हो रहे थे । विष्वक्नैन, सुनन्दादि पार्यंद उन्हें सव ओरसे घेरकर खडे थे। नारदादि देवर्जि वीणा आदि वजाकर भगवान्की महिमाका गान कर रहे थे । उनके कटिभागमं पीताम्बर शोभा पा रहाया । वक्षःस्वलमं शीवत्स-चिह्न सुगोभित था। मेघके समान व्याम प्रभा वडी मनोहर थी । भगवान्के मुखारविन्दपर मन्द मुसकानकी अद्भुत छटा छा रही थी। कोटि-कोटि स्यांको भी विल्लात करनेवाले श्रीहरि अपनी दिन्य प्रभासे समस्त दिगाओंको उन्हासित कर रहे थे । दोनो पाश्वामे खडे हुए सनकादि योगेश्वर भगवान्की सेवामे सलग्न ये । भगवान्की यह अनुपम अदृष्टपूर्व झॉकी देखकर रामानुज निहाल हो गये। भक्तवत्सल प्रभुने अपनी चारो वॉहोसे पकडकर उन्हें हृदयसे लगा लिया और प्रेमपूर्वक कहा-- महामुने । तुम कोई वर मॉगो । मै तुम्हारी प्रेम-मिक्त और तपस्यासे बहुत प्रसन्न हूँ।

रामानुजने कहा—'नारायण ! रमानाय ! श्रीनिवास ! जगन्मय ! जनार्दन ! आपको नमस्कार है । गोविन्द ! नरकान्तक ! वेकटाचलिंगरोमणे ! में आपके दर्गनसे ही कृतार्थ हो गया । आप धर्मके रक्षक है । ब्रह्माजी और महादेवजी भी जिन्हे यथार्थरूपसे नहीं जानते, तीनो वेदोको भी जिनका जान नहीं हो पाता, वे ही परमात्मा आप आज मेरे समक्ष आकर मुझे अपने दर्जनमें कृतार्थ कर रहे हैं—इससे बढकर और कौन-सा वरदान हो सकता है । प्रमो ! में तो इतनेसे ही कृत्यकृत्य हो गया हूँ, फिर भी आपकी आज्ञाका पालन करनेक लिये में यही वर मॉगता हूँ कि आपके युगल चरणारविन्दोमें मेरी अविचल भक्ति वनी रहे । श्रीभगवान्ने कहा—'एवमम्तु' । मुझमें दुम्हारी दृढ मिक्त होगी । प्रारम्धके अनुसार जब इस शरीरका अन्त होगा, तब तुम्हें मेरे स्वरूपकी प्राप्ति होगी। '

प्रभुका यह वरदान पाकर रामानुज धन्य-धन्य हो गये । उन्होंने वडी विनयके साथ भगवान्से कहा— भ्रमों । आपके भक्तोंके लक्षण क्या है, किस कर्मसे उनकी पहचान होती है—यह मैं सुनना चाहता हूँ।

मगवान् वेकटेशने कहा— 'जो कसिस्त प्राणियोंके हितैपी है, जिनमे दूसरोंके दोप देखनेका स्वभाव नहीं है, जो किसीसे भी डाह नहीं रखते और जानी, नि.स्पृह तथा शान्तिचत्त है, वे श्रेष्ठ भगवद्भक्त है। जो मन, वाणी और कियाद्वारा दूसरोंको पीडा नहीं देते और जिनमे सप्रह करनेका स्वभाव नहीं है, उत्तम कथा श्रवण करनेमें जिनकी सान्विक बुद्धि सल्यन रहती है तथा जो मेरे चरणारविन्दोंके भक्त हैं, जो उत्तम मानव माता-पिताकी सेवा करते हैं, देवपूजामे तत्पर रहते हे, जो भगवत्पूजनके कार्यमें सहायक होते हे और पूजा होती देखकर मनमें

आनन्द मानतं है, वे भगवद्भक्तोमे सर्वश्रेष्ठ है । जो ब्रह्मचारिया और सन्यासियोकी सेवा करते हे तथा दूसरोकी निन्दा कभी नहीं करते, जा श्रेष्ठ मनुष्य सबके **छिये हितकारक वचन यो**छते ह और जो <mark>छोकमे सद्गुणोके</mark> ग्राहक है, वे उत्तम मगवद्भक्त है । जो सब प्राणियोको अपने समान देखते हैं तथा शत्रु और मित्रमे समभाव रखते हैं, जो वर्मशास्त्रके वक्ता तथा सत्यवादी है और जो वैसे पुरुपोकी सेवामे रहते हैं, वे सभी उत्तम भगवद्भक्त है। दूसरोका अम्युदय देखकर जो प्रसन्न होते है तथा भगवन्नामोका कीर्तन करते रहते है, जो मगवान्के नामोका अभिनन्दन करते, उन्हें सुनकर अत्यन्त हर्षमे भर जाते और सम्पूर्ण अङ्गोसे रोमाञ्चित हो उठते हैं, जो अपने आश्रमोचित आचारके पालनमे तत्पर, अतिथियोके पूजक तथा वेदार्थके वक्ता हैं, वे उत्तम वैष्णव है। जो अपने पढे हुए गास्त्रोको दूसरोके छिये बतलाते है और सर्वत्र गुणोको ग्रहण करनेवाले हैं, जो एकादगीका वत करते, मेरे लिये सत्कमाका अनुष्ठान करते रहते, मुझमे मन लगाते, मेरा भजन करते, मेरे मजनके लिये लालायित रहते तथा सदा मेरे नामोके स्मरणमे तत्पर होते हैं। वे उत्तम भगवद्भक्त हैं। सद्गुणोकी ओर जिनकी स्वाभाविक प्रवृत्ति है, वे सभी श्रेष्ठ भक्त है।'

इस प्रकार उपदेश देकर भगवान् विष्णु अन्तर्धान हो गये । मुनिवर रामानुजने आकाशगङ्काके तटपर रहकर भगवान्के भजनमे ही शेप आयु व्यतीत की । अन्तमे करुणामय भगवान्की कृपासे उन्हें सारुप्य मुक्ति प्राप्त हुई।

#### -----

#### भक्त पद्मनाभ

प्राचीन कालकी बात है। आजकल जहाँ श्रीवालाजीका मन्दिर है, वहाँसे थोडी दूर एक चक्रपुष्करिणी नामका तीर्थ था। उसके तटपर श्रीवत्सगोत्रीय पद्मनाभ नामके ब्राह्मण निवास करते थे। उनके पास न कोई सग्रह था, न परिग्रह। भगवान्के नामका जप, उन्हींका स्मरण, उन्हींका चिन्तन—यही उनके जीवनका व्रत था।

इन्द्रियाँ उनके वगमे थीं, हृदयमे दीन-दुिखयोंके प्रति दया थी । सत्थसे प्रेम, विपयोंके प्रति उपेक्षा तथा सम्पूर्ण प्राणियोमे आत्मभाव—यही उनका जीवन था । अपने सुख-दु.खकी उन्हें कभी परवा नहीं होती थी । परतु दूसरेके दु.खकी कल्पनासे ही उनका हृदय द्रवीभृत हो जाता था । कभी वे सूखे पत्ते खा छेते, तो कभी पानीपर

ही निर्वाह कर लेते और कभी-कभी तो भगवान्के ध्यानमें इतने तन्मय हो जाते कि दारीरकी सुध ही नहीं रहती, फिर खाये पीये कौन । परतु यह सब तो बाहरकी बात थी । उनका हृदय भगवान्के लिये छटपटा रहा था । उनके सामने अपने जीवनका कोई मूल्य नहीं था । वे तो ऐसे-ऐसे सौ-सौ जीवन निछावर करके भगवान्को, अपने प्रियतम प्रभुको प्राप्त करना चाहते थे। उनके हृदयमें आशा और निरागांके भयद्वर तूफान उठा ही करते।

कभी वे मोचने लगते कि "भगवान् वहे दयालु है, वे अवश्य ही मुझे मिलेंगे, मै उनके चरणोपर लोट जाऊँगा, अपने प्रेमाश्रुओसे उनके चरण भिगो दूँगा, वे अपने करकमलोसे मुझे उठाकर हृदयसे लगा लेंगे, मेरे सिरपर हाथ रक्खेंगे, मुझे अपना कहकर स्वीकार करेंगे और मै आनन्दके समुद्रमे हूबता उतराता होऊँगा। कितना सौभाग्यमय होगा वह क्षण, कितना मधुर होगा उस समयका जीवन। वे कहेंगे 'वरदान मॉगो' और मै कहूँगा 'मुझे कुछ नही चाहिये, मै तो तुम्हारी सेवा करूँगा, तुम्हे देखा करूँगा। तुम मुझे भूल जाओ या याद रक्खों, मै तुम्हे कभी नहीं भूलूँगा।" ऐसी मावना करते करते पद्मनाम आनन्द विभोर हो जाते, उनके शरीरमे रोमाञ्च हो आता, ऑखोसे ऑस् गिरने लगते। उनकी यह प्रेम-मुग्ध अवस्था बहुत देरतक रहती। वे सारे ससारको भूलकर प्रभुकी सेवामे लगे रहते।

कभी कभी उनके चित्तमे ठीक इसके विपरीत भावना होने लगती--- 'कहाँ मै एक क्षुद्र प्राणी-दीन हीन, मलिन-हृदय, कहाँ निखिल ब्रह्माण्डोके अधिपति भगवान् ! मेरे इस पापपूर्ण हृदयमे वे क्यो आने लगे १ मैने कौन-सी ऐसी साधना की है, जिसपर रीझक़र वे मुझे दर्शन देंगे ? न जप न तपः न वत न समाधि। जिस हृद्यसे उनका चिन्तन करना चाहिये, उससे ससारका चिन्तन । यह तो अपराध है, इसका दण्ड मिलना चाहिये। मै दु.खकी ज्वालामे झलस रहा हूँ, विपयोके लिये भटक रहा हूँ ससारमें, फिर भी भगवत्प्राप्तिकी आगा । बह मेरी दुराशा नहीं तो क्या है १ शरीरके लिये कितना चिन्तित हो जाता हूँ, विषयोके लिये कितनी उत्सुकता आ जाती है मेरे हृदयमे, ससारके लिये कितनी वार रो चुका हूँ मै, पर भगवान्के लिये ऑखोमे दो चूँद ऑस्तक नहीं आते । कैसी विडम्बना है, कितना पराड्मुख जीवन है। क्या यही जीवन भगवत्प्राप्तिके योग्य है १ इसका तो विनाश ही उचित और श्रेयस्कर है ।' यही सव सोचते-सोचते उनके हृदयमे इतनी वेदना होती कि ऐसा मालूम होता मानो अव उनका हृदय फट जायगा ।

कई बार निराशा इतनी बढ जाती कि उन्हें अपना जीवन भाररूप हो जाता, कभी-कभी ने मूर्चिछत हो जाते और बेहोशीमे ही पुकारने लगते—'हे प्रभो, हे स्वामी, हे पुरुषोत्तम! क्या तुम मुझे अपना दर्शन नहीं दोंगे! इसी प्रकार रोते-रोते, बिलखते-बिलखते मर जाना ही क्या मेरे भाग्यमे बदा है १ में मृत्युसे नहीं डरता, इस नीच जीवन-का अन्त हो जाय—यही अच्छा है। परतु में तुम्हें देख नहीं पाऊँगा। न जाने कितने जन्मोके बाद तुम्हारे दर्शन हो सकेंगे। मेरी यह करुण पुकार न्या तुम्हारे विश्वव्यापी कानोतक नहीं पहुँचती १ अपना लो, प्रभो। मेरी ओर न देखकर अपनी ओर देखो। इस प्रकार प्रार्थना करते-करते वे चेतनाश्च्य हो जाते और उनका शरीर घटोतक यो ही पड़ा रहता।

लोग कहते हैं, भगवान्के लिये तप करो, परतु तपका अर्थ क्या है-इसपर विचार नहीं करते । जेठकी दुपहरीमें जब सूर्य बारहा कलासे तप रहे हो, पाँच अथवा चौरासी अग्नियोके वीचमे बैठना अथवा घोर सर्दांमे पानीम खडे रहना--तपकी केवल इतनी ही व्याख्या नहीं है। तपका अर्थ है-अपने किये हुए प्रमादके लिये पश्चात्ताप। अपने जीवनकी गिरी स्थितिसे असन्तोष और भगवानके विरहकी वह ज्वाला, जो जीवनकी सम्पूर्ण कलुपताओको जलाकर उसे सोनेकी मॉति चमका दे । वास्तवमे यही तपका अर्थ है। यही ताप देवदुर्लभ तप है। पद्मनाभका जीवन इसी तपस्यासे परिपूर्ण था और वे सच्चे अर्थमे तपस्वी थे । एक दिन उनकी यह तपस्या पराकाष्टाको पहुँच गयी । उन्होने सञ्चे हृदयसे, सम्पूर्ण भगवान्से प्रार्थना की--- 'हे प्रभो । अव मुझे अधिक मत तरसाओ । तुम्हारे दर्शनकी आशामे अब 🕏 और कितने दिनोतक जीवित रहूँगा १ एक-एक पल कल्प के समान वीत रहा है, ससार सूना दीखता है और मेरा यह दग्ध जीवन, यह प्रभुहीन जीवन विषसे भी कटु मालूम हो रहा है। वे ऑखे किस कामकी, जिन्होने आजतक तुम्हारे दर्शन नहीं किये १ अव इनका फूट जाना ही अच्छा है। यदि इस जीवनमे तुम नहीं मिल सकते तो इसे नष्ट कर दो । मुझे स्त्री-पुत्र, धन-जन, लोक-परलोक, कुड़ नहीं चाहिये । मुझे तो तुम्हारा दर्शन चाहिये, तुम्हारी वेवा चाहिये । एक वार तुम मुझे अपना म्वीकार कर लो—वस, इतना ही चाहिये । गज, ग्राह, गणिका और गीषपर जैसी कृपा दुमने की, क्या उसका पात्र में नहीं हूं १ तुम तो बड़े कृपाछ हो, कृपापरवग हो; कृपाछता ही तुम्हारा विरद है । मेरे ऊपर भी अपनी कृपाकी एक किरण डालो।' इस प्रकार प्रार्थना करते-करते पद्मनाम भगवान्की अहैतुकी कृपाके स्मरणमें तन्मय हो गये ।

भगवान्के घैर्यकी भी एक सीमा है। वे अपने प्रेमियो-से कवतक छिप सकते हैं। वे तो सर्वदा, सव जगह, सव-के पास ही रहते हैं, केवल प्रकट होनेका अवसर ढूँढा करते है। जब देखते हैं कि मेरे प्रकट हुए बिना अब काम नहीं चल सकता, तय उसी क्षण प्रकट हो जाते हैं। वे तो पद्मनामके पास पहलेसे ही थे। उनके तपः उत्कण्ठा और प्रार्थनाको देख-देखकर सुग्ध हो रहे थे । जन उनकी अविध पूरी हो गयी, तत्र वे पद्मनाभ ब्राह्मणके सम्मुख प्रकट हो गये । सारा स्थान भगवान्की दिव्य अङ्गज्योतिसे जगमगा उठा । पद्मनाभक्ती पलके उस प्रकाशको रोक नहीं सकीं, उनकी ऑर्खें वलात् खुल गर्यी । सहस्र-सहस्र सूर्यी-के समान दिन्य प्रकाश और उसके भीतर शङ्क-चक्र-गदा-पद्मधारी चतुर्भुज भगवान् । हृदय शीतल हो गया । ऑर्खें निर्निमेष होकर रूप-रसका पान करने लगीं । पद्मनाभका सम्पूर्ण दृद्य उन्मुक्त होकर भगवान्के कृपापूर्ण नेत्रोसे वरसती हुई प्रेम-धारामे हुवने-उतराने लगा। जन्म-जन्मकी अभिलापा पूरी हुई। कुछ कहा नहीं जाता था। भगवान्ने एकाएक ऐसे अनुग्रहकी वर्पा की कि वे चिकत-स्तम्मित रह गये । मगवान् केवल मुसकरा रहे थे।

कुछ क्षणोतक निस्तन्थ रहकर गद्गद वाणीसे पद्मनाभने स्तुति की—प्रमो । आप ही मेरे, निखिल जगत्के और जगत्के स्वामियोके भी स्वामी हैं, सम्पूर्ण ऐश्वर्य और माधुर्य आपके ही आश्रित हैं। आप पतितपावन हैं, आपके स्मरणमात्रसे ही पापोका नाग हो जाता है। आप घट-घटमे व्यापक हैं, जगत्के बाहर और भीतर केवल आप ही हैं। आप विश्वातीत, विश्वेश्वर और विश्वरूप होनेपर भी भक्तोपर कृपा करके उनके सामने प्रकट हुआ करते हैं। ब्रह्मा आदि देवता भी आपका रहस्य नहीं जानते, केवल आपके चरणोमे मिक्तभावसे नम्न होकर प्रणाम करते हैं। आपकी सुन्दरता, आपकी कोमलता और आपकी प्रेमपरवद्यता किसे आपकी

ओर आकृष्ट नहीं कर लेती ? आप क्षीरसागरमे श्रयन करते रहते हैं, फिर भी अपने भक्तोंकी विपत्तिका नाग करनेके लिये सर्वत्र चक्रधारी रूपमें विद्यमान रहते हैं। भक्त आपके हैं और आप भक्तोंके! जिसने आपके चरणोमे अपना सिर झकाया, उसको आपने समस्त विपत्तियोसे बचाकर परमानन्दमय अपना धाम दिया। आप योगियोंके लिये समाधिगम्य है, वेदान्तियोंके ज्ञानस्वरूप आत्मा हैं और भक्तोंके सर्वस्व हैं। मैं आपका हूँ, आपके चरणोमे ममर्पित हूँ—नत हूँ। इतना कहकर पद्मनाम मौन हो गये। और कहना ही क्या था।

अव भगवान्की वारी आयी । वे जानते थे कि पद्मनाभ निष्काम भक्त हैं, इनके चित्तमे ससारके भोगोकी तो वात ही क्या-मिक्तिकी भी इच्छा नहीं है। इसलिये उन्होने पद्मनामसे वर मॉगनेको नहीं कहा। उनके चित्तकी स्थिति जानकर उनको सुधामयी वाणीसे सींचते हुए भगवानने कहा—'हे महाभाग ब्राह्मणदेव । मै जानता हॅ कि तुम्हारे द्बदयमे केवल मेरी सेवाकी ही इच्छा है। तुम लोक-परलोक, मुक्ति और मेरे धामतकका परित्याग करके मेरी पूजा-सेवामें ही सुख मानते हो और वही करना चाहते हो। तुम्हारी इच्छा पूर्ण हो। कल्पपर्यन्त मेरी सेवा करते हुए यहीं निवास करो । अन्तमे तो तुम्हे मेरे पास आना ही पड़ेगा । इतना कहकर भगवान् अन्तर्थान हो गये और पद्मनाभ भगवान्की शारीरिक तथा मानसिक सेवा करते हुए अपना सर्वश्रेष्ठ एव "आनन्दमय जीवन व्यतीत करने लगे । भगवानकी सेवा-पूजासे वढकर और ऐसा कर्तव्य ही कौन-सा है, जिसके लिये भगवान्के प्रेमी भक्त जीवन धारण करें ? पद्मनाभकी प्रत्येक किया। उनकी प्रत्येक भावना भगवानके लिये ही होती थी और खमावसे ही उनके द्वारा जगतका कल्याण सम्पन्न होता था। ऐसे मक्त एकान्तमे रहकर भी-भगवानकी सेवामे ही लगे रहकर भी अपने ग्रुद्ध सङ्कल्पसे संसारकी जितनी सेवा कर सकते हैं। उतनी सेवा काममे लगे रहकर बड़े-बड़े कर्मनिष्ठ भी नहीं कर सकते।

इसी प्रकार भगवान्की सेवा-पूजा करते हुए पद्मनाभको अनेको वर्ष वीत गये। वे एक दिन भगवान्का स्मरण करते हुए उनकी पूजाकी सामग्री इकडी कर रहे थे। इसी समय एक भयद्भर राक्षसने उनपर आक्रमण किया। उन्हें अपने शरीरका मोह नहीं था। मरनेके बाद मुझे किसी दुःखमय स्थानमें जाना पढ़ेगा, यह आश्रद्धा भी उनके

चित्तमें नहीं थी। परंतु राक्षस खा जायगा, इस कल्पनासे उनके चित्तमें यह प्रश्न अवस्थ उठा कि 'तव क्या भगवान्ते मुझे अपनी सेवा-पूजाका जो अवसर दिया है, वह आज ही—इसी क्षण समाप्त हो जायगा ! मेरे इस सौभाग्यकी यहीं इस प्रकार इतिश्री हो जायगी ! भगवान्ते मुझे जो एक कल्पतक पूजा करनेका वरदान दिया है, वह क्या झुठा हो जायगा ! यह तो बड़े दुःखकी बात है ।' यह सोचकर उन्होंने भगवान्से प्रार्थना की । भगवान्ने भक्त पद्मनाभकी रक्षाके लिये अपने प्रिय आयुध सुदर्शन चक्रको मेजा । चक्रका तेज कोटि-कोटि स्योंके समान है । भक्तोंके भयको जला डालनेके लिये आगकी भीषण लपटें उससे निकला करती हैं। चक्रकी तेजोमय मूर्ति देखकर वह राक्षस भयभीत हो गया और ब्राह्मणको छोड़कर वड़े वेगसे मागा । परंतु सुदर्शन उसे कब छोड़नेवाले थे । इन्हें उस राक्षसका भी तो उद्धार करना था।

यह राक्षस आजसे सोल्ह वर्ष पहले गन्धर्व था। उसका नाम था सुन्दर । विशिष्ठजीके शापसे राक्षस हो गया था। इसकी स्त्रियोंके प्रार्थना करनेपर विशिष्ठजीने कहा था कि 'यह राक्षस तो होगा, परंतु आजके सोल्हवें वर्ष जव वह भगवान्के भक्त पद्मनाभपर आक्रमण करेगा, तब सुदर्शन चक्र इसका उद्धार कर देगा।'

आज वही सोलहवाँ वर्ष पूरा होनेवाला था। राक्षस बड़े वेगसे भाग रहा था, परंतु सुदर्शन चक्रसे बचकर कहाँ जा सकता था। देखते-ही-देखते सुदर्शन चक्रने उसका सिर काट लिया और तत्क्षण वह राक्षस गम्धर्व हो गया। दिव्य शरीर, दिव्य वस्त्र एवं दिव्य आभूपणोंसे युक्त होकर सुन्दरने सुदर्शन चक्रको प्रणाम करते हुए उनकी स्तुति की। तदनन्तर उसने दिव्य विमानपर सवार होकर अपने लोककी यात्रा की।

भक्त पद्मनाभने सुन्दरके गन्धर्वलोकमें चले जानेपर सुदर्शन चक्रकी स्तुति की--धे सुदर्शन ! में तुम्हें वार-वार प्रणाम करता हूँ । तुम्हारे जीवनका वत है संसारकी रक्षा । इसीसे भगवान्ने तुम्हें अपने कर-कमलोंका आभूपण बनाया। तुमने समय समयपर अनेक भक्तोंको महान् विपत्तियोंसे बचाया है, मैं तुम्हारी इस कुपाका ऋणी हूँ। तुम सर्वेशक्तिमान् हो, मैं तुमसे यही प्रार्थना करता हूँ कि तुम यहीं रहो और सारे संसारकी रक्षा करो। ' सदर्शन चक्रने भक्त पद्मनाभकी प्रार्थना स्वीकार की और कहा- भक्तवर ! तुम्हारी प्रार्थना कभी व्यर्थ नहीं हो सकती, क्योंकि तुम भगवानके परम कृपापात्र हो । मैं यहीं तुम्हारे समीप ही सर्वदा निवास करूँगा । तुम निर्भय होकर भगवान्की सेवा-पूजा करो । अब तुम्हारी उपासनामें किसी प्रकारका विव्व नहीं पड़ सकता।' भक्त पद्मनाभको इस प्रकार वरदान देकर सदर्शन चक्र सामनेकी पुष्करिणीमें प्रवेश कर गया। इसीसे उसका नाम चक्रतीर्थ हुआ।

भगवान्की कृपाका प्रत्यक्ष अनुभव करके भक्त पद्मनाभका हृदय प्रेम और आनन्दसे भर गया। वे और भी तन्मयता तथा तत्परतासे भगवान्की सेवा करते हुए अपना जीवन व्यतीत करने लगे। ऐसे प्रेमी भक्तोंका जीवन ही धन्य है, क्योंकि वे पल-पलपर और पग-पगपर भगवान्की अनन्त कृपाका अनुभव करके मस्त रहा करते हैं।

## बाह्मण देवमाली

स्तेयं हिंसानृतं दम्भः कामः क्रोधः स्रयो मदः।
भेदो वैरमविश्वासः संस्पर्धा व्यसनानि च॥
एते पञ्चदशानर्था हार्थमूला मता नृणाम्।
तसादनर्थमर्थाख्यं श्रेयोऽथीं दूरतस्त्यजेत्॥
(श्रीमद्भा० ११। २३। १८-१९)

'चोरी, हिंसा, झूठ, दम्भ, काम, क्रोध, अहङ्कार, मद, भेदबुद्धि, रात्रुता, अविश्वास, डाह और स्त्री, सुरा एवं द्यूतके व्यसन—इन पंद्रह अन्थोंकी जड़ धन ही है। अतएव जिसे आत्मकल्याणकी इच्छा हो। उसे इस अर्थ कहलानेवाले अनर्थको दूरसे ही त्याग देना चाहिये।

रैवत देशमें एक देवमाली नामक ब्राह्मण रहता था। था तो वह वेद-वेदाङ्गोंका विद्वान, शास्त्रज्ञ, प्राणियोंपर दया रखनेवाला और भगवान्की पूजा करनेवाला; किंतु घर और घनमें उसकी बहुत आसक्ति थी। धन प्राप्त करनेके लिये वह निषिद्ध कर्म करनेमें भी हिचकता न था। वह रसादिका विकय करता और चाण्डालसे भी दान ले लेता। अपने वत, तप, पाठ आदिको भी दक्षिणा लेकर दूनरोंके लिये सङ्कल्प कर देता। उसके दो पुत्र हुए---यजमाली और सुमाली । वड़े होनेपर पुत्रींको भी उन लोभी बाह्मणने वन कमानेके अनेक उपाय सिखलाने प्रारम्भ किये । इसी प्रकारका जीवन विताते हुए वह बुद्ध हो गया। एक दिन वह अपने धनको गिनने वैठा। करोड़ो सोनेकी मुहरे गिनते गिनते वह पहले तो वड़ा प्रसन्न हुआ। फिर उस धनराशिको देखकर भगवान्की कृपासे उसके चित्तमे विचारका उदय हुआ । वह सोचने लगा—'ओहो ! अच्छे-ब्रेरे नाना उपायेंसे मेने इतना वन एकत्र कर लिया, यह धन एकत्र करते-करते में वृदा हो गया, फिर भी अभी मेरा लोम नहीं गया। अब भी में अपने घरमें सोनेका पर्वत देखनेकी तृण्णामे रात दिन जल रहा हूँ । लोग कहते हैं कि घनसे सुख होता है, किंतु इस धनने मुझे क्या सुख दिया १ वाहरसे में भले सुखी दीखता होऊँ, पर मेरे हृदयमे तो तिनक भी चैन नहीं है। में तो रात-दिन तृष्णा तथा चिन्ताकी आगसे जला करता हूँ । यह धनकी तृष्णा ही मेरे क्रेशोंका कारण है। जिसकों तुग्णा है, वह कुछ पा जाय तो उसकी तृष्णा और बढती ही है। बुढांपेम नेत्र, कान, हाय-पैर आदि सब इन्द्रियाँ और शरीर तो दुर्बल हो जाता है। किंतु तृग्णा तो और भी बलवान होती जाती है। जिसको धनकी तृग्णा है, वह विद्वान् होनेपर भी मृढ, शान्त होनेपर भी कोधी और बुद्धिमान् होनेपर भी मूर्व है। धनके लिये मनुष्य बन्धु बान्धवों मे अत्रुता करता है, अनेक प्रकारके पाप करता है। बल, तेज, यहा, विद्या, शूरता, कुलीनता और मान--मभीको धनकी तृष्णा नष्ट कर देती है। धनका लोभी अपमान और क्लेंगकी चिन्ता नहीं करता। पापको पाप नहीं गिनता। वह अपने हार्थो अपने लिये दुःख और नरकका मार्ग उत्साहपूर्वक बनाता है। हाय हाय । मेने धनकी तृष्णामें पडकर सारी बहुमूल्य आयु नष्ट कर दी । मेरा शरीर जीर्ण हो गया । पाप वटोरनेमे ही मेरा जीवन लगा।' इस प्रकार पश्चात्तापसे ब्राह्मण व्याकुल हो गया। वह भगवान्ने अपने उद्धारके लिये प्रार्थना करने लगा।

पश्चात्ताप एव भगवान्की प्रार्थनासे हृदयमे बल आया । ब्राह्मणने दोप जीवन भजनमें लगानेका निश्चय किया। उसने स्वयं घन कमाया था, अतः आघा घन अपने पास रखकर शेष आधेमेंसे दोनों पुत्रोंको बराबर बराबर दे दिया। अपने भागके धनको उनने मन्दिर, मगेवर, कुएँ, धर्मशाला वनवाने, दृक्ष लगाने, अन्न दान करनेमें व्यय कर दिया। इस प्रकार अपने अपार धनको सत्कर्ममे लगाकर वह तपस्या करने वदरिकाश्रमको चला गया।

वदिकाश्रममें देवमालीने पुष्प-फलोसे सुगोमित सुन्दर वृक्षींवाला एक आश्रम देखा । वहाँ शास्त्र-चिन्तनमे लगे, भगवत्सेवा-परायण अनेक वृद्ध मुनिगण निवास करते थे । मुनियोंके बीचमें एक परम शान्त तेजःपुद्ध महात्मा भगवान्की स्तृति कर रहे थे । देवमालीने उनके चरणोंमें मस्तक रखकर प्रणाम किया । वे केवल सूखे पत्ते खाकर रहनेवाले परम तपस्वी महात्मा जानन्ति थे । ब्राह्मणने अपना सारा इतिहास सुनाकर नम्नतापूर्वक मुनिसे अपने उद्घारका उपाय पृछा ।

महात्मा जानन्तिने कृपा करके ब्राह्मणसे कहा--- 'तुम नित्य निरन्तर भगवान् विण्णुका ही स्मरण और भजन करो। किसीके दोप मत देखों । किसीकी चुगली मत करो । सदा परोपकारमे लगे रहो। मूर्खांका साथ छोड़कर श्रीहरिकी पूजामें ही लगे रहो। काम, क्रोध, लोम, मोह, मद, मत्तरको त्यागकर सभी प्राणियोको सर्वथा अपने समान समझो । न तो कभी किसीसे कोई कठोर वचन कहो और न कोई निर्दयताका व्यवहार करो। डाह, परनिन्दा, दम्भ और अहङ्कारको सावधानीपूर्वक छोड़ दो। सभी प्राणियोंपर दया करो । सत्पुरुषोक्ती सेवा करो । जो पापी हैं, उन्हें पापसे छुडानेका प्रयत करो, उन्हें धर्मका सचा मार्ग बतलाओ । प्रतिदिन आदरपूर्वक अतिथियोकी सेवा करो । पत्र, पुग्प, माला, फल, तुलसी आदिसे प्रतिदिन नियमपूर्वक भगवान् नारायणकी पूजा करो । देवताः ऋपि तथा पितृगणोंके लिये यथासमय विधिपूर्वक हवन, तर्पण तथा श्राद्ध करो । एकाग्रचित्तसे भगवान्के मन्दिरको खच्छ करना, लीपना, पुराने मन्दिरोका जीर्णोद्वार करना, मन्दिरमे दीपक जलाना आदि तुम्हारे समस्त पापोको दूर कर देगे। भगवान्की पूजा, भगवान्की स्त्रति, पुराण-श्रवण, पुराण-पाठ और शास्त्रोका, वेदान्तका प्रतिदिन अध्ययन करना चाहिये । इन उपायोसे शीव ही तुम्हारा चित्त निर्मल हो आयगा । निर्मेल चित्त होनेपर उसमें स्वय जानका उदय होगा और तन तुम्हारे सभी दुःख दूर हो जायँगे। तुम्हें परम शान्ति प्राप्त होगी ।

मुनि जानन्तिकी आशा माँगकर देवमाली साधनमें लग

गया। कभी कोई शङ्का होनेपर यह गुरुसे पूछकर मन्देह दूर कर लेता। इस प्रकार श्रद्धा एव दृढतासे नियमपूर्वक साधन करनेमे वह जीव्र निष्पाप हो गया। उसका दृदय

निर्मल हो गया । भगवान्ती फ्रपासे उसे बोध प्राप्त हुआ । अन्तमे गुरुदेवकी आज्ञामे वाराणसी (काशी) मे आकर देवमालीने भगवान्का परमपद प्राप्त किया ।

# महर्षि मैत्रेय

**dethat** 

महर्षि मैत्रेय पुराणवक्ता ऋषि हैं। वे 'मित्र' के पुत्र होनेके कारण मैत्रेय कहाये। श्रीमद्भागवतमे इनके सम्बन्धमें इतना ही मिळता है कि ये महर्षि पराश्चरके शिष्य और वेदव्यासजीके सुदृद् सखा थे। पराश्चर मुनिने जो विष्णु-पुराण कहा, उसके प्रधान श्रोता ये ही हैं। इन्होने स्वय कहा है—

त्वत्तो हि वेदाध्ययनमधीतमित्रछं गुरो। धर्मशास्त्राणि सर्वाणि तथाङ्गानि यथाक्रमस्॥ त्वट्यसादान्मुनिश्रेष्ठ मामन्ये नाकृतश्रमम्। वस्यन्ति सर्वशास्त्रेषु प्रायशो येऽपि विद्विषः॥

'हे गुरुदेव । मैंने आपसे ही सम्पूर्ण बेद, वेदाङ्ग और सकल धर्मगास्त्रोका क्रमगः अध्ययन किया है । हे मुनिश्रेष्ठ ! आपकी कृपासे मेरे विपक्षी भी मेरे लिये यह नहीं कह सकते कि मैने सम्पूर्ण शास्त्रोके अम्यासमे परिश्रम नहीं किया है ।' इससे यही स्पष्ट होता है कि जिस प्रकार ये भगवान वेदन्यासके सुदृद् और सखा थे, वैसे ही ये पूर्ण ज्ञानी और गास्त्रमर्भज भी थे । भगवान् श्रीकृष्णकी इनके ऊपर पूर्ण कृपा थी । उन्होने निज लोकको पधारते समय अधिकारी समझकर अपना समस्त जान इन्होंको दिया था ।

भगवान् जब परम धामको पधारने छगे,तव खोजते-खोजते उद्धवजी उनके पास पहुँचे। भगवान् एक अश्वत्थ वृक्षके नीचे सरस्वतीके तटपर प्रभासक्षेत्रके समीप सुखासीन थे। उद्धवजीने उन प्रमुके दर्शन किये। उसी समय महासुनि मैत्रेयजी भी वहाँ पहुँच गये। भगवान्ने उन्हें शानोपदेश दिया और आजा की कि इसे महामुनि विदुरको भी देना। जब उद्धवजीसे यह समाचार मुनकर महामना विदुरजी इनके समीप पहुँचे, तब ये बड़े प्रसन्न हुए। उस भगवद्दत्त जानका, जिसे इन्होंने विदुरजीको दिया था, वर्णन श्रीमद्भागवतके तृतीय स्कन्धके चौथे अध्यायसे आरम्भ होता है। महामुनि मैत्रेयका नाम ऐसा है, जिसे समस्त पुराणपाठक भली प्रकार जानते हैं। मैत्रेयजी ज्ञानके भण्डार, भगवल्लीलाओं परम रिसक और भगवानके परम कृपापात्र थे। इनके गुरु महर्षि पराश्चरने विष्णुपुराण मुनानके अनन्तर अपनी गुरुपरम्परा बतलाते हुए इनसे कहा कि इस पुराणको, जिसे तुमने मुझसे मुना है, तुम भी कल्यियुगके अन्तमें शिनीकको मुनाओंगे। इस प्रकार ये विरजीवी हैं और अब भी किसीन किसी रूपमें इस घराधामपर विद्यमान हैं। भगवानकी कथाका महत्त्व बतलाते हुए ये कहते है—

को नाम छोके पुरपार्थसारवित्
पुराकथानां भगवत्कथासुधाम्।
आपीय कर्णाञ्जलिभिर्भवापहामहो विरज्येत विना नरेतरम्॥
(श्रीमग्रा० १। ११। ५०)

'ससारमे पशुओको छोडकर, अपने पुरुपार्थका सार जाननेवाला ऐसा कौन पुरुप होगा, जो आवागमनसे छुडा देनेवाली मगवान्की प्राचीन कथाओमेसे किसी भी अमृत-मयी कथाका अपने कर्णपुटोसे एक बार पान करके फिर उनकी ओरसे मन हटा लेगा ?'

### भगवान् वेदव्यास

स वै पुंसां परो धर्मों यतो भक्तिरघोक्षजे। अहैतुनयप्रतिहता ययाऽऽत्मा सम्प्रसीद्ति॥ (श्रीमद्भा०१।२।६)

'इन्द्रियातीत परमपुरुष भगवान्से वह निष्काम एव निर्वाघ भक्ति हो, जिसके द्वारा वे आत्मस्वरूप सर्वेश्वर प्रसन्न होते हैं—यही पुरुषका परम धर्म है।

कियुगमें अल्प सत्त्व, थोड़ी आयु तथा बहुत क्षीण बुद्धिके लोग होगे। वे सम्पूर्ण वेदोको स्मरण नहीं रख सकेंगे। वैदिक अनुष्ठानो एव यजोके द्वारा आत्म कल्याण कर लेना कलियुगमे असम्भवप्राय हो जायगा—यह वात सर्वन्न दयामय भगवान्से लिपी नहीं थी। जीवोके कल्याणके लिपे भगवान् द्वापरके अन्तमे महर्षि विश्वष्ठके पौत्र श्रीपराशर मुनिके अश्से सत्यवतीमे प्रकट हुए। महर्षि कृष्णद्वेपायनके रूपमें मगवान्का यह अवतार कलियुगके प्राणियोको शास्त्रीय शान सुलभ करनेके लिये हुआ था।

व्यासजीका जन्म द्वीपमे हुआ, इससे उनका नाम द्वैपायन है; शरीरका श्याम वर्ण है, इससे वे कृष्णद्वेपायन हैं और वेदोंका विभाग करनेसे वेदन्याम हैं । भगवान् व्यास प्रकट होते ही माताकी आज्ञा लेकर तप करने चले गये । उन्होंने हिमालयकी गोदमे भगवान् नर-नारायणकी तपोभूमि वदरीवनके शम्याप्रासमे अपना आश्रम बनाया। वेदोको यजकी पूर्तिके लिये व्यासजीने चार भागोमे विभक्त किया। अध्वर्यु, होता, उद्गाता एवं ब्रह्मा—यजके इन चार श्रमृत्विक् कर्म करानेवालोके लिये उनके उपयोगमे आनेवाले मन्त्रोंका प्रथक् पृथक् वर्गीकरण कर दिया। इस प्रकार वेद चार भागोमे हो गया।

भगवान् व्यासने देखा कि वेदों के पठन पाठनका अधिकार तो केवल द्विजाति पुरुपोको ही है, ख्रियो, झूडों तथा अन्य वर्णवाह्य लोगोका भी उद्धार होना चाहिये, उन्हें भी धर्मका ज्ञान होना चाहिये। इसल्ये उन्होने महाभारतकी रचना की। इतिहासके नाना आख्यानोंके द्वारा व्यासजीने धर्मके सभी अङ्गोका महाभारतमें वर्णन किया बड़े सरल हगसे।

मगवान् कृष्णहेपायन व्यासजीकी महिमा अगाघ है । सारे संसारका ज्ञान उन्होंके ज्ञानसे प्रकाशित है । मत्र व्यासदेवकी जूँठन है । वेदब्यासजी ज्ञानके असीम और अनन्त समुद्र हैं, भिक्ति परम आदरणीय आचार्य हैं। विद्वत्ताकी पराकाष्ठा हैं, किवत्वकी सीमा हैं। संसारके समस्त पदार्थ मानो व्यासजीकी कल्पनाके ही अहा हैं। जो कुछ तीनों छोकोमें देखने-सुननेको और समझनेको मिलता है, सब ध्यासजीके हृदयमे था। इससे परे जो कुछ है, वह भी ध्यासजीके अन्तस्तलमे था। व्यासजीके हृदय और वाणीका विकास ही समस्त जगत्का और उसके ज्ञानका मकाहा और अवलम्बन है। व्यासजीके सहहा महापुरुष जगत्के उपलब्ध हितहासमें दूसरा नहीं मिलता। जगत्की सस्कृतिने अवतक भगवान् व्यासके समान पुरुष उत्पन्न ही नहीं किया। व्यास व्यास ही हैं।

व्यासजी सम्पूर्ण संसारके परम गुरु है । प्राणियोंको परमार्थका मार्ग दिखानेके लिये ही उनका अवतार है । उन सर्वश्च करणासागरने ब्रह्मसूत्रका निर्माण करके तत्त्वज्ञानको व्यवस्थित किया । जितने भी आस्तिक सम्प्रदाय हैं, वे ब्रह्मसूत्रको प्रमाण मानकर उसके आधारपर ही स्थित हैं । परन्तु तत्त्वज्ञानके अधिकारी ससारमे थोड़े ही होते हैं । सामान्य समाज तो भावप्रधान होता है और सच तो यह है कि तत्त्वज्ञान भी हृदयमें तभी स्थिर होता है, जब उपासनाके द्वारा हृदय ग्रुद्ध हो जाय । किंतु उपासना अधिकारके अनुसार होती है । अपनी रुचिके अनुसार ही आराधनामे प्रवृत्ति होती है । भगवान् व्यासने अनादिपुराणोकी पुनः रचना आराधनाकी पुष्टिके लिये की । एक ही तत्त्वकी जो चिन्मय अनन्त लीलाएँ हैं, उन्हें इस प्रकार पुराणोमें सकलित किया गया कि सभी लोग अपनी चिच तथा अधिकारके अनुकूल साधन प्राप्त कर लें।

वेदोंका विभाजन एव महामारतका निर्माण करके भी मगवान् व्यासका चित्त प्रसन्न नहीं हुआ था। वे सरखतीके तटपर खिन्न बैठे थे। उन्हें स्पष्ट लग रहा था कि उनका कार्य अभी अधूरा ही है। प्राणियोकी प्रवृत्ति कल्यिगमे न तो बैदिक कर्म तथा यज्ञादिमे रहेगी और न वे धर्मका ही सम्यक् आचरण करेंगे। धर्माचरणका परम फल मोझ उन्हे सुगमतासे प्राप्त हो, ऐसा कुछ हुआ नहीं था। व्यासजी अनन्त करणासागर हैं। जीवोकी कल्याण-कामनासे ही वे अल्यन्त चिन्तित थे। उसी समय वहाँ देवर्षि नारदजी पद्यारे । देवर्षिने चिन्ताका कारण पूछा और तब श्रीमद्भागवत-का उपदेश किया । देवर्षिके चले जानेपर भगवान् व्यासने श्रीमद्भागवतको अठारह सहस्र श्लोकोमे व्यक्त किया ।

जीवका परम कल्याण भगवान्के श्रीचरणोमे चित्तको लगा देनेमे ही है। सभी धर्मोंका यही परम फल है कि उनके आचरणसे भगवान्के गुण, नाम, लीलाके प्रति हृदयमे अनुरिक्त हो। व्यासजीने समस्त प्राणियोंके कल्याणके लिये पुराणोंमें भगवान्की विभिन्न लीलाओंका अधिकारभेदके समस्त दृष्टिकोणोसे वर्णन किया। भगवान् व्यास अमर हैं। नित्य है। वे उपासनाके सभी मागोंके आचार्य हं और अपने सकल्पसे वे सभी परमार्थके साधकोकी निष्ठाका पापण करते रहते हैं।

# श्रीशुकदेवजी

भात्मारामाश्च मुनयो निर्जन्था अप्युरुक्रमे । कुर्वन्त्यहैतुकी भक्तिमित्यम्भूत्तगुणो हरिः॥ (श्रीमद्भा०१।७।१०)

'जो आत्माराम, आप्तकाम, मायाके समस्त वन्धनींसे मुक्त मुनिगण हैं, वे भी भगवान्मे निष्काम मिक्त रखते हैं, वे भी बिना किसी कारणके ही भगवान्से प्रेम करते हैं; क्योंकि भगवान्के मङ्गलमय दिव्य गुण ही ऐसे हैं।'

श्रीशुकदेवजी साक्षात् नन्दनन्दन श्रीकृष्णचन्द्रके खरूप ही हैं। भगवान्के नित्य गोलोकधाममे भगवान्की आह्नादिनी पराशक्ति श्रीराधाजीके वे लीलाशक हैं और भगवद्धामः वहाँके पदार्थः, वहाँके परिकर-पार्षद-सव भगवानुसे नित्य अभिन्न उन आनन्दधनके स्वरूप ही होते हैं। शकदेवजी तो स्वरूपसे भी नन्दनन्दनके समान ही सदा घोडश वर्षकी अवस्थामे रहनेवाले, नवधन-सुन्दर अङ्गकान्तिसे युक्त, कमल-लोचन, सर्वावयवमनोहर हैं और प्रभावसे तो वे आनन्दरूप हैं ही । श्रीश्यामसुन्दर जब अपनी छीला इस लोकमे व्यक्त करनेके लिये वजमे पधारे, तब श्रीराधिकाजीके वे लीलाशक गोलोकधामसे उड़ते घूमते भगवान् शिवके लोकमे पहुँचे। वहाँ शङ्करजी भगवती पार्वतीको भगवान्की वह अद्भुत लीला सुना रहे थे, जो श्रवणमात्रसे प्राणीको अमरत्व प्रदान कर देती है। पार्वतीजी कथा-अवणमे तल्लीन होकर आत्म-विस्मृत हो गर्यो । कथा ६के नहीं, इसलिये वे लीलाञ्चक मध्यमें हुकृति देते रहे। अन्तमे भगवान् शङ्करको जन शात हुआ कि एक पक्षीने यह कथा सुन ली है, तब वे मारने दौंदे त्रिशूल लेकर; क्योंकि पक्षीदेह उस कथाको धारण करनेका अधिकारी नहीं था । ग्रुक वहाँसे उड़े और ध्यासाश्रममे आकर व्यासपत्नीके मुखसे उनके उदरमें प्रविष्ट हो गये। भगवान् शङ्कर सन्तृष्ट होकर लौट गये। अव भगवान् व्यासके पुत्र होकर शुक्त उस कथा एव जानको धारण किये रहे, इसमें कोई आपत्ति हो ही नहीं सकती थी।

श्रीशुकदेवजीकी जन्मसम्बन्धी विविध कथाएँ विभिन्नविभिन्न पुराणों एव इतिहास-प्रन्थोमें मिल्रती हैं। कल्पभेदसे वे सभी सत्य हैं। एक जगह आया है—इनकी माता
विद्या एवं पिता बादरायण श्रीव्यासजीने पृथ्वी, जल,
आकाश और वायुके समान धर्यशील एव तेजस्वी पुत्र प्राप्त
करनेके लिये भगवान् गौरीशङ्करकी विहारस्थली सुमेकश्रृङ्गपर अत्यन्त धोर तपस्या की। यद्यपि भगवान्
श्रीकृष्णद्वपायनकी इच्छा और दृष्टिमात्रसे कई महापुरुपोंका
जन्म हो सकता था और हुआ है, तथापि अपने ज्ञान तथा
सदाचारके धारण करने योग्य पुत्रकी प्राप्तिके लिये एव संसारमे
किस प्रकारके पुत्रकी सृष्टि करनी चाहिये—यह बात वतानेके
लिये ही उन्होंने तपस्या की। इनकी तपस्यासे प्रसन्न हो
मगवान् शङ्करजीने तेजस्वी पुत्रकी प्राप्तिका वरदान दे इन्हें
कृतकृत्य किया। समयपर गर्मिस्यित हुई।

शुकदेवजी माताके गर्भमे वारह वर्ष वने रहे। अपनी योगशक्तिसे वे इतने छोटे वने हुए थे कि माताको कोई कष्ट नहीं था। उन्हें गर्भसे बाहर आनेके लिये मगवान् व्यास तथा दूसरे ऋपियोने भी आग्रह किया, पर वे सदा यही कहते थे कि जीव जबतक गर्भमे रहता है, उसका ज्ञान प्रकाशित रहता है। भगवानके प्रति उसमे भक्ति रहती है और विपयोसे वैराग्य रहता है; किंतु गर्भसे बाहर आते ही मगवानकी अचिन्त्यशक्ति माया उसे मोहित कर देती है। उसका समस्त शान विस्मृत हो जाता है, वह मायामोहित होकर दु:खरूप धृणित संसार एवं उसके विषयों असक हो जाता है आसक्तिवंग नाना अपकर्म करता है और फिर जन्म-मरणके चक्रसे उसका छुटकारा बहुत ही कठिन हो जाता है। अतः मैं गर्भसे बाहर नहीं आऊँगा।

जय देविर्प नारदजीके द्वारा भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रका यह आश्वासन प्राप्त कर लिया कि गर्भसे वाहर आनेपर भी श्रीव्यासनन्दनको माया स्पर्ग नहीं करेगी, अथवाकहीं कहा गया है कि जब भगवान् श्रीकृष्णने स्वय वहाँ आकर दर्गन दिया और आबासन दिया, तब शुक्रदेवजी माताके उदरसे वाहर आये। जन्मते ही ये वनकी ओर चल पडे। इनका नालोच्छेदन-सस्कार भी नहीं हुआ था। इतने सुन्दर, सुकुमार, जानी पुत्रको इस प्रकार तत्काल विरक्त होकर वनमे जाते देल भगवान् व्यास व्याकुल हो गये। वे पुत्र। पुत्र। पुत्र। पुत्र। पुत्र। पुत्र। पुत्र । सचराचर जगत्मे उनका अखण्ड एकात्मभाव जागरूक था। सचराचर जगत्मे उनका अखण्ड एकात्मभाव हुआ कि बृक्षोसे वाणियाँ पूट पड़ीं और उनकी ओरसे बृक्षोने व्यासजीकी पुकारका उत्तर दिया।

भगवान् व्यास शुक्टेवजीको पुकारते हुए उनके पीछे विद्वल हुए चले जा रहे थे। एक स्थानपर उन्होंने देखा कि वनके एकान्त सरोवरमे कुछ देवाङ्गनाएँ स्नान कर रही थी। वे व्यासजीको आते देख ल्लावग वडी गीम्रतासे जलसे निकलकर अपने वस्त्र पहनने लगीं। आश्चर्यमे पड़कर व्यासजीने पूछा—'देवियो। मेरा पुत्र युवक है, दिगम्बर है, इधरसे अभी गया है। आप सव उसे देखकर तो जलकीड़ा करती रही, उसे देखकर आपने ल्लाका भाव नहीं प्रकट किया, फिर मुझ बृढको देखकर आपने ल्लाका भाव नयो प्रकट किया ११

यड़ी नम्रतासे देवियोने कहा—'महपें! आप हमें धमा करे। आप यह पहचानते हें कि यह पुरुप है और यह स्त्री है, अतः आपको देखकर हमें लजा करनी ही चाहिये। किंतु आपके पुत्रमें तो स्त्री-पुरुपका मान ही नहीं है। वे तो सबको एक ही देखते हैं। उनके सम्मुख वस्त्र पहने रहना या न पहने रहना एक-सा ही है।'

देवियोकी वात सुनकर भगवान् व्यास लौट आये। उन्होने समझ लिया कि ऐसे ममदर्गिक लिये पिता पुत्रका सम्बन्ध कोई अर्थ नहीं रखता। वह बुलानेसे नहीं लौटेगा। परत व्यासजीका स्नेह अपार था। वह बढता ही जाता था। वे

चाहते थे कि शुकदेव उनके समीप रहकर कुछ दिन गास्त्रीय मान प्राप्त करें । ब्रह्मनिष्ठ तो वे हैं ही, श्रोत्रिय मी हो जाथं। व्यासजी जानते थे कि ऐसे आत्माराम विरक्तोंको केवल भगवान्का दिव्यरूप एव मङ्गलमय चरित ही आकर्षित करता है। अतएव व्यासजीने अपने शिष्योंको श्रीश्यामसुन्दरके परम मनोहर स्वरूपकी झॉकीका वर्णम करनेवाला एक श्लोक पढ़ाकर आदेश दिया कि वनमें वे उसे वरावर मधुर स्वरसे गान किया करें। ब्रह्मचारीगण सिम्धा, फल, पुँष्प, कुश लेने वनमे जाते तो वह श्लोक गाया करते थे। शुकदेवजीके कानोंमें जब वह श्लोक पड़ा, तव जैसे मृग सुन्दर रागपर सुग्ध होकर खिंचा चला आता है, वे उन ब्रह्मचारियोंके पास चले आये और उस ब्लोकको सीखनेका आग्रह करने लगे। ब्रह्मचारी उन्हें व्यासजीके पास ले आये और वहाँ पूरे श्रीमद्भागवतका अध्ययन किया शुकदेवजीने।

गुरुके द्वारा प्राप्त जान ही उत्तम होता है। फिर जिसे लोकमे आचार्य होना है, उसे गास्त्रीय मर्यादाका पूरा पालन करना ही चाहिये। भगवान् व्यासकी आजा स्वीकार करके शुकदेवजी मिथिला गये और मिथिला पहुँचकर जब वे राज-महलमे घुसने लगे, तत्र द्वारपालने उन्हें वहीं डॉटकर रोक दिया। वे निर्विकार शान्तचित्तरे वही खड़े रह गये। न उन्हें रास्तेकी थकावटका कोई ध्यान था, न भूख-प्यासका और न प्रचण्ड घामका। कुछ समय वाद दूसरे एक द्वारपालने आकर आदरके साथ हाय जोड़ तथा विधिके अनुसार पूजा करके उन्हें महलकी दूसरी कक्षामे पहुँचा दिया । अपमान और मानकी कुछ भी स्मृति न रखते हुए वे वही वैठकर आत्मचिन्तन करने लगे। धूप-छॉहका उन्हे कोई खयाल नहीं था । अब तीसरी परीक्षा हुईं, उन्हे अन्तःपुरसे सटे हुए 'प्रमदावन' नामक सुन्दर वगीचेमे पहुँचा दिया गया और पचास खूब सजी हुई अति सुन्दरी नवसुवती वाराङ्गनाएँ उनकी सेवाम लग गर्यी । वे वातचीत करने और नाचने-गानेमे निपुण थीं । मन्द मुसकानके साथ वार्ते करती थी। वे वाराङ्गनाएँ श्रीग्रकदेवजीकी पूजा करके उन्हें

\* श्रीमद्मागनतका वह श्रोक इस प्रकार हे— बहांपीड नटनरन्यु कर्णयो कांगिकार विश्रद् वास कनक्तिपशं वैजयन्तीं च मान्ताम् । रन्त्रान् वेणोरधरसुधया पूरयन् गोपवृन्दै-वृन्दारण्य स्वपदरमण प्राविशद् गीतकीर्तिः ॥ (श्रीमद्गा० १० । ११ । ५) नहला तथा खिला-पिलाकर वगीचेकी सेर कराने ले गर्यी। उस समय वे इंसती, गाती तथा नाना प्रकारकी कीड़ाएँ करती जाती थी। परतु श्रीशुक्तदेवजीका अन्तःकरण सर्वथा विश्वद्ध था। वे सर्वथा निर्विकार रहे। स्त्रियोक्ती सेवाले न उन्हे हर्ष हुआ, न कोध। तदनन्तर उन्हे देवताओं के बैठने योग्य दिव्य रत्नजिहत पलगपर बहुमूल्य विछोने विछाकर उसपर शयन करनेके लिये कहा गया। वे वही पवित्र आसनसे बैठकर मोक्षतत्त्वका विचार करते हुए ध्यानस्य हो गये। रात्रिके मध्यभागमे सोये और फिर ब्राह्मसुहूर्तमे जग गये तथा शौचादिसे निवृत्त होकर पुनः ध्यानसम्म हो गये।

अव राजा स्वय मन्त्री और पुरोहितोको साथ छेकर वहाँ आये, उनकी राजाने पूजा की और अदर महलमें छे गये। वहाँ महाराज जनकसे उन्होने अध्यात्म-विद्याका उपदेश ग्रहण किया। वैसे तो वे जन्मसे ही परम विरक्त हैं। नगे, उन्मत्तकी मॉति अपने-आपमे आनन्दमन्न, भगवान्की छीळाओका अस्फुट स्वरमे गान करते तथा हृदयमें भगवान्की दिव्य झॉकीका दर्शन करते वे सदा विचरण करते रहते है। वे नित्य अवधूत किसी ग्रहस्थके यहाँ उतनी देरसे अधिक कमी नहीं रुके, जितनी देरमे गाय दुही जाती है।

जव शृषिके शापका समाचार महाराज परीक्षित्कों मिला कि उन्हें सात दिन पश्चात् तक्षक काट लेगा और उससे उनका शरीरपात हो जायगा, तव वे अपने ज्येष्ठ पुंत्र जनमेजयको राजतिलक करके स्वय निर्जल व्रतका निश्चय कर गङ्गातटपर आ बैठे। इस समाचारके फेलते ही दूर-दूरसे शृषिगण महाभागवत परीक्षित्पर कृपा करने वहाँ पघारे। उसी समय कहींसे धूमते हुए अकस्मात् शुकरेवजी भी वहाँ पहुँच गये। उन्हे उनमत्त समझकर बालक धेरे हुए थे। शुकरेवजीको देखते ही सभी शृप्ति उठ खड़े हुए। सबने उनका आदर किया। परीक्षित्ने उद्यामनपर बैठाकर उनका पूजन किया। परीक्षित्के पृछनेपर शुकरेवजीने सात दिनमें उन्हे पूरे श्रीमद्भागवतका उपदेश किया।

श्रीशुकदेवजी भागवताचार्य तो है ही, वे शाद्धर श्रद्धेत सम्प्रदायके भी आद्याचार्यों हे । अगले मन्वन्तरमें वे सप्तर्पियों में स्थान ग्रहण करेंगे । वे अवधूत व्रजेन्द्रसुन्दरको हृदयमे धारण किये, उनके स्मरण एव गुणगानमे मत्त सदा विचरण ही किया करते हैं। भगवत्कृपासे अनेक बार अधिकारी महापुरुपोने उनका दर्शन प्राप्त किया है।

# महर्षि शौनक

ये नैमिषारण्यके अठासी हजार ऊर्ध्वरेता ब्रह्मवादी श्रृपियोमे प्रधान श्रृषि थे। मृगुवशमे उत्पन्न होनेसे मार्गव और श्रुनकके 'पुत्र होनेके कारण इनका नाम शौनक पडा। समस्त पुराणोको और महाभारतको इन्होने ही स्तजीके मुखसे सुना था। पुराणोको अवण करनेवाला ऐसा कौन-सा मनुष्य होगा, जो इनके नामको न जानता हो। समस्त पुराणोमे 'शौनक उवाच' पहले ही आता है। हमे पुराणोमे वतोका माहात्म्य तथा तीथोकी महिमा जो कुछ भी सुनायी पड़ती है, सब शौनकजीकी ही कुपाका फल है। ये हजारों वर्षोका अवणसत्र करते थे। एक जगह कहा है—

किलमागतमाज्ञाय क्षेत्रेऽसिन् वैष्णवे वयम्। भासीना दीर्घसत्रेण कथाया सक्षणा हरेः॥

'कलियुगको आया देखकर हम सब ऋषि इस वैष्णव-क्षेत्रमे भगवान्की कथाओका आनन्द लेते हुए दीर्घकालका सत्र कर रहे हैं।' इनका समस्त समय भगवत्कथा-अवणमे ही व्यतीत होता था। ऋषियोमे जैसा विद्युद्ध और सयमयुक्त लीलाकयारसिक चिरित्र महिष् गौनकका मिलता है, वैसा अन्य किसी ऋषिका ज्ञायद ही हो। ये नियमसे हवन आदि नित्यकर्म करके कथाअवणके लिये वैठ जाते थे और फिर भगवानकी कथाओमे ही पूरा समय लगाते थे। इस मकार शौनकजी हमे पुराण कैसे सुनने चाहिये, इसकी जिक्षा देते हैं। भगवचिरत्र सुनकर कैसे अनुमोदन करना चाहिये, कथामे किस प्रकार एकाग्रता रखनी चाहिये और समयका कैसे सदुपयोग करना चाहिये—इन समस्त वातोकी शिक्षा हमे शौनकजीके चरित्रसे मिलती है। भगवानके भजनमे कितनी और कैसी निष्ठा इनकी थी, यह इनके निम्नलिखित वचनोंसे प्रकट है—

भायुईरित वे पुंसामुखबस्तं च यबसी। तस्पर्ते याक्षणो नीत उत्तमक्षोकवारीया॥ तरवः किं न जीवन्ति भक्षाः कि न् श्वसन्त्युतः । न खादन्ति न मेहन्ति किं श्रामपशचीऽपरे ॥ श्वविद्वराहोष्ट्रखरैः संस्तुतः पुरुषः पशुः । न यस्कर्णपथोपेतो जातु नाम गदाग्रजः ॥ (श्रीमङ्गा०२।३।१७-१९)

'जिनका समय भगवान् श्रीकृष्णके गुणोंके गान अथवा श्रवणमें न्यतीत हो रहा है, उनके अतिरिक्त समीकी आयु व्यर्थ जा रही है। ये मगवान् सूर्य प्रतिदिन उदय और अस्तचे उनकी आयु छीनते जा रहे हैं। जीनेके लिये तो वृक्ष भी जीते हैं—छहारकी धौकनी क्या श्वास नहीं लेती १ गॉवके पालत् जानवर क्या मनुष्योकी ही तरह खाते-पीते या मल-मूत्र-त्याग नहीं करते—तब उनमे और मनुष्योंमे अन्तर ही क्या है। जिसने मगवान् श्रीकृष्णकी लीला कथा कभी नहीं सुनी—वह नर-पशु कुत्ते, ग्राम स्कर, ऊँट और गधेसे भी गया बीता है।

बतोरक्रमविक्रमान् बिले ये कर्णपुरे ऋण्वत. नरस्य । जिह्नासती दार्दुरिकेव सृत चोपगायत्युरुगायगाथाः॥ न पद्रकिरीटजुष्ट-भार पर नमेन्युकुन्दम् । म्प्यूत्तमाङ्ग न शावी करी नो कुरुत. सपर्या हरेर्छसत्काञ्चनकञ्चणौ वा ॥ वर्हायिते ते नयने नराणा विष्णोर्न निरीक्षतो ये। लिडानि

पानी नृणां तो द्वमजन्मभाजो सेन्नाणि नानुनजतो हरेगों॥ जीवन्छवो भागवताड्ब्रिरेणुं न जातु मत्योंऽभिरूभेत यस्तु। श्रीविष्णुपद्या मनुजस्तुरुखाः श्वसन्छवो यस्तु न वेद गन्धम्॥ (श्रीमझा०२।३।२०-२३)

(स्तुजी ! मनुष्यके जो कान मगवान् श्रीकृष्णकी कथा कभी नहीं मुनते, वे ( सॉपके ) विलंके समान है। जो जीम भगवान्की लीलाओका गायन नहीं करती, वह मेढककी जीमके समान टर्र-टर्र करनेवाली है, उसका तो न रहना ही अच्छा है। जो सिर कमी मगवान् श्रीकृष्णके चरणोमे शुकता नहीं—वह रेगमी वस्तरे सुसजित और मुकुटते युक्त होनेपर भी बोझामात्र ही है। जो हाथ भगवान्की सेवा-पूजा नहीं करते, वे सोनेक कगनसे भृषित होनेपर भी मुदेंके हाथ है, जो ऑखे भगवान्की याद दिलानेवाली मूर्ति, तीर्थ, नदी आदिका दर्शन नहीं करती, वे मोरोकी पाँखीम वने हुए ऑखोके चिह्नके समान निरर्थक है। मनुष्योके व पैर चलनेकी गक्ति रखनेवाले होनेपर भी न चलनेवाले पेड़ोके समान ही हैं,—जो भगवान्की लीलाखिलुयोकी यात्रा नहीं करते । जिस मनुष्यने भगवछेमी संतोके चरणोकी धूळि कभी सिरपर नहीं चढायी, वह जीता हुआ भी मुद्दी ही है। और जिस मनुष्यने भगवान्के चरणोम चढी तुल्सीकी गंध नहीं ली, वह श्वास लेता हुआ भी श्वासरहित शव है।

### सुदामा

स्त्रगीपवर्गयोः पुंसां रसाया भुवि सम्पदाम् । सर्वोसामपि सिद्धीनां मूळं तश्वरणार्चनम् ॥ (श्रीमङ्गा०१०।८१।१९)

'पुरुषके लिये स्वर्गकी, पृथ्वीकी तथा पातालकी समस्त सम्पत्ति, मोक्ष एवं समस्त सिद्धियोका मूल उन परम पुरुप पुरुपोत्तमके चरणोकी पूजा ही है।'

विप्रवर मुदामा जन्मसे ही दरिद्र थे। श्रीकृष्णचन्द्र जब अवन्तीमे महर्षि सान्दीपनिके यहाँ शिक्षा प्राप्त करने गये। तब सुदामाजी भी वहीं गुरुके आश्रममे थे। वहाँ श्रीकृष्णचन्द्रसे उनकी मेत्री हो गयी। दीनवन्धुको छोड़कर दीनोंसे मला, और कोन मित्रता करेगा। श्यामसुन्दर तो गिने-चुने दिन गुरु-गृह रहें और उतने ही दिनोम वे समस्त वेद-वेदाङ्ग, गास्त्रादि तथा सभी कलाओकी गिक्षा पूर्ण करके चले आये। वे द्वारकाधीं हो गये। सुदामाकी भी जब शिक्षा पूरी हुई, न्य गुरुदेचकी आशा लेकर वे भी अपनी जन्मभृमि लीट आये। विवाद करके उन्होंने भी गृहस्थाश्रम स्वीकार किया। एक दूरी

शोपड़ी, पूरे-हूरे दो चार पात्र और लजा ढकनेनो कुछ मैले चियडे—वस, इतनी ही गृहस्थी थी सुदामाकी । जन्मसं सरल, सन्तोशी हुदामा किसीसे कुछ मॉगते नहीं थे। जो कुछ बिना मॉगे मिल जाय, भगवान्को वर्षण, करके उसीपर उनका एव उनकी पत्नीका जीवन-निर्वाह होता था। प्रायः पति पत्नीको उपवास करना पडता था। उन दोनोके शरीर श्रीण—कङ्गालप्राय हो रहे थे।

जिसने न्यामसुन्दरकी स्वमंग भी एक झॉकी कर ही। उसके हृदयसे वह मोहिनी मूर्ति कभी हृटती नहीं, फिर सुदामा तो उन सुवन-मोहनके सहपाटी रह चुके थे। उन वनमालिके साथ अनेक दिन उन्होंने पटा था, गुस्की सेवा की थी। बनमें साथ-साथ कुना, सिमधा, फल-फूल एफन किये थे। उस मयूरमुकुटीने उनके चित्तको चुरा दिया था। वे उसीका वरावर ध्यान करते। उसीका गुणगान करते। पक्षीते भी वे अपने सराकि न्यः गुण, उदारता आदिमा वग्वान करते थकते न थे।

मुदामाकी पत्नी सुकीला थी, ताक्षी थी, पित्तरायणा थी। उसे अपने कप्टकी कोई चिन्ता नहीं थी; किंतु उसके दुवले, क्षीणकाय, धर्मात्मा पतिदेवको जन उनवास करना पड़ता था, तन उसे अपार कप्ट होता था। एक वार जन कई हिनो उपवास करना पड़ा, तब उसने उरते-उरते म्वामीरे कहा—'महाभाग! ब्राह्मणोके परम भक्त, ताश्रात् लक्ष्मीपित, अरणागतवत्सल यादवेन्द्र श्रीकृष्णचन्द्र आपके मित्र हैं। आप एक वार उनके पास जाइये। आप कुदुम्बी है, दरिद्रताले कारण क्षेत्र पा रहे है, वे अवव्य आपको प्रचुर धन देंगे। ये द्वारकाधीन अपने श्रीचरणोकी सेवा करनेवालेको अपने आपको दे डालते हैं। फिर धन दे देगे, इसमे तोसन्देह ही क्या है। में जानती हूं कि आपके मनमे धनकी रत्तीम्पर भी इच्छा नहीं है, पर आन कुदुम्बी है। आपके कुदुम्बका इस प्रकार कैते निर्वाह होगा। आप अवद्य द्वारका जायें।

युदामाने देखा कि ब्राह्मणी भूखके कप्टते व्याकुत हो गयी है, दिदतासे घवराकर वह मुझे द्वाग्का मेज रही है। कितु व्यामहुन्दरके पास धनकी इच्छासे जानेमे उन्हें वड़ा सकोच्य हुआ। उन्होंने स्त्रीमे कहा—प्पाली! ब्राह्मणको धनसे क्या काम। तू कहें तो मैं भिक्षा माँग लाऊँ, पर धनके लिये द्वारका जाना मुझे अच्छा नहीं लगता। हमें तो मन्तो प्रपूर्वक मगवान्का भजन करनेमें ही मुख मानना चाहिये।

व्राह्मणीने बहुत आग्रह किया । वर चाइती भी कि सुदामा अपने मित्रमे केवल मिल आग्रं एक बार । सुदामानं भी सोचा कि श्रीरूप्णचन्द्रके दर्शन हो जायँ, यह तो परम लामकी बात है। परत मित्रके पास खाली हाथ कैसे जायँ । कहनेपर किसी प्रकार ब्राह्मणी किमी पड़ोसिनये चार सुद्दी रूखे चिउरे मॉग लायी और उनको एक निथंडमं वॉधकर दे दिया। वह पोटली बगलमे द्याकर सुटामाजी चल पंट हारकाकी ओर।

जब कई दिनीकी यात्रा करके मुदामा हारका पहुँचे। तय वराँका ऐश्वर्य देखकर एको यक्के रह गरे । गगनद्वर्गी स्कटिकमणिके भवन, स्वर्णीक कलशा, रलदाचित्र टीवार-स्वर्ग भी जहाँ फीका, क्षोपडी-सा जान पड़े, उस हतका को देखकर दरिद्र ब्रामण टक् रह गये । किसी प्रकार उन्हें पृछनेका सहस हुआ । एक नागरिक्ने श्रीकृणचन्त्रका नवन दिखा दिया । ऐसे कगाल, नियहे छपेटे, की-उर्चन बालणको देखकर हारपालको आध्ययं नर्वे हुआ । उसके स्वामी ऐसे ही दीनोंके अपने हे, यह उसे पना था । उनने सदामाको प्रणाम किया । परंतु जन सुदामने शानेको भगवान्का भित्र' वतायाः तयं वह चिकत रह गया । देवतः इन्द्र भी अपनेको जहाँ गड़े सकोचसे 'दास' कह पाने थे. वहाँ यर कगाल भीत्र' कर रहा था। किंतु उन अरारण गरण क्रुपासिन्सुका बीन कैसा मित्र है, यह भटा, कर दिसीने जाना है । नियमानुसार सुदामार्जीको द्वाग्पर ठर्गनर द्वारपार आजा लेने भीतर गया ।

त्रिभुवनके स्वाभी, सर्वेश्वर याद्वेन्द्र अपने नयनमें राय्यापर बैठे थे। प्रीरुक्तिमणीली अपने हाथमें रादण्ड लेकर व्यजन कर रही थीं भगवान्को। द्वारपालने भृमिमे मन्नव्यजन कर रही थीं भगवान्को। द्वारपालने भृमिमे मन्नव्यजन कर रही थीं भगवान्को। द्वारपालने भृमिमे मन्नव्यजने सिर, नगे बदन, गरीर मेला कुचैला बहुत ही दुर्बल ब्राहाण द्वारपर खड़ा है। पता नहीं, वह यौन है और वर्षेका है। पड़े आश्चर्यने चारो ओर वह देखता है। अपने ने अभुका मित्र करता, प्रभुका निवास पूछना कोर अपना नाम (द्वदामा) बताता है।

'खुदामा' यह शब्द कानमें पड़ा ि श्रीकृष्णचन्द्रने जैसे सुधि दुधि सो दी। मुकुट घरा रहा, पटुका भूमिनर गिर गया, चरणोमें पादुशतक नहीं, वे विद्युत्र दोड़ पड़े। द्वारपर आकर दोनो हाथ फैलाकर सुदामादो इस प्रकार इदयसे लगा लिया, जैसे निरकालसे सोनी निधि गिल्ह नयी हो। सुदामा और श्रीकृष्णचन्द्र दोनोके नेत्रोसे अनस्र अशुप्रवाह चलने लगा। कोई एक शब्दतक नहीं बोला। नगरवासी। रानियाँ, सेवक—सब चिकत हो देखते रह गये। देवता पुष्पवर्षा करते हुए ब्राह्मणके सीमाग्यकी प्रशसा करने लगे।

वडी देरमे जब उद्धवादिने सावधान किया, व्यामसुन्दर सुदामाको लेकर अपने भवनमे पधारे। प्रिय **ध**खाको उन्होने अपने दिच्य पलगपर बैठा दिया । खयं उनके चरण घोने बैठे। ओह, मेरे सखाके पैर इस प्रकार विवाहयोसे पाट रहे हैं ! इतनी दरिद्रता, इतना कप्ट भोगते हैं ये विप्रदेव !' हाथमे सुदामाका चरण लेकर कमललोचन भशु गिराने छगे । उनकी नेत्र-जलधारासे ही ब्राह्मणके चरण धुल गये । रुविमणीजीने भगवान्की यह भावविद्वल दशा देखकर अपने हाथों चरण घोये । जिन भगवती महालक्ष्मीकी ष्ट्रपा कोरकी याचना सारे लोकपाल करते हैं। वे आदरपूर्वक पगाल ब्राह्मणका पाद-प्रक्षालन करती रही। द्वारकेशने वह चरणोदक अपने मस्तकपर छिड़का, तमाम महलोम छिइनवाया । दिव्य गन्धयुक्त चन्दन, दूब, अगुरु, कुङ्कम, धूप, दीप, पुष्प, माला आदिसे विधिपूर्वक सुदामाकी मगवानः ने पूजा की । उन्हें नाना प्रकारके पक्षाकोंसे भोजन कराके तूस किया । आचमन कराके पान दिया ।

जुब मोजन करके सुदामा बैठ गये, तब भगवान्की पटरानियाँ स्वय अपने हाथो उनपर पखा झलने लगीं। शिक्रणचन्द्र उनके समीप बैठ गये और उनका हाथ अपने हाथमें लेकर बाते करने लगे। स्यामसुन्दरने उनसे गुरुग्रहमें रहनेकी चर्चा की, अपनी मित्रताके मधुर ससरण कहे, घरकी कुशल पूछी। सुदामाके मनमें कहीं कोई कामना नहीं थी। घनकी इन्छाका छैश भी उनके मनमें नहीं था। उन्होंने कहा—दिवदेव । आप तो जगद्गुक हैं। आपको मला, गुरुग्रह जानेकी आवस्यकता कहाँ थी। यह तो मेरा सौमाग्य था कि मुझे आपका साथ मिला। सम्पूर्ण मङ्गलोकी उत्पित आपसे ही है। देदमय महा आपकी मूर्ति है। आपका गुरुग्रहमें अध्ययन तो एक विहम्बनामात्र था।

अब हॅसते हुए लीलामयने पूछा—'भार्ट ! आप मेरे लिये मेंट क्या लाये हें ! प्रेमियोंकी दी हुई जरा-सी वस्तु भी सुझे बहुत प्रिय लगती है और अभक्तोका विपुल उपहार भी सुझे सन्तुष्ट नहीं करता ।'

सुदामाका साहस कैसे हो द्वारकांके इस अनुरू ऐश्वर्यके स्वामीको रूखे चिउरे देनेका । वे मस्तक हाकाकर चुप रह

गये । सर्वान्तर्यामी श्रीहरिने सब कुछ जानकर यह निश्चय कर ही लिया था कि 'यह मेरा निष्काम भक्त है। पहले भी कभी धनकी इच्छासे इसने मेरा भजन नहीं किया और न अब इसे कोई कामना है; किंनु अपनी पतित्रता पत्नीके कहनेसे जब यह यहाँ आ गया, तब मैं इसे वह सम्पत्ति दूँगा, जो देवताओको भी दुर्छम है।'

'यह क्या है ! भाभीने मेरे लिये जो कुछ मेजा है। उसे आप छिपाये क्यो जा रहे है !' यह कहते हुए शिक्षणचन्द्रने स्वय पोटली खीच ली। पुराना जीर्ण वस्न फट गया। चिउरे बिखर पड़े। भगवान्ने अपने पीतपटमें कगालकी निविके समान उन्हें शीव्रतासे समेटा और एक सुद्दी भरकर सुखमें डालते हुए कहा—'मित्र। यही तो मुझको परम प्रसन्न करनेवाली प्रिय भेट है। ये चिउरे मेरे साथ समस्त विश्वको वस बर देंगे।'

सन्त्रेतदुपनीत में परमप्रीणन सखे। तर्पयन्त्यङ्ग मा विश्वनेते पृथुक्तण्डुखाः॥ (श्रीमद्रा०१०।<१।९)

पड़ा मधुर, बहुत स्वादिष्ट । ऐसा अमृत-जैसा पदार्थ तो कभी कही मिला ही नहीं ।' इस प्रकार प्रमसा करते हुए जब श्रीकृष्णचन्द्रने दूसरी मुद्दी भरी, तब रिवमणीजीने उनका हाथ पकड़ते हुए कहा—प्रभो । बस कीजिये । मेरी कृपारे इस लोक और परलोकमें मिलनेवाली सब प्रकारकी सम्पत्ति तो इस एक मुद्दी चिउरेसे ही इस ब्राह्मणको मिल चुकी । अब इस दूसरी मुद्दीसे आप और क्या करनेवाले हें ? अब आप मुझपर दया कीजिये ।' भगवान् मुद्दी छोड़कर मुसकराने लगे।

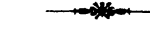
कुछ दिनीतक मुदामाजी वहाँ रहे । श्रीकृष्णचन्द्र तथा उनकी पटगिनयोने बड़ी सेवा की उनकी । अन्तमें अपने मखाकी आज्ञा लेकर वे घरको विदा हुए । लीलामयने दूरतक पहुँचाकर उनको विदा किया । पुदामाजीको घनकी तिनक भी इच्छा नहीं थी । श्रीकृष्णचन्द्र विना माँगे एी बहुत कुछ देगे, ऐसी भावना भी उनके हेदयमें नहीं उटी थी। हारकासे कुछ नहीं मिला, इसका उन्हें कोई खेद तो हुआ ही नहीं । उल्टे वे सोचते जा रहे थे—'ओह ! मने अपने परम उदार सखाकी ब्राह्मण-मिक्त देखी। कहाँ तो में दरिद्र, पापी और कहाँ वे लक्ष्मीनिवास पुण्यचरित्र! किंतु मुझे उन्होंने उल्लेखत होकर हृदयसे लगाया, अपनी प्रियाके पलंगपर वेटाया, मेरे चरण घोये। साक्षात् श्रीलक्ष्मीजीकी अवतार पिकमणीजी

मुझपर चॅवर करती रहीं । मेरे परम मुहृद् श्रीकृष्ण कितने दयाछ है ! मनुष्यको उनके चरणोकी सेवा करनेसे ही तीनो लोकोकी सम्पत्ति, सव सिद्धियाँ और मोक्षतक मिल जाता है। उनके लिये मुझे धन देना कितना सरल था; किंतु उन दयामयने सोचा कि यह निर्धन धन पाकर मतवाला हो जायगा और मेरा स्मरण नहीं करेगा। अत मेरे कल्याण के लिये उन्होंने धन नहीं दिया।

वन्य सुदामा। घरमं भ्रां स्त्रीको छोड आये हैं, अन्नन्त्रका ठिकाना नहीं, पत्रीको जाकर क्या उत्तर देंगे, इसकी चिन्ता नहीं; राजराजेश्वर मित्रसे मिल्कर कोरे छोटे—इसकी ग्लानि नहीं। वनके लिये धनके मक्त मगवान्की आराधना करते हैं और वन न मिलनेपर उन्हें कोसते हें, किंतु सुदामार्जसे भगवान्के भक्त तो भगवान्को ही चाहते हैं। पर भगवान्के पास सुदामा पत्रीकी प्रेरणासे गये थे। सुदामाके मनमं कोई कामना नहीं थी, पर पत्रीने धन पानेकी इच्छासे ही प्रेरित किया था उन्हें। भक्तवाञ्छाकल्पतर भगवान्ने विश्व कर्माको भेजकर उनके ग्रामको हारका-जैसी भव्य सुदामापुरी

वनवा दिया था । एक रातमे झोपड़ीके स्थानपर देयहर्लम ऐश्वर्यसे पूर्ण मिणमय भवन राहे हो गये थे । जब सुदामा वहाँ पहुँचे, उन्हें जान ही न पड़ा कि जागते हैं कि स्वम देख रहे हैं । कहाँ मार्ग भृतकर पहुँच गये, यह भी वे समझ नहीं पाते थे । इतनेमें बहुत में सेवकोने उनका सत्कार किया, उन्हें भवनमें पहुँचाया । उनकी ब्राह्मणी अब किसी स्वर्गकी देवी-जैसी हो गयी थी । उनने सेकडों दानियों के साथ आकर उनको प्रणाम किया । उन्हें घरमें ते गयी । सुदामाजी पहते तो विस्मित हो गये, पर पीछे सब रहस्य समझकर भाव गदगद हो गये । वे कहने लगे—'मेरे सखा उदार-चक चूडामणि है । वे मॉगनेवालेको लिकत न होना पड़े, एसिलेंथ चुपचाप छिपाकर उसे पूर्णकाम कर देने हैं । परत मुने यह सम्पत्ति नहीं चाहिये । जन्म-जन्म में उन सर्वगुणागार-की विश्वड मिलेंगे लगा रहूं, यही मुने अभीष्ट है।'

सुदामा वह ऐश्वर्य पाकर भी अनासक रहे । विषय-भोगोंने चित्तको हटाकर भजनमें ही वे सदा ल्ये रहे। इस प्रकार वे ब्रह्मभावको प्राप्त हो गये।



## गुरुभक्त आरुणि या उद्दालक

गुर्स्निह्या गुरुचिंप्णुर्गुरुर्देचो महेज्वर । गुरु साक्षात् पर ब्रह्म तस्में श्रीगुरुचे नम ॥

'गुर ही ब्रह्मा है, गुरु ही विष्णु है, गुरु ही महेश्वर हें ओर गुरु ही साक्षात् परब्रह्म है। उन गुरुको नमस्कार है।'

जीवनम किसीपर श्रष्ठा हो, किसीपर भी पूर्ण विश्वास हा तो वस, वेडा पार ही समझिये । किसीके वचनको माननेकी टच्छा हो, आजापालनकी दृढता हो तो उसके लियं जीवनमें कौन सा काम दुर्लम है । सबसे अधिक श्रवेय, सबसे अधिक विश्वसनीय, सबसे अधिक प्रेमास्पद श्रीसद्गुरु ही हैं, जो निरन्तर शिष्यका अजान दूर करनेके लिये मनसे चेष्टा करते रहते हैं । गुरुके वरावर द्याछ, उनके बरावर हितपी जगत्में कौन होगा । जिन्होंने भी कुछ श्राप्त किया है, गुरुकुपासे ही प्राप्त किया है ।

प्राचीन कालमे आजकी भाँति विद्यालय, हाईस्कुल और पाठशालाएँ तथा कॉलेज नहीं थे। विद्वान् तपस्वी गुर जगलोंमें रहते थे, वहीं शिष्य पहुँच जाते थे। वहाँ भी नोई नियमस कापी-पुस्तक छेकर नार-छः घटे पहाई नहीं होती थी। गुरु अपने शिष्योंको नाम सोप देते थे, स्वथ भी काम करते थे। काम करते करते वातो-ही-वातोंमें थे अनेकों प्रकारकी शिक्षा दे देते थे। और किसीपर गुरुकी परम कृपा हो गयी तो उसे स्वय ही सब विद्याएं आ जाती थीं।

ऐसे ही एक आयोदधीम्य नामक ऋषि थे। उनके यहाँ आरुणि, उपमन्यु और वेद नामके तीन विशाणी पढ़ते थे। धीम्य ऋषि वडे परिश्रमी थे, वे विद्यार्थियोसे खूद काम लेते थे। किंतु उनके विद्यार्था भी इतने गुरुभक्त थे कि गुरुजी जो भी आज्ञा देते, उसका पालन ने घड़ी तत्परताक साथ करते। कभी उनकी आजाका उद्युचन न करते। उनके कडे जामनके ही कारण अधिक विद्यार्थी उनके यहाँ नहीं आये। पर जो आये, वे तपानेपर खरा सोना वनकर ही गये। तीनों ही विद्यार्थी आदर्ज गुरुभक्त, छात्र निकले।

एक दिन खूब वर्षा हो रही थी, गुरूजीने पाझालदेगकं आरुणिसे कहा—'वेटा आरुणि । तुम अभी चले जाओ और वर्षामें ही खेतकी मेड बॉध आओ, जिससे वर्षाका पानी खेतके वाहर न निकलने पाये । सब पानी वाहर निकल जायगा तो फसल अच्छी नहीं होगी । पानी खेतमें ही स्खना चाहिये।

गुरुकी आज्ञा पाकर आरुणि खेतपर गया । मूसलाधार पानी पड रहा था। खेतमे खूब पानी भरा था, एक जगह वडी ऊँची मेड थी। वह मेड पानीके वेगसे बहुत कट गयी थी। पानी उसमेसे वड़ी तेजीके साथ निकल रहा था। आरुणिने फावड़ीसे इधर-उधरकी वहुत सी मिही लेकर उस कटी हुई मेडपर डाली । जवतक वह मिट्टी रखता और दूसरी मिट्टी रखनेके लिये लाता, तवतक पहली मिट्टी वह जाती । उसने जी तोडकर परिश्रम किया, किंतु जलका वेग इतना तीव्र था कि वह पानीको रोक न सक।। तब उसे बड़ी चिन्ता हुई । उसने सोचा गुरुकी आजा है कि पानी खेतचे निकलने न पाये और पानी निरन्तर निकल रहा है। अतः उसे एक बात सूझी । फावडेको रखकर वह कटी हुई मेड्की जगह स्वय छेट गया। उसके छेटनेसे पानी रक गया। थोडी देरमं वर्षा भी वद हो गयी। कितु खेतमं पानी भरा हुआ था। वह यदि उठता है तो सब पानी निकल जाता है, अतः वह वही चुपचाप पानी रोके पडा रहा। वहाँ पड़े-पड़े उसे रात्रि हो गयी।

अन्तःकरणमे सदा भलाईम निरत रहनेवाले गुरुने

सन्ध्याको अपने सव शिष्योको बुलायाः उनमे आरुणि नही था । गुरुजीने सबसे पूछा--(आरुणि कहाँ गया ११ शिष्योंने कहा--- भगवन् । आपने ही तो उसे प्रातः खेतकी मेड बनाने भेजा या। गुरुने सोचा-- ओहो। प्रातःकालसे अभीतक नहीं आया ! चलो, चले, उसका पता लगाये ।' यह कहरूर वे जिज्योंके साथ प्रकाश लेकर आक्रिणकी खोजगे चले । उन्होने इधर-उधर बहुत हूँढा, कितु आरुणि कही दीखा ही नही । तव गुरुजीने जोरोसे आवाज दी—'वेटा आमिण । तुम कहाँ हो १ हम तुम्हारी खोज कर रहे ह । दूरसे आरुणिने पडे-ही-पडे उत्तर दिया--- 'गुरूजी । मैं यहाँ नेड वना हुआ पडा हूँ ।' आवाजके सहारे-सहारे गुक्जी वहाँ पहुँचे । उन्होंने जाकर देखा कि आरुणि सचमुच सेड बना पडा है और पानीको रोके हुए है। गुरुजीने कहा---'वेटा । अब तुम निकल आओ ।' गुरुजीकी आजा पाकर आरुणि मेडको काटकर निकल आया। गुरजीका दृदय भर आया । उन्होंने अपने प्यारे शिष्यको छातीसे चिपटा लिया। प्रेमसे उसका माथा सूघा और आगीर्वाद दिया-'बेटा ! में तुम्हारी गुरुभक्तिसे वहुत प्रसन्न हूं । तुम्हे बिना पढे ही सब विद्या आ जायगी, तुम जगत्मे यगस्वी और भगवद्भक्त होओगे। आजसे तुम्हारा नाम उदालक हुआ।' वे हीआरिण मुनि उदालकके नाममे प्रसिद्ध हुए, जिनका संवाद उपनिषद्मे आता है।

### गुरुभक्त उपमन्यु

महर्पि आयोद घोम्यके दूसरे शिष्यका नाम उपमन्यु था । गुक्ने उसे गोऍ चरानेका कार्य दे रक्खा था । वह दिनभर जगलोंमें गोऍ चराता, रात्रिम गुक्गहको लौट आता । एक दिन गुक्ने उसे खूब हृष्ट-पुष्ट देखकर पूछा—'बेटा उपमन्यु ! हम तुझे खानेको तो देते नही, त् उत्तना हृष्ट-पुष्ट कैमे है ?'

उपमन्युने कहा-- 'मगवन् । मे मिक्षा मॉगकर अपने अपिका निर्वाह करता हूं।'

गुरुने कहा—'वेटा! बिना गुरुके अर्पण किये मिक्षा को पा लेना पाप है, अतः जो भी मिक्षा मिले, उसे पहले मुझे अर्पण किया करों। मैं दूँ, तब तुझे खाना चाहिये।' 'बहुत अच्छा' कहकर गिष्यने गुरुकी आगा मान ठी और वह प्रतिदिन मिक्षा लाकर गुरुके अर्पण करने त्या। गुरु तो उसकी परीक्षा ले रहे थे, उसे कसोटीपर कस रहे थे, अग्निमं तपाकर झुन्टन बना रहे थे। उपमन्यु जो मिक्षा लाता, वे उसे पूरी की-पूरी ग्ल लेते, उसको न्वानेवे, लिये कुछ भी न देते।

कुछ दिनों वाद गुरुने देखा उपमन्यु तो पहलेकी ही भॉति हृष्ट-पुष्ट है, तब उन्होंने कहा—'नेटा उपमन्यु । तुग आजकल क्या खाते हो ११

उपमन्युने कहा—'भगवन् । पहली भिक्षा मॉगकर में आपके अपण कर देता हूँ । फिर दुवारा जाकर भिक्षा मॉग लाता हूँ, उसीपर अपना निर्वाह करता हूँ ।' गुक्ने कहा—'यह भिक्षा-धर्मने विरुद्ध है। इसचे यहस्थोपर भी बोझा पड़ेगा और दूसरे भिक्षा मॉगनेवालोको भी संकोच होगा। अतः आजसे दुवारा भिक्षा मत मॉगना।' शिप्यने गुक्की आशा गिरोधार्य की और दूसरी वार भिक्षा मॉगना छोड़ दिया।

कुछ दिनों याद गुरुने फिर उपमन्युमे त्यों का लं। देखकर पूछा—'उपमन्यु । अब तुम क्या ताते हो ११ उपमन्युने कहा—क्मेने दुवारा भिक्षा लाना छोड दिया है। में अब केवल गौओंका दूष पीकर रतता हूँ।'

गुरुने कहा—'यह नुम वड़ा अनर्थ पर रहे हाँ, मेरे दिना पूछे गौओं वा दूध कभी नहीं पीना चाहिये। आजसे गैओं का दूध मत पीना।'

धिष्यने गुरुकी यह भी वात भान ही और उसने गोर्आफा दूध भी होड दिया। योड़े हिनों बाट गुरुने फिर इपमन्युको हृष्ट-पुष्ट देखा और पूछा—'नेटा! हुम दुवारा मिक्षा भी नहीं लाते, गीओंका दूध भी नहीं पीने, फिर भी गुरुहारा द्यरीर प्यों-का त्यों बना है! हुम क्या पाते हो है

डसने 'त्रा- मगन्त् । में बर्डाके गुलमंने गिरने बाले पेनले पीनर अपनी पृत्ति चलाता हूं।'

गुरुने कड़ा—'देरों। यह तुम टीम नहीं करते। यछड़े दशवश तुम्हारे लिये अधिक फेन गिरा देते होंगे। इससे वे भूखे रह जाते होंगे। तुम यछड़ों का फेन भी मत पिया करों। उनमन्युने हसे भी स्वीकार कर लिया और उस दिनसे फेन पीना भी छोड़ दिया।

भव बह उपवास करने लगा। प्रतिदिन उपवास करता और हिनमर गौओं के पीछे धूनता। भृष्वे रहते रहते उत्तकी सम हिन्द्रमाँ शिथिल पढ़ गर्यो। भृष्वके वेगमे वट् बहुत-से साक्ष्मे प्लोंको सा ाया। उन कड़्ये, विमेले प्लोंको सानेचे उसकी आँखें फूट गर्यो। फिर भी उमे गोओके पीछे तो जाना ही था, वह धीरे-धीरे आव जके महारे गौओके पीछे चलने लगा। आगे एक कुआँ था, वद उसीहें गिर पड़ा।

गुर उसने छ। निर्देशताके कारण एस नर्नांच न्नी

करते थे, वे तो उसे पक्ष वनाना चाहते थे। क्युआ रहता तो जड़में है, किंनु अपने अण्डोकों सेता रत्ता है। इसीसे अण्डे वृद्धिको प्राप्त होते ह। इसी प्रकार कररसे तो गुजजी ऐसा बर्ताव करते थे, भीनरसे सदा उन्हें उपमन्युनी निन्ना लगी रहती थी। रात्रिमं जब उपमन्यु नर्गा आया, तर उन्होंने अपने दूसरे विष्यसे पूछा—'उपमन्यु अभी लीटकर नहीं आया। गौएं तो लोटकर आ गया। नारम लोता है, बहुन कर सत्ते-सहते वह दुर्पी होस्स भूपके जनका करों भाग राता। चलो, उसे जगलमं नलकर हेंहें।' यह करकर गुरु जगलमं उपमन्युकों लोजने लगे। सर्वत्र वे जोरसे आवाज देते—जेटा उपमन्यु । तुम कहाँ हो। जल्दी आओ।'

कुऍमे ण्ड हुए उपमन्युने गुरुनी आजन तुन ही। उसने वर्निसे जोरसे ना-प्युरुनी। भवर्त कुऍने पदा हूँ।'

गुरुजी वहाँ पहुँचे। स्य हाट सुनार वे हदाने वें पसन्न हुए। उन्होंने य्यु—'नेटा ! म्युक्टेंदवी स्यूचाओंसे तुम देवनाओंके वंश अध्विनी हुमाय्यी स्कृति करों। वै स्यू ऑर्पो दे हेंने।'

उसने वंसा ही किया। स्वरक काथ बर्टिन मूचाओंसे उसने अभ्विनीकुमारोजी प्रार्थना की। उससे प्रमङ्ग होदर भिनीकुमारोने उसजी आहो नव्ही कर ही और उमे एक पृक्षा देवर नहा कि दूरों हुए खा को।

उसने क्रा—'देवताओ । म अपने गुक्को विना अर्पण किये इस पूपको कभी नहीं खा सकता ।'

भदिवनीदुरगरोंने करा—पटले तुन्हारे गुरुन अन हमारी खित की थी। तब हमने उन्ह भी पूथा दिया था और उन्होंने दिना गुरुके अर्रण किने ही उसे रंग टिया था।'

उपमन्युने कहा—ंचारे को हो, के मेरे गुए हैं; में ऐसा नहीं पर सकता।' तब अरिवनीनुमारोंने उसे छन विद्याओं-के स्क्रारित होनेका सामीर्वाद दिया। बाहर आनेपर गुरुने भी उन्हें छत्तीते खगाया और देवताओं के भागीर्वादका अनुमोदन किया।

भारान्तरमे उपान्यु मी आचार्य हुए। ह गुरुकुरू भयनो जानते थे। अतः अपने विची शिष्यके होई साम नहीं नेते थे। चत्रको प्रेयपूर्वक एटाहे थे।

#### गुरुभक्त उत्तङ्क

आयोदधीम्यके नीसरे शिष्य नेद थे । वेदऋषि जब वित्राध्ययन समाप्त कर चुके, तब वे घर गये और वहाँ वे गृहस्थ-वर्मका पालन करते हुए रहने लगे। उनके भी तीन जिप्य ट्ट । वेदमुनिको राजा जनमेजय और राजा पौष्यने अपना राजगुरु बनाया । वेदमुनिके प्यारे शिप्य उत्तङ्क थे । वे जब मी कहीं बाहर जाते, तत्र उत्तद्धके ही ऊपर घरका सत्र भार सौंप जाते । एक बार वेदमुनि किसी कामसे बाहर जाने लगे, तव उन्होंने अपने प्रिय शिष्य उत्तङ्करे कहा-विटा ! मेरे घरमे जिस चीजकी जरूरत हो। उसका प्रवन्ध करना । मेरी अनुपस्थितिमे तुम्ही सब कामोको करना ।' उत्तद्भने गुरुकी आशा शिरोधार्य की, गुरु चले गये । स्नेहमयी पनित्रहृदया शि योके कल्याणकी इंच्छा करनेवाली गुरुपत्तीने परीक्षाके निमित्त अपनी सहेिलयोसे कहलाया-- भे ऋदुस्नान करके निवृत्त हुई हूं । तुम्हारे गुरू यहाँ है नरीं । वे दुमसे अपनी अनुपस्थितिमे सब कार्य करनेको कह गये हैं; तुम ऐसा काम करों कि मेरा अगुकाल व्यर्थ न जाय।

उत्तद्धने जय यह यात सुनी, तय उसने बड़ी नम्रतासे कहा---'गुरुजी मुझसे अनुन्चित कार्य करनेको नहीं कह गये हैं। ऐसा कार्य मे कभी नहीं कल्ला। ।'

कालान्तरमें जब गुरु होटे, तब अपने शिप्यके इस मदाचारमय बर्तावको सुनकर वे बड़े प्रसन्न हुए और उमे सर्वशास्त्रविद् होनेका आमीर्वाद दिया।

उत्तक्षका अध्ययन समाप्त हो गया । वे घर जाने लगे । विद्याध्ययनकी समाप्तिपर गुरुदक्षिणा अवस्य देनी चाहिये । वे गुरुजीरो बार बार कहने लगे— भे आपको क्या दक्षिणा हूँ १ में आपका कीन-सा प्रिय कार्य करूँ १ गुरुने बहुत समझाया कि 'तुमने मेरी मनसे मेवा की है, यही सबसे बड़ी गुरुदक्षिणा है ।' कितु उत्तक्ष्मने नहीं माना, वे बार-बार गुरुदक्षिणा है ।' कितु उत्तक्ष्मने नहीं माना, वे बार-बार गुरुदक्षिणा किये आग्रह करने लगे । तब गुरुने करा— 'अच्छा, भीतर जाकर गुरुपत्तिसे पूछ आओ । उसे जो प्रिय हो, वही गुम कर दो, यही तुम्हारी गुरुदक्षिणा है ।' यह सुनकर उत्तक्ष्म भीतर गये और गुरुपत्तीने प्रार्थना की, तम गुरुपत्तीने कहा— 'राजा पोप्यकी रानी जो कुण्डल पहने हुए है, उन्हें मुझे आजसे चौथे दिन पुण्यक नामक व्रक्ते अवसरपर अवस्य का दो । उस दिन में उन कुण्डलोको पहनकर बाह्मणोंको

भोजन कराना चाहती हूँ। यह सुनकर उत्तङ्क ऋषि गुरु और गुक्पतीको प्रणाम करके पौष्य राजाकी राजधानीको चल दिये।

रास्तेमे उन्हें धर्मरूपी बैलपर चढ़े हुए उन्द्र मिले। उन्द्रने कहा, 'उत्तइ ! तुम इस बैलका गोनर खा लो। मग मत नरो, तुम्हारे गुक्ने भी इमे खाया है।' उनकी आशा पाकर बैलका पवित्र गोवर और मूत्र उन्होंने ग्रहण किया। जल्दीमें साधारण आचमन करके वे पौप्य राजाके यहाँ पहुँचे। पौप्यने ऋपिके आगमनका कारण पूछा। तन उत्तइने कहा—'गुरुदक्षिणामे गुरुपत्रीको देनेके लिये में आपकी रानीके कुण्डलोकी याचना करने आया हूं।' राजाने कहा—'आप खातक ब्रह्मचारी हैं। खय ही जाकर रानीसे कुण्डल माँग लाइये।' यह सुनकर उत्तइ राजमहलमें गये। वहाँ उन्हें रानी नहीं दीखी। ता राजाके पास आकर वे बोले—'महाराज! क्या आप मुझसे हॅमी करते हें? रानी तो मीतर नहीं हैं।'

ता राजाने कहा—'ग्रह्मन् । रानी भीतर ही हैं। जरूर आपका मुख उन्छिए है। सती श्चिमां उच्छिए-मुख पुरुपको दिखायी नहीं देतीं। 'उत्तद्धको अपनी गलती माद्रम हुई। उन्होंने हाथ पैर घोकर प्राणायाम करके तीन बार आचमन किया। तव वे भीतर गये। वहाँ जाते ही रानी दिखायी दीं। उत्तद्धका उन्होंने सत्कार किया और आनेका कारण पूछा। उत्तद्धने कहा—'गुरुपबीके लिये में आपके कुण्डलोंकी याचना करने आया हूँ।'

उसे खातक ब्रह्मचारी और सत्पात्र समझकर रानीने अपने कुण्डल उतारकर दे दिये और यह भी कह दिया कि खड़ी सानधानीं छुन्हें ले जाना । सपोंका राजा तक्षक इन कुण्डलोकी तलाशमें सदा घूमा करता है।' उत्तङ्क मुनि रानीको आशीर्वाद देकर कुण्डलोको लेकर चल दिये। रास्तेमें एक नदीपर वे नित्यकर्म कर रहे थे कि इतनेमें ही तक्षक मनुष्यका वेप बनाकर कुण्डलोको लेकर भागा । उत्तक्षने भी उसका पीछा किया। किंतु वह अपना अमली रूप बारणकर पातालमें चला गया। उन्द्रकी सहायताचे उत्तक्क पातालमं गये और वहाँ इन्द्रको अपनी स्तिते प्रसन्न करके नागोंको जीतकर तक्षकरे उन कुण्डलोंको ले आये। इन्द्रकी ही महायतासे वे अपने निश्चित समयसे पहले गुरुपतीके पाम पहुँच गये। गुरुपनी उसे देखकर बहुत प्रसन्न हुई और गोली—'यदि तुम थोडी देर और न आते तो में तुम्हे जाप देनेवाली थी। अब आजीर्वाद देती हूँ। तुम्हें सब सिद्धियाँ प्राप्त हो।'

ं गुरुपतीको कुण्डल देकर उत्तद्ध गुरुके पास गये। सब समाचार सुनकर गुरुने कहा—'इन्द्र मेरे मिन है। वह गोवर अमृत था, इसीके कारण तुम पानालमे जा सके । में तुम्हारे साहससे बहुत प्रसन्न हूँ । अब तुम प्रसन्नतामे घर जाओ ।' इस प्रकार गुरु और गुरुपनीका आजीर्बाट पाकर उत्तद्भ अपने घर आ गये।

उत्तङ्क वड़े ही प्रतापी, तपस्ती, ज्ञानी ऋषि य । मगवान् श्रीरुष्णने महाभारतयुद्धके अनन्तर द्वारका छौटने समय इन्हें अपने महिमामय पीराट् म्वरूप'का दर्शन रराया था ।

## भक्त गोकर्ण

प्वंकालम व्धिण भारतकी तुङ्गभद्रा नदीके तटपर एक सुन्दर नगरी थी। वहाँ आत्मदेव नामक एक सदाचारी निहान् तथा धनवान् ब्राह्मण रहता था । उसकी स्त्रीका नाम बुन्बुली या। वह वडी कलहकारिणी थी। उस ब्राह्मण-दम्पतिको सब प्रकारके सासारिक सुख प्राप्त होनेपर भी सन्नानका अभाव बहुत खटकता था। उन्होने सन्तानके निमित्त बहुत से उनोग किये परंतु सब निष्फल हुए। एक दिन इसी चिन्तामे ब्राह्मण घरसे निकल पडा और वनमे जाकर एक तालावके किनारे वैठ गया। वहाँ उसे एक संन्यासी महात्माके दर्शन हुए । ब्राह्मणने उनसे अपने दुःखका वृत्तान्त कहा । महात्माको ब्राह्मणपर यडी द्या आयी । उन्होंने ध्यानके द्वारा उसके प्रारम्भको जानकर कहा-- 'ब्राह्मण । तुम्हारे प्रारब्धमे सात जन्मोतक जन्ततिका योग नहीं है। अतः तुम्हे सन्तानकी चिन्ता छोडकर भगवान्मे मन लगाना चाहिये। परत त्राह्मणको महात्माके वचनोसे सन्तोप नहीं हुआ। वह वोला— <sup>।</sup> महाराज । मुझे आपका ज्ञान नहीं चाहिये। मुझे तो सन्तान दीजिने । नहीं तो, में अभी आपके सामने प्राण त्याग करता हूँ। श्रह्मणके इस हठको देखकर महात्माने कहा—'तुम्हारा इस प्रकार हठ करना ठीक नहीं है। विधाताके लेखके विरुद्ध पुत्र प्राप्त होनेसे भी तुम्हे सुख न होगा । कितु फिर भी तुम न मानोंगे तो यह फल ले जाओ। इसे तुम घर छे जाकर अपनी स्त्रीको खिला दो। इससे तुम्हे पुत्र होगा । परतु तुम्हारी स्त्रीको चाहिये कि वह पुत्र उत्पन्न होनेके समयतक पवित्रतासे रहे। सत्य बोले। दान करे और एक समय भात खाकर जीवन-निर्वाह करे। इससे तुम्हे अच्छी सन्तान होगी । यह कहकर ब्राह्मणको उन्होने एक फल दिया।

व्राह्मणने ले जाकर फल अपनी स्त्रीका द दिया। उसकी सीने सोचा—फल रानिसे मुद्दो नियमपूर्वक रहना पड़ेगा और गर्मधारणसे भी कप्ट होगा; और पुत्र उत्पन्न हो। जानेपर उसके लालन-पालनमें वड़े कप्टांका सामना करना पढ़ेगा। इससे तो वॉल रहना ही अच्छा है। यह सोचकर उसने फल अपनी गोको खिला दिया और पितसे शुठ-मूठ कह दिया कि 'मेने फल पा लिया।' उन्हीं दिनो उसकी छोटी वहिन गर्भवती हुई। धुन्धुलीने उसके साथ यह सय कर लिया कि 'जो सन्तान उसे होगी, उसे लाकर वह धुन्धुलीको दे देगी।' समय आनेपर धुन्धुलीको दे दिया। लंकमे यह प्रसिद्ध कर दिया गया कि धुन्धुलीने पुत्र हुआ है और उसका नाम धुन्धुकारी रक्या गया।

तीन मासके अनन्तर गौको भी एक वालक उत्पत्त हुआ। उसके सभी अवयव मनुष्यकेन्से थे, केवल कान गौके से थे। इसीलिये उसका नाम भोकर्ण रक्ता गया। गोकर्ण देखनेंमं बट्टे सुन्दर, तेजस्वी और बुद्धिमान् थे। ये योडी ही अवस्थामे बड़े विद्वान् और शानी हो गये। इधर धुन्धुकारी वडा दुश्चरित्र, आचारहीन, क्रोधी, चोर, निर्देयी और वेस्थागामी निकला। वह माता-पिताको भी बहुत दुःख देता और उनका सब धन अपहरणकर वेस्थाओको दे आता। आत्मदेव उसके बर्तावसे बहुत दुःली होकर रोने लगे; तब गोकर्णने उन्हें समझाया और शानका उपदेश दिया। पुत्रके उपदेशसे प्रभावित हो वह वृद्ध बाह्मण घरसे निकल पड़ा और वनमं जाकर भगवान् श्रीहरिके परायण हो उसने शरीर त्याग दिया।

पिताके चले जानेपर बुन्धुकारीने उनका सारा धन नष्ट

कर दिया और वह अपनी माताको बहुत सताने लगा, जिससे दुखी होकर उसने कुऍमें गिरकर प्राण त्याग दिये। गोकर्णने भी अव घरमें रहना उचित नहीं नमझा और वे तीर्थयात्राके निमित्त वहाँसे चल दिने । उन्हें माताकी मृत्य तथा पिताके वनवासका तथा घरकी सारी सम्पत्तिके नष्ट हो जानेका तनिक भी दु.ख न हुआ। क्योंकि उनकी मर्वत्र समबुद्धि हो गयी थी, उनकी दृष्टिमे न कोई शत्र या और न कोई मित्र था। इघर धुन्धुकारी पाँच वेध्याओको लेकर स्वच्छन्टतापूर्वक घरमे ही रहने लगा। एक दिन उन वेञ्याओने उसे वडी निर्दयतापूर्वक मार डाला और उसके गरीरको किसी गडहेमे डाल दिया । धुन्धुकारी अपने दूपित कमां े प्रेतयोनिको प्राप्त हुआ और इघर उघर भटकता हुआ बहुत क्लेंग पाने लगा । गोकर्णने जब उसकी मृत्युका समाचार सुना, तव गया जाकर वहाँ उसका श्राद्ध किया और फिर जिस जिस ती थैंमे वे गये, वहाँ उन्होंने वडी श्रद्धांके साथ उसे पिण्डटान दिया।

#### × × ×

गोकर्ण तीर्थयात्रा करके छौट आये। वे जब रातको धरमें सोने गये, तव प्रेत वना हुआ बुन्धुकारी वहाँ अनेको प्रकारके उत्पात मचाने लगा । गोकर्णने देखा कि अवन्य ही यह कोई प्रेत है और वड़े घैर्यके साथ उसस पूछा कि 'त् कौन है और तेरी यह दशा किस प्रकार हुई ?<sup>3</sup> यह सुनकर धुन्धुकारी वड़े जोरसे रोने लगा, किंत चेष्टा करनेपर भी कुछ वोल न सका। तव गोकर्णने अपनी अञ्जलिमे जल छेकर मन-ही-मन कोई मन्त्र पढा और उस जलको उस प्रेतके अपर छिडक दिया, जिससे वह पापमुक्त होकर बोलने लगा । उमने वह दीन गर्ब्दोंमे अपना सारा वृत्तान्त कह सुनाया और उस भीपण यातनासे छूटनका उपाय पूछा । गोकर्णने सोचा कि जब इसकी गयाश्राद्वसे भी मुक्ति नहीं हुई, तव इसके लिये कोई असाधारण उपाय सोचना पड़ेगा, साधारण उपायोसे काम नहीं चलेगा। उन्होंने प्रेतसं कहा---ध्यच्छा, इस समय तुम जाओ । तुम्हारे लिये अवन्य कोई उपाय सोचेंगे, भय न करो ।' दूसरे दिन गोकर्णन कई विद्वान् योगी और ब्रह्मवादियोंसे इस विपयमे परामर्श किया । उन सबकी राय यह हुई कि मगवान् मूर्यनारायणसे इस विपयमे पूछा जाय और वे जो उपाय वताये, वही किया जाय । गोकर्णने उसी समय सबके सामने मन्त्रबळसे भगवान् सूर्यदेवकी गतिको रोककर उनकी स्तुति की और उनसे इस सम्बन्धमे प्रश्न किया। स्परिवने स्पष्ट गब्दोमे

यह कहा कि 'इसकी श्रीमद्भागवतसे मुक्ति हो सकती है, उसका सात दिनमें पाठ करो ।' यह सुनकर गोकर्ण श्रीमद्भागवतके पारायणमे प्रवृत्त हुए।

गोकर्णके द्वारा श्रीमद्भागवतके पाठका समाचार सुनकर आस-पासके गाँवोके वहुत-से लोग वहाँ एकत्रित हो गये। जिस समय व्यासासनपर वैठकर गोकर्णने कथा कहनी आरम्म की, उस समय धुन्धुकारी प्रेत भी कथामण्डपमे आया और वैठनेके लिये इघर-उघर स्थान ढूँढने लगा । उसने देखा कि वहाँ सात गाँठोका एक ऊँचा-सा वाँस खडा है। वह वायुरूप तो था ही, उसी वॉसकी जडके एक छिटमें वसकर बैठ गया। ज्यो ही सायकाल हुआ और पहले दिनकी कथा समाप्त हुई, लोगोने देखा कि उस वॉसकी एक गाँठ वडी कडकडाहटके साथ टूट गयी। दूसरे दिन दूसरी गाँठ और तीसरे दिन तीसरी गाँठ टूटी । इस प्रकार सात दिनोमे उस वॉसकी सातो गाँठें टूट गयीं और कथा समाप्त होते-होते वह धुन्धुकारी प्रेतयोनिको त्यागकर दिव्यरूपको प्राप्त हो गया। लोगोने देखा-उसके गलेमे तुल्सीकी माला पडी हुई है। मस्तकपर मुकट विराजमान है, कानोमे कुण्डल सुशोभित है, उसका भ्याम वर्ण है और वह पीताम्बर पहने है। वह गोकर्णके सामने आकर खड़ा हो गया और हाथ जोडकर कहने लगा-- भाई गोकर्ण । तुमने मुझपर वडी दया की जो मुझे इस प्रेतयोनिसे छुड़ाया। अब मे इस दिव्य शरीरको प्राप्तकर भगवानुक परम वामको जा रहा हूँ। देखो, मेरे लिये यह विमान खडा है और भगवान विष्णुके पार्पट मुझे बुला रहे हैं।' यह कहकर वह सव लोगोंके देखते हुए विमानपर आरूढ होकर भगवान् विष्णुके परम वामको चला गया।

श्रावणके महीनेमें गोकर्णने फिर उसी प्रकार श्रीमद्भागवत-की कथा कही। कथा-समाप्तिके दिन स्वय भगवान् अपने पार्पदोसिहत अनेक विमानोको साथ छेकर वहाँ प्रकट हुए और जय-जयकारकी ध्वनिसे आकाश गूँज उठा। भगवान्ने स्वय अपना पाञ्चजन्य शङ्ख वजाया और गोकर्णको हृदयसे छगाकर अपना चतुर्भुज रूप प्रदान किया। देखते-देखते मण्डपमें उपस्थित श्रोतागण भी विष्णुरूप हो गये और उस गॉवके और भी जितने छोग थे, वे सव-के-सव महात्मा गोकर्णकी कृपासे विमानोपर वैठकर योगिदुर्छम विष्णुलोकको चले गये। मक्तवत्सल भगवान् भी अपने मक्तको साथ छेकर गोलोकको चले गये। इस प्रकार उस महान् भक्तने अपनी भक्तिके प्रभावसे गॉवमरका उद्धार कर दिया।

## भक्त महर्षि मुद्गल

दक्षिण महासागरके तटपर परम पवित्र देवीपुरके समीप फुल्यामके नामसे एक तीर्थस्थान है । वहीसे प्रारम्भ करके भगवान् श्रीरामचन्द्रजीने महासागर्मे सेतु वॉधा था । पूर्वकालमे वहाँ वेदोक्त मार्गपर चलनेवाले एक मुनि रहते थे, जिनका नाम मुद्रल था । उन्होने भगवान् विष्णुको प्रसन्न करनेके लिये एक उत्तम यजना अनुष्ठान किया। उनके यज तथा भक्तिभावसे सन्तुष्ट होकर गरुडकी पीठपर बैठे हुए भगवान् विष्णुने उन्हे प्रत्यक्ष दर्शन दिया। भगवान्की कान्ति मेघके समान व्याम थी। उनके श्रीअङ्गोपर पीताम्बर गोमा पा रहा था। वनःस्थलपर कौस्तुभमणि अपना प्रकाश विखेर रही थी। चारो हाथ क्रमशः गङ्ग, चक्र, गदा और पद्मसे सुजोमित थे । भगवान्का दर्जन पाकर महर्पि मुद्रल प्रेम-निमग्न हो गये । उनके शरीरमे रोमाञ्च हो आया । उन्होने वडी भक्तिके साथ मधुर गब्दोमे भगवान्का इस प्रकार स्तवन किया-भगवन् । आप ही ब्रह्मा होकर ससारकी सृष्टि करते हैं। आप ही विष्णुरूपसे सम्पूर्ण जगत्का पालन और सदरूपसे इसका सहार करते हैं। नारायण! आपको नमस्कार है। मन्छ, कन्छ आदि अवतार धारण करनेवाले सचिदानन्दमय प्रभु । आपको प्रणाम है। करणासिन्धो । जगदीश्वर । आप मेरी रक्षा कीजिये । मै निर्लंज, कृपण, कूर, दम्भी, दुर्वल, लोभी, विपयलोखप तथा दूसरोके दोप देखनेत्राला हूँ। आप मेरे इन दोपोको दूर कीजिये । मुझमे ऐसी शक्ति और साहस दीजिये, जिससे मैं आपके अनन्य भक्तोंके पावन पथपर चल सक्कूँ और निरन्तर आपके ही चिन्तनमे सलग्न रहूँ।

भगवान्ने कहा—मुद्गल । मे तुमपर बहुत प्रसन्न हूँ और इस यजमे तुम्हारे हविष्यको प्रत्यक्षरूपसे भोग लगानेके लिये आया हूँ ।

मुद्रलने कहा—ह्यिकिश । में कृतार्थ हो गया । मेरी घर्मपत्नी भी घन्य-घन्य हो गयी । मेरा जन्म, मेरा जीवन सफल हो गया । मेरी तपस्याका फल मिल गया । आज मेरा कुल, मेरा पुत्र, मेरा घर और मेरी ममताका आश्रयभूत सब कुछ आपके श्रीचरणोमे समर्पित होकर धन्य-धन्य हो गया । योगीजन अपने हृदयमे सदैव जिनकी खोज करते है, वे ही साक्षात् भगवान् मेरी यज्ञात्लामे हविष्य ग्रहण करनेके लिये पबारे हे—यह मेरा कितना वडा मीभाग्य हे !

यां कहकर मुहलने मुन्दर आसनपर भगवान्कों विराजमान किया और जन्दन एव पुण्य आदि उपचारंग्धे भगवान्कों अर्थ देकर विविष्वंक उनका पूजन किया। फिर वहें प्रेमने पुरोडाग अर्पण निया। मक्तवत्मल प्रभुने अपने प्रेमी भक्तके दिये हुए हिवायको म्वय अपने हाथमें लेकर मोजन किया। भगवान्कं भोजन कर लेनेपर अग्निसहित सम्पूर्ण देवता तृप्त हो गये। मम्पूर्ण ज्याचर प्राणी सन्तुष्ट हो गये। तदनन्तर भगवान्नं सुहल सुनिमे कहा— 'सुनत। में प्रसन्न हूँ और तुम्हं वर देना चाहता हूँ, तुम्हारी जो इच्छा हो। माँग लो।

मुद्रलने कहा—प्रभां। आपने प्रत्यक्षरपसे दर्शन देकर मेरी सेवा स्वीकार की है, इतनेने ही में इनार्थ हो गया। इसने अधिक और क्या वरणीय हां सकता है। तथािय आपकी आजाका पालन करनेके लिये में दो वर मॉगता हूँ। आपमें मेरी निश्चल एव निश्चल भक्ति बनी रहे—यह मेरा पहला वर है। इसके सिवा में प्रतिदिन मायकाल और प्रात-काल आपके स्वरूपभूत अग्निकी नृप्ति एव आपकी प्रीतिक लिये गायके दूधसे हवन करना चाहता हूँ। मेरी यह उच्छा पूर्ण हो—यही मेरे लिये द्वितीय वर होगा।

भक्तवान्छाकल्यतर भगवान्ने अपने प्रेमी भक्त मुद्द लकी
ये दोनों ही इच्छाएँ पूर्ण की । उन्होंने विश्वकर्माक द्वारा
एक सरोवरका निर्माण कराया और सुरभिकां आजा दी कि
तुम प्रतिदिन सबेरे और जामको यहाँ आकर इस नरोवरको
अपने दूधसे भर दिया करो । सुरभिने 'बहुत अच्छा कहकर
मगवान्की आजा म्वीकार की । भगवान्ने मुद्द लसे यह भी
कहा—'महर्षे । तुम देहावसान होनेके पश्चात् सब वन्धनीसे
सुक्त हो मेरे परम धाममे आ जाओगे ।' यो कहकर भगवान्
अन्तर्धान हो गये । महर्षिने आजीवन यज—होमके द्वारा
भगवान्की आराधना की और अन्तमं उन्हींका सायुज्य प्राप्त
किया । उनके जीवनकाल्तक सुरिम प्रतिदिन वहाँ दूध देती
रही । आज भी वह सरोवर धीरसागरके नामसे विख्यात
परम तीर्यं बनकर महर्षि मुद्द लके मूर्तिमान् सुयजकी प्रांति
जोमा पा रहा है ।



## मक्त हरिमेघा और सुमेघा

प्राचीन कालकी वात है-काञ्मीर देशमे हरिमेधा और सुमेधा नामके दो ब्राह्मण ये, जो सदा भगवान् विष्णुके भजनमं सल्य रहते थे । मगवान्मे उनकी अविचल मिक्त थी। उनके हृदयमें सम्पूर्ण प्राणियोंके प्रति दया भरी हुई थी। वे सब तत्वोका यथार्थ मर्म समझनेवाले थे। एक समय वे दोना ब्राह्मण एक ही साथ तीर्थयात्राके लिये निकले । जाते-जाते किसी दुर्गम वनमे पहुँचकर वे वहुत थक गये। वहीं एक खानपर उन्होंने तुल्सीका वन देखा। उनमेसे सुमेधाने उम तुलमीवनकी परिक्रमा की और मिक्तपूर्वक प्रणाम किया। यह देख हरिमेधाने भी वैसा ही किया और समेधासे पुछा-पब्रह्मन् । तुलसीका माहात्म्य क्या है ११ सुमेधाने कहा-- महाभाग । चलो, उस वरगदके नीचे चले, उसकी छायामे बैठकर में सब बात बताऊँगा । यह कहकर सुमेधा वरगदकी छायामे जा बैठे और हरिमेधामे बोले-- 'विप्रवर । पूर्वकालमे जब समुद्रका मन्थन किया गया था, उस समय उससे अनेक प्रकारके दिव्य रत प्रकट हुए । अन्तमे धन्वन्तरिरूप भगवान् विष्णु अपने हाथमे अमृतका कलग लेकर प्रकट हुए । उस समय उनके नेत्रोसे आनन्दाशुकी कुछ वृंदे उस अमृतके ऊपर गिरी । उनमे तत्काल ही मण्डलाकार तुलसी उत्पन्न हुई। इस प्रकार समुद्रसे प्रकट

हुई लक्ष्मी तथा अमृतसे उत्पन्न हुई तुल्मीको सव देवताओं ने श्रीहरिकी सेवामे समर्तित किया और मगवान्ने भी प्रसन्नता- पूर्वक उन्हे ग्रहण किया । तवसे सम्पूर्ण देवता भगविष्यया तुल्सीकी श्रीविष्णुके समान ही पूजा करते हैं । भगवान् नारायण ससारके रक्षक हैं और तुल्सी उनकी प्रियतमा है । इस्राल्ये मैंने उन्हे प्रणाम किया।

सुमेधा इस प्रकार तुलसीकी महिमा बता ही रहे थे कि स्यंके समान तेजम्बी एक दिन्य विमान उनके निकट आता िरखायी दिया। इसी समय वह वरगदका वृक्ष भी उखडकर गिर गया। उससे दो दिन्य पुरुप निकले, जो अपने तेजसे सम्पूर्ण विशाओं को प्रकाशित कर रहे थे। उन दोनोंने हिरमेधा और सुमेधाको प्रणाम किया और अपना परिचय देते हुए कहा—'हम दोनों देवता है और अपने पूर्वपापके कारण ब्रह्मराक्षस होकर इस वटबृक्षपर निवास करते थे। आज आपके मुखसे यह भगवद्विपयक चर्चा सुनकर तथा आप दोनो महात्माओं का सङ्क पाकर हम ढोनों इस पापयों निसे मुक्त हो गये है और अब दिन्यधामको जा रहे है।'

यो कहकर वे दोनो हरिमेधा और सुमेधाको वार-बार प्रणाम करके उनकी आज्ञा ले विमानद्वारा दिव्यलोकको चले गये। वास्तवमे भगवद्भक्तोके सङ्गका ऐसा ही माहात्म्य है।

## भक्त विष्णुचित्त और उनके शिष्य नरपति

सत्र के प्रिय सब के हितकारी । दुख सुख सरिस प्रससा गारी ॥ कहि मत्य प्रिय बचन बिचारी । जागत सोवत सरन तुम्हारी ॥ तुम्हिह छाडि गित दूसिर नाहीं । राम वसहु तिन्ह के मन माहीं ॥ (रामचरितमानस)

दक्षिण भारतके पाण्ड्यदेशमे धन्विनगरमे मुकुन्द नामके एक ब्राह्मण रहते थे । वे सदाचारी, भगवद्भक्त, शास्त्रज्ञ और धर्मात्मा थे । उनके कोई मन्तान नहीं थी । भगवान्से सन्तानकी प्रार्थना करनेपर स्वप्नमे पुत्र-प्राप्तिका आश्वासन उन्हें मिला । समय आनेपर उन्हें पुत्र प्राप्त हुआ । वालकका नाम रक्खा गया विष्णुचित्त । वचपनसे ही उसमे दिव्य गुण थे । वडे प्रेममे वह भगवान्की कथा सुनता था । वच्चोके साथ भी भगवान्की लीलाओके ही खेल खेलता । माता-पिताकी आजा मानता । उसे किसीसे लडते अथवा किसीकी निन्दा या

शिकायत करते देखा ही नहीं गया । पिताने उसका यजोपवीत-सस्कार कराया । इसके कुछ दिनो वाद पिताका परलोकवास हो गया ।

विष्णुचित्त हृष्ट-पुष्ट थे, मधुरमापी थे, गरीरसे सुन्दर थे, किंतु जवानीमे भी उनपर कभी प्रमादका अधिकार नहीं हुआ । सन्ध्योपासन, वेदाध्ययन तथा साधु-सेवा उनकी निर्वाध चलती रही । भगवान् श्रीकृष्णको उन्होंने अपना आराध्य माना तथा उन व्यामसुन्दरके चरणोपर ही आत्मसर्मण कर दिया। रात-दिन वे श्रीकृष्णके नामका जप करते और उनके गुण-लीलाके चिन्तनमे मग्न रहते। उनका गरीर भी भगवान्की सेवामे ही लगा रहता था। कभी भगवान्के लिये फूल चुनते, कभी माला गूँथते कभी चन्दन धिसते, कभी नैवेद्य प्रस्तुत करते, कभी आरती उतारते।

भगवान्के सारण, नाम-जप और पूजनके अतिरिक्त और कोई काम नहीं था उनके पास ।

विष्णुचित्तजीने, भगवान्की सेवाके लिये पुष्प मिले, इसलिये एक सुन्दर वगीचा लगाया था। उसी वगीचेमे मिन्दर बनाकर उन्होंने भगवान्के श्रीविग्रहकी स्थापना की थी और म्वय भी भगवान्की सेवा करते हुए वहीं रहते थे। उस देशके राजा उधरसे कही घांडेपर बैठे जा रहे थे। वगीचा देखकर वे विश्रामके लिये भीतर गये। घोंडेसे उतरकर उन्होंने भगवान्के दर्शन किये। विष्णुचित्तके तेजस्वी शरीर एव भजनमे लीन भावको देखकर राजाकी उनमे श्रद्धा हो गयी। राजाने हाथ जोडकर प्रणाम किया और उपदेश करनेकी प्रार्थना की।

विष्णुचित्तजीने कहा— 'जैसे वनजारे आठ महीने देश-विदेशमे व्यापार करके चौमासेमे उस घर बैठकर खाते हैं। वैसे ही जीवके लिये मनुष्य-जन्म कमाई करनेका और दूसरे मव जन्म भोगनेके हैं। मनुष्य-जन्ममे यदि कमाई ठीक न हो तो दूसरे जन्मोमे उसका फल कष्ट भोगना ही पड़ेगा। मनुष्य-जन्ममे जो पुष्य करते हैं, उन्हें देवता आदिके उत्तम शरीर मिलते हैं और पाप करनेवाले नरकमे जाते हैं तथा कीट-पतङ्ग आदि शरीरोमे जन्म लेकर मयकर कष्ट भोगते हैं। इसलिये बुद्धिमान् पुरुपको पाप तो भूलकर भी नहीं करना चाहिये। उसे पुष्य ही करना चाहिये। परतु

मनुष्य-जन्मकी सफलता पुण्य करनेमें भी नहीं है। पुण्य करनेसे भी जन्म तो लेना ही पडता है । मनुष्य-जन्मकी सफरता तो जन्म-मरणके बन्धनसे छूट जानेमं है। श्रीकृष्णके भजनसे ही यह बन्धन छूटता है । पता नहीं, पृथ्वीपर क्तिने राजा हुए। एव-मे-एक प्रतापी राजाओंको भी काल खा गया । इमलिये तुम राजमटमे आकर जीवन नष्ट मत करो । पाप करके या विषय-मोगोमे लगकर इस दुर्लभ जन्मकी मत गॅवाओं। भगवान् श्रीकृष्ण ही जीवके मच्चे खामी है। तुम अपनेको उन्होंके चरणोंमें समर्पित कर दो। उनके नामका जप करो । उनके गुण गाओ । उनक चरणोंका चिन्तन करो । सभी प्राणियोको उनका रूप मानकर उनकी सेवा करो । राज्यका उन पुरुपोत्तमका मानो और तुम दीवान वन जाओ । अपने काममे उतना ही राज्य धन लो। जितना गरीरके लिये अत्यन्त आवश्यक हो । केवल भगवान्-को निवेदित प्रसाद ही सबको देकर यहण करो। दयामय भगवान् इस प्रकार रहनेसे तुमपर कृपा करेंगे।

राजाने उपदेश हृद्यसे ग्रहण किया । उसकी विषया-सिक दूर हो गयी । उसकी प्रत्येक किया मगवत्पीत्यर्थ होने लगी । उमका जीवन ही पूजामय हो गया । कुछ समय बाद उसे और विष्णुचित्तको भगवान्न प्रत्यक्ष दर्शन दिया । श्रीलक्ष्मीनारायणके दर्शन करके वे कृतार्थ हो गये । दोनों गुरु-शिष्य भगवत्केद्वर्य प्राप्तकर परम धाम सिधारे ।

### महाराज मनु

मिन बिनु पिन जिमि जल विनु मीना । मम जीवन तिमि तुम्हिह अधीना ॥ (श्रीरामचरितमानस )

जव ब्रह्माजीने सृष्टिके प्रारम्भमे देखा कि उनकी मानसिक सृष्टि नहीं वढ रही हैं। तव अपने गरीरसे उन्होंने एक दम्पतिको प्रकट किया। ब्रह्माजीके दाहिने अङ्गसे मनु तथा वाये अङ्गसे उनकी पत्नी गतरूपा प्रकट हुई। ब्रह्माजीने मनुको सृष्टि करनेका आदेग दिया। उस समय पृथ्वी जलमे हूव गयी थी। मनुने खलकी मॉग-की प्रजाविक्तार-के लिये। ब्रह्माजीकी प्रार्थनापर मगवान्ने वाराहरूप धारण करके पृथ्वीका उद्धार किया। पृथ्वीका उद्धार हो जानेपर मनु अपनी पत्नीके साथ तप करने लगे। तपके द्वारा उन्होंने भगवान्को प्रसन्न किया। मगवहर्गन करके भगवान्की आजासे महाराज मनुने प्रजा उत्पन्न करना स्वीकार किया; क्यांकि सन्तानोत्पादनका मुख्य उद्देश्य ही यह है कि सन्तान उत्तम गुणवाली तथा भगवद्गक हो और वह अपने पूर्वजोको परलोकमे अपने कमोसे सन्तुष्ट करे । कामवासनासे र्ह्या-सेवन तो एक प्रकारका पाप ही हैं । वासनासे उत्पन्न की गयी सन्तानमें भी वासना ही प्रधान होगी । तप, भगवद्गजन आदिके द्वारा जब अपना वित्त निर्मल हा जाय, तभी सन्तानोत्पत्ति करनी चाहिये—यह हिंदू-धर्मकी वडी पवित्र मान्यता थी । भगवान्का दर्शन हो जानेके पश्चात् मनुने शतरूपासे दो पुत्र तथा तीन कन्याएँ उत्पन्न की । महाराज मनुके पुत्र हुए प्रियनत एव उत्तानपाद तथा कन्याएँ हुई आकृति, देवहृति तथा प्रसृति।

सृष्टिके प्रथम कल्पमे इन खायम्भुव मनु महाराजकी

सन्तानं से ही पृथ्वीपर सभी मनुष्य-वद्या वहे । महाराज मनुके प्रथम पुत्र प्रियम्नतजी परम भगवद्भक्त हुए । उन्होंने ही इस पृथ्वीको सप्तद्रीपवती बनाया । दूसरे पुत्र उत्तानपाद-जीके पुत्र श्रुवजी जैसे भक्तश्रेष्ठ हुए । मनुकी कन्या आकृतिका विवाह महर्षि स्विसे हुआ, जिससे भगवान् यज्ञरूपमे अवतरित हुए । दूसरी कन्या देवहूतिका विवाह महर्षि कर्दम से हुआ, जिससे भगवान् ने किपछरूपमे अवतार छिया । तीसरी कन्या प्रमृति ब्रह्माजीके मानसपुत्र दक्षको विवाही गयी । इनकी सन्तानोसे ही जगत्मे मनुष्यसृष्टिका सर्वाधिक विस्तार हुआ । महाराज मनुने अपनी सन्तानोको कल्याण-पथपर चलानेके छिये भानव-धर्मशास्त्र'का उपदेश किया । यह मनुस्मृति अय भी स्मृतियों प्रधान मानी जाती है ।

अपनो मन्वन्तर-काल व्यतीत होनेपर मनुजीने राज्य पुत्रों को दे दिया और स्वय विरक्त होकर पत्नीके साथ तप करने वनमें चले गये । दीर्घकालीन अखण्ड राज्यमें मनुने देख लिया था कि विपयोका कितना भी सेवन किया जाय, उनसे तृप्ति नहीं होती । इन दुःखदायी विषयों से मनको वल्पूर्वक हटाकर ही प्राणी शान्ति पाता है । समस्त विपयमोगोको त्यागकर वे वनमें पहुँचे और भगवत्याप्तिके लिये कठोर तप करने लगे । वे द्वादशाक्षर मन्त्रका निरन्तर जप करते और बराबर उनका चित्त भगवान् वासुदेवमें लगा रहता । उनके मनमं केवल एक ही इच्छा थी कि जो सर्वेदवर, सर्वमय, परम प्रभु है, उनका इन चर्मचक्षुओं से साक्षात्कार हो ।

'वे दयामय प्रमु यद्यपि अखण्ड है, अनन्त है, निरुपाधि-स्वरूप है, किंतु वे भक्तवत्सल भक्तों के वगमे रहते हैं। भक्तोपर कृपा करने के लिये वे नाना मङ्गलमय रूप धारण करते हैं। अवश्य वे दयाधाम मुझपर दया करेंगे।' मनु इस अविचल विश्वाससे तपस्यामे लगे थे। उनके साथ उनकी साध्वी पत्नी शतरूपा भी तप कर रही थीं। दीर्घकाल-तक वे केवल जल पीकर रहे और फिर उसे भी छोड दिया। वे महान् दम्पति एक पैरसे खड़े होकर भगवान्मे चित्त लगाये एकाम्र मनसे प्रतीक्षा कर रहे थे कि कव वे करुणा-मय कृपा करते हैं। अनेक बार ब्रह्माजी तथा दूसरे देवता मनुकं समीप आयं और उन्होन वरदान मॉगनेको कहा, किंतु मनुकी निष्ठामे अन्तर नहीं पड़ा। वे अपने निश्चयपर स्थिर थे। अपने आराध्यको छोड़ दूसरेसे उन्हे कुछ कहना नहीं था। तपस्य, करते-करते दम्पतिके शरीर अस्थियोंके

वॉचेमात्र रह गये, किंतु उनका मन प्रसन्न था। उनके चित्तमें खेद या निराजाका नाम नहीं था। मगवान्की कृपापर उन्हे पूरा भरोसा था। अन्ततः प्रभु द्रवित हुए। आकाजवाणीने महाराज मनुको वरदान मॉगनेको कहा। वह सावारण आकाजवाणी नही थी, उसके कानोमे पडते ही दोनोके जरीर पुष्ट हो गय। प्राणोमे जैसे अमृतसचार हो गया। रोम-रोम खिल उठा। मनुने दण्डवत् करके वडी श्रद्धाने कहा—प्रमा । यदि हम दीनोपर आपका स्नेह है तो आप हमे दर्जन दें। प्रतियाँ आपके जिस सौन्दर्य-माधुर्य-मय रूपका वर्णन करती है, अस आपके मुवनमङ्गल रूपको हम मर नेत्र देखना चाहते हैं।

मक्तवत्सल भगवान् मनुकी प्रार्थना सुनकर उनके सम्मुख प्रकट हो गये। प्रभुके नवीन-जलघर-सुन्दर श्री-अङ्गकी छटासे दिशाएँ आलोकित हो गयी। एकटक मनु उस पीताम्बरधारी, सर्वाभरणभ्पित मुनिमनहारी दिव्य-रूपको देखते रह गये। प्रभु अकेले नहीं प्रकट हुए थे, उनके साथ उनकी परा शक्ति भी प्रकट हुई थीं। \* भगवान्ने प्रकट होकर फिर वरदान मॉगनेके लिये कहा। महाराज मनु एकटक उस दिव्यरूपको देख रहे थे। नेत्र तृप्त ही नहीं होते थे। इदय कहता था कि यह रूप सदा नेत्रोके सामने ही रहना चाहिये। मनुने बड़े सकोचसे कहा- प्यामय। आप उदारचूडामणि हैं। आपके लिये अदेय कुछ भी नहीं है। मेरे मनमे एक लालसा है तो सही, किंतु मुझे बड़ा सकोच हो रहा है—

श्रीगोखामी तुल्सीदासजीने मगवान्के खरूपका देखिये,
 कैमा सुन्दर वर्णन किया है—

नील सरोरुह नील मिन नील नीरघर स्याम ।
लाजहिं तन सोमा निरिष्व कोटि कोटि सत काम ॥
सरद मयक बदन छिन सीना। चारु कपोल चिनुक दर यीना॥
सप्द मयक बदन छिन सीना। चारु कपोल चिनुक दर यीना॥
सघर अरुन रद सुदर नासा। बिशु कर निकर बिनिदक हासा॥
नव अनुज अनक छिन नीकी। चितनि लिल्त मानँती जीकी॥
मृकुटि मनोज चाप छिन हारी। तिलक ललाट पटल दुतिकारी॥
कुडल मकर मुकुट सिर भ्राजा। कुटिल केस जनु मधुप समाजा॥
उर श्रीनत्स रुचिर बनमाला। पदिक हार भूपन मनिजाला॥
केहिर कथर चारु जनेक। बाहु निभूपन सुदर तेक॥
किरि कर मिरस सुमग मुजदहा। किट निपग कर सर कोदहा॥

तिंदत विनिदक पीत पट चदर रेख वर तीनि । नाभि मनोहर छेति जनु जमुन मवेँर छवि छीनि ।) दानि सिरोमिन कृपानिधि नाथ कहउँ सितमाउ।
चाहउँ तुम्हिह समान सुत प्रमु सन कवन दुराउ॥
भगवान्ने जब बार-बार निःसङ्कोच माँगनेको कहा तव,
मनुने माँगा—'आपके समान पुत्र मुझे प्राप्त हो।' भगवान्
हँस पड़े। भला, उनके समान रूप-शील-गुणमें दूसरा
कोई कहाँसे आ सकता है। उन्होंने स्वयं मनुका पुत्र होना
स्वीकार किया।

श्रीद्यातरूपाजीने भगवान्के आग्रह करनेपर कहा—'मेरे पितदेवने जो वरदान माँगा है, मुझे भी वही अत्यन्त प्रिय है।प्रभो ! आपके जो अपने जन हैं, जो भक्त आपको परम प्रिय हैं, उनको जो मुख, जो गित, जो मिक्त, जो ज्ञान प्राप्त होता है, वही आप हमें प्रदान करें।'

महाराज मनुने हाथ जोड़कर भगवान्से पुनः प्रार्थना

की—'दयाधाम! मेरा चित्त आपमें वात्सल्यभावमें लगा रहे। चाहे संसारमें में मोहमुग्व अञ्चानी ही कहा जाऊँ, पर मेरा अनुराग आपमें ऐसा हो कि मेरा जीवन आपके विना सम्भव न रहे। जैसे मणिक विना सर्व तथा जलके विना मछली जीवित नहीं रहती, वैंग ही मेरा जीवन आपपर अवलिन्त रहे।'

भगवान्ने मनुको आखासन दिया । त्रेतामें यही
महाराज मनु अयोध्यानरेश दशरथजी हुए और उनकी
पत्नी शतरूपा कौसल्या हुई । भगवान्तं श्रीरामके रूपमें
अवतार प्रहण किया। अपने अंशोंके साथ वे महाराज दशरथके पुत्र बने और उनकी नित्यशक्ति निधिलाराजहामारीके
रूपमें प्रकट होकर चक्रवर्ती महाराज दशरथकी पुत्रवधू बनीं।

### महाराज प्रियन्नत

महतां खलु विप्रपें उत्तमश्लोकपादयोः। छायानिर्वृतचित्तानां न कुदुम्ये स्पृहामतिः॥ (श्रीमद्वा०५।१।३)

'जिन महापुरुषोंके चित्तमें उत्तम श्लोक' श्रीहरिके पाद-पद्मोंकी छायाने संसारके तुच्छ भोगोंसे विरक्ति उत्पन्न कर दी है, उनमें कुटुम्बी होनेकी स्पृहा या कुटुम्बासक्ति नहीं होती।'

स्वायम्भुव मनुके पुत्र प्रियत्रतजी जन्मसे ही भगवान्के परम भक्त थे। उन्हें भगवान्के गुण-गान, उन उत्तमश्लोकके मङ्गलचिरित-श्रवणको छोड़कर कुछ भी अच्छा नहीं लगता था। देवर्षि नारदकी कृपासे उन परमभागवतने परमार्थ-तत्त्वको जान लिया था। वे देवर्षिके समीप गन्धमादनपर्वतपर रहकर निरन्तर भगवान्का चिन्तन करते और नारदजीसे भगवान्की परम पावन लीलाका श्रवण करते। जब मनुजी ब्रह्मसत्रकी दीक्षा लेने लगे, तब उन्होंने प्रियत्रतको राज्य करनेके लिये बुलाया; किंतु जिनका चित्त भगवान् वासुदेवमें ही सब ओरसे लगा था, उन प्रियत्रतजीको राज्यके सुखन्मोग अच्छे न लगे। उन्होंने संसारके विपयोंको विपके समान समझ लिया था। अतएव राज्य-सञ्चालन उन्होंने अस्वीकार कर दिया।

जब हम संसारके विषयोंको अपने सुखके लिये, अपना सानकर भोगते हैं, तब वे हमारे लिये बन्धनका कारण बनते हैं। तब चित्त उनमें आयक होता है। परंतु मधी कान यह है कि यह सारा संसार भगवान्का खरूम है। पर नगवान्की छीछा है। जीव इस भगवान्के रंगमज्ञार उनकी छीलामें सहयोग देने आया है। जिसके छिये जो कर्तला इस छीलामें प्रभुने दिया है। उस प्रभुकी सेवा समझकर उन कर्नल्य पालन करना चाहिये। हम भगवान्की प्रस्कात हिलो, उनकी छीछामें योग देनेके छिये, कर्म कर रहे हैं—इस प्रकार जो भगवान्को वरावर सरण रखकरः कर्मामें अहंता न करके खकमके द्वारा भगवान्का निष्काम पृत्तन करता है। वह कभी मायाके जालमें नहीं फँसता। उसके सव दर्म भगवान्की सेवाके छिये होते हैं। उसका जीवन ही भगवान्का रूप हो जाता है।

प्रियमतने जन राज्य करना असीकार कर दिया, तय स्वयं भगवान् ब्रह्मा उन्हें समसानेके स्वियं ब्रह्मलेक्से वहाँ पधारे। आकाशते हंसवाहन स्राप्टिकतांको आते देख नारद्वी और प्रियमत खड़े हो गये। उन्होंने ब्रह्मांजीको प्रणाम करके उनका पूजन किया। ब्रह्मांजीने कहा—पेटा प्रियमत ! अप्रमेय, सर्वेश्वर प्रभुने जो कर्तव्य तुम्हें दिया है, उसमें तुम्हें दोपदृष्टि नहीं करनी चाहिये। में, शहरजी, महर्निमण विवश होकर उन प्रभुके आदेशका पालन करते हैं। कोई भी देहधारी तपस्या, विद्या, योगवल, मनापल, अर्ग या

धर्मके द्वारा स्वयं या दूसरोकी सहायतासे भी उन सर्वसमर्थके किये विधानको अन्यथा नहीं कर सकता । उन प्रभुको प्रसन्न करना ही तुम्हारा भी उद्देश्य है, अतः तुम्हं उनके विधानसे प्राप्त कर्तन्यका पालन करना चाहिये। देखो, जो मुक्त पुरुप है, उन्हें भी अभिमानगून्य होकर प्रारब्ध शेप रहनेतक देह धारण करना ही पडता है। वे भी प्रारव्यका भोग-भोगते ही है. किंतू जैसे म्वप्नमं अनुभव किये भोग जाग जानेवालेको वाधित नहीं करते, वैसे ही वे प्रारब्धके मोग मुक्त पुरुपोकां दूसरा शरीर नहीं दे पाते। रही घरमे रहने और वनमें तप करनेकी वात, सी जो प्रमत्त है, उसके लिये वनमे भी पतनका भय है, क्योंकि उसके चित्तमें काम कोंब, छोभ-मोह, मद-मत्सर—ये छ विकार छगे हैं । किंनु जो सावधान है, जितेन्द्रिय है, आत्मचिन्ननमे लगा है, भगवदाश्रयी है, उसकी गृहस्थाश्रम क्या हानि कर सकता है। जो कामादि छ: रिपओको जीतना चाहता हो, उसे पहले गृहस्थाश्रममे रहकर ही इनको जीत लेना चाहिये। ज्योकि गृहस्थाश्रमके भोगोको भोगता हुआ किलमे सुरक्षित राजाके समान शत्रुरूप इन विकारोको वह सरलतामे जीत सकता है। तुम तो कमलनाम नारायणके चरणकमलरूपी गढका आश्रय लेकर सभी विकारोको जीत चुके हो अत अव भगवान्के दिये हुए भोगोको भोगो और आसक्तिरहित होकर प्रजाका पालन करो ।

प्रियव्रतने अपनेसे श्रेष्ठ ब्रह्माजीकी आजा स्वीकार की । लोकस्रष्टा उनसे मत्कृत होकर अपने लोकको चले गये । प्रियव्रत नगरमे आये । ब्रह्माजीके इस उपदेशमें आजके साधकोंके लिये बहुत ही महत्त्वनी वाते बतायी गयी है । किसी भी उत्तेजना या दु खके कारण घरका त्याग करना कल्याणकारी नहीं है । घर छोडकर बाहर जानेसे अधिक भजन होगा, यह भी मनका एक भ्रम ही है । जवतक मनमें काम, क्रोध, लोभ, मोह, मद, मत्सर है, तवतक घर छोड़ देनेपर पतनका भय ही अधिक है । इन दोषोपर घर रहकर जितनी सरलतासे विजय पायी जा सकती है, उतनी बाहर नहीं । भगवानके चरणोका आश्रय लेकर, भगवकामका जप करते हुए, कर्तव्यका पालन करते हुए घर रहकर ही इन दोपोको जीतना चाहिये । इन शत्रुओसे बच्चे रहनेके लिये घर सुरक्षित किला है । जो घरमें इन दोपोसे धवराता है,

उसे जानना चाहिये कि वाहर उसकी कठिनाई और वढ जायगी, दोपोको वढनेके लिये बाहर अधिक अवसर मिलेगा।

ब्रह्माजीकी आजा मानकर प्रियवत राजधानीमे आये। उन्होंने राज्य और गृहस्थाश्रम स्वीकार किया। प्रजापति विश्वकर्माकी पुत्री वर्हिष्मतीसे उन्होने विवाह किया। उनके दस पुत्र और एक कन्या हुई। प्रियवत सम्पूर्ण ब्रह्माण्डके स्वामी थे । उन्हें यह अच्छा न लगा कि आधी प्रध्वीपर एक समय दिन और आधीपर रात्रि रहे। भी रात्रिको भी दिन बना दुँगा ।' यह सोचकर अपने ज्योतिर्पय दिव्य रथपर बैठकर वे सूर्य-रथकी गतिके समान ही वेगसे रात्रिवाले भागमे यात्रा करने लगे । इस प्रकार सात दिन रात्रि वे घूमते रहे और उतने काल उन्होंने पूरे भूमण्डलपर दिनके समान प्रकाश बनाये रक्खा। ब्रह्माजीने इस कार्यसे उन्हें रोका। उनके रथके पहियोसे ही सात ममुद्र वन गये । उन समुद्रोसे घिरे एक-एक द्वीपका अधिपति उन्होने अपने एक एक पुत्रको बनाया। आग्नीघ्र, इध्मजिह्न, यजवाहु, हिरण्यरेता, घृतपृष्ठ, मेघातियि और वीतिहोत्र-ये उनके सात पुत्र कमश. जम्बूद्वीप, प्रश्नद्वीप, गाल्मलिद्वीप, कुराद्वीप, क्रीञ्चद्वीप, गाकद्वीप तथा पुष्करद्वीपके स्वामी हुए । कवि, महावीर और सवन-ये तीन पत्र आजन्म ब्रह्मचारीः आत्मवेत्ता परमहस हो गये ।

इतना वडा अखण्ड साम्राज्य, पूरे भूमण्डलका ऐश्वर्य, पुत्र पुत्री, स्त्री आदि समस्त सुख और स्वर्गादि लोकोके लोकपाल भी मित्र ही थे, किंतु भगवान्के परम भक्त प्रियवतको इन सवका तिनक भी मोह नहीं था। उन्हें लगता था कि व्यर्थ ही मैंने यह प्रपन्न बढाया। वे अपनेको गृहासक्त तथा पत्नीमें कामासक्त मानकर वरावर धिकारते थे। पुत्रोको राज्य देकर वे सम्पूर्ण ऐश्वर्यका त्याग करके फिर गन्धमादनपर नारदजीके पास चले गये। भगवान्का निरन्तर चिन्तन करना उन्होंने अपना एकमात्र वत बना लिया। कमेंके द्वारा, पुण्यके द्वारा और योगके द्वारा मिलनेवाला पृथ्वी और स्वर्गादि लोकोका समस्त मोग उन्हे प्राप्त था, किंतु उन महाभागने उसे नरकके भोगके समान मानकर त्याग दिया। परमपुरुष भगवान्के अनन्त सुधा सिन्धुमें जिनका चित्त निमग्न हो गया है, वे धन्यभाग्य भगवद्भक्त ही ऐसा त्याग कर सकते है।

## भक्तश्रेष्ठ ध्रुव

धर्मार्थकाममोक्षाख्यं य इच्छेच्छ्रेय आत्मनः। एकमेव हरेस्तत्र कारणं पादसेवनम्॥ (श्रीमङ्गा०४।८।४१)

'जो कोई धर्म, अर्थ, काम या मोक्षरूप पुरुषार्थकी इच्छा करता हो, उसके लिये इन सबको देनेवाला इनका एकमात्र कारण श्रीहरिके श्रीचरणोंका सेवन ही है।'

स्वायम्भुच मनुके दो पुत्र हुए-प्रियवत एवं उत्तानपाद। महाराज उत्तानपादकी दो रानियाँ थीं-सुनीति एवं सुरुचि । सुनीतिके पुत्रथे ध्रुवऔर सुरुचिके उत्तम। राजाको अपनी छोटी रानी सुरुचि अत्यन्त प्रिय थीं । सुनीतिसे महाराज उदासीन-प्राय रहते थे । एक दिन महाराज उत्तानपाद सुरुचिके पुत्र उत्तमको गोदमें लेकर उससे स्नेह कर रहे थे, उसी समय वहाँ भ्रुव भी खेलते हुए पहुँचे और पिताकी गोदमें बैटनेकी उत्सकता प्रकट करने लगे । राजाने उन्हें गोदमें नहीं उठाया तो वे मचलने लगे। वहाँ बैठी हुई छोटी रानीने अपनी सौतके पुत्र ध्रुवको मचलते देख ईर्घ्या और गर्वसे कहा---·वेटा ! तूने मेरे पेटसे तो जन्म लिया नहीं है, फिर महाराजकी गोदमें वैठनेका प्रयत्न क्यों करता है ? तेरी यह इच्छा दुर्लभ वस्तुके लिये है। बचा होनेसे ही तू नहीं समझता कि किसी दूसरी स्त्रीका पुत्र राज्यासनपर नहीं बैठ सकता। यदि उत्तम-की भाँति तुझे भी राज्यासन या पिताकी गोदमें बैठना हो तो पहले तपस्या करके भगवानुको प्रसन्न कर और उनकी कपासे मेरे पेटसे जन्म ले।

तेजस्वी वालक ध्रुवको विमाताके ये वचन-बाण लग गये। उनका मुख क्रोधसे लाल हो गया, श्वास जोर-जोरसे चलने लगा। रोते हुए वे वहाँसे अपनी माताके पास चल पड़े। महाराज भी छोटी रानीकी वातें सुनकर प्रसन्न नहीं हुए; किंतु वे कुछ बोल न सके। ध्रुवकी माता सुनीतिने अपने रोते पुत्रको गोदमें उठा लिया। बड़े स्नेहसे पुचकारकर कारण पूछा। सब बातें सुनकर सुनीतिको वड़ी व्यथा हुई। वे भी रोती हुई बोलीं—'वेटा!सभी लोग अपने ही माग्यसे सुख या दुःख पाते हैं, अतः दूसरेको अपने अमङ्गलका कारण नहीं मानना चाहिये। तुम्हारी विमाता ठीक ही कहती है कि तुमने दुर्भाग्यके कारण ही मुझ अभागिनीके गर्भसे जन्म लिया। मेरा अमाग्य इससे वड़ा और क्या होगा कि मेरे आराध्य

महाराज मुझे अपनी भार्यांकी भाँति राजसदनमें रखनेमें लिजत होते हैं; परंतु बेटा! तुम्हारी विमाताने जो त्रिक्षा दी है, वह निर्दोप है । तुम उसीका आचरण करो । यदि तुम्हें उत्तमकी भाँति राज्यासन चाहिये तो कमलनयन अधोक्षज भगवान्के चरण-कमलोंकी आराधना करो। जिनके पादपद्मकी सेवा करके योगियोंके भी वन्दनीय परमेष्ठी-पदको ब्रह्माजीने प्राप्त किया तथा तुम्हारे पितामह भगवान् मनुने यज्ञोंके द्वारा जिनका यजन करके दूसरोंके लिये दुष्प्राप्य भूलोक तथा स्वर्गलोकके भोग एवं मोक्ष प्राप्त किया, उन्हीं भक्तवत्सल भगवान्का आश्रय लो । अनन्यभावसे अपने मनको उनमें ही लगाकर उनका भजन करो। उन कमल-लोचन भगवान्के अतिरिक्त तुम्हारा दुःख दूर करनेवाला और कोई नहीं है। भगवान् तो समस्त ऐश्वयोंके स्वामी हैं । जिन लक्ष्मीजीका दसरे सब अन्वेषण करते हैं, वे भी हाथमें कमल लिये उन परम पुरुषके पीछे उनको ही ढूँढती चलती हैं। अतएव तुम उन दयामय नारायणकी ही शरण लो।'

माताकी बात सुनकर ध्रुवने अपने चित्तको स्थिर किया और पिताके नगरको छोड़कर वे वनकी ओर चल पड़े। जब कोई भगवान्पर विश्वास करके उनकी ओर चल पडता है, तब वे दयामय उसकी सारी चिन्ता स्वयं करते हैं। आजकल गुरु हूँढ्नेका, संत हूँढ्नेका प्रयत बहुत लोग करते हैं; किंतु जाननेकी बात यह है कि हूँ हनेसे संत या गुरु नहीं मिला करते । संत तो भगवान्के खरूप होते हैं। भगवान्-की कृपासे सन्चे अधिकारीको ही वे मिलते हैं। उनको पानेका प्रयत नहीं करना पड़ता, वे स्वयं आते हैं। घ्रुव जब सब कुछ छोड़कर चल पड़े, तब उन्हें मार्गमें नारदजी मिले। देवर्षिने ध्रुवको समझाकर उन्हें लोभ और भय दिखलाकर लौटाना चाहा; किंतु उनकी दृढ़ निष्ठा और निश्चय देखकर द्वादशाक्षर मन्त्र 'ॐ नमो भगवते वासुदेवाय' की दीक्षा दी और भगवान्की पूजा तथा ध्यान-विधि वताकर यमुनातटपर मधुवनमें जानेका आदेश दिया । ध्रुवको मेजकर नारदजी महाराज उत्तानपादके पास आये । राजाने जबसे सुना था कि ध्रव वनको चले गये, तबसे वे अत्यन्त चिन्तित थे। अपने व्यवहारपर उन्हें बड़ी ग्लानि हो रही थी। देविर्धिने आश्वासन देकर शान्त किया।

भगवान् हैं, वे दयामय है और हमे मिलेंगे-जबतक ऐसी श्रद्धा पक्की न हो, तवतक भजनमे हढता तथा प्रेम नहीं आता । जो वस्तु मिलनी सम्भव न जान पडती हो। उसे पानेके लिये न तो इच्छा होती है और न प्रयत्न । जनतक मनमे यह बैठा है कि हमें भगवत्प्राप्ति भला कैसे होगी, तब-तक भजनमे मन नही लगता । तभीतक हृदयमे अनुराग जाग्रत् नही होता । हम चाहे जैसे हो, चाहे जितने पापी और अघम हो, पर भगवानुकी कृपा हमारे पाप एव अपराधोसे अनन्त महान् है । वे उदारचक चूडामणि अवन्य-अवस्थ इमे अपनायेगे । हम उन्हे पायेगे, अवश्य पायेगे, पाकर रहेंगे, क्योंकि वे करुणासागर हमे अपनाये विना रह नहीं सकते । ऐसा दढ विश्वास हो जानेपर ही भजन होता है । भ्रुवको तनिक भी सन्देह नही था भगवत्प्राप्तिमे । वे मध्वनमे -यमुनातटपर पहुँचे । श्रीकालिन्दीके पापहारी प्रवाहमे स्नान करके जो कुछ फल-पुष्प मिल जाता, उससे भगवान्की पूजा करते हुए वे नारदजीसे प्राप्त द्वादशाक्षर मन्त्रका अखण्ड जप करन लगे। पहले महीने तीन दिन उपवास करके, चौथ दिन कैथ और वेर खालिया करते थे। दूसरे महीनेमे सप्ताहमे एक बार वृक्षसे म्वय टूटकर गिरे पत्ते या सूर्य तृणका भोजन करके ध्रुव भगवान्के ध्यानमे तन्मय रहने लगे । तीसरे महीने नौ दिन बीत जानेपर केवल एक बार वे जल पीते थे। चौथे महीने तो वारह दिनपर एक बार वायु-भोजन करना प्रारम्भ कर दिया उन्होंने और पॉचवे महीनेमे श्वास लेना भी छोड दिया। प्राणको वशमे करके भगवानका ध्यान करते हुए पाँच वर्षके बालक ध्रुव एक पैरसे निश्चल खंडे रहने लगे।

पाँच वर्षके बालक घ्रुवने समस्त लोकोके आधार, समस्त तत्वोके अधिष्ठान भगवान्को हृदयमे स्थिररूपसे धारण कर लिया था । वे भगवन्मय हा गये थे । जब वे एक पैर बदलकर दूसरा रखते, तब उनके भारसे पृथ्वी जलमं नोकाकी भाँति डगमगाने लगती थी । उनके श्वास न लेनेसे तीना लाकोके प्राणियोका श्वास बद होने लगा । श्वासरोधसे पीडित देवता भगवान्की शरणमे गये । भगवान्न देवतालोको आश्वासन दिया— बालक घ्रुव सम्पूर्ण रूपसे मुझमं चित्त लगाकर प्राण रोके हुए है, अतः उसके प्राणायामसे ही आप मबका श्वास रका ह । अब मै जाकर उसे इस तपसे निवृत्त करूँगा।'

भगवान् गरुइपर बेठकर ध्रुवके पास आये, भित्र ध्रुव

इतने तन्मय होकर ध्यान कर रहे ये कि उन्हें कुछ भी पता नहीं लगा। श्रीहरिने अपना स्वरूप ध्रुवके हृदयमेसे अन्तर्हित कर दिया। हृदयमे भगवान्का दर्शन न पाकर व्याकुल होकर जब ध्रुवने नेत्र खोले तो अनन्त-सौन्दर्य-माधुर्यधाम भगवान्-को सामने देखकर उनके आनन्दकी सीमा नहीं रही। हाथ जोडकर वे भगवान्की स्तुति करनेके लिये उत्सुक हुए; पर क्या स्तुति करें, यह समझ ही न सके। दयामय प्रभुने ध्रुवकी उत्कण्ठा देखी। अपने निखिल-श्रुतिरूप शङ्कसे बालकके कपोलको उन्होने छू दिया। बस, उसी क्षण श्रुवके हृदयमे तत्त्वज्ञानका प्रकाश हो गया। वे सम्पूर्ण विद्याओसे सम्पन्न हा गये। बड़े प्रेमसे बड़ी ही भावपूर्ण स्तुति की उन्होने।

भगवान्ने ध्रुवको वरदान देते हुए कहा— वेटा ध्रुव ! तुमने माँगा नहीं, कितु मैं तुम्हारी हार्दिक इच्छाको जानता हूँ । तुम्हे वह पद देता हूँ, जो दूसरोके लिये दुष्प्राप्य है । उस पदपर अवतक दूसरा कोई भी पहुँचा नहीं है । सभी प्रह, नक्षत्र, तारामण्डल उसकी प्रदक्षिणा करते हैं । पिताके वानप्रस्थ लेनेपर तुम पृथ्वीका दीर्घ मालतक गासन करोंगे और फिर अन्तमें मेरा स्मरण करते हुए उस सर्वश्रेष्ठ, ब्रह्माण्डके केन्द्रभूत याममे प्रृचोंगे, जहाँ जाकर फिर ससारमे लौटना नहीं पड़ता । इस प्रकार वरदान देकर भगवान अन्तर्धान हो गये।

भगवानुके सच्चे भक्त अपन स्वामीसे उनके अतिरिक्त और कुछ नहीं मॉगते । घ्रुवको भगवान्के अन्तर्धान होनेपर बडा खेद हुआ । वे मन-ही मन,कहने लगे--भेरी बहिर्धुखता कितनी बड़ी है, मैं कितना मन्दभाग्य हूं कि ससारचक्रको सर्वथा समाप्त कर देनेवाले श्रीनारायणके चरणोको प्राप्त करके भी मैने उनसे केवल नश्वर भोग मॉगे (कल्पान्तमे अन्तत वह ब्रह्माण्डकेन्द्र भी नप्ट ही होगा )। अवस्य ही असहिष्णु देवताओंने मेरी बुद्धिमे भ्रम उत्पन्न कर दिया था। देवर्षिने तो मुझसे ठीक ही कहा था। उन्होंने तो मुझे मोक्षके छिये ही भगवान्को प्राप्त करनेका आदेश दिया और ईंर्घ्यां-द्रेष, मानापमानको तुच्छ मानकर छोड़ देनको कहा, पर मैने उनकी तथ्यपूर्ण वाणीको ग्रहण नहीं क्यि। मैने जो श्रेष्ठ पद मॉगा, वह तो नश्वर है, व्यर्थ ही मैने उसकी याचना की। जगदात्मा, परम दुर्लभ, भवभयहारी भगवान्को तपसे प्रसन्न करके भी मैने संसार-संसारका ही भोग ( शुक्पद ) गाँगा। मै कितना अभागा हूँ । इस प्रकार अपनेको धिकारते हुए वे घरको लौटे।

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

जो भगवानकी ओर लग जाता है, उसकी प्रतिकृलताएँ अनुकृलतामे बदल जाती है। जिसपर वे निखिलात्मा भगवान् प्रसन्न हो जाते हैं, उसपर सभी प्राणी प्रमन्न हो जाते हैं। सभी उसका आदर करते हैं। गत्रु भी गत्रुता छोडकर उसके मित्र यन जाते हैं । श्रुवके यन जाते ही महाराज उत्तानपादके हृदयमे वडा भारी परिवर्तन हो गया । वे पुत्रके अनुरागसे व्याकुछ हो गये । वे ध्रुवकी माताका वहुत अधिक सम्मान करने लगे। राज्य, भोग तथा मन मुख उन्हें फीके लगने लगे । वे केवल घ्रवका ही गत-दिन चिन्तन करने लगे । जब उन्हें ध्रुवके लौडनेना समाचार मिला, तब उनके हर्पका पार न रहा । यहे उत्साहमे वाजे-गाजेसे हाथियोको सजाकर रानियोः मन्त्रियोः ब्राह्मणोके साथ वे पुत्रको आगे हैं छेने गये। नगरमे वाहर जैसे ही वालक ध्रुव आते दीख पहे. राजा हाथीसे भूमिपर उतर पडे । उन्होने भूमिपर लेटकर प्रणाम करते पुत्रको गोदमे उठाकर हृदयमे लगा लिया । उनके नेत्रोसे ऑसुओकी धारा चलने लगी । व्रवने पितांके पश्चात विमाता सुरुचिको प्रणाम किया । सुरुचिने भी उन्हे गोदमे ले लिया और वह कण्ट एक जानेने केवल इतना बोल सकी-विदा । जीते रहो । माता सुनीतिको तो अपने प्राणीके समान पुत्र मिछा था । सब छोग सुनीतिके पुण्य-प्रभावकी प्रगसा कर रहे थे। नगर मलीभाँति सजाया गया था। बड़े सत्कारपूर्वक श्रवको महाराज राजभवनमे ले आये।

कुछ दिनोंके पीछे महाराजको वैराग्य हो गया। ब्रुवका उन्होंने राज्याभिपेक कर दिया और म्वय भगवान्का भजन करने तपोवन चले गये। ध्रुवकी विमाता सुरुचिके पुत्र उत्तमका विवाह नहीं हुआ था। एक दिन वनमे आखेट करते समय वे कुवेरकी अलकापुरीके पास हिमालयपर पहुँच गये। वहाँ यक्षोंसे विवाद हो गया और यक्षोंने उन्हें मार डाला। माईकी मृत्यु सुनकर ब्रुवको बडा क्षोभ हुआ। उन्होंने यक्षपुरीपर आक्रमण कर दिया। यडा ही प्रचण्ड सम्राम हुआ। बहुतन्से यक्ष मारे गये। अन्तमे ब्रुक्तलेक्से आकर भगवान् मनुने ध्रुवको समझाया—व्येटा। ये यक्ष उपदेव है। इनके स्वामी कुवेरजी भगवान् शङ्करके सखा है। तुम्हे उनका सम्मान करना चाहिये। प्राणी अपने ही कर्मने जीवन या

मृत्यु पाता है। यथ तो निरपराध हं। यदि किसीने अपराध किया भी हो तो एकके अग्राधके वढले दूसरे बहुतांको विण्ड हेना उचित नहीं है। क्रोध छोडकर तुम कुवेरजीने क्षमा मॉग लो। ध्रुवने पितामह अज्ञा स्वीकार कर ली। उनके युद्धमें अलग हो जानेपर कुवेरजीने उन्हें दर्शन दिया और वरदान मॉगनेको कहा। ध्रुवनं वरदान मॉगा— भगवान्के चरणांमें मेरा अधिचल अनुराग हो। र वरदान देकर कुवेरजी अहब्य हो गये। ध्रुव अपनी राजधानीको लीट आये।

भोगोसे विरक्त हांवर, चित्तकों भगवान्मं लगांने हुए दीर्घकालतक श्रुवने राज्य किया। अन्तमं वेसम्पूर्ण भूमण्डलके अधिर्यात भोगोसे विरक्त होकर बदरिकाश्रम पहुँचे। वहाँ मन्द्रािक्तिमें स्नान करके वे भगवान्या एकान्त चित्तसे ध्यान करने लगे। उमी समय आकाश्रम एक दित्य विमान आया। विमानके माय भगवान्के पार्यद भी आये। भगवात्यार्पदोको देन्तका भगवत्रामोका कीर्तन करते हुए श्रुवने उन्हे माष्टाङ्क प्रणिपात किया। पार्यदान क्टा—'राजन्। हम भगवान् नारायणके पार्यद है। आपने भगवान्को अपने तपसे प्रसन्न किया था। अब आप इस विमानय बैठकर उस दिव्य लोकका चले, जिसकी मभी ग्रह-नक्षत्रादि प्रदक्षिणा करते है।

ध्रुवने स्नान किया। वहाँ के ऋृिष मुनियां को प्रणाम किया। उनका आगीर्वाद लेकर जब वे विमानमें बैठने लगे, तब उनका गरीर दिल्य हो गया। उमी समय वहाँ मृत्युदेवता आये। मृत्युने कहा—'मेरा स्पर्ग किये विना कोई इस लोकसे न जाय, ऐसी मर्यादा है।' श्रुवने उन मृत्युदेवके मस्तकपर पैर रक्खा और विमानपर चढ गये। मगवान्के भक्तोका चरण-स्पर्ग पाकर मृत्युदेव भी धन्य होते ह। विमानमें जाते हुए ध्रुवने अपनी मानाका स्मरण किया। भगवान्के पार्यदाने आगे-आगे विमानसे जाती सुनीतिदेवीको दिखाया। ऐसे पुत्रकी जननी धन्य है। भगवद्भक्त अपने पूरे कुलको तार देता है। ध्रुव आज भी अपने अविचल वाममें भगवान्का भजन करते निवास करते है। ध्रुवतारा उनका वही ज्योतिर्मय धाम है।

# राजिष भरत

परम भगवद्रक्त राजर्षि भरत भगवान् ऋषभदेवके सौ पुत्रोमं सबसे बडे थे। इन्होने पिताकी आजासे राज्यभार ्र स्वीकारकर विश्वरूपकी पञ्चजनी नामकी कन्याके साथ विवाह किया और उसके द्वारा पाँच पुत्र उत्पन्न किये। हमारा यह भारतवर्ष, जो पहले अजनामखण्डके नामसे प्रसिद्ध था, इन्हीं महानुभावके नामपर भरतखण्ड अथवा 'भारतवर्ष' कहलाया । ये सव गास्त्रोके मर्मको जाननेवाले और धर्मके अनुकूल वर्ताव करनेवाले ये और पिताके समान प्रजाका पालन करते थे। इन्होने यजकतुरूप भगवान्का समय समयपर -अपने अधिकारके अनुसार अग्निहोत्र, दर्श, पौर्णमास, चातुर्मास्यः सोमयाग प्रभृति छोटे-बडे यज्ञोके द्वारा श्रद्धा-पूर्वक आराधन किया । ये यजसे उत्पन्न होनेवाले धर्म-नामक अपूर्व कर्मफलकी सर्वान्तर्यामी, परमदेव, यजपुरुप भगवान वासुदेवके अटर भावना करते हुए अपनी कुगलतासे रागादि मलोका क्षय करके यजके भाक्ता सर्यादि देवताओं भी भगवान् वासुदेवके नेत्र आदि अवयवों मे एकत्वरूपसे चिन्तन करने लगे । इस प्रकार कर्मकी पूर्णतासे शुद्धाचित्त हुए भरतके हृदयमे भगवान् वासुदेवके प्रति उत्तरोत्तर बढनवाळी विद्युद्ध भक्ति उत्पन्न हुई। और उम भक्तियोगका आचरण करते उन्हें कई हजार वर्ष बीत गये। तदनन्तर वे अपने राज्यका पुत्रोमे विभक्त कर घरको त्याग-कर पुलह ऋषिके आश्रम हरिक्षेत्रको चले गये। वहाँ विद्या-धर नामक कुण्डम भक्तोंके ऊपर दया करनेवाले भगवान् अब भी वहाँ रहनेवाले अपने भक्तोको स्वरूपसे साश्विध्यका सुख देते हैं और वहाँ गण्डकी नदी शालग्राम-शिलाके -चक्रोसे ऋषियोके आश्रमोको चारों ओरसे पवित्र करती है। उस क्षेत्रमे पुलहाश्रमकी पुप्पवाटिकामे रहते हुए राजर्षि भरत विपयवासनासे मुक्त होकर और अन्ता करणको वशमे करके अनेक प्रकारके पत्र-पुग्प, तुल्सीदल, जल, कन्द, मूल, फल आदि सामग्रियोसे भगवानुकी आराधना करने लगे। ईस प्रकार निरन्तर भगवदाराधना करते करते उनके हृदयमे भगवत्प्रेमकी इतनी बाढ आ गयी कि फिर उनसे आरावना -भी विधिपूर्वेक नहीं हो पाती थी। वे भगवछेममे इतने -मस्त हो जाते ये कि उन्हें क्या करना है, इस यातको भूल जाते थे और घटो भावावेशमे मग्न रहते थे।

एक दिन राजा भरत गण्डकी नदीमे स्नान सन्ध्यादिक ज़ित्य-नैमित्तिक कर्म करके प्रणवका जप करते हुए तीन

घटोतक नदीतीरपर वैठ रहे । इतनेम वहाँ जल पीनेकी इच्छासे अपनी टोलीसे विखुडी हुई एक हरिणी आयी। उसने ज्यो-ही जल पीना आरम्भ किया, त्यो-ही सिंहके दहाडने-की आवाज आयी। वह वेचारी मारे भयके जल पीना तो भूल गयी और उसने वहे वेगसे नदीके उस पार छलाँग मारी । छलाँग मारते समय उसके गर्भागयमेसे बचा वाहर निकल पड़ा और नदीके प्रवाहमें गिर गया। हरिणीने भी एक गुफामे जाकर प्राण त्याग दिये । इम सारे इश्यको देखकर भरतका कोमल हृदय करणासे भर गया। उन्होने दयापरवग हो उस मातृहीन वच्चेका जलमेसं वाहर निकाल लिया और उसे अनाय समझकर वे अपने आश्रममें ले आये। बीरे-बीरे उस वच्चेमे उनकी आसक्ति और ममता हो गयी। वे वडे चावसे उसे खिलाते पिलाते। हिम जन्तुआसे उसकी रक्षा करते, प्रेमसे उने पुचकारत और उसके गरीरकों खुजलात तथा सहलाते । इस प्रकार धीरे-धीरे उनकी उस बच्चेमे आसिक बद्रमूल हा गयी और उनके पीछे उनका सारा कर्म-धर्म छूट गया । वे रात-दिन उसीके लालन पालनमे लगे रहते। उनकी आसक्ति कर्तव्यव्यक्तिक रूपमे उनके सामने आकर उन्हें धोखा देने लगी। वे 'साचत कि कालचक्रने ही इस बचंका अपन माता-पितासे छुडाकर मरी गरणमे पहॅचाया ह । अतः इस गरणागतकी सब प्रकारसे रक्षा करना मेरा धर्म है। एक दिन वह मृगशावक खेलता-खेलता आश्रमसे बहुत दूर निकल गया और लौटा नहीं । अब तो राजर्पि उसके वियोगमे वहत व्याकुल हो गये और उसे याद कर-करके रोने लग । उन्होंने सोचा कि उसे किमी हिंस पश्चने मार तो नहीं डाला और इस अनिष्टागङ्कान उनके हृदयको व्यथित कर डाला । इस प्रकार उनके प्रारम्भने ही मानो हरिणके बच्चेका रूप वारणकर उन्हे योगमार्गसे और भगवदाराधनारूप कर्मसे श्रष्ट कर दिया, अन्यथा जिस राजर्षिने अपने औरस पुत्रो-अपने हृदयके दुकडो और अपनी पाणिगृहीता पत्नीका परित्याग कर दिया, उसकी एक पासे हए हरिणके बच्चेमें इतनी आसक्ति केसे होती । अस्तु,

एक दिन राजा उसी मृगशावककी चिन्तामे बैठे थे कि अकस्मात् उनका मृत्युकाल उपिश्यत हो गया और उन्होने उसी मृगछौनेका ध्यान करते हुए प्राण त्याग दिये। 'अन्ते मिति' सा गितिः' इस नियमके अनुसार उन्हे अगले जन्ममे हरिणका जरीर मिला, परतु भगवदाराधनके प्रभावसे उनकी पूर्वजन्मकी स्मृति नष्ट नहीं हुई। उन्होंने सोचा ध्येर, मैंने यह क्या क्या। एक हरिणके मोहमे दुर्लम मनुष्य-जन्मको ह्यर्थ ही खो दिया। अब तो वे पूर्णतया सावधान हो गरे। वे अपने परिवारको छोडकर उसी पुल्हाश्रममे चले आये और वहाँ मब प्रकारका महा त्यागकर मुनिकी मॉित अकेले ही विचरते और मृत्युक्ती बाट देखते रहे। जब मरणकाल निकट आया- तब उन्होंने गण्डकी नदीमें स्नानकर उस मृग-शरीरको त्याग दिया। उन्हें तीसरे जन्ममें ब्राझणयोनि प्राप्त हुई। वहाँ वे जडभरत कल्लाये और उसी शरीरमें वे मुक्त हो गये। जडभरनर्जाका चरित्र अन्यत्र दिया गण है।

### महाराज पृथु

न कामये नाथ तदप्यह छचि-न्न यत्र युप्मचरणाम्ब्रुजासव । महत्तमान्तर्हृदयान्मुखच्युतो विधत्म्व कर्णायुतसेष मे वर ॥ (श्रीमद्रा००।२०।-४)

भगवान्से वरदान माँगते हुए पृथुने कहा—'नाथ ! जहाँ आपके चरणकमलोका मधु मनरन्द नहीं है, ऐसा कोई पद, कान माँग—कुछ भी में कभी नहीं चाहता ! महापुरुपोक्त हृदयमें ही आपके चरणोका वह अमृत रहता है । उन भगवद्यक्तोके हृदयसे उनकी वाणीद्वारा आपके लीलागुणवर्णन रूपमें वह निकल्ता है । उसे पान करनेके लिये मेरे एक सहस्र कान हो जायँ—में हजार कानोकी शक्तिमें आपके दिल्य गुण एव चरिन मुनता रहूँ, यही आप मुझे थरदान है ।

राजिं अड्रकी पत्नी सुनीथाका पुत्र वेन अपने मातामह कालके म्वभावपर चला। वह अत्यन्त उग्र और अधार्मिक था। लोगोको कप्र देने, मारनेमे ही उसे आनन्द आता था। गजा होनेपर उसने सब प्रकार धर्मका विरोध करना प्रारम्भ कर दिया । जब ऋषियोके बहुत समझानेपर भी वह अपनी धर्म-विरोधी, इंश्वर-विरोधी नीतिको छोडनेके लिये तैयार न हुआ, तव ऋषियोने हुकार करके अपने तपके तेजसे उसे मार डाला। अपने पुत्रका गरीर मुनीयाने कुछ दिन सुरक्षित रक्खा। राजामे रहित राज्यमे चोर, डाक्, छुटेरे वढ गये। वे दीन शीन अमहाय प्रजाको कप्ट देने लगे। यह देखकर भृपियोने वनका दारीर लेकर उसना मन्थन किया। पहले तो एक नाटे कदके काले पुरुपकी उससे उत्पत्ति हुई, जो 'निपाट कड्लाया । उसके पश्चात् शरीरके दहिने भागसे आजानुवाहु, कमल्लोचन एक पुरुष और वाम मागसे एक सुन्दरी स्वी उत्पन्न हुई। ये पुरुप ही भगवान्के अवतार आदिराज महाराज पृथु ये और स्त्री भगवती लक्ष्मीके अंशसे उत्पन्न उनकी पत्नी व्यर्चि थीं । ऋषियोंने पृथुके दाहिने हायमे चक

तथा चरणोमं कमलका शिक्ष देखकर समर लिया कि ये भगवान्के अंशावतार है। विधिष्र क उनका अभिष्क हुआ ! भविष्यज्ञाना च्या योकी प्रेरणासे चन्दियोनं मनागज प्रथुके आगामी पराक्रमोना दर्णन करके उनकी स्तुति की ।

जब अधर्म बढता है। तब पृथ्वीपर अख्न, जल, फल-मृल-सवका हास होन लगता है। दुर्भिक्ष, महामार्ग आदि उपद्रव अधर्मस ही होते है। उसमे प्रधान कारण होता है—राजा । राजा देनक पापाचारके पृथ्वीपर अजनष्ट हो गया था। अनाल पहनेसे प्रजा व्याकुल हो रही थी। भृखे-प्यासे लोग राजाके पाम पुकार करते आये । प्रथुकं विचार करके देखा तो जान पड़ा कि पृथ्वीन टी बीजोबी ग्रस लिया। बोबे बीज उगे ही नहीं। अत पृथ्वीको दण्ड देनेक हिये अपने धनुपपर उन्होने वाण चढाया। पृथुको कोध करते देख अभिकी अधिष्ठातृ-देवी गौका रूप धारण करके भागी. किन्तु जहाँ-जहाँ वे गयी। पृथु उनके पीछे दौडते ही गये। अन्तम पृथ्वीने उनकी स्तृतिकी। भूमिने कहा---'मेने पापियोके द्वारा दुरुपयोग-में आते देख बीजीको अपनेम रोक लिया. जिन्तु अधिक समय होनेने वे मुझमें जीर्ण हो गये--पन गये। अन तो कोई उपाय करना चाहिये। ' पृथ्वीके चतानेसे पृथुने उसका दोहन करके उससे ओपधिनीज- अनादिका उत्पादन निया। पृथ्वीके ऊँचे-नीचे भागोको भी उन्होंने समान किया। निससे कृषि हो सके। महाराज पृथुने ही नगर एव ग्राम वसाये ।

आदिराज महागज पृथु परम भागवत थे । उन्हें सासारिक विपय-भोगोकी तिनक भी इच्छा नहीं थी । भगवान्को प्रसन्न करनंके लिये दे वडे-बडे यज करते थे । जब वे निन्यानवे अश्वमेध यज कर खुके और सौवॉ करने लगे, तब इन्द्रने उसमें बाधा दी । इन्द्र बातकतु कहलाते हैं। दूसरा कोई सौ अश्वमेध करके शतकतु हो जाय, यह उन्हें सहन नहीं होता । पावण्डने अनेक प्रकारके वेग बनाकर वे यजके बोड़ेको जुग छेने । महर्पि अतिके आदेशसे पृथुपुत्र विनित्र वारचार उनने बोडा छीन लाते थे । जब कर्ड बार इन्डने यह उत्पात किया तब स्वयं पृथु उन्हें दण्ड देनेको उद्यत हुए । ऋषिग्राने कहा—'महाराज! यजमे दीक्षित व्यक्ति किसीको दण्ड न दे ऐसी मर्याटा है । हम आपने देपी इन्डको अपिमे आहुति डालकर मस्म कर देगे।' जब ऋषिगण आहुति डालके लगे, तब ब्रह्माजीने प्रकट होकर उन्हें रोका । उन्होंने पृथुसे कहा— राजन्! आपको सौ यज्ञ करके इन्ड तो होना नहीं है । आप तो मगवान्के मक्त है । आपको तो मोश्च प्राप्त करना है । अतः इस यजको अब बंद कर दे । देवगज इन्डण्ट आपको कोच नहीं करना चाहिये।'

ब्रह्मार्जिसी आजा मानसर पृथुने यज्ञकी वहीं पृणांहुति कर दी। उनकी इस नम्रता सहनजीलता और निष्कामभावसे प्रसन्न होकर भगवान् प्रकट हो गये। इन्छ मी भगवान्के साय वहाँ आये। देवराज्ञने लिजत होकर पृथुके पैर पकड़ लिये। पृथुने उन्हें क्षमा कर दिया। उठाकर हृदयसे लगा लिया। मगजान्का दर्शन करके पृथुका गरीर पुलकित हो गया। उनके नेत्रोसे अश्रुप्रवाह चलने लगा। भगवान्ने उनसे वरदान माँगनेकों कहा त्वपृथु हाथ जोडकर बोले— भाग संसारके सभी विप्रमोग तो नरकमें पड़े रहनेवाले जीवोंको भी मिलने हैं। मैं आपन उन नारकीय भोगोंकी याचना कैसे कर सकता हूँ। आपके चरणकमलोको छोड़कर सुझे दुछ नहीं चाहिये। प्रभो! मेरे कान आपकी कथा ही सुनते गहे। आपके जनांके मुजने निकले कथामृतको वे सहस्र कानोंके समान जाक्तिगाली होकर सुने—वस यही वरदान मुझे चाहिये।

स्पजन् ! दुम्हारी बुद्धि मुझमे लगी रह ! इस प्रकार बरदान देकर, प्रयुचे पृजित होकर मगवान् अपने वामको चले गये ।

#### × × ×

गङ्गा-यमुनाके मध्य प्रयागराजमे पृथुने अपनी राजधानी बना ली थी। संसारमे सदा अनासक्त रहते हुए वे प्रजाका पालन करते थे। सम्पत्ति भगवान्के पूजनके लिये ही है— यह पृथुका हद्द निश्चय था। वे अनक प्रकारके सत्र, पूजन-महोत्सव करने ही रहते थे। एक वार एक वहे यज्में सव देवता ब्रह्मि राजियं एवं प्रजानन उपस्थित थे। उसमे पृथुने स्वकं नम्मु ज प्रजानो उपदेश देते हुए क्हा— 'सम्यो।' जो राजा प्रजाने कर लेता है और प्रजानो दण्ड देता है किन्तु प्रजानो वर्नकी शिक्षा देकर वर्मप्रयमे नहीं स्थाता वह प्रजाके समन्त पापका भागी होता है और अपने ऐश्वर्यको खो देता है। अत आप सब स्थाप अपने समस्त स्थापको खो देता है। अत आप सब स्थाप अपने समस्त स्थापको खो देता है। अत आप सब स्थाप अपने समस्त स्थापको खो देता है। अत आप सब स्थाप अपने समस्त स्थापको खो देता है। अत आप सब स्थाप अपने समस्त स्थापको खो देता है। अत आप सब स्थाप अपने समस्त स्थापको खो देता है। अत आप सब स्थापको स्थापको क्षापको खा । भगवान्की नहीं आपको मुझपर बहुत अनुप्रह होगा।' भगवान्की महिमा बताकर पृथुने भगवन्त्र जनके द्वारा क्लें जोंसे निवृत्ति मोअकी प्राप्ति वतकारी। ब्राह्मणोका सम्मान स्रोनेका आदेश दिया। वर्मकी शिक्षा दी। महाराजका उपदेश सुनकर सब स्थाप उनकी प्रशासा रुपने स्था।

लोग परम पराक्रमी महाराजकी खुति कर ही रहे थे कि वहाँ लोगोने आकाशसे सर्वके ममान तेजम्बी चार सिद्धोंको उत्तरते देखा। राजाने वडे हर्षसे उन मनकादि कुमारोंको प्रणाम करके उच्चामनगर वैठाकर उनका प्रजन किया और फिर उनमें पूछा— इस ससारमें प्राणीका कल्याण कैसे हो ?? सनकादि कुमारोंने राजाको भगवान् मधुसद्दनकी गराभिक्तका उपदेश किया। भगवद्धक्तका न्वरूप, भक्तिके श्रवण-कीर्तनादि अङ्ग, भगवान्की मिल्मा आदि बनारी। महाराजने उस उपदेशसे अपनेको कृतकृत्य माना। चारो कुमार अधिकारी गणाको उपदेश करके श्रसलाक गये।

वहुत दिनों तक पृथुने प्रजापालन किया। अन्तमे पुत्रको राज्य देकर वे पत्नीके साथ नर्गावन चले गये। वहाँ
वानप्रस्थाश्रमके कठोर नियमोका पालन करते हुए सनकादिकुमारान जिस भक्तियोगका उपदेश किया थाः उसक द्वारा
भगवान्मे चित्तको लगाकर स्थिर हो गये। इस प्रकार
भगवान्मे चित्त लगाकर एक दिन आसनपर वे वैठे और
योगधारणाके द्वारा देहका त्याग कर दिया। उनकी मुकुमारी
पत्नी अचि मदा अन्ते पिनिमी नेवा करती थीं। वे साम्राजी
वनमे समिधा फूल, फर, कुश जल लाकर पितके पूजनमजनमे निरन्तर योग देती रहती थीं। जब उन्होंने पितपूजनके समय देखा कि पितदेवके देहमें उप्णता नहीं है, तब
उन्हें पता लगा नि उनके पित परमधाम चले गये। उन्हें
शोक हुआ। अवतक इस कठिन नपम भी पितसेवामे लगकर अपने कष्टका दमी सरणतक उन्हें नहीं हुआ था।

उन्होंने पतिदेहको स्नान करायाः लकिख्यं चुनकर चिता बनायी और उसमें अग्नि त्याकर वे पृथुके गरीरके साथ चितामे बैठ गर्या । जैसे पृथु आदि राजा थे, वैसे ही उनकी पत्नी पतिके साथ सहानुगमन करनेवाली पहिली मनी थीं । देवाङ्गनाओकी पुष्पवर्षा और स्तुति होती रही । वे मती अपने पतिके लोक-परम धामको प्राप्त हो गर्या ।

#### भक्त राजा इन्द्रसुम्न

सत्ययुगकी वात है, मालवप्रदेगकी अवन्तिका पुरीमे इन्द्रसुम्न नामसे प्रसिद्ध एक राजा राज्य करते थे। उनका जन्म सूर्यवर्गमे हुआ था। वे ब्रह्माजीसे पाँच पीढी नीचे थे। राजा इन्द्रसुम्न महान् सत्यवादी, सदाचारी, झुद्धारमा तथा सात्त्वक पुरुपोमे अग्रगण्य थे। वे प्रजाको अपनी सन्तान समझते और सदा न्यायपूर्वक उसका पालन करते थे। वे अध्यात्मवेत्ता, झूर्चीर, उद्यमगील, ब्राह्मणभक्त, विद्वान्, रूपवान्, सौभाग्यजाली, शीलवान्, दानी, प्रियवक्ता, यज्ञांका अनुष्ठान करनेवाले तथा सत्यप्रतिज्ञ थे। भगवान् विष्णुके चरणोमे उनकी अनन्य भक्ति थी। वे अपन चर्मचक्षुओंमे भगवान् श्रीहिनका साक्षात् दर्जन पा लेनेके लिये सदैव उत्कण्टित गहते थे।

एक दिन राजाके यहाँ देवपि नारद पवारे। राजाने पाद्य, अर्घ्य आदि देकर देवपिका पूजन किया और उन्हें सुन्दर सिहासनपर नैठाकर विनयपूर्वक कहा— भगवन्। आज आपके पदार्पणसे मेरा यह घर और कुछ पवित्र हो गये। आपके दर्शन पाकर यह सेवक कृतकृत्य हो गया। योग्य सेवाके छिये आदेश देकर मुझे अनुग्रहीत कीजिये।

राजाकी यह विनयभरी बात सुनकर देविंप नारद सुसकराते हुए बोले—'न्यूपश्रेष्ठ । मेने सुना है, तुम भगवान् श्रीहरिका साक्षात् दर्शन करनेकी इन्छासे नीलाचल जानेका विचार कर रहे हो । यदि ऐसी बात है तो छुमने यह बहुत उत्तम निश्चय किया है । यह ससार एक भयद्धर वन है । इसमे पग पगपर दुःख और सकटके कॉटे बिछे हुए हैं । यहाँ भटकनेवाले मनुष्योंके लिये एकमात्र भगवान् विष्णुकी भित्ते ही सुखद आश्रय है । मनुष्योंके भारी-से-भारी पाप भी विष्णुभक्तिकी आगमे भस्म हो जाते है । प्रयाग, गङ्गा आदि तीर्थ, तपस्या, श्रेष्ठ अश्वमेध यज्ञ, बढ़े बढ़े दान, व्रत, उपवास और नियम—इन सबका सहस्रो बार अनुष्ठान किया जाय और इन सबके सम्मिलित पुण्योंको कोटि-कोटि-

गुना करके रक्खा जाय तो भी वट विष्णुभक्तिके हजारवे अशके वरावर भी नहीं कहा जा सकता ।\*

राजाने पृद्धा-भगवन् । भक्तका क्या स्वरूप हे १

नारदजीन कहा-राजन् । सावधान होकर सुना । गुणोंके भेदसे भक्तिके तीन भेद हे-सािचकी, राजसी और ताममी। इनके अतिरिक्त एक चौथी भक्ति भी है, जो निर्गुणा मानी गयी है। राजन् । जो लाग काम और क्रोधक वशीभृत है और प्रत्यक्ष (इस जगत् ) के सिवा और किसी (परलेक आदि ) की ओर दृष्टि नहीं रलते, वे अपनेको लाभ ओर दूसरोको हानि पहुँचानेके लिये जो भजन करते हैं। उनकी वह भक्ति तामसी कही गयी है। अधिक यगकी प्राप्तिक लिये अथवा दूसरेकी स्पर्धा ( लाग-डाट ) से प्रसङ्गवन परलोकके लिये भी, जो भक्ति होती है, वह राजसी मानी गयी है। पारलीकिक लाभकां खायी समझकर और इरलोकके समस्त पदाथाको नश्वर देखकर अपने वर्ण तथा आश्रमके धर्माका परित्याग न करते हुए आत्मजानके छित्रे जो भक्ति की जाती है। वह सास्विकी हे। यह जगत् जगन्नाथका ही स्वरूप है। उनसे भिन्न इसका कोई दूसरा कारण नहीं है, में भी भगवान्से भिन्न नहीं हूँ और वे भी मुझसे पृथक् नहीं ह-यो समझकर भेद उत्पन्न करनेवाली बाह्य उपाधियोका त्याग करना और अधिक प्रेमसे भगवत्-स्वरूपका चिन्तन करते रहना-यह अद्वेत (निर्गुणा) नामवाली भक्ति है, जो मुक्तिका साक्षात् साधन है। यह अत्यन्त दुर्लभ है। †

अश्वमेव कतुवरो दानानि सुमटान्ति च।
 वतोपवासनियमा सहस्राण्यिकता अपि॥
 समृह प्पामेकन गणित कोटिकोटिभि।
 विण्णुमक्ते सहस्राशसमोऽसो न हि कीर्तित॥
 (स्क० वे० उ० १०। ७३-७४)

<sup>†</sup> जगञ्चेद जगन्नाथो नान्यचापि च कारणम् । अह च न ततो भिन्नो मत्तोऽसौ न पृथक् स्थित ॥

अव में विष्णुके भक्तोंके लक्षण बताता हूँ-जिनका चित्त अत्यन्त ज्ञान्त है, जो सबके प्रति कोमलभाव रखते है, । जिन्होने स्वेच्छानुसार अपनी इन्द्रियोपर विजय प्राप्त कर ली है तथा जो मन, वाणी और क्रियाद्वारा कर्मा दूसरोसे द्रोह करनेकी इच्छा नही रखते, जिनका चित्त दयासे द्रवीभत ✓ रहता है, जो चोरी और हिसासे सदा ही मुख मोडे रहते है, सदुणोके सग्रह तथा दूसरोके कार्यसाधनमे जो प्रसन्नतापूर्वक सल्म रहते हे, सदाचारसे जिनका जीवन सदा उज्ज्वल ( निष्कलङ्क ) वना रहता है, जो दूसरोके उत्सवको अपना उत्सव मानते हे, सब प्राणियोके भीतर भगवान वासदेवको विराजमान देखकर कभी किसीसे ईर्ष्या-द्वेप नहीं रखते। दीनोपर दया करना जिनका स्वभाव वन गया है और जो सदा परहितसावनकी इच्छा रखते हैं, अविवेकी मनुष्योका विषयोमे जैसा प्रेम होता है, उससे सौ कोटि गुनी अधिक प्रीतिका विस्तार जो मगवान श्रीहरिके प्रति करते हैं, कित्य कर्तव्यबुद्धिसे विष्णुस्वरूप शङ्कर आदि देवताओका भक्ति-पूर्वक पूजन और ध्यान करते हैं, पितरोमे भगवान् विष्णुकी ही बुद्धि रखते हैं, भगवान् विष्णुसे भिन्न दूसरी किसी वस्तुको नही देखते, समष्टि और व्यष्टि सब मगवान्के ही स्वरूप है, भगवान् जगत्से भिन्न होकर भी भिन्न नहीं है, 'हे भगवान् जगन्नाय ' में आपका दास हूँ, आपके स्वरूपमे भी मैं हूँ, आपम पृथक् कदापि नहीं हूँ, जब आप भगवान् विष्णु अन्तर्यामीरूपसे सबके हृदयमे विराजमान है। तब सेन्य अथवा सेवक कोई भी आपसे भिन्न नहीं हैं इस भावनासे सदा सावधान रहकर जो ब्रह्माजीके द्वारा वन्दनीय युगलचरणारविन्दांवाले श्रीहरिको सदा प्रणाम उनके नामोका कीर्तन करते, उन्हीके भजनमे तत्पर रहते और ससारके लोगोके समीप अपनेको समान तुच्छ मानकर विनयपूर्ण वर्ताव करते जगत्मे सन लोगोका उपकार करनेके कुरालताका परिचय देते है, दूसरोके कुरालक्षेमको अपना ही मानते हैं, दूसरोका तिरस्कार देखकर उनके प्रति दयासे

> हान वहिरुपाधीना प्रेमोत्कर्षेण भावनम् । दुर्लमा भक्तिग्ेषा हि मुक्तयेऽद्वैतसिहता ॥ (स्क० वै० ड० १० । ८६, ८८)

३ विषयेष्विविकाना या प्रीतिरुपजायते ॥ निनन्वते तु ता प्रीति शतकोटिगुणा हरौ । (स्क० वै० उ० १० । १०४-१०५) द्रवीभृत हो जाते है तथा सबके प्रति मनमे करयाणकी मावना करते हे, वे ही विष्णुभक्तके नामसे प्रसिद्ध है। जो पत्थर, परधन और मिट्टीक ढेलेंगे, परायी स्त्री और क्टगाल्मली नामक नरकमे, मित्र, शत्रु, माई तथा बन्धुवर्गमे समान बुढि रखनेवाल है, वे ही निश्चितरूपसे विष्णुभक्तके नामसं प्रसिद्ध है। जो दूसरोकी गुणराशिसे प्रसन्न होते और पराये मर्मको ढकनेका प्रयत्त करते हैं, परिणाममे सबको सुख देते हैं, भगवान्मे सटा मन लगाये रहते तथा प्रिय वचन बोलते हैं, वे ही वैष्णवके नामसे प्रसिद्ध है। \*

नारदजीका यह उपदेश सुनकर राजा इन्द्रह्युम्न बहुत प्रसन्न हुए और इस प्रकार बोले—'भगवन् । आपके सङ्क और सदुपदेशसे मेरे अजानमय अन्धकारका नाश हो गया। इम समय मेरा मन भगवान् नीलमाधवके दर्शनके लिये उत्सुक एव विकल है। अता आप और हम दोनो रथपर बैठकर नीलाचल चले और भगवान्के दर्शन करें।'

नारदजीके 'तथास्तु' कहनेपर महाराज इन्द्रबुम्नने यात्राकी आवश्यक तैयारी कर ली और राजकीय मन्दिरमें भगवान् विष्णुके दर्गन करके वे नारदजीके साथ रथपर सवार हुए। मार्गमें महानदी तथा भुवनेश्वरक्षेत्र आदि पुण्यस्थानो एव देवताओंका दर्गन करते हुए वे यथासमय दल बलमहित पुरुपात्तम क्षेत्रमे जा पहुँचे। वहाँ राजा इन्द्रबुम्नने नारदजीके साथ भगवान् नृसिंहजी, करपवट तथा श्रीनीलमाधवके स्थानके दर्गन किये।

नारदजीने जय वहाँ भगवान् नृसिहभी प्रतिमाकी स्थापना की, उस समय राजान भगवान्का स्तवन करते हुए कहा कि 'भगवन् । आप मुझे अपने चरणारविन्दोकी श्रेष्ठ भक्ति दीजिये । आप मुझ अनाथपर कृपा कीजिये, जिससे मैं अपने इस चर्मचक्षुसे आपके दिव्य खरूपका दर्शन कर सकूँ।'

तत्पश्चात् उन्होने एक हजार अश्वमे यजोका अनुष्ठान आरम्भ किया । जब वे अश्वमेध यज नौ सौ निन्यानवेकी सख्यातक पहुँच गये । तब सोमरस निकालनेके सात दिनके बाद जो रात्रि आयी । उसके चौथे प्रहरमे राजा इन्द्रसुम्नने

<sup>\*</sup> दृपदि परधने च लोष्टखण्डे परविनतासु च क्र्टगारमलीपु । सिखरिपुसहजेपु बन्धुवर्गे सममतय खलु वैष्णवा प्रसिद्धा ॥ गुणगणसुमुदाा परस्य मर्मच्छदनपरा परिणामसौख्यदाहि । भगवित सतत प्रदत्तचित्ता प्रियवचस खलु वैष्णवा प्रसिद्धा ॥ (स्क० वै० उ० पु० १० । ११-१२)

अञ्निजी भगवान् विष्णुका ध्यान किया। उस ध्यानमें उन्हें एक नर्ल्सिहासनण्र श्रृह्म च्छन्याधारी भगवान् विष्णुका वर्धन हुआ। उनके श्रीअङ्गोर्चा व्यक्ति नील्मेषके समान ध्याम थी। वे वनमालाने विभूदित थे। उनके दाहिने भागमें नेपजी विराज्यान थे, जो फगरूपी नुकुटका विस्तार करके सुन्दर छत्रके आकारमे परिणत हो गये थे। भगवान्के आगे समाजाने भगवानि लक्ष्मी दिराज्यान थीं। भगवान्के आगे समाजाने भगवानी लक्ष्मी दिराज्यान थीं। भगवान्के आगे समाजी हाथ जोडे खडे थे। सनकादि मुनोध्वर उनकी स्थाजी हाथ जोडे खडे थे। सनकादि मुनोध्वर उनकी स्थाजी इत्य जोडे खडे थे। सनकादि मुनोध्वर उनकी समाजान्ति स्वति करके उन्हें प्रगाम किया। फिर ब्यानके अन्तने राजाको अपने-आपना मान हुआ तव उन्होने नारदर्जीन सब वाते कहीं। तव नारदर्जीने आध्वासन देते हुए कहा—प्राज्ञन्। इस यज्ञके अन्तमे हुम्हें भगवान् यहाँ प्रत्यक्ष दर्धन देग। ने सब वाते दूसरे किसीके आगे प्रजानित न करना।

राजा इन्द्रद्युम्नके अध्यमेष यजने ममाप्त होनेसर आक्षाग्याणी हुई। तहनुसार वहाँ भगवान् म्वय चार विप्रहोमें प्रकट हुए। यहमार सुमद्रा और मुदर्शनचक्रके नाथ भगवान् जगन्नायजी दिल्य आमनपर विराजमान हुए। भगवान्ने चार दिल्य रूप सम्पन्न हो जानेपर पुन आकारा-वाणी हुई कि इन चारो प्रतिमाओकी नील्चलपर कल्य-वृक्षके वायल्यकोणमें मी हाथकी दृरीपर और भगनान् मृनिहें उत्तर भागमें जो मैदान है, उममे मन्दिर वनवाकर स्थापना करो। राजाने उमका प्रमन्नतापूर्वक पालन किया। राजा इन्द्रव्युम्नने नगवान् जगन्नाथजीकी स्थापना करके उनकी स्तृति की और फिर उन चारो काप्टमयी प्रतिमाओ-का विधिवत् पूजन किया। यह वना पुरुपोत्तमनेत्र है, जो चारो वामोमेसे एक है और जगन्नाथपुरीके नामसे प्रसिद्ध है। राजिंग इन्द्रयुम्न भगवान् पुरुपोत्तमको प्रमन्न करके नगरदानि नाथ ब्रह्मसोक्से चले गये।

#### \_\_\_\_\_

# विष्णुभक्त राजा श्वेत

प्राचीन युगमे उदेत नामने प्रसिद्ध एक राजा हो गये है। वे उत्तम व्रतक पालनमे तत्पर रहकर भगवान् पुरुपोत्तमका भजन किया करते थे। पूर्वकालमे महाराज इन्द्रयुग्ने द्वारा निश्चित किये हुए मोगोर्का मात्राके अनुसार वे प्रतिदिन प्रसन्तापूर्वक मगवान् लक्ष्मीपतिके लिये भोग प्रस्त करते थे। अनेक भव्य-भोज्य पदार्थ, भर्लाभाँति सरकार किये हुए पड्विध रस, विचित्र माल्य, सुगन्ध, अनुलेपन तथा नाना प्रकार रोजोचित उपचार समय-ममयपर भगवान्की मेवामे समर्पित करते रहते थे।

एक दिन राजा ज्वेत प्रात नाल पूजाके समय भगवान्के दर्शन करनेके लिये गये और पूजा होते समय उन्होंने श्रीहरिके दर्शन किये। देवाधिदेव जगदीगको प्रणाम करके दोनो हाथ जोडे हुए प्रसन्नतापूर्वक वे मन्टिरके हारके समीप खड़े रहे। अपने ही द्वारा तेयार किये हुए उत्तम उपचारी तथा सहला उपहारकी मामांत्रयोको राजाने भगवान्के सम्मुख उपित्यत देखा। तथ वे ध्यानस्य होकर मन-ही-मन इस प्रकार सोचने लगे— क्या भगवान् श्रीहरि यह मनुष्य-निर्मित मोन ग्रहण करेंगे ? यह बाह्य पूजनसामग्री माव-द्रियत होनेके कारण निश्चय ही भगवान्को प्रसन्न करनेवाली न होगी।

इस प्रकार विचार करते हुए राजाने देखा, सामने ही दिव्य मिंहासनपर सामान् भगवान् विष्णु विराजमान हैं और दिव्य सुगन्ध- दिव्य वस एवं दिव्य हारोंसे विभूषित सामात् कम्मीदेशी उनके आगे अन्न-पान आदि भोजन-सामानी परोस्त रही हैं। भगवान् वडी प्रसन्नतासे वह सब सामान भोजन कर रहे हैं। यह अद्भुत झॉकी देखकर राजाने अपनेको कृतार्थ माना और ऑखें खोल दीं। फिर उन्हें पहले देखी हुई सब बाते दिखायी दीं। इससे राजाको बडा आनन्द प्राप्त हुआ। वे भगवान्को निवेदित किया प्रसाद खाकर ही रहते थे।

एक वार पुरुपोत्तम क्षेत्रमे राजा व्वेतने वही भारी तपस्या की। मन्त्रराज आनुष्टमका नियमपूर्वक जप करते हुए उन्होंने सो वर्षोतक तप किया। इससे संतुष्ट होकर लक्ष्मीसिंहत नगवान् मुसिंहने उनको प्रत्यक्ष दर्शन देकर अनुग्रहीत किया। भगवान् मुसिंह योगासनपर कमलके अपर विराजमान थे। उनके वाम भागमे भगवती लक्ष्मी शोभा पा रही यीं। देवता सिद्ध और मुक्त पुरुप उनकी स्तुतिमें लगे थे। भगवान्के इस प्रकार दर्शन पाकर राजा खेत आश्चर्यचित हो गये और हर्षगदद वाणीम बोल-हे नाथ।

राजा खेत उठे और दोनो हाथ जोडकर बोले— स्वामिन् । इस तुच्छ दासपर आपकी वड़ी भारी कृपा है । गेरी यही इच्छा है कि इस देहका अन्त होनेपर मै आपका सार प्राप्त करके आपकी सेवामें सलग्न रहूँ । और जबतक इस भूतलपर राजा होकर रहूँ, तबतक मेरे राज्यमे किसी भी मनुष्यकी अकाल मृत्यु न हो । साथ ही मेरे राज्यमे मेरे हुए प्रत्येक मनुष्यको आपके परम पदकी प्राप्ति हो ।' 'एवमस्तु' कहकर भगवान्ने अपने भक्तका मनोरथ पूर्ण किया । फिर वे राजाके देखते-देखते अन्तर्धान हो गये । राजा आजीवन भगवान्की सेवामे ही लगे रहे । अन्तमे उन्हें भी भगवान्का सारूप्य प्राप्त हुआ ।

### भक्त प्रचेतागण

तज्जनम तानि कर्माणि तदायुस्तन्मनो वचः।
नृणा येनेह विश्वातमा सेन्यते हरिरीश्वरः॥
(श्रीमद्भा० ४। ३१-९)

'वही जन्म सफल जन्म है, वे ही कर्म ठीक कर्म है, वहीं आयु आयु है, वहीं मन मन है और वहीं वाणी वाणी है, जिनके द्वारा मनुष्य सर्वसमर्थ विश्वात्मा श्रीहरिकी सेवा करते हैं।'

आदिराज पृथुके वदामे बर्हिपद नामक एक पुण्यात्मा राजा हो गये हे। उन्होंने इतने यज्ञ किये कि पृथ्वी उनके यशिय कुगोंसे आच्छादित हो गयी। इनकी पत्नी शतद्वुतिसे दस पुत्र हुए, जो 'प्रचेता' कहे गये। य सव-के-सब भगवान्के भक्त थे और परस्पर इनका इतना ऐक्य था कि इनके धर्म, शील, आचार, व्यवहारमे तिनक भी कहीं अन्तर नहीं रहा था। पिताने इन्हे विवाह करके सन्तान उत्पन्न करनेकी आज्ञा दी। आज तो विवाह और सन्तानोत्पादन भोग हो गये है। विपयसेवनके लिये आज विवाह होता है, किंतु शास्त्रोका कहना है कि जो पुत्र अपने पूर्वजांको नरकसे छुडा सके, वही पुत्र हे। ऐसी सन्तित भगवान्की कृपाके विना नहीं प्राप्त होती। भगवान्को प्रसन्न करनेके लिये प्रचेतागण तप करने चल पड़े।

प्रचेताओने पश्चिम समुद्रके किनारे एक विस्तृत स्वच्छ सरोवर देखा। वहाँ मृदङ्ग आदि बाजे वज रहे थे, गन्धर्व गान कर रहे थे। उस दिव्य गानको सुनकर राजकुमारोको आश्चर्य हुआ। इसी समय उस सरोवरसे अपने उज्ज्वल वृपभपर वैठे भगवान् शङ्कर प्रकट हुए। शङ्करजीने राजपुत्रोक्ते कहा—'राजपुत्रों। जो कोई भगवान् वासुदेवकी शरण लेता है, उससे बदकर मेरा और कोई प्रिय नहीं है। मुझे जितने प्रिय श्रीहरि हैं, उतने ही प्रिय उनके भक्त भी हैं और

उन नारायणके भक्तोंका भी मैं अत्यन्त प्रिय हूँ । तुमलोग भगवान्के भक्त हो। अतः मुझे परम प्रिय हो । तुमपर कृपा करके में तुम्हारे पास आया हूँ । मे तुम्ह एक दिव्य स्तोत्र बतलाता हूँ । इन्द्रियोंको वगमें करके, मनको एकाग्र करके भगवान्का स्मरण करते हुए इस स्तोत्रका जप करनेसे तुम्हारा कल्याण होगा । सर्वात्मा श्रीहरि तुमपर प्रसन्न होगे ।' भगवान् शङ्कर उस दिव्य स्तोत्रका उपदेश करके अन्तर्धान हो गये ।

प्रचेतागणीने अपना सौभाग्य माना कि उनपर आञ्चतीष प्रभुने स्वय कृपा की । वे समुद्रके जलमे खडे होकर उस स्तोत्रका जप करते हुए दस सहस्र वर्पतक तप करते रहे । उनके तपसे प्रसन्न होकर मगवान नारायण उनके सम्मुख प्रकट हो गये। प्रचेतागणने आनन्दविह्नल होकर भगवानकी स्तुति की । भगवान्ने उनके सौ भ्रातृत्वकी प्रशसा की । उन्हें लोकप्रसिद्ध पुत्र होनेका आगीर्वाद दिया । परत जो कोई भगवानके श्रीचरणोका आश्रय हे हेता है, उसने चाहे कामनापूर्वक ही भगवान्का भजन प्रारम्भ किया हो। भजनके प्रभावसे उसका हृदय ग्रह अवश्य हो जाता है। उसकी समस्त कामनाएँ अपने-आप नष्ट हो जाती है। निष्पाप प्रचेतागणने पिताके आजानुसार कर्तव्यबुद्धिसे सन्तानोत्पादनके लिये यह आराधना की थी। उनके चित्तमं पहले भी कामना नहीं थी। उन्होंने प्रार्थना की-प्रभो! आप स्वय हमपर प्रसन्न हुए, हमने इन चर्मचक्षुओसे आपके आनन्दघन रूपके दर्शन किये-इससे महान् सौभाग्य इमारा और क्या होगा १ आपसे हम इतना ही चाहते हैं कि आपकी मायारे मोहित होकर कर्म करते हुए उनके फल-स्वरूप जबतक इम ससारमे घूमते रहे, तबतक प्रत्येक जन्ममें हमे आपके मक्तोका सङ्ग प्राप्त होता रहे। सासारिक भोगोंकी तो चर्चा ही क्या, स्वर्ग और मोक्ष भी साधुसमागमके सामने नगण्य हैं। म्वामी! हमने जो जलमें खड़े होकर दीर्घकालतक तप किया है, वह तप आपको सन्तुष्ट करे। आप उसे स्वीकार कर ले।

भक्तवत्सल प्रभु प्रचेताओको सन्तुष्ट करके, उनका इच्छित वरदान देकर अपने धाम पधारे । वहाँसे घर आकर ब्रह्माजीके आदेशसे वृत्रोंके द्वारा समर्पित मारिपा नामकी कन्यासे उन्होंने विवाह किया । भगवान् शङ्करका अपराध मरके शरीर त्यागनेवाले दक्षने किर प्रचेताओं पुत्ररूपने जन्म लिया । जब ब्रह्माजीने दक्षको प्रजापित बना दिया। तब पत्नीमं पुत्रके पास छोडकर, प्रचेतागण समस्त भागोंको त्यागकर भगवान्के ध्यानमं लग गये । उन्होंने प्राणायामादिसे इन्द्रियों तथा मनको सयत करके चित्तको ब्रह्मचिन्तनमं लगा दिया । उसी समय देविप नारद्ती उनके पास आये । देविने कृपा करके उनको तत्वज्ञानका उपदेश किया । उसे प्रहण करके प्रचेता भगवान्के शीचरणंका ध्यान करते हुए परमगदको प्राप्त हुए ।

# परदुः खकातर महाराज रन्तिदेव

न कामयेऽह गतिमीश्वरात्परा-मष्टद्भियुक्तमपुनर्भवं वा। भातिं प्रपद्मेऽखिलदेहभाजा-मन्तःस्थितो येन भवन्त्यदु खाः॥ (श्रामद्भा०९।२१।१२)

चन्द्रबंशी राजा सकृतिके दो पुत्र थे—गुह और रिन्तदेव। इनमे रिन्तदेव बड़े ही न्यायशील, धर्मात्मा और दयालु थे। दूसरों ने दरिद्रता देखना उनसे सहा ही नहीं जाता था। अपनी सारी सम्पत्ति उन्होंने दीन दुलियोको बॉट दी थी और स्वय बडी कठिनतासे निर्चाह करते थे। ऐसी द्यामें भी उन्हें जो कुछ मिल जाता था, उसे दूसरोंको दे देते थे और स्वय भूखे ही रह जाते थे।

एक बार रन्तिदेव तथा उनके पूरे णरेवारको अडतालीस दिनोतक भोजनकी तो कौन कहे, पीनेको जट भी नहीं मिला। देशमें घोर अकाल पड जानेसे जल मिलना भी दुर्लभ हो गया था। भूख-प्याससे राजा तथा उनका परिवार—सब-के-सब मरणासन्न हो गये। उनचासने दिन कहींसे उनकों घी, खीर, हल्वा और जल मिला। अइतालीस दिनोके निर्जल वती थे वे। उनका गरीर कॉप रहा था। कण्ठ मूल गया था। शरीरमें उठनेकी शक्ति नहीं थी। भूखा मनुष्य ही रोटीका मूल्य जानता है। रिनतदेव ऐसी दशामे भाजन करने जा ही रहे थे कि एक ब्राह्मण अतिथ आ गये। करोड़ी रुपयोमेंसे दस-पाँच लाखका दान कर देना सरल है। अपना पूरा घन दान करनेवाले उदार भी मिल सकते है, किंतु जब ध्यनके बिना प्राण निकल रहे हो, तब अपना पेट काढ-

कर दान करनेवाले महापुरुष विरहे ही होते हैं। रन्तिदेवने यड़ी श्रदाने उन विप्रका उसी अन्नमेसे मोजन कराया।

विप्रके भोजन कर लेनेपर बचे हुए अन्नको राजाने अपने परिवारके लोगोंमे बॉट दिया। वे सब भोजन करने जा ही रहे ये कि एक शूड अतिथि आ गया। उस दरिद्र शूड़कों भी राजाने आदरपूर्वक भोजन करा दिया। अब एक चाण्डाल कई कुत्तोंके साथ आया और कहने लगा—'राजन्। मेरे ये कुत्ते भूखे है और मैं भी बहुत भूखा हूँ।'

रन्तिदेवने उन सबका भी सत्कार निया। सभी प्राणियों-में श्रीहरिको देखनवाले उन महापुरुपने वना हुआ साराअन्न कुत्तों और चाण्डालके लिये दे दिया। अन्न नेनल इतना जल बना था, जो एक मनुष्यकी प्यास युझा सके। राजा उससे अपना स्त्वा कण्ड गीला करना नाहते ये कि एक और चाण्डाल आकर दीन स्वरसे कहने लगा—पनहाराज! में बहुत थका हूँ। मुझ अण्वेत्र नीनको पीनेके लिये थोहा पानी दीजिये।

चाण्डाल थका था और बहुत प्यासा था। उमकी वाणी बड़े परिश्रमसे निकलती जान पड़ी भी। उसकी दशा देखकर राजाको बड़ी दया आयी। उन्होंने भगवान्से प्रार्थना की—प्रमो । में अणिमादिक अष्ट सिद्धियाँ या मुक्ति नहीं चाहता। में तो यही चाहता हूँ कि सब प्राणियोंके अन्तःकरणमे रहकर में ही उनके सब दु.ख मोगूँ, जिससे वे लोग दुःखसे द्भुट जायँ।

'इस मनुष्यके प्राण जलके विना निजल रहे हैं। यह प्राण-रक्षाके लिने गुराते जल मॉग रहा है। इसे यह जल देनेसे मेरी नृख प्यास, थकावट, चक्कर, दीनता, क्लान्ति, शोक-विपाद और मोहादि सब मिट जायेंगे ।' इतना कहकर स्वय प्यासके मारे मरणासक रहनेपर भी परम दयाछ राजारन्तिदेव-ने वह जल आदर एव प्रसन्नताके साथ चाण्डालको पिला दिया ।

भक्तोंकी कामना पूर्ण करनेवाले त्रिभुवनके स्वामी ब्रह्मा, विष्णु और महेश ही रन्तिदेवकी परीक्षाके लिये इन रूपोंमे आये ये। राजाका चैर्य देखकर वे प्रकट हो गये। राजाने उनको प्रणाम किया, उनका पूजन किया। बहुत कहनेपर भी रिन्तदेवने कोई वरदान नहीं माँगा। जैसे जगनेपर म्वप्त लीन हो जाता है, वैसे ही भगवान् वासुदेवमें चित्तको तन्मय कर देनेसे राजा रिन्तदेवके सामनेसे त्रिगुणमयी माया लीन हो गयी। रिन्तदेवके प्रभावसे उनके परिवारके सब लोग भी नारायणपरायण होकर योगियोकी परम गतिको प्राप्त हुए।

### शरणागतवत्सल राजा शिवि

न त्वहं कामये राज्यं न स्वर्गं नापुनर्भवम्। कामये दुःस्रतप्ताना प्राणिनामार्तिनादानम्॥

'मुझे राज्य नहीं चाहिये, स्वर्ग नहीं चाहिये और मोक्ष भी मे नहीं चाहता। मैं तो नाना प्रकारके दुःपोसे पीड़ित प्राणियोकी आर्ति—पीड़ाका नाश चाहता हूँ।'

उद्यीनरके पुत्र द्यरणागत-वत्सल महाराज निवि यज्ञ कर रहे थे। शिविकी दयाछता तथा भगवद्गक्तिकी ख्याति पृथ्वीसे स्वर्गतक फैली थी। देवराज इन्द्रने राजाकी परीक्षा करनेका निश्चय किया । इन्द्रने बाज पक्षीका रूप घारण किया और अग्निदेव मन्तूतर बने । बाजके मथसे डरता, कॉपता, घवराया कवृतर उड़ता आया और राजा शिविकी गोदमें वैठकर उनके वस्त्रोमें छिप गया। उसी समय वहाँ एक बड़ा भारी बाज भी आया । वह मनुष्यकी भाषामे राजासे कहने लगा-(राजन् । आप घर्मात्माओमें श्रेष्ठ हैं, परन्तु आज यह धर्मविरुद्ध आचरण क्यो कर रहे हैं ? आपने कृतन्नको धनसे, मुठको सत्यसे, निर्दयको क्षमासे तथा दुर्जनको अपनी साधुता-से ही सदा जीता है। आप तो अपनी बुराई करनेवालेका भी उपकार ही करते हैं। जो आपका अहित सोचते हैं। उनका भी आप भला ही करना चाहते हैं; पापियोंपर भी आप दया करते है। जो आपमे दोष ढूँढते रहते हैं, उनके भी आप गुण ही देखते हैं। मै भूखसे व्याकुल हूँ और भाग्यसे मुझे यह कबूतर आहारके रूपमे मिला है। अब आप मुझसे मेरा आहार छीनकर अधर्म क्यो कर रहे हैं ।

कवृतरने राजासे बड़ी कातरतासे कहा—'महाराज ! मैं इस बाजके भयसे प्राणरक्षाके लिये आपकी शरण आया हूँ। आप मेरी रक्षा करें।'

राजाने वाजसे कहा-(पक्षी ! जो मनुष्य समर्थ रहते भी अरणागतकी रक्षा नहीं करते या लोभ, देख अथवा भयसे उसे त्याग देते हैं, उनको ब्रह्महत्याके समान पाप लगता है, सर्वत्र उनकी निन्दा होती है। मैं मलँगा— इस प्रकार सभीको मृत्युका भय तथा दुःख होता है। अपने-से ही दूमरेके दुःखका अनुमान करके उसकी रक्षा करनी चाहिये। जैसे तुम्हे अपना जीवन प्यारा है, जैसे तुम भूखसे नहीं मरना चाहते, उसी प्रकार दूमरेकी जीवनरक्षा भी तुम्हें करनी चाहिये। मैं शरण आये हुए भयभीन कबूतरको तुम्हें नहीं दे सकता। तुम्हारा काम और किसी प्रकार हो सके तो बतलाओ।

वाजने कहा—'वह धर्म धर्म नहीं है, जो दूसरेके धर्म-में वाधा दे। भोजनसे ही जीव उत्पन्न होते हैं, बढते हैं तथा जीवित रहते हैं। बिना भोजन कोई जीवित नहीं रह सकता। में भूखसे मर जाऊँ तो मेरे बाल-बच्चे भी मर जायँगे। एक कबूतरको बचानेमे अनेकोके प्राण जायँगे। आप परस्पर-विरोधी हन धर्मोमें सोच-समझकर निर्णय करें कि एककी प्राण-रक्षा ठीक है या कईकी।'

राजाने कहा—'वाज ! भयमीत जीवोकी रक्षा ही सर्व-श्रेष्ठ धर्म है। दयासे द्रवित होकर जो दूसरोको अभयदान देता है, वह मरनेपर ससारके महान् भयसे छूट जाता है। यग और स्वर्गके लिये तो बहुत लोग दान पुण्य करते हैं। किन्तु सब जीवाकी नि.म्बार्थ भलाइ करनेवाले पुक्प थोडे ही हैं। यजोका फल चाहे जितना बड़ा हो, अन्तमें क्षय हो जाता है, पर प्राणीको अभयदान देनेका फल कभी क्षय नहीं होता। मैं सारा राज्य तथा अपना शरीर भी तुम्हें दे सकता हूँ, पर इस भयभीत दीन कबूतरको नहीं दे सकता। तुम तो केवल आहारके लिये ही उद्योग कर रहे हो, अतः कोई भी दूमरा आहार माँग लो, मैं दुम्हें दूँगा। वाजने कटा—'राजन्। में मासमझी प्राणी हूं। मास ही मेरा आहार है। कवूतरके वदले आप और किसी प्राणीको मारे या मरने देे इससे कवूतरको मरने देनेमे मुझे तो कोई अन्तर नहीं जान पडता। हाँ, आप चाहे तो अपने शरीरसे इस कवूतरके वरावर मास तौलकर मुझे दे सकते हैं। मुझे अधिक नहीं चाहिये।'

राजाको वडा हर्ष हुआ । उन्होने कहा— वाज । तुमने मुझपर वडी कृपा की । यदि यह गरीर प्राणियोके उपकारमें न आये तो प्रतिदिनका इसका पालन-पोपण व्यर्थ ही है। इस नागवान् अनित्य शरीरवे नित्यः अविनाशी धर्म किया जायः यही तो शरीरकी सफलता है।

एक तराजू मॅगायागया। एक पल्डेमे कवृतरको रखकर दूसरेमे राजा शिवि अपने हाथो अग्ने शरीरका मास काट-काटकर रखने लगे। कवृतरके प्राण वचे और वाजको भी भूखका कष्ट न हो। इसलिये वे राजा विना पीडा या खेद प्रकट किये अपना मास काटकर पल्डेपर रखते जाते थे। किन्तु कवृतरका वजन बढता ही जाता था। अन्तमें राजा स्वय तगङ्गर चढ गये। उनके ऐसा वरते ही आवाशमें बाजे बजने लगे।। अपरहे पृष्टांकी नर्पा होने लगी।

ये मनुष्यभापा बोलनेवाठे वाज ओर कब्तर कीन हैं १ ये वाजे क्यों वजते हैं १ राजा जिलि यह सोच ही रहे गे कि उनक सामने अग्निदेव और इन्ड अपने वास्तिवक रूपमे प्रकट हो गये। देवराज इन्डने कहा—राजन् ! तुमने वड़ोसे कभी ईर्प्या नहीं की, छोटोका कभी अपमान नहीं किया और वरावरवालोसे कभी स्पर्धा नहीं की; अतः तुम संसारमें सर्वश्रेष्ठ हो। जो मनुष्य अपने प्राणोको त्यागकर भी दूसरोकी प्राण-रक्षा करता है, वह परम घाम हो जाता है। पश्च भी अपना पेट तो भर ही लेते हैं। पर प्रश्रसनीय वे पुरुप हैं, जो परोपकारके लिये जीते हैं। ससारमें तुम्हारे समान अपने सुसकी इच्छासे रहित केवल परोपकार-परायण साधु जगत्की रक्षाके लिये ही जन्म लेते हैं। तुम दिव्यक्प प्राप्त करो और चिरकालतक पृथ्वीका मुख भोगो। अन्तमें तुम्हें परमपद प्राप्त होगा। थो कहकर इन्द्र और अिन्न स्वर्ग चले गये।

राजा शिवि भगवान्मे मन लगाकर चिरकालतक पृथ्वीका शासन करते रहे और अन्तमें भगवद्वाम पर्धारे।

#### भक्त चन्द्रहास

जाको राखें माड्रेभी, मार न सिकहै कीय । बार न बॉका करि सके, जो जग वैरी होय ॥

केरलदेशमे एक मेघावी नामक राजा राज्य करते थे। शत्रुओने उनके देशपर चढाई की। युद्धमें महाराज मारे गये। उनकी रानी पितके साथ सती हो गयीं। उस समयतक राजाके एक ही पुन थे—चन्द्रहास। राजकुमारकी अभी शिशु अवस्था ही थी। घायने चुपकेसे उन्हे नगरसे निमाला और कुन्तलपुर ले गयी। वह स्वामिमका धाय मेहनत-मजदूरी करके राजकुमारका पालन-पोपण करने लगी। चन्द्रहास बड़े ही सुन्दर थे और बहुत मरल तथा विनयी थे। सभी न्त्री-पुरुष ऐसे मोले सुन्दर वालकसे स्नेह करते थे।

जो अनाथ हो जाता है, जिसके कोई नहीं होता, जिसका कोई सहारा नहीं होता, उसके अनाथनाथ, अनाश्रयोके आश्रय श्रीकृष्ण अपने हो जाते हैं, वे उसके आश्रय वन जाते हैं। अनाथ वालक चन्द्रहासको उनके निना और कौन

आश्रय देता । उन दयामयकी प्रेरणां एक दिन नारदं जी धूमते हुए कुन्तलपुर पहुँचे । वालकको अधिकारी समझकर वे उसे एक शालग्रामकी मूर्ति देवर 'रामनाम' का मन्त्र वता गये । नन्हा वालक देविंकी कृपां हिरमक्त हो गया । अब जिस समय वह अपने-आपको भूलकर अपने कोमल कण्ठि मगवन्नामका गान करते हुए नृत्य करने लगता। देखनेवाले मुग्ध हो उठते । चन्द्रहासको प्रत्यक्ष दीखता कि उसीकी अवस्थाका एक परम सुन्दर सॉवरा-सलोना वालक हाथमें मुरली लिये उनके साथ नाच रहा है। गा रहा है। इसमें चन्द्रहास और भी तन्मय हो जाता।

कुन्तलपुरकं राजा परम भगवद्भक्त एव ससारके विपयोंसे पूरे विरक्त थे । उनके कोई पुत्र तो था नहीं, केवल चम्पकमालिनी नामकी एक कन्या थी। महिंपे गालवको राजाने अपना गुरु वनाया था और गुरुके उपदेशानुसार ने भगवानके भजनमें ही ल्यो रहते थे। राज्यका पूरा प्रवन्ध मन्त्री घृष्टबुद्धि करता था। मन्त्रीकी पृथक् भी बहुत बड़ी मम्पत्ति थी और कुन्नलपुरके नो एक प्रकारने ये ही

शासक थे । उनके सुयोग्य पुत्र मदन तथा अमल उनकी राज्यकार्यमे सहायता करते थे । उनके 'विषया' नामकी एक सुन्दरी कन्या थी । मन्त्रीकी रुचि केवल राजकार्य और घन एकत्र करनेमे ही थी, किंतु उनके पुत्र मदनमे भगवान्की भक्ति थी । वह साधु-सतोका सेवक था। इसलिये मन्त्रीके महलमें जहाँ विलास तथा राग-रङ्ग चलता था, वहीं कभी-कभी सत भी एकत्र हो जाते थे। भगवान्की पावन कथा भी होती थी। अतिथि-सत्कार तथा भगवन्नाम-कीर्तन भी होते थे। इन कार्यामे किच न होनेपर भी मन्त्री अपने पुत्रको रोकते नहीं थे। एक दिन मन्त्रीके महलमे भृषिगण वैठे थे। भगवान्की कथा हो रही थी। उसी समय सहकपर भवनके सामनेसे भगवन्नाम-कीर्तन करते. हुए चन्द्रहास वालकोकी मण्डलीके साथ निकले । बच्चोकी अत्यन्त मधुर कीर्तन-ध्वनि सुनकर ऋपियोंके कहनेसे मदनने सबको वहीं बुला लिया । चन्द्रहासके साथ बालक नाचने गाने लगे । मन्त्री घृष्टबुद्धि भी इसी समय वहाँ आ गये। मुनियोने तेजस्वी बालक चन्द्रहासको तन्मय हो उर कीर्तन करते देखा । वे मुग्घ हो गये । कीर्तन समाप्त होनेपर स्तेहपूर्वक समीप बुलाकर ऋपियोने उन्हें बैठा लिया और उनके शरीरके लक्षणोंको देखने लगे । ऋषियोंने चन्द्रधारके शारीरिक लक्षण देखकर धृष्टबुद्धिसे कहा—'मन्त्रिवर । तुम इस बालकका प्रेमपूर्वक पालन करो । इसे अपने घर रक्लो । यही तुम्हारी सम्पूर्ण सम्पत्तिका स्वामी तथा इस देशका नरेश होगा।

'एक अजात-कुल-शील, राहका भिखारी बालक मेरी सम्पत्तिका स्वामी होगा।' यह बात घृष्टबुद्धिके दृदयमें तीर-सी लगी। वे तो अपने लड़केको राजा बनानेका स्वप्न देख रहे थे। अब एक मिञ्जक सा लड़का उनकी सारी इच्छाओ-को नष्ट कर दे, यह उन्हें सहन नहीं हो रहा था। उन्होंने किसीसे कुछ कहा नहीं, पर सब लड़कांको मिठाई देनेके बहाने घरके मीतर ले गया। मिठाई देकर दूसरे लड़कोको तो उन्होंने विदा कर दिया, केवल चन्द्रहासको रोक लिया। एक विश्वासी विधकको बुलाकर उसे चुपचाप समझाकर उसके साथ चन्द्रहासको भेज दिया।

वधिकको पुरस्कारका भारी छोम मन्त्रीने दिया था। चन्द्रहासने जब देखा कि मुझ यह सुनसान जगलमें रातके समय लाया है। तब इसका उद्देश्य समझकर कहा—'भाई ! गुम मुझे, भगवान्की पूजा कर हिने हो। तन मारना ।' विधिकने

अनुमति दे दी। चन्द्रहासने शालग्रामजीकी मूर्ति निकालकर उनकी पूजा की और उनके सम्मुख गद्गद कण्ठसे स्तुति करने लगा। भोले बालकका मुन्दर रूप, मधुर म्वर तथा भगवान्की भक्ति देखकर विधककी ऑखोंमें भी ऑस् आ गये। उसका दृदय एक निरपगध बालकको मारना स्वीकार नहीं करता था। परतु उसे मन्त्रीका भय था। उसने देखा कि चन्द्रहासके एक पैरमें छः अंगुलियाँ हैं। विधकने तलवारसे जो एक अंगुली अधिक थी, उसे काट लिया और बालकको वहीं छोड़कर वह लौट गया। धृष्टबुद्धि वह अंगुली देखकर बहुत प्रसन्न हुए। उन्हें लगा कि अपने बुद्धि-कौशलसे ऋृिपयोकी अमोध वाणी मैंने झूठी कर दी।

कुन्तलपुर राज्यके अधीन एक छोटी रियासत थी— चन्दनपुर। वहाँके नरेश कुलिन्दक किसी कार्यसे बड़े सवेरे वनकी ओरसे घोडेपर चढे जा रहे थे। उनके कानोमें बड़ी मधुर भगवन्नाम-कीर्तन-ध्विन पड़ी। कटी ऑगुलीकी पीडासे भूमिमे पड़े-पड़े चन्द्रहास करण-कीर्तन कर रहे थे। राजाने कुछ दूरने बड़े आश्चर्यसे देखा कि एक छोटा देवकुमार जैसा बालक भूमिपर पड़ा है। उसके चारों ओर अद्मुत प्रकाश फैला है। वनकी हरिणियाँ उसके पैर चाट रही हैं। पक्षी उसके ऊपर पख फैलाकर छाया किये हुए हैं और उसके लिये वृक्षोंसे पके फल ला रहे हैं। राजाके और पास जानेपर पशु पक्षी वनमे चले गये। राजाके कोई सन्तान नहीं थी। उन्होंने सोचा कि भगवान्ने मेरे लिये ही यह वैष्णव देवकुमार मेजा है।' घोड़ेसे उनरकर बड़े स्नेहसे चन्द्रहासको उन्होंने गोदमें उठाया। उनके शरीरकी धूलि पोंछी और उन्हे अपने राजमवनमं ले आये।

चन्द्रहास अब चन्दनपुरके युवराज हो गये । यशोपवीत-सस्कार होनेके पश्चात् गुरुके यहाँ रहकर उन्होंने वेद, वेदाङ्ग तथा शास्त्रोका अध्ययन किया । राजकुमारके योग्य अख-शस्त्र चलाना तथा नीतिशास्त्रादि सीखा । अपने सदुणोसे वे राजपरिवारके लिये प्राणके समान प्रिय हो गये । राजाने उन्हींपर राज्यका भार छोड दिया । राजकुमारके प्रवन्धसे छोटी-सी रियासत हरिगुण-गानसे पूर्ण हो गयी । घर-घर हरिचर्चा होने लगी । सब लोग एकादशीवत करने लगे । पाठशालाओ-मे हरिगुणगान अनिवार्य हो गया ।

चन्दनपुर रियासतकी ओरसे कुन्तलपुरको दस हजार स्वर्णमुद्राएँ करेंके रूपमें प्रतिवर्ष दी जाती यी । चन्द्रहासने उन मुद्राओंके साथ और भी बहुत मे धन-स्वादि उपहार मेते । धृटतुंद्विने तत यन्दनपुर गलाने ऐश्वर्य एवं नहींने युनरानके सुप्रवन्धनी बहुत प्रधामा दुनी, तत म्वय वहीं ही व्यास्या देखने ने यन्दनपुर आये । राजा तथा राजकुमारने उनना हृदयमे स्वागत निया । यहाँ अकर जब धृष्टतुंद्विने यन्द्रहासको पहचाना तब उनका हृदय व्याकुल हो गया । उन्होंने इम लडनको मरचा डालनेका पूरा निश्चय कर निया । स्तेह दिखाते हुए वे राजकुमारने मिले । उन्होंने एक पत्र देकर कहा— युनरान । बहुत ही आवश्यक काम है और दूसरे किसीयर मेरा विश्वास नहीं । दुम न्वय यह पत्र लेकर कुनतलपुर जाओ । मार्गमे पत्र खुलन न पाये । कोई इम वातको न जाने । इसे मदनको ही देना ।'

चन्द्रहान घोड़ेपर चढ़कर अञ्ले ही पत्र लेकर बुन्तलपुर-को चल पड़े । दिनके तीमरे पहर वे कून्न रुपुरके पास वहाँके राजाने वर्गाचेमे पर्चे । बहुन प्यामे और यहे थे, अतः घोडेको पानी पिलाकर एक ओर बॉध दिया और स्वयं सरोवरमे जल पीकर एक बुधर्ना जीतल छावामे छेट गरे। लेटते ही उन्हें निवा आ गयी। उसी ममर उस वनीचेमे राजवुमारी चम्पदमालिनी अपनी सिखरों तथा मन्त्रीकी हन्या 'विपया'के माथ पूमने आती थी। मत्रोगवश अकेली विषया उघर चली आयी। जहाँ चन्द्रहाम मीये थे। इम परम दुन्दर युवनको देग्नस्र वह मुग्ध हो गयी और ध्यानसे उमे देखने लगी। उमे निद्रित जुमारके हायमें एक पत्र दील पडा। दुन्हल्वा उमने थीरमे पत्र खींच लिया और पहने लनी। पत्र उसर नितास था। उसने मन्त्रीन अपने पुत्रको लिखा या-पर्स राज्युमारको पहुँचते ही निष दे देना। इसके कुल, श्रता, विद्या आदिका कुछ भी विचार न करके मेरे आदेशका दुरत पालन करना ।' मन्त्रीकी कन्याको एक बार पत्र पदकर बड़ा दु व हुआ। उनकी समझमे ही न आया कि पिताली ऐसे छुन्दर देवजुमारको न्यों विष देना नाहते हैं। सहसा उसे लगा कि पितानी इससे मेरा वित्राह परना चाहते हैं। वे मेरा नाम लिखते समय भूलसे 'या' अक्षर छोड़ गये । उसने भगवान्के प्रति कृतनता प्रकट दी दि पत्र मरे हाय लगा, कहीं दूनरेको मिलना तो कितना अनर्थ होता ।' अपने नेत्रके काजलने उसने पत्रमे विपक्ते आगे उसमे सटान्र 'पा' लिख दिया, जिसमे 'विपपा दे देना' पढा जाने लगा। पत्रको बंद करके निद्रित राजकुमारके हाथमें च्यो-का-स्याँ रखकर वह शीवनासे जली गयी।

चन्द्रहामको जब निद्रा खुर्लाः तब व बीघतापूर्वक मन्त्रीके

पर गये। मन्तिते पुत्र मदनने पत्र देगा औं इत्यां को बुलाकर उसी दिन गोधून्ति मुहतंने चन्द्रन्तारामे उन्होंने अपनी दिनका विवाह कर दिया। विवास समय खन्तन्तपुर- नरेश स्वया मी प्रधारे। चन्द्रहासको देग्यकर उन्हें लगा कि प्रमेरी कन्याके लिये भी पही यो प्रवर है। उन्होंने चन्द्रन्पर- के इस युव्याजकी विद्या हुद्धि, गूरता आदिकी प्रदासा बहुत सुन रक्यी थी। अब राजपुत्रीका विवाह भी चन्द्रहाम वे करतेका उन्होंने निध्य कर निया।

घृष्ट्यद्भित तीन दिन यद लोटे । यहाँ सिं सिं देग्वकर वे कोथके मारे पागल हो गये । उन्होंने मोन — 'भले मेरी कन्या विध्या हो जाया पर हम श्रमुका उब में अवध्य कराके रहूँगा ।' हेग्से अधे हुए हृद्यकी ग्री यि ने होती है । अपने हृद्यकी वात मन्त्रीने किमीने कनी नहीं । नगरसे बाहर पर्यत्यर एक देशीका मन्दिर पा । शृष्ट्यद्भिने एक कूर व्यवक्ती वहाँ यह ममसकर भेन दिया कि नो बोर्ड देशिकी पूजा करने अथे, उने अम मार हाइना ।' चन्द्रशमको उसने यह बताकर कि भ्यानीकी पूजा उनकी कुन्ध्याने अनुसार होनी चाहिने' सायकाल देशिकी पूजा करनेका आदेश दिया ।

इधर बुन्तलपुर-नेरावे मनमें वैनाय हुआ। ऐसे उत्तम नार्यको करनेमे मत्युग्य देर नहीं करते। राजाने मन्त्रीयुत्र मदनमें कहा—'वेटा 'दुम्हणे वहनोई चन्द्रदान बड़े त्यो प हैं। उन्हें मगवान्ने ही यहाँ भेता है। में आत ही उनके साथ राजनुमार्शका ज्याह कर देना चाहता है। पन काल उन्हें सिहामनपर वैटाकर में तपस्या करने वन चला जाऊँगा। दुम उन्हें दुरत मेरे पान भेत दो।'

मनुष्यकी कुटिल्ला दुष्टता, प्राप्त क्या अर्थ गवते हैं। वह दयामा गोपाल जो करना चाहे उने कैन टाल सकता है। चन्द्रहास पूजाी सामग्री किये मन्द्रियों और जा रहे ये। मन्त्रिपुत्र मदन राजाका सन्देज लिये यही उनंगमें उन्हें सागमें मिला। मदनने पूजाका पात्र क्या के लिया यह करकर कि—'में देवी' । पूजाकर आता हूँ चन्द्रहासकों उसने राजमवन भेन दिया। जिस मुहूर्नमें रुखुदिने चन्द्रहासके व्यवस्था की थी, उसी मुहूर्नमें राजभवनमें चन्द्रहास राजवुमारीका पाणिग्रहण कर रहे ये और देवीके मन्दिरमें विधकने उसी समय मन्त्रीके पुत्र मदनका सिर काट हाला।

बृष्टबुदिको जब पता लगा कि चन्द्रदास तो गजबुगारीसे

विवाह करके राजा हो गये, उनका राज्याभिषेक हो गया और मारा गया मेरा पुत्र मदन, तब व्याकुल होकर वे देवीके मन्दिरमे दौडे गये । पुत्रका गरीर देखते ही शोकके कारण उन्होंने तलवार निकालकर अपना सिर मी काट लिया । धृष्टबुद्धिको उन्मत्तकी मॉति दौड़ते देख चन्द्रहास भी अपने व्वशुरके पीठे दौड़े । वे तिनक देरमे ही मन्दिरमे आ गये । अपने लिये दो प्राणियोकी मृन्यु देखकर चन्द्रहासको बड़ा क्लेंग हुआ। उन्होंने निश्चय करके अपने बलिदानके लिये तलवार खींची । उसी समय भगवती साक्षात् प्रकट हो गर्यी । मातृहीन चन्द्रहासको उन्होंने गोदमे उठा लिया। उन्होंने कहा—वेटा । यह धृष्टबुद्धि तो बड़ा दुष्ट था। यह सटा उड़े मारनेके प्रयत्नमे लगा रहा। इसका पुत्र मदन सज्जन और भगवद्भक्त था, किंतु उसने तेरे विवाहके समय उड़े अपना गरीर दे डालनेका सकल्प किया

था, अतः वह भी इस प्रकार उन्मृण हुआ। अब त् वरदान माँग।

चन्द्रहासने हाथ जोड़कर कहा—'माता! आप प्रसन्न हैं तो ऐसा वर दे, जिससे श्रीं रिमें मेरी अविचल मिक्त जन्म जन्मान्तरतक बनी रहे और इस धृष्टबुद्धिके अपराषको आप क्षमा कर दे। मेरे लिये मरनेवाले इन दोनोको आप जीवित कर दे और धृष्टबुद्धिके मनकी मिलनताका नाश कर दें।'

देवी 'तथास्तु' कहकर अन्तर्धान हो गर्यी । धृष्टबुद्धि और मदन जीवित हो गये, धृष्टबुद्धिके मनका पाप मर गया । चन्द्रहासको उन्होने हृदयसे लगाया और वे भी भगवान्के परम भक्त हो गये । मदन तो भक्त था ही । उसने चन्द्रहासका बडा आदर किया । सब मिलकर सानन्द धर लीट आये ।

#### महाराज मुचुकुन्द

कृष्णाय वासुदेवाय हरये परमात्मने । प्रणतक्लेरानाराय गोविन्दाय नमो नमः ॥

सूर्यवगमे इक्ष्वाकुकुल वडा ही प्रसिद्ध है, जिसमे साक्षात् 'परब्रह्म परमात्मा श्रीरामरूपसे अवतीर्ण हुए । इसी वशमे महाराज मान्धाता-जैसे महान् प्रतापशाली राजा हुए । महाराज मुचुकुन्द उन्हीं मान्धाताके पुत्र थे । ये सम्पूर्ण पृथ्वीके एकच्छत्र सम्राट्थे । वल-पराक्रममे ये इतने बडे-चढे थे कि पृथ्वीके राजाओंकी तो बात ही क्या, देवराज इन्द्र भी इनकी सहायताक लिये ला ग्रायित रहते थे ।

एक बार असुरोने देवताओवो दबा लिया, देवता बडे दुखी हुए। उनके पास काई योग्य सेनापित नहीं या, अतः उन्होने महाराज मुचुकुन्दसे सहायताकी प्रार्थना की। महाराजने देवराजवी प्रार्थना स्वीकार की और वे बहुत सम्यतक देवताओकी रक्षाके लिये असुरोसे लडते रहे। बहुत कालके पश्चात् देवताओको शिवजीके पुत्र स्वामिकार्तिकेय-जी योग्य सेनापित मिल गये। तब देवराज इन्द्रने महाराज सुचुकुन्दसे कहा—'राजन्। आपने हमारी बड़ी सेवा की, अपने स्वी पुत्रोको छाड़कर आप हमारी रक्षामे लग गये। यहाँ स्वर्गमें जिसे एक वर्ष कहते है। आप हमारे हजारो वर्षासे यहाँ हैं। जतः अव आपकी राजधानीका कहीं पता भी नहीं है।

आपके परिवारवाले सब कालके गालमे चले गये। हम आप-पर बड़े प्रसन्न हैं। मोक्षको छोडकर आप जो कुछ भी वरदान मॉगना चाहे, मॉग ले, क्योकि मोक्ष देना हमारी इक्तिके बाहरकी बात है।

महाराजको मानवीय बुडिने दबा लिया। स्वर्गमें वे सोये नहीं थे। लड़ते-लड़ते बहुत थक भी गये थे। अतः उन्होने कहा—'देवराज! मैं यही वरदान मॉगता हूँ कि मैं पेटमर सो लूँ, कोई भी मेरी निद्रामे विष्न न डाले। जो मेरी निद्रा भग करे, वह दुरत भस्म हो जाय।'

देवरानने कहा—'ऐसा ही होगा, आप पृथ्वीपर जाकर ज्ञयन कीजिये। जो आपको जगायेगा, वह उरत भस्म हो जायगा।' ऐसा वरदान पाकर महाराज मुचुबुन्द भारतवर्षमे आकर एक गुफामे सो गये। सोते सोते उन्हें कई युग बीत गये। द्वापर आ गया, भगवान्ने यदुवदामें अवतार लिया। उसी समय कालयवनने मथुराको घेर लिया। उसे अपने-आप ही मरवानेकी नीयतसे और महाराज मुचुकुन्दपर कृपा करनेकी इन्छासे भगवान् श्रीकृष्ण कालयवनके सामनेसे लिपकर मागे। कालयवनको अपने बलका बडा घमड था, वह भी भगवान्को ललकारता हुआ उनके पीछे पैदल ही मागा। भागते भगवोन् उस गुफामे घुसकर लिप गये, जहाँ महाराज मुचुकुन्द सो रहे थे। उन्हें सोते देखकर भगवान्ने अपना पीताम्बर धीरेसे

उन्हें ओढा दिया और आप छिपकर तमागा देखने लगे; क्योंकि उन्हें छिपकर तमागा उत्वनमे बड़ा आनन्द आता है। इप्रा ही जो ठहरें!

काल्यवन वलके अभिमानमे भरा हुआ गुफामे आया और महाराज मुचुकुन्दको ही भगवान समझकर जोरोंसे दुपट्टा खींचकर जगाने लगा। महाराज जल्दीसे उठे। मामने काल्यवन राडा था। दृष्टि पडते ही वही जलकर मस्म हो गया। अब तो महाराज दृधर-उधर देखने लगे। भगवान्के तेजसे सम्पूर्ण गुफा जगमगा रही थी। उन्होंने नवजलधरव्याम पीतकोंगेयवासा वनमालीको सामने मन्द-मन्द मुसकराते हुए देखा। देखते ही वे अवाक् रह गये। अपना परिचय दिया। प्रभुका परिचय पूछा। गर्गाचार्यके वचन समरण हो आये। ये साक्षात् परब्रह्म परमातमा हैं, यह नमझकर वे भगवान्के चरणोपर लोट-पोट हो गये।

भगवान्ने उन्हें उठाया, छातीमे चिपटाया, भॉति-मॉतिके वराका प्रलोभन दिया, किंतु वे मंसारी- पदायाकी निःसारता समझ चुके थे। अतः उन्होने कोई भी सासारिक वर नहीं मॉगा । उन्होंने यही कहा--'प्रभो ! मुझे टेना हो तो अपनी मिन्त टीजिये, जिससे मैं सची ल्यानके साथ भलीमॉनि आपकी उपासना कर सकूँ; मैं शीचरणोकी मलीभॉति भक्ति कर सर्के, ऐसा वरदान दीजिये। १ प्रभु तो मुक्तिदाता है, मुकुन्द है। उनके दर्शनी-के बाद फिर जन्म-मरण कहाँ । किंतु महाराजने अभीतक भलीमॉति उपासना नहीं की थी । और वे मुक्तिसे भी वढकर उपासनाको चाहते थे। अतः भगवान्ने कहा—'अय तुम ब्राह्मण होओंगे, सर्व जीवोम समान दृष्टिवाले होओंगे, तब मेरी जी खोलकर अनन्य उपासना करना । तुम मेरे तो वन ही गये । तुम्हारी उपासना करनेकी जो अभिलाषा है, उसके लिये तुम्ह विशुद्ध ब्राह्मणवश्मे जन्म लेना पड़ेगा और वहाँ तुम उपासना-रसका मलीमॉति आम्वादन कर सकोगे।' वरदान देकर भगवान अन्तर्धान हो गये। और महाराज मुचुकुन्द ब्राह्मण-जन्ममे उपासना करके अन्तमे प्रभुके साथ अनन्य भावसे मिल गये।

# राजा चित्रकेतु

अय हि देहिनो देहो द्रव्यज्ञानिकयात्मकः । देहिनो विविधक्केशसन्तापकृदुदाहतः ॥ (श्रीमदा० ६ । १५ । २५ )

'जीवका यह स्थूल गरीर द्रव्य (पञ्चभूतादि), जान (अहकार) तथा क्मं (प्रारव्य) से बना है और ज्ञास्त्रोंका कहना है कि यह देह जीवके लिय नाना प्रकारके क्लेंग तथा मन्ताप ही देनेवाला है।'

श्रूरंखन देशमें प्रानीन समयमें चित्रकेत नामके एक राजा थे। बुद्धि, विद्या, वल, वन, यश, सौन्द्र्य, स्वास्थ्य आदि सव था उनके पास । उनमें उदारता, दया, क्षमा, प्रनावात्यस्य आदि सद्गुण भी पूरे थे। उनके सेवक नम्र और अनुकूल थे। मन्त्री नीति-निपुण तथा स्वामिमक्त थे। राज्यमें भीतर-वाहर कोई शत्रु नहीं था। राजाके बहुत-सी मुन्दरी रानियाँ थीं। इतना सब होनेपर भी राजा चित्रकेतु सदा दुरी रहते थे। उनकी किसी रानीके कोई सन्तान नहीं थी। यश नष्ट हो जायगा, इस चिन्ताने राजाको ठीक निद्रान्तक नहीं आती थी। एक बार अङ्गरा ऋषि सदाचारी मगबद्रक राजा चित्रकेतुके यहाँ प्रारो । महिष् राजापर कृषा

करके उन्हें तत्त्वज्ञान देने आये थे, किंतु उन्होंने देखा कि मोहवा राजाको पुत्र पानेकी प्रवल इच्छा है । ऋषिने सोच लिया कि जब यह पुत्र-वियोगसे दुखी होगा, तभी इसमें वैराग्य होगा और तभी कल्याणके सच्चे मार्गपर चलने योग्य होगा । अतः राजाकी प्रार्थनापर ऋषिने त्वष्टा देवताका यज्ञ किया और यज्ञसे बचा अन्न राजाको देकर यह कह दिया कि 'इसको तुम किसी रानीको दे देना ।' महपिने यह भी कहा कि 'इससे जो पुत्र होगा, वह तुम्हें हुर्य-छोक दोनो देगा ।'

उस अन्नको साकर राजाकी एक रानी गर्भवती हुई। उसके पुत्र हुआ। राजा तथा प्रजा दोनांको अपार हर्ष हुआ। अन पुत्रस्नेहवन राजा उसी रानीसे अनुराग करने छगे। वृसरी रानियोंकी याद ही अन उन्हें नहीं आती थी। राजाकी उपेक्षासे उनकी दूसरी रानियोंके मनमें सौतियाडाह उत्पन्न हो गया। सन्नने मिलकर उन नवजात नालकको एक दिन निप दे दिया और नन्ना मर गया। नालककी मृत्युसे मारे शोकके राजा पागलने हो गये। राजाको ऐसी निपत्तिमे देख उसी समय नहाँ देनिं नारद में साथ महर्षि अङ्गिरा आये। दे राजाको मृत नालकके पास पड़े देख समझाने

क्रो—'राजन् ! तुम जिसके लिये इतने दुखी हो रहे हो। वह दुम्हारा कीन है १ इस जन्मसे पहले वह दुम्हारा कीन या १ अब आगे वह दुम्हारा कीन रहेगा १ जैसे रेतके कण तलके प्रवाहसे कभी एकत्र हो जाते हैं और फिर अलग-अलग हो जाते हैं, वैसे ही कालके द्वारा विवश हुए प्राणी मिलते शीर अलग्रहोते हैं। यह पिता-पुत्रका सम्मन्ध किस्पत है। रे शरीर न जन्मके पूर्व थे, न मृत्युके पश्चात् रहेंगे। अतः हम इनके लिये शोक मत करो।'

राजाको इन वचनोसे कुछ सान्त्वना मिळी। उसने पूछा — महात्मन ! आप दोनो कौन हैं ! मेरे-जैसे विपयोम फॅसे दिख्छि छोगोको जान देनेके छिये आप-जैसे भगवद्भक्त सिद्ध महापुरुप निःस्वार्थ भावसे पृथ्वीम विचरा करते हैं। आप रोनो मुझपर छुपा करें। मुझे जान देकर इम शोकमे बचायं।

महर्पि अङ्गराने कहा—'राजन्! में तो तुम्हें पुत्र , नेवाला अङ्गरा हूँ और मेरे साथ ये ब्रह्मपुत्र देवर्षि नारदजी हैं। तुम ब्राह्मणोके और मगवान् के मक्त हो। अतः तुम्हें क्लेश हीं होना चाहिये। में पहले ही तुम्हें ज्ञान देने आया था। र उस समय तुम्हारा चित्त पुत्र प्राप्तिमें लगा था। अन मने पुत्रके वियोगका क्लेश देख लिया। इसी प्रकार स्त्री। तनः ऐश्वर्य आदि भी नश्वर हैं। उनका वियोग भी चाहे व सम्भव है और ऐसा ही दुःखदायी है। ये राज्य। यह। [मि, सेवकः, मित्र, परिवार आदि सब शोकः, मोहः, भय और हि। ही देनेवाले हैं। ये स्वप्नके हस्योंके समान हैं। इनकी । व्यार्थ सत्त नशें है। अपनी भावनाके अनुसार ही ये सुखदायी तीत होते हैं। द्रव्यः, ज्ञान और क्रियासे बना इस शरीरका । भिमान ही जीवने। क्लेश देता है। एकाग्रचित्तसे विचार करो और एकमात्र भगवान्को ही सत्य समझकर उन्हींमें चित्त । स्वार्यकर शान्त हो जाओ।

राजाको बोध देनेके लिये देविंप नारदने जीनका आवाहन
- करके बालकको जीवितकर उससे कहा—'जीवात्मन्!देखो।
ये तुम्हारे पिता माता, बन्धु-मान्धव तुम्हारे लिये व्याकुल हो रहे
हैं। तुम इनके पास क्यो नहीं रहते ?'

जीवात्माने कहा—'ये किस-किस जनममें मेरे माता पिता हुए ये ? में तो अपने कम का फल भोगनेके लिये देवता, मनुष्य, पद्म पक्षी आदि योनियोंमें अनन्त कालसे जन्म लेता आ रहा हूँ । सभी जीव परस्पर कमी पिता, कभी पुत्र, कभी मित्र, कभी रात्रु, कभी सजातीय, कभी विजातीय, कभी रक्षक, कभी विनाराक, कभी आत्मीय और कभी उदासीन बनते हैं। ये लोग मुझे अपना पुत्र मानकर रोते क्यों हैं १ श्रु मानकर प्रमुख क्यों नहीं होते १ जैसे व्यापारियोंके पास वस्तुएँ आती और चली जाती हैं, एक पदार्थ आज उनका है, कल उनके श्रुका है, वैसे ही कर्मवरा जीव नाना योनियोंमें जन्म लेता घूमता है। जितने दिन जिस गरीरका साथ है, उतने दिन ही उसके सम्यन्धी अपने हैं। यह ली-पुत्र घर आदिका सम्यन्ध यथार्थ नहीं है। आत्मा न जन्मता न मरता है। वह निन्य, अविनागी, सहम, सर्वाधार, स्वयंप्रकाश है। वस्तुतः गगवान् ही अपनी मायासे गुणोंके द्वारा विश्वके नाना रूपोंमें व्यक्त हो रहे हैं। आत्माके लिये न कोई अपना हे, न पगया। वह एक है और हित-अित करनेवाले गृतु मित्र आदि नाना बुद्धियोंका साक्षी है। साक्षी आत्मा किसी भी सम्यन्ध तथा गुण-दोपको प्रहण नहीं करता। आत्मा तो कभी मरता नहीं, वह निन्य है और शरीर निन्य हैनहीं, फिर ये लोग क्यों व्यर्थ रो रहे हे?'

राजपुत्रका जीवात्मा इतना कहकर चळा गया । उसकी वार्तिसे सवका मोह दूर हो गया । मृतकका अन्त्येष्टि सस्कार करके राजा गान्त हो गये। जब बालकको विष देनेवाली रानियोने यह ज्ञान मुना, तब उन्हें बड़ा पश्चात्ताप हुआ। यमुनातटपर जाकर उन्होंने अपने पापका प्रायश्चित्त किया। राजा चित्रकेतु ऋषियोके उपदेशसे शोक मोह भय ओर क्लेश देनेवाले दुस्त्यज गृहके स्नेहको छोड़कर मर्टी अङ्गिरा और देवर्षि नारदजीके पास जाकर उनसे भगवत्प्राप्तिका माधन पूछने छगे। नारदजीने उन्हें भगवान् शेपका ध्यान तथा स्तुति-मन्त्र वतलाया । उपदेश करके दोनों ऋषि चले गये । राजाने सात दिन क्रेवल जलपर गहकर एकाय चित्तरे उस स्तिरूप विद्याका अखण्ड जप किया। उसके प्रभावसे व विद्याधरींके स्वामी हो गये। कुछ दिनोंमे राजा चित्रकेत विद्याके बलसे मनोगतिके अनुसार भगवान् शेपके समीप पहुँच गये। यहाँ उन्होंने सनत्क्रुमारादि महर्पियोंसे सेवित सकर्पणभगवान्के दर्शन किये । राजाने प्रेमविद्वल होकर भगवान्के चरणोमे प्रणिपात किया और व भगवान्की स्ति करने छगे । दयामय भगवान् प्रसन्न हुए । उन्होने चित्रकेरु को परम तत्त्वका उपदेश किया । तत्त्वज्ञानका उपदेश करते ष्ट्रप अन्तमे सकर्पण प्रभुने कहा-- राजन् ! मनुष्यगरीरमे ही ज्ञानकी प्राप्ति होती है। जो मानव देह पाकर भी ज्ञान नहीं पाता--आत्माको नहीं जानता, उसका फिर किसी योनि में कल्याण नहीं होता । विपयोंमें लगनेसे ही दुःख होता हे उन्हें छोड़ देनेमे कोई भय नहीं है। अतः बुद्धिमान पुरुपको

विपयोंसे निवृत्त हो जाना चाहिये। जगत्के सभी स्ती-पुरुष दुःखोंको दूर करने और सुख पानेके लिये अनेक प्रकारके कर्म फरने हैं; पर उन कर्मोंसे न तो दुःख दूर हो पाते और न सुख ही मिलता है। जो लोग अपनेको बुद्धिमान् मानकर कमामें लगे हैं, वे दुःख ही पाते हैं। आत्मा जामत्, स्वम्न, सुप्रित—इन तीनो अवस्थाओंसे पृथक् है—यों समझकर बुद्धिमान् पुरुषको चाहिये कि इन अवस्थाओंमें प्राप्त होनेवाले विपयोसे निनृत्त हो जाय, लोक परलोक्ती नित्त हटा ले और जान-विज्ञानसे सनुष्ठ होकर मेरी भक्ति करे। एक परमातमा ही सब स्थानोंमें सर्वदा हे, यह योगमार्गमें लगनेवालोंको जान देना चाहिये। इस प्रकार दिद्य उपदेश देकर भगवान् अन्तर्धान हो गये।

चित्रकेत द्वन्हर्राहत समदर्गी हो गयं थे। वे कामना, स्पृहा, अहकार छोड़कर रादा परमात्मामे ही चित्त ल्याये रहते थे। तपोबलसे इच्छानुसार चेंदहो सुवनोमे वे घूम सकते थे। एक दिन विमानपर वेंठकर वे आकाशमार्गसे जा रहे थे। उसी समय उन्होने मुनियोंकी सभामे पार्वतीजीको मगवान् शहरकी गोदमे वैठे देखा। चित्रकेतुको यह व्यवहार अनुचित लगा। उन्होने इसकी कड़ी आलोचना की। मगवान् शहर तो आलोचना सुनकर हॅसकर रह गये, पर पार्वतीजीको क्रोध आ गया। उन्होने शाप दिया—प्त् वड़ा अविनीत हो गया है, अतः भगवान्के चरणोमे रहने-योग्य नहीं है। जाकर अमुरयोनिमे जन्म ग्रहण कर। '

शाप सुनकर चित्रकेतुका न टर लगा, न दुःख हुआ। असुरयोनिमे भी सर्वव्यापी भगवान् तो हैं ही, यह वे जानते ये। शिष्ट व्यवहार करनेके लिये विमानसे वे उतर पडे और उन्होन पार्वतीजीके चरणोमें प्रणाम करके कहा—'माता।' आपने जो शाप दिया है, उसे में सादर स्वीकार करता हूँ। में जानता हूँ कि देवतालोग मनुष्यके लिये जो कुछ कहते हैं, यह उसके कर्मानुसार ही कहते हैं। अज्ञानसे मोहित प्राणी हस स्वारचक्रमें घूमता हुआ सदा, सब कही सुख-दुःख मोगता ही रहता है। गुणोके इस प्रवाहमें शाप-वरदान, स्वर्ग-नरक, मुख दुःख—कुछ भी वास्तविक नही है। स्वय मायातीत मगवान अपनी मायासे प्राणियोको

रचते और उनके सुख-दुःख, वन्ध-मोक्षकी व्यवस्था करते हैं। उन ईश्वरका न कोई अपना है, न पराया; न कोई प्रिय है, न अप्रिय । व सर्वत्र समान और असङ्ग है। जब उन सर्वेश्वरको सुखसे प्रेम नहीं है, तब क्रोध तो होगा ही कैसे। परतु उनकी मायासे मोहित जीव जो पुण्य-पापरूप कर्मोंक। करता है, वे कर्म ही उसके सुख-दुःखादिके कारण होते है। देवि। मैं शापसे छूटनेके लिये आपको प्रसन्न नहीं कर रहा हूँ। आपको मेरे वचन बुरे लगे, इसके लिये आप मुझे क्षमा करे।

इस प्रकार धमा मॉगकर चित्रकेतु विमानपर बैठकर चले गये। उनकी यह असङ्ग स्थिति देलकर सबको वड़ा आश्चर्यं हुआ । शङ्करजीने कहा-- देवि । तुमने भगवान्के दासानुदासोका माहात्म्य देखा ? भगवान् नारायणके परायण मक्त किसीये भी डरते नहीं | वे स्वर्ग, नरक तथा मोक्षमें भी एक सी दृष्टि रखते हैं। भगवान्की छीलांसे ही जीव देह धारण करके सुख-दुःखः, जन्म मरणः, शाप-अनुग्रहकः भागी होता है। जैसे रस्सीमे अजानसे सर्पका भ्रम होता है। वैसे ही इष्ट-अनिष्टका बोघ अज्ञानसे ही है । भगवान्के आश्रित 🦟 भक्त ज्ञान वैराग्यके वलसे किसी भी सासारिक पदार्थको अच्छा मानकर ग्रहण नहीं करते। जब मैं, ब्रह्माजी, सनत्क्रमार, नारदः महर्षिगण तथा इन्द्रादि देवता भी परमेश्वरकी लीला-का रहस्य नही जान पाते, तब अपनेको समर्थ माननेवाले क्षुद्र अभिमानी उन परम प्रभुका खरूप कैसे जान सकते है। उन श्रीहरिका न कोई अपना है, न पराया । वे सबके आत्मा होनेसे सबके प्रिय है। फिर भी यह महाभाग चित्रकेत उन्हीं भगवान्का प्यारा भक्त है, उन्हीकी रुचिसे चलनेवाला है, शान्त और समदर्शी है। मैं भी उन्ही अच्युतका भक्त हूँ। अतः मुझको उसपर कोध नहीं आया । ऐसे शान्त, समदर्शी, भगवज्रक्त महापुरुषोंके चरित्रपर आश्चर्य नहीं करना चाहिये।'

सतीका आश्चर्य इन वचनोसे दूर हो गया। शाप देनेसे समर्थ होनेपर भी चित्रकेतुने पार्वतीको शाप नही दिया था। उच्टे उनका शाप स्वीकार करके क्षमा माँगी। इसी जापके फलसे त्वष्टाके यज्ञमे दक्षिणाभिसे वे बृत्रासुरके रूपमे प्रकट हुए।

नुत्रासुरका चरित्र इसी अङ्कमे आगे दिया जायगा।

# राजिष खट्वाङ्ग

किं धनेर्धनदेवी किं कामेवी कामदेखा। मृत्युना अस्यमानस्य कर्मिनवीत जन्मदेः॥ (श्रीमद्वा०११।२३।२७)

'जो मृत्युके फंदेमें जकड़ा है, उस प्राणीके लिये वनसे या धन देनेवालोंसे क्या प्रयोजन । कामनाओसे तथा कामनाओंको पूर्ण करनेवालोंसे ही उसे क्या लाम और जन्म देनेवाले (जन्म-मृत्युके चक्रमें डालनेवाले) कमोंसे ही उसका क्या हित होना है।'

महाराज सगरके वशमे विश्वसहके पुत्र हुए गहाराज गट्वाङ्क । जन्मसे ही वे परम धार्मिक थे । अधर्मग उनका चित्त कभी जाता ही नहीं था । उत्तमश्लोक भगवान्कों छोड़कर और कोई वस्तु उन्हें स्वभावसे ही प्रिय नहीं थी । न तो स्वर्गादि छोक देनेवाले सकाम कमेमि उनका अनुराग था न लक्ष्मी, राज्य, ऐश्वर्य, म्नी-पुत्र तथा परिवारमें ही उनकी आसक्ति थी । कर्तव्यबुद्धिसे भगनत्सेवा मानकर ही वे प्रजापालन करते थे।

महाराज खट्वाङ्गने शरणागतकी रक्षाका त्रत ले रक्ता था । उनका इतना महान् पराक्रम तथा प्रभान था कि जब भी देवता असुरोंसे पराजित हो जाते, तब महाराजकी शरण लेते । उन दिनो असुर प्रबल हो रहे थे । पराजित होनेपर भी वे बार बार स्वर्गपर आक्रमण करते थे। गहारातको नार-बार देवताओकी सहायता करने जाना पड़ता था। एक बार श्रमुरोंको पराजित करके महाराज स्वर्गसे पृथ्वीपर ( लौट रहे थे) तब देवनाओने उनसे इच्छानुसार वरदान गाँगनेको कहा।

महागज पहलेसे ही गोगास विरक्त थे। ससार्क मिथ्या प्रलोभनोम उनकी आसक्ति नहीं थी। उन्होने योचा—'यटि जीवनके दिन अधिक शेप ने) तब तो यह

कर्तन्यपालनः राज्यगासनादि ठीक ही हैं। किंतु यदि आयु थोड़ी ही हो तो इस प्रकार भोगोम लगे रहना बढ़ी मूर्खता होगी। इस मनुष्य-गरीरका पाना कठिन है। इसी शरीरसे भवसागर पार न किया तो फिर पता नहीं। किस-किस योनिम जाना पड़े। ये देवता भी इन्द्रियोंके वश्मे हैं। इनकी इन्द्रियों भी चन्नल हैं। इनकी बुद्धि भी स्थिर नहीं। दूसरोबी तो चर्चा ही क्या, ये देवगण भी अपने हृदयम निरन्तर स्थित परमप्रियस्वरूप आत्मतत्वका नहीं जानते। जन ये स्वयं आत्मजानरहित हे, तब मुझे किम मुक्त कर सकते हें। यह सब सोचकर उन्होंने देवताओंसे पूछा—'आपलोग कृपाकर पहले यह वताइये कि मेरी आयु कितनी शेष है।'

देवताओंने वताया कि 'महाराजकी आयु दो घड़ी ही वाकी है।' जब दो ही घड़ी आयु नेप है, तब मोगोको लेकर क्या होगा। देवगण दीर्घायु दे सकते थे; किंतु महाराजको गरीरका मोह नहीं था। वे शीष्ठतापूर्वक परम पविश्व भारतवर्षमे पहुँचे और मगवान्के ध्यानमें मझ हो गवे। महाराज खट्वाङ्गका मन एकाग्र भावसे भगवान्में लगा था। गरीर कब गिर गया, इसका उन्हे पतातक न लगा।

नन्य हे महाराज खट्वाङ्ग । महाराजकी आयु तो उस समय दो घडी बची थी, किंतु हम सनको तो यह गी पता नहीं कि दो पछ भी आयु जेप है या नहीं। गगवान्को पानेमें कुछ दस, वीस या सो, दो सो वर्ष नहीं। नगते। सब्ने हृदयसे एक बार पुकारनेपर वे आ जाते है। चित्तको एकाम भागसे उनके चरण निन्तनमें लगाकर एक क्षणमें प्राणी उन्हें पा लेता है। खट्वाङ्गजीकी माँशि सिरपर मृत्युको खड़ी वेखकर भोगांसे चित्त हटाकर उसे नुरत भगवानके नरणोंमें ही लगा हैना चाहिये।

### भक्त-वाणी

कीटेपु पक्षिषु मृगेपु सरीसृपेपु रक्षःपिशाचमनुजेष्विप यत्र यत्र । जातस्य में भवतु केशव ने प्रसादात् त्वय्येव भक्तिरचळाऽव्यभिचारिणी च ॥ —बुपद कीडे-मकोडो़मे, पशु-पक्षियोमे, सॉप आढि रेगनेवाले जीवोमे, राक्षस, पिगाच अथवा मनुष्योमे जहाँ-कहीं

भी मेरा जन्म हो, केशव ! तुम्हारी कृपासे मेरी तुम्हारे चरणोंमे अडिग ण्वं अनन्य भक्ति वनी रहे ।

### परमभागवत राजा अम्बरीष

हुष्करः को नु साध्नां हुस्त्यजो वा सहात्सनास्। वैः संगृहीतो सगवान् सात्वनासृषमो हरिः॥ (अमझा०९।५।१५)

िन लोगोने क्लगुणियोके परमाराध्य श्रीहरिको हृदयमें नरण घर लिया है। उन महात्मा खाडुओंके लिये मला-कीन-चा काम दुफ्तर है और ऐसा कीन-सा त्याग है। जिसे ने नहीं कर सकते। अर्थात वे सब कुछ करनेमें समर्थ हैं और सब कुछ त्यागनेमें भी समर्थ हैं।

अम्बरीपजी सप्तद्वीपवर्गी सम्पूर्ण पृथ्वीके स्वामी थे और उननी चन्नत्ति नभी चमाप्त होनेवाकी नहीं थी। उनके ऐ-ार्यकी ससारमें कोई तुलना न थी। कोई दिख्य मनुष्य मेर्नोंके अभावमे वैराग्यवाच् वन जावः यह तो सरल है। 📆 घन दौरत होनेपर, विलाव-मोगनी पूरी चामग्री प्राप्त ग्हतं वैराग्यवान् होनाः विष्योचे दूर रहना महापुरुपोके ही नद्या है और यह मरानान्त्री कृणवें ही होता है। थोडी मम्पत्ति और काघारण अधिकार मी मनुष्यको मदान्व बना देना है, किंनु लो भाग्यवान् अशरण-गरण दीनवन्तु मगवान्के चरणांना आश्रय हे हेते हैं। जो उन मायानि श्रीहरिकी रुप-माधुरीका सुधान्वाद पा लेते हैं। मापाकी मादकता उन्हें सन्ती लगती है। मोइनकी मोहिनी जिनके प्राग मोहित कर लेनी है। मायात्रा ओछानन उन्हें छमानेमें अदमर्थ हो जाता है। वे तो चलमे वमल्बी मॉति सम्पत्ति एव ऐश्वर्यके मध्य भी निर्फित ही रहते हैं। वैबस्वन सनुके प्रयोत्र नथा राजि नामागके पुत्र अम्बरीपको अपना ऐश्वर्य स्वप्नके समान असत् गन पहला या । वे नानते ये कि सम्पत्ति मिलनेसे मोह होता है और बुढ़ि मारी जनी है। स्मावान् वासुदेवके अर्चोंनो पूरा विश्व ही मिहीके टेलों-सा लगता है। विश्वरें नण उनके सेगोंमें निवान्त अनावक अम्बरीयजीने अपना माग जीवन समान्तांने पावन पाद-पर्चीमें ही लगा दिया था।

त्रम्बरीणने अन्ते मनको श्रीहृष्णकं चरण-चिन्तनमं वर्णाको उनके गुननानमं, हार्थोको श्रीहरिकं मन्दिरको नाडने-बुहारनेमे, कार्नोको अच्युतके पवित्र चरित सुननेमे, नेत्रोको भगवन्त्रिति दर्शनमे अङ्गोको भगवन्त्रेतिके दर्शनमे अङ्गोको भगवन्त्रेतिके दर्शनमे वर्षोपर चढी बुद्धवीकी गन्ध द्वेत्रेमे निहाले भगवन्त्रसादकः सम् हेन्सेमे, पैरोको श्रीनागयन्ति

पित्र स्थानोमें जानेमे और मस्तक्को हुनीकेशके चरणोंकी वन्दनामें लगा रक्खा था। दूसरे संवारी लोगोकी भाँति वे विषय-मोगोंमे लिस नहीं थे। श्रीहरिके प्रसादम्पने ही वे मोगोको स्वीकार करते थे। मगवन्के भक्तोको अर्थण करके उनकी प्रसन्ताके लिये ही मोगोको ब्रहण करते थे। अपने समस्त कर्म बन्नी एक प्रमु आत्मरूपके विराजम न हैं—ऐसा हट निश्चय एक प्रमु आत्मरूपके बिराजम न हैं—ऐसा हट निश्चय एक प्रमु आत्मरूपके ब्राह्मणोंकी वतलायी रीतिसे वे न्यानपूर्वक प्रजापालन करते थे।

निष्नाममावते यहाँका राज्यंन अनुष्ठान किया, विविध वस्तुओंका प्रचुर दान किया और अनन्त पुण्य-धर्म किये। इन खबरे वे भगवान्को ही प्रवन्न करना चाहते थे। स्वर्ग- खुख तो उनकी दृष्टिमें तुच्छ था। अपो हृदय-विहासनपर के आनन्दकन्द गोविन्दको नित्य विराज्ञमान देखते थे। उनको मगवत्येमकी दिल्य माधुरी प्रात थी। गृह- ली- पुत्र, खजन, गज, रथ, घोडे, रक, बल्ल- आमरण आदि कमी न घटनेवाला असय मण्डार और स्वर्गके मोन उनको नीरस, खप्रके समान असत लगने थे। उनका जित्त सदा मगवान्में ही लगा रहता था।

विसा राजा, वैसी प्रजा। महाराज अम्प्रराण्के प्रजानन, राजकर्मचारी—सभी लोग भगवान्के पवित्र चरित सुनने,
मगवान्के नाम-गुणका कीर्तन करने और मगवान्के पूजनत्यानमें ही अपना समय लगाते थे। मत्तवत्तक मगवान्ने
देखा कि मेरे ये मन तो मेरे जिन्तनमें ही त्ये गहते हैं, तो
मन्तिके योगक्षेमकी रह्या करनेवाटे प्रमुने अपने सुदर्शननमको सम्बरीन तथा उनके गन्यकी गक्षामें नियुक्त कर
दिया। जब मनुष्प अपना सब मार उन सर्वेश्वरपर छोड़कर
उनका हो जाना है, नब ने द्यामन उसके योगक्षेमका दायित्व
अन्ते अपर लेकर उसे सर्वथा निश्चन्त कर देते हैं।
नक्ष अम्बरीयके द्वारपर रहकर राज्यकी रक्षा करने लगा।

राजा अम्बरीधने एक वार अपनी पत्नीके साथ श्रीकृष्णको प्रमन्न करनेके लिये वर्षनी सभी एकाद्दियोंके जतका नियम किया। वर्ष पूरा होनेपर पारणके दिन उन्होंने धूम-धामसे मगवान्की पूजा की। जाह्मणोंनो गोदान किया। यह सब करके जब वे परण करने जा रहे थे, तनी महिंगे दुर्वासा शिष्टोसिंहत पथारे। राज्यने उनका सत्कार किया और उनसे भोजन करनेकी प्रार्थना की। दुर्वानाजीने राजाकी प्रार्थना

म्बीकार कर छी और स्नान करने यमुना-तटनर चले गये। ब्रादशी केवल एक घड़ी शेष थी। ब्रावशीमें पारण न करनेसे वत मङ्ग होता । उधर दुर्वासाजी आयेंगे कवः यह पता नहीं था। अतिथिसे पहले मोजन करना अनुचिन था। ब्राह्मणोंसे व्यवस्था लेकर राजाने भगवान्के चरणाटकको लेकर पारण कर लिया और मोजनके लिये ऋषिकी प्रतीक्षा करने लगे।

दुर्वासाजीने स्नान करके छोटते ही तरोवछछे राजाके पारण करनेकी बात जान छी । वे अत्यन्त क्रोधित हुए कि मेरे भोजनके पहले इसने क्या पारण किया। उन्होंने मस्तकसे एक जटा उखाइ ही और उसे जोरसे पृथ्वीपर पटक दिया। उससे कालाग्निके समान कृत्या नामकी भयानक राज्ञसी निश्ली। वह राक्षमी तजवार लेकर राजाको मारने दौडी। राजा जहाँ के तहाँ स्थिर खड़े रहे। उन्हें तिनक भी भय नहीं लगा । सर्वत्र सत्र रुपोंमें भगवान् ही ह, यह देखनेवाला मगवान्का मक्त मला, कहीं अपन ही दयामय स्कामासे डर सकता है ? अम्बरीपको तो कृत्या भी भगवान् ही दीखती थी। परतु भगवान्का सुदर्शनचक तो भगवान्की आजासे पहलेसे ही राजानी रक्षामें नियुक्त था। उसने पलक मारते कृत्यको भस कर दिया और दुर्वासकी भी खबर छेने उनकी ओर दींडा। अपनी कृत्याको इस प्रकार नष्ट होते और प्वालमय कराल चक्रको अपनी ओर आते देख हुर्वासाजी प्राण लेकर भागे । ये दसों दिशाओंमे, पर्वतोकी गुफार्थामें, समुद्रमे---जहाँ-जहाँ छिपनेको गये, चक्र वहीं उनका पीछा करता गया। आकाद्ययातालमे सव कहीं वे गये । इन्द्रांढि लोकपाल तो उन्हें क्या शरण दते, स्वय व्रह्माजी और शहरजीने भी आश्रय नहीं दिया । दया करके शिवजीने उनको भगवानके ही णख जानको कहा। अन्तमें वे वैक्कण्ड गये और भगवान् विष्णुके चरणापर गिर पदे । दुर्वासाने कहा-- 'प्रमो । आपका नाम लेनेस नारकी जीव नरकमे भी छूट जाते इ अतः आग मेरी रक्षा जरे। मने आपके प्रभावको न जानकर आपके मक्तका अपराध किया, इसल्ये आप मझे क्षमा करें।

भगवान् अपनी छातीपर स्गुनी लात तो सह एकते हैं, अपना अपराध वे कमी मनमे ही नहीं छेते; पर भक्तका अपराध वे क्षमा नहीं कर सकते। प्रभुने कहा—'महर्षि! में खनन्त्र नहीं हूं। में तो भक्तोंके पराधीन हूं। साधु भक्तोंने मेरे हृदयको जीत लिया है। साधु जन मेरे हृदय हें और में उनका हृदय हूं। मुझे छोडकर वे और कुछ नहीं जानते और उनको छोड़कर में भी और कुछ नहीं जानता।

साधु मक्तोको छोडकर में अपने इस गरीरको भी नई। चाहता और इन ल्ट्रमीजीको जिनकी एकमात्र गति में ई। हूँ, उन्हें भी नई। चाहता । जो भक्त स्त्री-पुत्र, घर-परिवार, घन-प्राण, इहलोक-परलोक सबको त्यागकर मेरी गरण आया है, भला में उसे कैसे छोड सकता हूँ । जैसे पतिनता स्त्री पतिको अपनी सेवासे वगमें कर लेती है, वैमें ही समदर्शा भक्तजन मुझमें चित्त लगाकर मुझे भी अपने वगमें कर लेते हैं । नश्वर म्वर्गादिकी तो चर्चा ही क्या, मेरे मक्त मेरी सेवाके आगे मुक्तिको भी स्वीकार नहीं करते । ऐसे भक्तोके में सर्वथा अश्वीन हूँ । अतएव अप्रिप्वर । आप उन महाभाग नामागननयके ही पास जायं । वहीं आपको ग्रान्ति मिलेगी ।

इथर राजा अम्बरीय बहुत ही चिन्तित थे। उन्ह लगता था कि भेरे ही कारण दुर्वासानीको मृत्युभयसे ग्रस्त होकर भृत्वे ही भागना पड़ा। ऐसी अवस्थाम मेरे लिये भोजन करना कदापि उचित नहीं है। अत वे केवल जल पीकर श्रृपिके लौटनेकी पूरे एक वर्षतक प्रतीक्षा करत रहे। वर्षभरके बाद दुर्वासाजी जैसे भागे थे, वैसे ही भयभीत दोड़ते हुए आये और उन्होंने राजाका पर पकड लिया। ब्राह्मणके हारा पैर पकडे जानसं राजाको यहा सकोच हुआ। उन्होंने स्तृति करके सुदर्शनको शान्त किया।

महर्षि दुर्वासा मृत्युक भयने छूटे । सुदर्शनका अत्युक्त तापः जो उन्ह जल रहा थाः जान्त हुआ । अब प्रसन्त होकः वे कहने छ्यो—'आन मेने भगवान्के दासंका महत्त्व दे जा । राजन् ! मेने तुम्हारा इतना अपराव किया था पर द्वस्त मेरा कत्याण ही चाहने हो । जिन प्रमुका नाम लेनसे ही जीव समस्त पापाने छूट जाना है, उन तीर्थपाद श्रीहरिव भक्तोंके लिये कुछ भी कार्य शेप नहीं रह जाता । राजन् ! तुम बड़े दयाछ हो । मेरा अपराध न देखकर तुमने मेरी प्राण-रक्षा की !'

अम्बरीपके मनम अमृषिके वाक्यों से काई अभिमान नहां आया। उन्होंने हमकों भगवान्की कृपा समझा। महर्षिक चरणों में प्रगाम करके बड़े आदरसे रानाने उन्हें भोजन कराया। उनके भोजन करके चले जानेपर एक वर्ष पश्चात् उन्होंने वह पवित्र अत्र प्रसादरूपसे लिया। बहुत कण्लतक परमात्मामे सन लगाकर प्रजापालन करने पश्चात् अम्बरीपजीने अपने पुत्रको राज्य सेप दिया और मगवान् वासुदेवमे मन लगाकर वनमें चले गये। वहाँ मजन नथा नप करते हुए उन्होंने भगवानको प्राप्त किया।

राजा रुक्माङ्गद

प्रहाहनारष्टपरागरपुण्डरीक-व्यासाम्बरीपशुक्तगीनकभीष्मष्टारुभ्यान् । म्बमाङ्गदार्जुनविहाष्टविभीषणादीन् पुण्यानिमान् परमभागवतान् नमामि॥

इध्वाक्कवंगमे अयोध्यानरेश ऋतध्वजके पुत्र महाराज दनमाञ्चद हुए । ये धर्मात्मा तथा नगवान् नारायणके प्रिय शक्त ये । इनकी पत्नी सन्ध्यावतीसे एक सुगील पितृभक्त पुत्र हुआ । उसका नाम था-भर्माङ्गद । गहाराच रुप्ताङ्गदकी निष्ठा एकादशी-व्रतमं थी । एकादशी-नत श्रीहरिको अत्यन्त प्रिय है । जो दशमीको दोपहरंग एक ही समय गोजन करके रात्रिको ब्रह्मचर्यपूर्वक भूमि गा नल्तेपर सोता है। एकाउँगीको प्रातः वतका सङ्खल्प करके निर्जल गत करता है और ययासम्भन समस्त उपचारोसे श्रद्धा-पुर्वक भगवानुका पूजन करता है। रात्रिमे जागरण करते हुए भगवानके नाम एव गुणीका कीर्तन करता है और दुसरे दिन भगवान्का पूजन करके ब्राह्मणोको भोजन कराके व्रतका पारण करता है, उसपर सर्वेश्वर विष्णु-भगवान् जीघ प्रसन्न होते हैं । एकादशी-व्रतके दिन इन्द्रियोको स्यत करके दिन-रात केवल भगवानके पूजन, अर्चन, कीरीन तथा भगवान्की कथा मुननेमे ही लगाना चाहिये। उस दिन काम-क्रोध लोमादिका सर्वथा त्याग कर देना नाहिये। असल्य तथा कट्वाणी भूलकर भी नहीं बोलनी चाहिये और न किसीकी निन्दा ही करनी चाहिये । धर्मसे द्वेप करनेवाले नास्तिक, शास्त्रनिन्दक, भगवान्गं विश्वास नरनेवाले छोगोसे उस दिन वात नी नहीं करनी चाहिये। गहाराज रक्माइद यडी सावधानीसे इन नियमोका पालन करते थे। राजाकी धर्मपरायणताके कारण उनकी समस्त प्रजा धार्मिक थी । प्रजाके भी सब लोग एकादजीका ब्रत पूरी विधिमें करते थे।

जो नियमपूर्वक विधिसहित एकादशी-त्रत करता है, उसके घरमें यमराजके दूत प्रवेग ही नहीं कर सकते । महाराज रुक्माइदके राज्यमें यमदूतीका प्रवेग नहीं था; परंतु सृष्टि तो जन्म-मरणरूप है। यमराजजीने सृष्टिकर्तांसे कहा कि अयोध्याके राज्यमरमें छोग अमर वने रहेंगे तो मर्त्यछोककी मर्यादा नष्ट हो जायगी। ब्रह्माजीने एक परम सुन्दर मोहिनी स्त्री बनाकर उसे पृथ्नीपर भेजा। उस स्त्रीको देखकर महाराज मुग्ध हो गये। उसने भी इस गर्तपर राजाको पित बनाना स्त्रीकार किया कि वह जो कहेगी, उसे महाराज अस्त्रीकार नहीं करेंगे। महाराजने यह दार्त मान ली। एकादशी आनेपर मोहिनीने कहा कि 'राजा वत न करें।' महाराज तो सुनते ही सक रह गये। उन्होंने कहा—'रानी। तुम कहो तो में अपने प्राण भी दे सकता हूं: कितु भगवान नारायणका एकादशी-वत में नहीं छोड सकता। इसके बदले तुम और कुछ माँग लो।'

गोहिनीने कहा—'आप एकादशी-व्रत नहीं छोड़ना चाहते तो अपने हाथसे कुमार वर्माङ्गटका मस्तक काटकर मुझे दे दे ।'

महाराज कैंसे अपने एकमात्र पुत्रका मस्तफ काटे ? इसपर राजकुमारने कहा—पिताजी ! आप सक्कोच न करें। जरीर अगर तो है नहीं; कल नष्ट ही या आजः यह नष्ट तो होकर रहेगा; फिर इस देहसे धर्मकी रक्षा हो। पिताके ब्रत तथा सत्यकी रक्षामें यह देह लगे—इससे वडा सीगाग्य कहां गिलना है। आप अपने सत्यकी रक्षा करें।

राजकुगारकी माता परम गती रानी मन्धावलीने भी पुनकी वातका सगर्थन किया । अन्तमे महाराज खड्न लेकर पुत्रका मसक काटनेको उनत हुए । जैसे ही राजाने तलवार उठायी, अनन्त करुणाधाम श्रीहरिने प्रकट होकर उन्हें दर्शन दिया । भगवान्की कृपासे विमान आया और उसमे वैठकर सपरिवार महाराज भगवदाम प्रधारे ।

— ॐा‡<u>ॐ</u>≵्र्ट्स्ः,---भक्त-वाणी

अकिञ्चनत्वं राज्यं च तुलया समतोलयत् । अकिञ्चनत्वमधिकं राज्यादिपि हितात्मनः ॥ अकिञ्चनता और राज्य दोनो कॉटेपर रखकर तौले गये थे । (परम ज्ञानी महर्षियोने दोनोके परिणामपर विचार करके निश्चय किया ) तो यही पता लगा कि अपना हित चाहनेवाले मनुष्यके लिये राज्यकी अपेक्षा अकिञ्चनना ही श्रेष्ठ है ।

2000GGQQQQ

# सत्यवादी राजा हरिश्रन्द्र

गरा गृह सत सुकत मुहाण । वेट पुरान प्रगट ननु गाण ॥

गहिष ि श्वािम्त्रजीकी कृपांस सहारीर स्वर्ग जानेवां है

और वहाँसे देवनाओं हारा गिराये जानेपर बीचम ही अवतक स्थित रहनेवाले महाराज निवाहु विख्यात ही है । इन्हीं के
पुत्र महाराज हिम्बन्द्रजी ने । ये प्रसिद्ध दानी, भगवादक नथा
वर्मात्मा थे । इनकी वार्मिकनाके प्रभावने हनके राज्यमे कभी
अकाल नहीं पड़ना था, महामारी नहीं फैलनी थी, दूसरे भी कोई
देविक या मौतिक उत्पात नहीं होने थे । प्रजा सुदी थी, प्रसन्न
थी, धर्मपर्प्रण थी। महाराज हरिश्चन्द्रकी सत्य-निष्ठा त्रिस्चनमें
विख्यात थी । देविन नार्द्रसे महाराज्यी प्रशसा सुनकन्
देवराज इन्ह्रको सी ईच्यां हुई जोर उन्होंने परीक्षा लेनेका
निश्चय करके विश्वासित्र नीकी इनके लिये त्यार किया।

विश्वामित्रजीने अपने तपंत्र यभावस स्वरंग राजांस सम्पृण गट्य दानमें ले दिया और दूनरे दिन अगेध्या जाकर उसे माँगा। सन्यवादी राजाने स्वरंगे दानको भी सत्य ही माना और प्रग राज्य तथा कोप मुनिको सीप दिया। हरिश्वन्द्रजी पूरी पृथ्वीके चकवर्ती राजा थे। गट्य तो दान हो गया। साम्त्र कहने है कि काशीपुरी भगवान् शहरके त्रिश्रूलपर वसी है, अतः प्रश्नीके राज्यमे उसे नहीं गिना जाना। हरिश्चन्द्रने काशी जानका निश्चय किया। अव ऋषि विश्वामित्रने कहा— 'दतने वहे दानकी साङ्गलांक लिये दिवाणा दीजिये।'

आज राना हरिश्चन्द्र, जो कलतक पृथ्वीके एकच्छत्र सम्राट्य, क्याल हो गये । उनके पास एक की दी भी नहीं थी। इतनेपर भी उन्होंने ऋफिको दक्षिणा देना स्वीफार किया। अपने पुत्र रोहितान तथा पत्नी र्शव्याके साथ वे काशी आये। दक्षिणा देनेका दूसरा कोई उपाय न देखकर पत्नीको उन्होंने एक ब्राह्मणंक हाथ वेच दिया। वालक रोहिन भी माताके साथ गया। विश्वामित्रजी जितनी दक्षिणा चाहते थे, वर् दतनेसे पूरी नहीं हुई। राजाने अपनेको भी बेचना चाहा। उन्हें काशींक एक चाण्टालने व्मद्यानण्य पहरा देनेके ल्विये और म्हतककर वस्त्र करनेके लिये रारीद लिया। इस प्रभार हरिश्चन्द्रने ऋपिको हिंगणा दी।

योना अग्निमं पडकर जल नहीं जाता, वह और चमकन लगना है। इसी प्रकार सद्घटोंमं पड़नेसे धर्मात्मा पुरुप वर्मसे पीछे नहीं इटने। उनकी वर्मनिया विपत्तिकी अग्निमं मस्म होनेके बढले और उरावस्तम होती है, और विशेषकारे चमकने लगती है। हरिअन्द्र चाण्डालक सेवक हो गये। एक चकवर्ता सम्राट् व्मशानमें रात्रिक समय पहरा देनंत्र कामपर लगनेको विवश हुए। परतृ हरिश्चत्वका धैर्य अडिग रता। उन्होंने इसे भी भगवानका कृषा प्रसाद ही समझा।

महारानी शैद्या आज पतिक वर्मका निवाह करनेके लिये ब्राह्मणकी टामी हो गयीं।वे वहाँ वर्तन मलने, ब्राट-टेन, वर लीपने, गावर उठाने आदिका काम करने लगी। जिम गनकुमार राहिनाअके मद्धेतपर चलनेके लिये सकटी सेवक मदा हाय जोड पाटे रहते ये, वह नन्हा सुकुमार बालक ब्राह्मण-के यहाँ आजाका पालन करता; टॉटा जाना और चूपचाप जं छता । एक दिन मन्द्रा समय कुछ अन्यकार होनेपर गेहितान ब्राह्मणकी पृजाक लिये फुल तोड़ने गया था, वहाँ उसे सपेने काट लिया । वालक गिर पडा और प्राणहीन हा गण। वचारी शैव्या-चर जब महारानी थी, तब थी। आज एकमात्र पुत्र मरा पटा था उसका उसके सामने! न तो कोई उसे दो गन्द कहकर वीरज दिलानेवाला या ओर न माई उसके पुत्रके शवको स्मगान छ जानेवाला था । रात्रिंग अफ़ेली, रोती-विलखती बेचारी अपने हायोंपर पुत्रक देहकी लकर उसे जलाने व्यसान गयी । विपत्तिका यही अन्त नर्रा हुआ । इसगानके खामी चाण्डालने हरिश्चन्द्रको आजा दं रक्खी थी कि विना कर दिये फाई भी टाग जलाने न पांच । शैष्याका रोना मुनकर ट्रिश्चन्द्र वहाँ आ पहुँचे और कर मॉगने छगे। हाप। हाय। अयो व्याके चकवर्गीकी महारानीके पास था क्या आज जो वह करमें दे। आज अयोध्यांक युवराजकी लाश उसकी माताके सामने पड़ी थी । माता कर दिये विना उमे जला नहीं पाती थी। शैवयांके रुदन-क्रन्टन से हरिश्चन्द्रने उसे पहचान लिया । क्तिनी भयद्वर स्थिति हो गयी-अनुमान क्रिया जा सकता है। पिताके सामने उसके एकमात्र पुत्रका देढ़ लिये पत्नी रो रही थी और पिताकी उस जगालिनीसे कर वस्तककरना या। विनाकर छिये अपने धा पुत्रके शरीरका टाए गेकना था उन्हें । परतु हरिश्चन्द्रका धर्म अविचल या। उन्होंने कहा-- भद्रे ! तिस धर्मके लिय मंने राज्य छोटा, तुम्हं छोडा और रोहिनको छोड़ा, जिन धर्मके लिये में यहाँ चाण्टालका सेवक वना, तुम दासी वनी, उस वर्मको में नहीं छोड़ेंगा। तुम मुने धर्मपर उटेरहनेंम महायता हो ।

रीन्या पतित्रता थीं। पतिकी धर्मरक्षाके लिये जिस महारानीने राज्य छोड्कर दासी बननातक स्वीकार किया था, वे पतिके धर्मका आढर न करें—यह वैसे सम्मव था। परतु आज माताके सामने उसके पुत्रका निर्जाव गरीर था और उसे दाह करना था। पतिका धर्म कर माँग रहा था और देनेकां क्या रक्या था वहाँ। अन्तमे उस देवीने कहा—्नाथ। मेरे पास तो दूसरा वस भी नहीं है। मेरी गही एक मैली साड़ी है, जिसे मैं पहिने हूँ। इसीके अञ्चलसे दक्कर अपने बेटेको में ले आयी हूँ। आपके पुत्रके देवपर कफनतक नटी है। आप मेरी इस साड़ीको ही आधा फाडकर ले ले फरफे रूपमे।

हरिश्चन्द्रने इस दशामे भी साड़ीका आधा भाग लेना स्वीकार कर लिया। जैसे ही शैन्याने साड़ी फाडना चाहा, स्वय भगवान् विष्णु प्रस्ट हो गये वहाँ। सत्य और धर्म भगवान्का स्वरूप है। जहाँ सत्य तथा धर्म हे, वही स्वय भगवान् प्रत्यक्ष है। देवराज इन्द्र तथा विश्वामित्रजी भी देवताओं के साथ वहाँ आ गये। धर्मने प्रकट होकर बताया कि 'में स्वय चाण्डाल बना था।' इन्द्रने अमृत वर्षा करके कुमार रोहिताश्वको जीवित कर दिया। भगवान्ने हरिश्चन्द्रको भक्तिका वरदान दिया। इन्द्रने उनसे पतीके साथ सदारीर स्वर्ग चलनकी प्रार्थना की। हरिश्चन्द्रने कहा—'मेरी प्रजा मेरे वियोगमे इतने दिन दुर्खी रही। मैं अपने प्रजाजनोको छोडकर म्वर्ग नही जाऊँगा।'

उन्द्रने कहा— राजन् ! आपके इतने पुण्य हैं कि आप अनन्त गलतक स्वर्गमे रहें । यह तो भगवान्का विधान है । मजाके लोगोके कर्म भिन्न भिन्न हैं । सन्न एक गाथ हैं में म्बर्ग जा सकते हैं !

राजा हरिश्चन्द्रने कहा— भ अपना समस्त पुण्य अपने प्रजाजनोको देता हूँ। मै स्वयं म्वर्ग जाना नहीं चाहता। आप उन्हीं लोगोको स्वर्ग ले जार्ने। मेरी प्रजाके लोग म्वर्गमे रहे। मै उन सबके पाप भोगने अकेला नरक जाऊँगा। महाराजकी यह उदारता, यह प्रजावत्सन्ता देरम् देवता सन् प्रहों गये। महाराजके प्रभावते समस्त अयोध्यावासी अपने स्त्री-पुत्रादिके साथ सदेह स्वर्ग गरे। पीछे विश्वामित्रजीन अयोध्याको फिरसे नसाया और कुमार रोहिताश्वको पहाँ सिहासनपर बैठाकर सम्पूर्ण पृथ्वीका एकच्छत्र सम्राट वना दिया।

#### 

# महाराज दिलीप

गावी में अद्रतः सन्तु गावी म सन्तु पृष्ठतः। गावी में सर्वतः सन्तु वां मध्ये वसाम्यहम्॥

इक्ष्वाकुवरामं महाराज दिलीप यहे ही प्रसिद्ध राजिप हो गये हैं। वे बड़े भक्त, धर्मात्मा और प्रजापालक राजा थे। नारों वर्ण उनके शासनसे सन्तुष्ट थे। महाराजको सभी प्रकारके सुख थे, किन्तु उनके कोई सन्तान नहीं थी। एक बार ये इसके लिये अपने कुलगुरु महर्षि चिराप्रजीके आश्रमपर गये और अपने आनेका कारण बताकर उनसे उपाय पूछा।

महिपं विशिष्टने दिव्यदृष्टिसे सव बाते समझकर कहा— राजन् । आप एक बार देवासुर-सग्राममे गये थे । वहाँसे छीटकर जब आप आ रहे थे, तब रास्तेमें आपको सुरनिदनी कामधेनु मिली । आपके सामने होनेपर भी आपकी दृष्टि उनपर नहीं पड़ी, इसलिये आपने उन्हे प्रणाम नहीं किया । कामधेनुने इसे अचिनय समझकर आपको सन्तानहीनताका राण दे दिया । उस समय आकाशगङ्का बड़े जोरोसे शब्द कर रही थी, इससे आपने उस शापका सुना नहीं। अब इसका एक टी उपाय है कि दिसी भी प्रदार उस गौको आप प्रसन्न कीजिये। वह गौ तो अब यहाँ है नहीं। उसकी बिछ्या मेरे पास है, आप उसकी सेवा करें। भगवान्ते चाडा तो आपका मनोरथ शीघ ही पूरा होगा।

गुरुकी आज्ञा शिरोधार्यकर महाराज अपनी महारानीकें सिंदत गौकी सेवामे लग गये। ये प्रातः बड़े ही सबेरे उठते। उठकर गौकी बिछ्याको दूध पिलाते, ऋपिके हवनके लिये दूध दुहते और फिर गौको लेकर जगलमे चले जाते। गौ जिधर भी जाती, उसके पीछे पीछे चलते। वह बैठ जाती तो स्वय मी बैठकर उसके शारीरको सहलाते। हरी-हरी दूव उखाडकर उसे खिलाते। जिधरसे भी वह चलती, उधर ही चलते। साराश कि महाराज छायाकी तरह गौके साथ-साथ रहते। इस प्रकार महाराजको इक्कीस दिन हो गये।

एक दिन वे गौके पीछे पीछे जंगलमे जा रहे थे। गौ एक बहुत गड़े गहन बनमे घुस गयी। महाराज भी पीछे पीछे धनुषसे लताओको हटाते हुए चले। एक वृक्षके नीचे जाकर उन्होने क्या देखा कि गौ नीचे हैं, उसके ऊपर एक सिंह चढ वैठा है और गौका वध करना चाहता है। महाराजने भाथेसे वाण निकालकर उस सिंहको मारना चाहा, किन्तु उनका हाथ जहाँ का-तहाँ जडवत् रह गया। अव वे क्या करते। उन्होने अत्यन्त दीनतासे कहा—'आप कोई सामान्य सिंह नहीं हैं, आप देवता है। इस गौको छोड दीजिये; इसके बदलेमे आप मुझे जो भी आजा दे, मे करनेको तैयार हूँ।' सिंहने कहा—'यह वृक्ष भगवती पार्वतीको अत्यन्त प्रिय है, मुझे शिवजीने स्वय अपनी इच्छासे उत्पन्न करके इसकी रक्षामे नियुक्त किया है। यहाँ जो भी आता है, वही मेरा आहार है। यह गौ यहाँ आयी है, इसे ही खाकर मै पेट मरूँगा। इस विपयमे आप कुछ भी नहीं कर सकते।'

महाराजने कहा— 'सिंहराज । यह गौ मेरे गुरुदेवकी है, मैं इसके बदले आपको सब कुछ देनेको तैयार हूँ, आप मुझे खा ले और इसे छोड़ दें।'

सिंहने बहुत समझाया कि 'आप महाराज हें, प्रजाके प्राण हैं, गुरुको ऐसी लाखो गौऍ देकर सन्तुष्ट कर सकते हें।' किन्तु महाराजने एक न मानी। अन्तमे सिंह तैयार हो गया, महाराज जमीनपर पड़ गये । थोड़ी देरमे उन्होने देखा तो न वहाँ सिंह था, न वृक्ष; कैवल कामधेनु वहाँ खड़ी थी। उसने कहा—'राजन्! मैं आपपर बहुत प्रसन्न हूँ, यह सब मेरी माया थी, आप मेरा दूध अभी दुहकर पी ले, आपके पुत्र होगा।' महाराजने कहा—'देवि! आपका आशीर्वाद शिरोधार्य है, किन्तु जबतक आपका बल्डा न पी लेगा, गुरुके यजके लिये दूध न दुह लिया जायगा और गुरुजीकी आजा न होगी, तबतक मैं दूध नहीं पीऊँगा।'

इसपर गौ बहुत सन्तुष्ट हुई । गौ सन्ध्याको महाराजके आगो-आगे भगवान् विष्ठिक आश्रमपर पहुँची । सर्वज्ञ ऋषि तो पहले ही सब जान गये थे। महाराजने जाकर जब यह सब बृत्तान्त कहा, तब वे प्रसन्न होकर बोले—'राजन् । आपका मनोर्थ पूरा हुआ । गौकी कृपासे आपके बड़ा पराक्रमी पुत्र होगा । आपका वश उसके नामसे चलेगा ।'

नियत समयपर ऋिषने निन्दिनीका दूध राजा और रानीको दिया । महाराज अपनी राजधानीमे आये और रानी गर्भवती हुई । यथासमय उनके पुत्र उत्पन्न हुआ । यही बालक रघुकुलका प्रतिष्ठाता रघु नामसे विख्यात हुआ । महाराज दिलीप भगवान् श्रीरामचन्द्रजीके वृद्धप्रिपतामह हैं।

#### 

#### महाराज रघु

सूर्यवगमें जैसे इक्ष्वाकु, अजमीद आदि राजा बहुत प्रसिद्ध हुए है, उसी प्रकार महाराज रघु भी बड़े प्रसिद्ध पराक्रमी, धर्मात्मा, भगवद्भक्त और पिवन्नजीवन हो गये हैं। इन्हींके नामसे 'रघुवश' प्रसिद्ध हुआ। इसीलिये सचिदानन्दघन परमात्मा भगवान् श्रीरामचन्द्रजीके रघुवर, राघव, रघुपति, रघुवशिवभूपण, रघुनाथ आदि नाम हुए। ये बड़े धर्मात्मा ये। इन्होंने अपने पराक्रमसे समस्त पृथ्वीको अपने अधीन कर लिया या। चारो दिशाओमे दिग्वजय करके ये समस्त भूमिखण्डके एकच्छन्न सम्राट्ट हुए। ये प्रजाको विल्कुल कप्ट नही देना चाहते थे, 'राज्यकर' भी ये बहुत ही कम लेते थे और विजित राजाओको भी केवल अधीन बनाकर छोड़ देते थे, उनसे किसी प्रकारका कर वसूल नही करते थे।

एक वार ये दरवारमे बैठे थे कि इनके पास कौत्स नामके एक स्नातक ऋपिकुमार आये । अपने यहाँ स्नातकको देखकर महाराजने उनका विधिवत् स्वागत-सत्कार किया । पाद्य-अर्थ्यसे उनकी पूजा की । ऋषिकुमारने विधिवत् उनकी पूजा ग्रहण की और कुगल प्रश्न पूछा । थोड़ी देरके अनन्तर ऋषिकुमार चलने लगे, तब महाराजने कहा—'ब्रह्मन् ! आप कैसे पधारे और विना कुछ अपना अभिप्राय बताये आप लौटे क्यो जा रहे हैं !'

ऋषिकुमारने कहा—'राजन् ! मैने आपके दानकी ख्याति सुनी है, आप अद्वितीय दानी है। मै एक प्रयोजनसे आपके पास आया था; विंतु मैने सुना है कि आपने यज्ञमे अपना समस्त वैभव दान कर दिया है। यहाँ आकर मैने प्रत्यक्ष देखा कि आपके पास अर्घ्य देनेके लिये भी कोई धातुका पात्र नहीं है और आपने मुझे मिट्टीके पात्रसे अर्घ्य दिया है, अतः अब मै आपसे कुछ नहीं कहता।

राजाने कहा--'नहीं, ब्रह्मन् । आप मुझे अपना अभिप्राय बताइये, मै यथासाध्य उसे पूरा करनेकी चेष्टा करूँगा ।'

स्नातकने कहा—''राजन् ! मैने अपने गुरुके यहाँ रहकर साङ्गोपाङ्क वेदोका अध्ययन किया । अध्ययनके अनन्तर मैने गुरुजीसे गुरुदक्षिणाके लिये प्रार्थना की । उन्होंने कहा—'हम तुम्हारी सेवासे ही सतुष्ट हैं। मुझे और कुछ भी दक्षिणा नहीं चाहिये।' गुरुजीके यो कहनेपर भी में बार-बार उनसे गुरुदक्षिणांके लिये आग्रह करता ही रहा। तव अन्तमं उन्होंने झल्लाकर कहा—'अच्छा तो चौदह लाख सुवर्णमुद्रा लाकर हमें दो।' मैं इसीलिये आपके पास आया था।"

महाराजने कहा—'ब्रह्मन् ! मेरे हाथोमे धनुष वाणके रहते हुए कोई विद्वान् ब्रह्मचारी ब्राह्मण मेरे यहाँसे विमुख जान तो मेरे राज-पाटः धन-वैभवको धिकार है । आप वेठियेः में कुवेर-लोकपर चढाई करके उनके यहाँसे धन लाकर आपको दूँगा।'

महाराजने सेनाको सुसज्जित होनेकी आजा दी। वात-की-वातमे सेना सज गयी। निश्चय हुआ कि कल प्रस्थान होगा। प्रात काल कोपाध्यक्षने आकर महाराजसे निवेदन किया कि महाराज । रात्रिमे सुवर्णकी दृष्टि हुई और समस्त कोप सुवर्ण-मुद्राओंसे भर गया है। महाराजने जाकर देखा कि सर्वत्र सुवर्णमुद्राऍ भरी है। वहाँ जितनी सुवर्णमुद्राऍ थीं, उन सवको महाराजने कॅटोपर लदवाकर ऋषिकुमारके साथ मेजना चाहा। ऋषिकुमारने देखा, ये मुद्राएँ तो नियत सख्यासे वहुत अधिक हैं, तब उन्होने राजासे कहा— भाहाराज । मुझे तो केवल चौदह लाव ही चाहिये। इतनी मुद्राओका में क्या कल्या, मुझे तो केवल काममरके लिये चाहिये। इस त्यागको धन्य है।

महाराजने कहा—'ब्रह्मन् । ये सव आपके ही निमित्त आयी हं, आप ही इन सबके अधिकारी हं, आपका ये मब मुद्राऍ लेनी ही होगी। आपके निमित्त आये हुए इव्यकों भला, में कैसे रख मकता हूं ?'

ऋषिकुमारने बहुत मना किया, किंतु महाराज मानते ही नहीं थे, अन्तमे ऋषिको जितनी आवश्यकता थी, वे उतना ही द्रव्य लेकर अपने गुरुके यहाँ चले गये। गेप जो धन बचा, वह सब ब्राह्मणांको छटा दिया गया। ऐसा टाता पृथ्वीपर कौन होगा, जो इस प्रकार याचकोंके मनोरथ पूर्ण करे। अन्तमे महाराज अपने पुत्र अजको राष्य टेकर तपस्या करने वनमे चले गये। अजके पुत्र महाराज दगर य हुए, जिन्हे साक्षात् परब्रह्म परमात्मा श्रीरामचन्द्रके पिता होनेका मौभाग्य प्राप्त हुआ।

#### 一一次的一个

# विदेह-भक्त राजा जनक

( लेखक-शीरुपानारायणजी चौधरी )

आत्मागमाश्च मुनयो निर्प्रन्था अप्युरुकमे। कुर्वन्त्यहुँतुकी भक्तिमित्धंभूतगुणो हरि.॥ (श्रीमद्गा०१।७।१०)

'जिनकी माया-प्रनिययाँ टूट गयी हैं, ऐसे आत्माराम, आप्तकाम, जीवनमुक्त मुनिगण भी भगवान् श्रीहरिकी अहेतुकी भक्ति करते हें, क्योंकि श्रीहरिमें ऐसे ही गुण हैं।'

महाराज निमिका द्वारीर मन्थन करके ऋषियोने जिल कुमारको प्रकट किया, वह 'जनक' कहा गया। माताके देहसे न उत्पन्न होनेके कारण 'विदेह' और मन्थनसे उत्पन्न होनेके कारण 'मैथिल' भी उनकी उपाधि हुई। इस वृज्ञमें आगे चलकर जो नरेज हुए, वे सभी जनक और विदेह कहलाये। महर्पि याजवल्क्यकी कृपासे वे सभी योगी और आत्मज्ञानी हुए। इसी वृज्ञमें उत्पन्न सीताजीके पिता महाराज 'सीरच्चज' जनकको कीन नहीं जानता। आप सर्वगुणसम्पन्न और सर्वसद्भावाधार, परम तत्वज्ञ, कर्मज्ञ, असाधारण ज्ञानी, धर्म दुरन्वर और नीति निपुण महान् पण्डित थे।

आपकी विमल कीर्ति विविध भॉतिसे गायी गयी है, परतु आपके यथार्थ महत्त्वका पता बहुत थोडे लोगोको लग सका है। श्रीगुसाईजी महाराज आपको प्रणाम करते हुए कहते हे—

प्रनवउँ परिजन सहित त्रिंदहू । जाहि राम पद गूढ सनेहू ॥ जोग मोग महॅं राखेउ गोर्ट । राम विलोकत प्रगटेउ सोई ॥

पूर्णव्रह्म सिचदानन्द्धन महाराज श्रीराधवेन्द्रके साथ श्रीजनकजीका जो अत्यन्त 'गूढ सनेह' और नित्य 'योग' (प्रेमका अमेद सम्वन्ध ) है, वह सर्वथा अनिर्वचनीय है। कहना तो दूर रहा, कोई उसे सम्यक् प्रकारसे समझ भी नहीं सकता। उस प्रेमतत्त्वको तो वस आप ही दोनो जानते है। आपने उस अकथनीय अनुपम दिन्य प्रेम-धनको पूरे लोभीकी भाँति इन्द्रिय-व्यवसायरूप प्रपञ्चोमे छिपा रक्खा है और एक धन-पाण विपयी मनुष्यके सहज उसी परम धनके चिन्तनमे निरन्तर निमग्न रहते हैं। लोग आपको एक महान् ऐश्वर्यसम्पन्न राजा, नीतिकुशल प्रजारक्षक नरपति

समझते हैं, कुछ छोग जानियोका आचार्य भी मानते हें, परत आपके अन्तम्तलके भीनगृढ प्रेम'का परिचय बहुत कम छोगोको है।

प्यारी—दुलारी श्रीसीताजीके स्वयवरकी तैयारी हुई है। देश-विदेशके राजा-महाराजाओंको निमन्त्रण दिया गया है। पराक्रमकी परीक्षा देकर सीताको प्राप्त करनेकी लालसासे बड़े-बड़े रूप-गुण और वल-वीर्यसे सम्पन्न राजा-महाराजा मिथिलामें पघार रहे हैं।

इसी अवसरपर गाधि-तनय मुनि विश्वामित्रजी अपने तथा अन्यान्य ऋपिगोके यज्ञोकी रक्षाके लिये अवधराज महाराज दशर अजीसे उनके प्राणाधिक प्रिय पुत्रद्वय श्रीराम-लध्मणको मॉगकर आश्रममें लाये थे। यह कथा प्रसिद्ध है। श्रीविश्वामित्र मुनि भी महाराज जनकका निमन्त्रण पाते हैं और टोनो राजकुमारोको साथ लेकर मिथिलाकी ओर प्रस्थान करते हैं। रास्तेमे शापग्रस्ता मुनि-पत्नी अहल्याका उद्धार करते हुए परम कृपाछ श्रीकोशलिक्शोरजी कनिष्ठ भ्रातासिहत गङ्गा-स्नान करके वनोपवनके प्राकृतिक सौन्दर्यको देखते हुए जनकपुरीम पहुँचते हैं और मुनिमहित नगरसे वाहर मनोरम आम्रवाटिकामे ठहरते है।

मिथिलेश महाराज इस ग्रुभ सवादको पाकर श्रेष्ठ समाज-सिंहत विश्वामित्रजीके दर्शन और स्वागतार्थ आते हैं और मुनिको साष्टाङ्क प्रणाम करके आजा पाकर बैठ जाते हैं। इननेमे ही फुलवारी देखकर—

स्याम गीर मृदु वयम किसोरा । लोचन मुखद विस्व चित चोरा॥

— व्याम-गौर-गरीर, किगोर वयवाली, नेत्रोंको परम सुख देनेवाली, अखिल विश्वके चित्तको चुरानेवाली 'जुगल जोड़ी' वहाँ आ पहुँची। ये तो वालक, परत इनके आते ही लोगोंपर ऐसा प्रमाव पढ़ा कि सब लोग उठ खड़े हुए— 'उठे सकल जब र्युपित आए।' विश्वामित्र सबको वैठाते हैं। दोनों प्रमु जील-सकोचके साथ गुरुके चरणांमे वैठ जाते हैं। यहाँ जनकरायजीकी वडी ही विचित्र दगा होती है। उनकी प्रेमरूपी मूर्यकान्तमणि श्रीरामरूपी प्रत्यक्ष प्रचण्ड सूर्यकी रिमियोंको प्राप्तकर द्रवित होकर वह चलती है। गुप्त प्रेम-धन श्रीरामकी मधुर छवि देखते ही सहसा प्रकट हो गया। युगोंके सिञ्जत धनका खजाना अकस्मात् खुल पड़ा।

मूरति मचुर मनोहर देही। मयउ विदेहु विदेहु बिसेषी॥

प्रेम मगन मनु जानि नृषु करि विवेकु घरि घीर । बोलेंड मुनि पद नाट मिरु गटगट गिरा गमीर ॥ कहहु नाथ मुदर दोड बालक । मुनिकुरु तिलक कि नृपकुरु पानक ॥ ब्रह्म जो निगम नेति कहि गावा । उमय वेप घरि की मोट आवा ॥ सहज विरागरूप मनु मोरा । धिकत होत जिमि च्द चकोग ॥ ताते प्रमु पृष्ठउँ सितमाऊ । कहहु नाथ जिन करहु हुराऊ ॥

जनकजी कहते हैं—'मुनिनाथ । छिपाइये नहीं, सच बतलाइये—ये दोनों कौन हैं १ में जिस ब्रह्ममें लीन रहता हूं, क्या वह वेदवन्दित ब्रह्म ही इन दो रूपोंमे प्रकट हो रहा है १ मेरा स्वामाविक ही वैरागी मन आज चन्द्रमाको देखकर चकोरकी मॉति थका जाता है ।' जनकजीकी इम द्यापर विचार कीजिये।

जनकका मन आत्यन्तिक प्रेमके कारण वलात्कारसे व्रह्मसुखको छोडकर रामरूपके गम्भीर मधुर मुवा-समुद्रमे निमग्न हो गया।

इन्हिह निलोकत अति अनुरागा । वरवम ब्रह्ममुखिह मन त्यागा ॥

जो मन-बुद्धि अपनेसे अगोचर ब्रह्मके निरितगय मुखकी अनुभूतिमें लगे थे, उन्होंने आज उस अगोचरको प्रत्यक्ष नयन-गोचर देखकर उस अगोचरके मुखको तुरत,त्याग दिया। गोदका छोड़कर पेटवालेकी आगा कौन करे। ऐसा कौन समझदार होगा, जो 'नयनगोचर'के मिल जानेपर 'अगोचर' के पीछे लगा रहे। धीरबुद्धि महाराज जनकके लिये यही उचित या। अमेद भक्ति-निष्ठ विदेहराजकी पराभक्ति संदायरहिन है।

इसी प्रकार वे वागतकी विदाईके समय जब अपने जामातासे मिछते हैं, तब भी उनका प्रेमसागर मर्यादा तोड बैठता है। उस समयके उनके बचनोंमे असीम प्रेमकी मनोहर छटा है—जरा, उस समयकी झॉकी भी देखिये। बारात विदा हो गयी। जनकजी पहुँचानेके छिये माय-साथ जा रहे हैं। दशरथजी छौटाना चाहते हैं, परन्तु प्रेमवश राजा छौटते नहीं। दशरथजीने फिर आग्रह किया तो आप रयसे उतर पड़े और नेत्रोसे प्रेमाशुओकी बारा बहाते हुए उनमे विनय करने छो। इसके बाद मुनियोंसे स्तुति-प्रार्थनाएँ कीं। तदनन्तर श्रीरामके—अपने प्यारे जामाता रामके—समीप आये और कहने छो—

राम करों केहि मोंति प्रससा । मुनि महेस मन मानम हमा ॥ करिं जोग जोगी जेहि हागी । कोहु मोहु ममता महु त्यागी ॥ ज्यापकु ब्रह्म अहत्तु अविनासी । चिदानन्हु निरगुन गुनरासी ॥ मन समेत जेहि जान न वानी । तरिक न सकहि सकल अनुमानी ॥ महिमा निगमु नेति कहि कहर्र । जो तिहुँ काल एकरस रहर्र ॥

नयन विषय मो कहुँ भयउ सो समस्त सुखमूर ।
सवट लामु जग जीव कहँ मेएँ ईसु अनुकृत ॥
सविह माँति मोहि दीन्हि वढाई । निज जन जानि लीन्ह अपनार्ट ॥
होहिं सहस दस सारद सेणा । करिह कलप कोटिक मिर लेखा॥
मोर माग्य राज्र गुन गाया । किह न सिराहि मुनहु रघुनाया ॥
मैं कछु कहउँ एक वल मोरें । तुम्ह गिझहु सनेह सुठि थोरें ॥
वार वार मागउँ कर जोरें । मनु परिहरें चरन जिन मोरें ॥

धन्य जनकजी । धन्य आपकी गुप्त प्रेमार्भक्ति !

जय मिथिला यह समाचार पहुँचा कि महाराज दगरथने श्रीरामको वनवास दे दिया, तव जनकजीने कुगल राजनीतिजकी मॉतिअयोध्याका समाचार—भरतकी गतिविधि जाननेके छिये गुप्तचर भेजे । भरतलालके अनुरागका परिचय पाकर वे चित्रकृट अपने समाजके साथ पहुँचे । चित्रकृटमे महाराजकी गम्भीरता जैसे मूर्तिमान् हो जाती है । वे न तो कुछ भरतजीसे कह पाते हैं और न कुछ श्रीरामने ही कहते हैं। उन्हें भरतकी अपार भिक्त तथा श्रीरामके परात्पर स्वरूपपर अट्ट विश्वास है। महारानी कौ शल्यातक उनके पास सुनयनाजीद्वारा सन्देश भिजवाती हैं; किन्तु वे कहते हैं कि भरत और श्रीरामका जो परस्पर अनुराग है, उसे समझा ही नहीं जा सकता, वह अतर्क्य है—

देवि परतु मरत रघुवर की। प्रीति प्रतीति जाइ नहिं तरकी॥

स्वय महाराजके बोधरूप चित्तमे कितना निगृढ प्रेम है, इसका कोई भी अनुमान नहीं कर सकता। जनक कर्म-योगके सर्वश्रेष्ठ आदर्श है, जानियोमे अग्रगण्य हैं और बारह प्रवान भागवताचार्योमे हैं।

जनकजी परम जानी थे, परतु परम जानकी अविधि तो यही है कि ज्ञानमे स्थित रहते हुए ही परम जानस्वरूप मगवान्की मूर्तिमान् माधुरीको देखकर उमपर रीझ जाय। जानका प्रेमके पवित्र इवरूपमे परिणत होकर अपनी अजस्व सुधाधारासे जगत्को प्रावित कर देना ही उसकी महानता है। जनकजीने यही प्रत्यक्ष दिखला दिया!

### वात्सल्यभक्त महाराज दशरथ

वद्ठं अवघ मुआल सत्य प्रम जेहि राम पद । विद्युत टीनटयाल प्रिय तनु तृन इव परिहरेड ॥ जिनके यहाँ भक्ति-प्रेमवश साक्षात् सिचदानन्दघन प्रमु पुत्ररूपसे अवतीर्ण हुए, उन परम भाग्यवान् महाराज श्री-दशरथकी महिमाका वर्णन कौन कर सकता है । महाराज दशरथजी मनुके अवतार थे, जो भगवान्को पुत्ररूपसे प्राप्त-कर अपरिमित आनन्दका अनुभव करनेके लिये ही घराधाम-मे पघारे थे और जिन्होंने अपने जीवनका प्परित्याग और मोक्षतकका सन्यास करके श्रीरामग्रेमका आदर्श स्थापित कर दिया।

श्रीदगरयजी परम तेजस्वी मनु महाराजकी मॉित ही प्रजाकी रक्षा करनेवाले थे। वे वेदके ज्ञाता, विशाल सेनाके स्वामी, दूरदर्शी, अत्यन्त प्रतापी, नगर और देगवासियोंके प्रिय, महान् यत्र करनेवाले, धर्मप्रेमी, स्वाधीन, महर्षियोंके सहग सद्गुणोवाले, राजर्षि, त्रैलोक्य-प्रसिद्ध पराक्रमी, गत्रुनागक, उत्तम मित्रोवाले, जितेन्द्रिय, अतिरथी, \* धन-

\* जो दम हजार धनुर्धारियोंके साथ अकेला लड सकता है, उसे 'महारथी' कहते हैं और जो ऐसे दस हजार महारथियोंके माथ अकेला लोहा लेता है, वह 'अतिरथी' कहलाता है। धान्यके सञ्चयम कुवेर और इन्द्रके समानः सत्यप्रतिज एवं धर्मः अर्थ तथा कामका ज्ञास्तानुसार पालन करनेवाले थे। (देखिये वा० रा० १। ६।१ से ५ तक)

इनके मन्त्रिमण्डलमं महामुनि विशेष्ठः वामदेवः सुयजः जावालिः काश्यपः गौतमः मार्कण्डेयः कात्यायनः षृष्टिः जयन्तः विजयः सुराष्ट्रः राष्ट्रवर्धनः अकोन और धर्मपाल आदि विद्याविनयसम्पन्नः अनीतिमे लजानेवालेः कार्यकुशलः जितेन्द्रियः श्रीस्पन्नः पवित्र-हृदयः शास्त्रजः प्रतापीः पराक्रमीः राजनीतिविशारदः सावधानः राजाजाका अनुसरण करनेवालेः तेजस्वीः क्षमावानः कीर्तिमानः हसमुखः काम-कोव और लोभसे वचे हुए एव सत्यवादी पुरुषप्रवर विद्यमान थे। (वा०रा०१। ७)

आदर्श राजा और मिन्त्रमण्डलके प्रमावसे प्रजा सब प्रकार-से धर्मरत, मुखी और सम्पन्न थी। महाराज दशरथकी सहायता देवतालोग भी चाहते थे। महाराज दशरथने अनेक यश्च किये थे। अन्तमे पितृ-मातृ-भक्त श्रवणकुमारके वधका प्रायश्चित्त करनेके लिये अश्वमेध, तदनन्तर ज्योतिष्टोम, आयुष्टोम, अतिरात्र, अभिजित्, विश्वजित् और आसोर्याम आदि यत्र किये। इन यत्रीमे दशरथने अन्यान्य बहुओंके अतिरिक्त दस लाख दुग्धवती गार्ये, दस करोड़ सोनेकी मुहरे और चालीस करोड़ चॉदीके रुपये दान दिये थे।

इसके बाद पुत्रप्राप्तिके लिये ऋप्यशृङ्कको ऋत्विज बनाकर राजाने पुत्रेष्टि यज किया, जिसमे समस्त देवतागण अपना-अपना भाग लेनेके लिये स्वय पधारे थे। देवता और मुनि-भृषियोकी प्रार्थनापर साक्षात् भगवान्ने दगरथके यहाँ पुत्र-रूपसे अवतार लेना स्वीकार किया और यञ्चपुरुपने स्वय प्रकट होकर पायसान्नसे भरा सुवर्णपात्र देते हुए दशरयसे कहा--- राजन् । यह खीर अत्यन्त श्रेष्ठ, आरोग्य-वर्घक और प्रजाकी उत्पत्ति करनेवाली है। इसको अपनी कौसल्यादि तीनो रानियोको खिला दो। 'राजाने प्रसन्न होकर मर्यादाके अनुसार कौसल्याको वडी समझकर उसे खीरका आघा भाग, मॅझली सुमित्राको चौथाई भाग और कैकेथीको आठवॉ भाग दिया। सुमित्राजी बडी थी, इससे उनको सम्मानार्थ अधिक देना उचित था; इसीलिये वचा हुआ अप्रमाग राजाने फिर सुमित्राजीको दे दिया, जिससे कौसल्याके श्रीराम, सुमित्राके ( दो भागोसे ) लक्ष्मण और शत्रुष्न एव कैकेयीके भरत हुए । इस प्रकार भगवान्ने चार रूपोसे अवतार लिया ।

राजाको चारो ही पुत्र परम प्रिय थे। परतु इन सबमे श्रीरामपर उनका विशेष प्रेम था। होना ही चाहिये; क्यों कि इन्हीं के लिये तो जन्म धारणकर सहस्रो वर्ष प्रतीक्षा की गयी थी। वे रामका अपनी ऑखोसे क्षणमरके लिये भी ओझल होना नहीं सह सकते थे। जब विश्वामित्रजी यजरक्षार्थ श्रीराम-लक्ष्मणको मॉगने आये, उस समय श्रीरामका वय पद्रह वर्पसे अधिक था; परतु दगरथने उनको अपने पाससे हटाकर विश्वामित्रके साथ भेजनेमे बडी आनाकानी की। आखिर वसिष्ठके वहुत समझानेपर वे तैयार हुए। श्रीरामपर अत्यन्त प्रेम होनेका परिचय तो इसीसे मिलता है कि जवत्वक श्रीराम सामने रहे, तबतक प्राणोको रक्खा और अपने धंचन सत्य करनेके लिये, रामके विखुडते ही राम-प्रेमानलमे अपने प्राणोकी आहुति दे डाली।

श्रीरामके प्रेमके कारण ही दशरथ महाराजने राजा केकयके साथ गर्त हो चुकनेपर भी भरतके बदले श्रीरामको युवराज पदपर अभिपिक्त करना चाहा था। अवश्य ही ज्येष्ठ पुत्रके अभिषेककी कुलपरम्परा एव भरतके त्याग, आज्ञावाहकता, धर्मपरायणता, दील और रामप्रेम आदि सद्गुण भी राजांके इस मनोरथमे कारण और सहायक हुए ये। परतु भगवान्ने कैंक्रेयीकी मित फेरकर एक ही साथ कई काम करा दिये। जगत्मे आदर्श मर्यादा खापित हो गयी, जिसके लिये श्रीभगवान्ने अवतार लिया था। इनमें निम्नलिखित १२ आदर्श मुख्य हैं—

- (१) दगरथकी सत्यरक्षा और श्रीरामप्रेम ।
- (२) श्रीरामके वनगमनसे राक्षस-वधादिरूप कार्यों-के द्वारा दुष्ट दलन ।
- (३) श्रीभरतका त्याग और आदर्श भ्रातृ-प्रेम ।
- (४) श्रीलक्ष्मणजीका ब्रह्मचर्यः, सेवाभावः, रामपरायणता और त्याग ।
- (५) श्रीसीताजीका आदर्श पवित्र पातिव्रतधर्म ।
- (६) श्रीकौसल्याजीका पुत्रप्रेम, पुत्रवधूप्रेम, पातिवतः धर्मप्रेम और राजनीति कुगलता ।
- (७) श्रीसुमित्राजीका श्रीरामेंप्रेम, त्याग और राजनीति-कुशलता ।
- (८) कैकेयीका बदनाम और तिरस्कृत होकर भी प्रिय 'रामकाज' करना।
- (९) श्रीहनुमान्जीकी निप्काम प्रेमाभक्ति ।
- (१०) श्रीविभीषणजीकी शरणागति और अभय प्राप्ति ।
- (११) सुग्रीवके साथ श्रीरामकी आदर्श मित्रता।
- (१२) रावणादि अत्याचारियोका अन्तमे विनाग और उद्वार ।

यदि भगवान् श्रीरामको वनवास न होता तो इन मर्यादाओकी स्थापनाका अवसर ही गायद न आता । ये सभी मर्यादाऍ आदर्श और अनुकरणीय ई ।

जो कुछ भी हो, महाराज दगरथने तो श्रीरामका वियोग होते ही अपनी जीवन लीला समाप्तकर प्रेमकी टेक रख ली।

जिथन मरन पत्तु दसरथ पावा । अड अनेक अमल जसु छावा ॥ जिअत राम बिघु बटनु निहारा । राम बिरह करि मरनु सॅबारा ॥

श्रीदगरथजीकी मृत्यु सुधर गयी, रामके विरहमें प्राण देकर उन्होंने आदर्श स्थापित कर दिया। दगरथके समान भाग्यवान् कौन होगा, जिन्होंने श्रीराम दर्शन-लालसामें अनन्य भावसे रामपरायण हो, रामके लिये और 'राम-राम' पुकारते हुए प्राणोका त्याग किया। श्रीरामायणमे ल्ङ्का-विजयके वाद पुनः दशरथके दर्शन होते हैं। श्रीमहादेवजी मगवान् श्रीरामको विमानपर बैठे हुए दशरथजीके दर्शन कराते हैं। फिर तो दशरथ सामने आकर श्रीरामको गोदमे बैठा लेते हैं और आल्ङ्किन करते हुए उनसे प्रेमालाप करते हैं। यहाँ लक्ष्मणको उपदेश करते हुए महाराज दशरथ स्पष्ट कहते हैं कि 'हे सुमित्रासुखवर्षन लक्ष्मण!

## श्रीभरतजी

मरत सिंस को राम सनेही । जगु जप राम रामु जप बेही ॥ श्रीमरतजी श्रीरामके ही स्वरूप है । वे व्यूहावतार माने जाते हैं और उनका वर्ण ऐसा है कि—

मरत राम ही की अनुहारी । सहसा रुखि न सकहि नर नारी ॥

विश्वका भरण-पोषण करनेवाले होनेसे ही उनका नाम 'भरत' पडा। धर्मके आधारपर ही सृष्टि है। धर्म ही धराको घारण करता है। धर्म है, इसीलिये ससार चल रहा है। ससारकी तो वात जाने दीजिये, यदि एक गाँवमेसे पूरापूरा धर्म चला जाय, वहाँ कोई धर्मात्मा किसी रूपमे न रहे तो उस गाँवका तत्काल नाग हो जायगा। भरतजीने धर्मके उसी धुरे—आदर्शको धारण किया।

जों न होत जग जनम भरत को। सकल घरम घुर घरनि घरत को।।

जन्मसे ही भरतलाल श्रीरामके प्रेमकी मृति थे। वे सदा श्रीरामके सुख, उनकी प्रसन्नतामे ही प्रसन्न रहते थे। मै पनका भान उनमें कभी आया ही नही। उन्होंने स्वयं कहा है—

महूँ सनेह सकोच वस सनमुख कही न बैन । दरसन तृण्ति न आजु र्लाग पेम विआसे नैन ॥

वहा ही सकोची स्वभाव या भरतलालका। अपने वहें भाईके सामने वे सकोचकी ही मृर्ति वने रहते थे। ऐसे सकोची, ऐसे अनुरागी, ऐसे भ्रातृमक्त भावमयको जब पता लगा कि माता कैनेयीने उन्हें राज्य देनेके लिये श्रीरामको वनवास दे दिया है, तब उनकी व्यथाका पार नहीं रहा। कैकेयीको उन्होंने वहें कठोर बचन कहें। परतु ऐसी अवस्थामें भी वे दयानिधि किसीका कष्ट नहीं सह पाते थे। जिस मन्थराने यह सब उत्पात किया था, उसीको जब श्रमुक्त लाल दण्ड देने लगे, तब भरतजीने छुडा दिया। धैर्यके साथ पिताका और्ष्वदेहिक कृत्य करके, भरतजी श्रीरामको

वनसे लौटानेके लिये चले। राज्यकी रक्षाका उन्होंने प्रवन्ध कर दिया था। अयोध्याका जो साम्राज्य देवताओं को भी छभाता था। उस राज्यको। उस सम्पत्तिको भरतने तृणसे भी छुन्छा मानकर छोड दिया। वे बार-बार यह सोचते थे— श्रीराम, माता जानकी और लक्ष्मण अपने सुकुमार चरणोंसे वनके कठोर मार्गमे भटकते होंगे। यही व्यथा उन्हें व्याकुल किये थी। वे भरद्वाजजीसे कहते हे—

राम कखन सिय विनु पग पनहीं। करि मुनि वेष फिरहि वन वनहीं॥

अजिन बसन फरू असन महि सयन डाप्ति कुस पात ॥ विस तरु तर नित सहत हिम आनप वरपा वान ॥

र्याह दुख दाहॅ दहड़ दिन छाती। भृत न वासर नीद न राती॥

वे स्वय मार्गमे उपवास करते, कन्द्रभूल लाते और भूमिपर गयन करते ये। साथमे रथा अक्षा गज चल रहे थे, किंतु भरतलाल पैटल चलते थे। उनके लाल-लाठ कोमल चरणोमे फफोले पड गये थे, किंतु उन्होंने सवारी अस्वीकार कर दी। सेवकोसे उन्होंने कह दिया—

रामु पयादेहि पायँ सिघाए । हम कहें रथ गज जीज बनाए ॥ सिर भर जाउँ उचित अस मोरा । सत्र तें सेव क घरमु जठोरा ॥

भरतका प्रेम, भरतका भाव, भरतकी विद्वलताका वर्णन तो श्रीरामचरितमानमके अयोध्याकाण्डमं ही देखने योग्य है। ऐमा अलौकिक अनुराग कि जिसे देलकर पत्थरतक पिघलने लगे। कोई श्रीराम' कह दे, कहीं भीरामके स्मृति-चिह मिले, किसीसे सुन पड़े श्रीरामका समाचार, वहीं, उसीसे भरत विद्वल होकर लिपट पड़ते है। सबसे उन्हे अविचल राम-चरणानुराग ही मॉगना है। चित्रक्ट पहुँचकर वे अपने प्रमुके जब चरणचिह्न देखते है, तो—

हस्मिहि निरित्त राम पद अका । मानहुँ पारसु पायठ रक्ता ॥ रज सिर घरिहियँ नयनन्हि लावहि।रघुवर मिलन सरिस सुख पावहि॥ महर्षि भरद्वाजने ठीक ही कहा था— , तुम्ह तौ भरत मोर मत पहू । धरें देह जनु राम मनेहू ॥

चित्रक्टमे श्रीरामजी मिलते हैं। अयोध्याके समाजके पीछे ही महाराज जनक भी वहाँ पहुँच जाते हैं। महर्पि विशष्ठ तथा विश्वामित्रजी और महाराज जनकतक कुछ कह नहीं पाते। सब लोग परिस्थितिकी विपमता देखकर थिकत हो जाते हैं। सारी मन्त्रणाएँ होती है और अनिर्णीत रह जाती है। केवल जनकजी ठीक स्थिति जानते हैं। वे भरतको पहचानते हैं। एकान्तमे रानी सनयनासे उन्होंने कहा—

परमारथ स्वारथ सुख सार । भरत न सपनेहुँ मनहुँ निहारे ॥ साधन सिद्धि राम पग नेहृ । मोहि रुवि परत भरत मत पहू ॥

् भोरहुँ भरत न पेलिहिह मनसहुँ राम रजाइ॥

श्रीराम क्या आजा दें १ वे भक्तवत्मल है। भरतपर उनका असीम स्नेह है। वे भरतके लिये सब कुछ त्याग सकते हैं। उन्होंने स्पष्ट कह दिया—

मनु प्रसन्न करि सकुच तिज कहहु करों सोर आजु ।

परत धन्य हे भरतलाल । धन्य है उनका अनुराग । आराध्यको जो प्रिय हो, जिसमे श्रीरामको प्रसन्नता हो, जो करनेसे श्रीरघुनाथको सकोच न हो, वही उन्हे प्रिय है। उन्हे चारे जितना कष्ट सहना पड़े, किंतु श्रीरामको तिनक भी सकोच नहीं होना चाहिये। उनका अविचल निश्चय है— जो सेवक साहिबहि सँकोची। निज सुख चहड तासु मित पोची॥

अतएव श्रीरामकी प्रसन्नताके लिये उनकी चरणपादुका लेकर भरत अयोध्या लौट आये। राजसिंहासनपर पादुकाएँ पघरायी गर्यो । राम वनमे रहे और भरत राजसदनके सुख भोगे, यह सम्भव नहीं था । अयोध्यासे बाहर निन्दिग्राममे भूमिमे गड्ढा खोदकर कुगका आसन विछाया उन्होने । चौदह वर्ष वे महातापस बिना छेटे बैठे रहे । गोमूत्र-यावक-वत छे रक्खा था उन्होने । गायको जौ खिळा देनेपर वह जौ गोबरमे निकळता है । उसीको गोमूत्रमे पकाकर वे प्रहण करते थे । चौदह वर्ष उनकी अवस्था कैसी रही, यह गोस्वामी तुळसीदासजी वतळाते है—

पुरुक गात हियँ सिय रघु वीरू । जीह नामु जप होचन नीरू ॥

भरतजीने इसी प्रकार वे अवधिके वर्ष विताये । उनका दृढ निश्चय था—

वीतें अविध रहिंह जा प्राना । अधम कवन जग मोहि समाना ॥ श्रीराम भी इसे भलीभाँति जानते थे । उन्होंने भी विभीषणसे कहा—

बीतें अविघ जाउँ जो जिअत न पावउँ बीर ॥

इसीलिये श्रीरघुनाथजीने हनुमान् नीको पहले ही भरत-के पास भेज दिया था। जब पुप्पकसे श्रीराघवेन्द्र आये, उन्होने अपने तपस्यासे कृश हुगर, जटा बढाये भाईको देखा। उन्होने देखा कि भरतजी उनकी चरण-पादुकाएँ मस्तकपर रक्खे चले आ रहे हैं। प्रेमविद्धल रामने भाईको हृदयसे लिपटा लिया।

तत्त्वतः भरत और राम नित्य अभिन्न है। अयोध्यामे या नित्य साकेतमे भरतलाल सदा श्रीरामकी सेवामे सलग्न, उनके समीप ही रहते हैं।

—**∻∋**@G**-**}—

### श्रीलक्ष्मणजी

वद् कछिमन पद जलजाता । सीतल सुमग भगत सुखदाता ॥ रियुपति कीरति विमल पताका । दड समान मयउ जस जाका ॥

श्रीरामके चतुर्व्यूह स्वरूपमेसे ही एक रूप उनका लक्ष्मणजी है। वाल्मीकिजीने उन्हें जो 'सहस सीसु अहीसु मिहंधरु' कहकर भगवान् शेषका अवतार बताया है। श्रीरामकी सेवा करना ही उनके जीवनका एकमात्र वत है। जब वे बहुत छोटे थे, पलनेमें रहते थे, तभीसे श्रीराधवके अनुयायी थे।

वारिह तें निज हित पति जानी । किछमन राम चरन रित मानी ॥

जव विश्वामित्रजीकी यज-रक्षा करने ये रामजीके साथ गये, तब बड़े भाईकी सम्पूर्ण सेवा स्वय ही करते थे। रात्रिमे जब दोनो भाई मुनि विश्वामित्रके चरण दबाकर उनकी आजासे विश्राम करने आते, तब लक्ष्मणजी बड़े भाईके चरण दबाने लगते और बार-बार बहुत कहनेपर तब कही सोनेके लिये जाते। प्रात-काल भी वे श्रीरामसे पहले ही जग जाते थे।

लक्ष्मणजी बड़े ही स्नेहमयः कोमल स्वभावके थे। उनके इस स्वभावका अनेक बार लोगोको पता लगाः

किंत कोई श्रीरामका किसी भी प्रकार अपमान या अनिष्ट करता जान पड़े, यह इन्हें सहन नहीं होता था। फिर ये अत्यन्त उग्र हो उठते थे और तब किसीको कुछ भी नहीं गिनते थे । जव जनकपुरमें राजाओंके द्वारा धनुष न उठनेपर जनकजीने कहा—'मैंने समझ लिया कि अव पृथ्वीमें कोई वीर नहीं रहा ।' (बीर बिहीन मही मैं जानी ) तव कुमार लक्ष्मणको लगा कि इससे तो श्रीरामके बलका भी तिरस्कार होता है। वे यह सोचते ही उग्र हो उठे। उन्होंने जनकजीको चुनौती देकर अपना शौर्य प्रकट किया । इसी प्रकार जव परशुरामजी विगड़ते-डाँटते आये, तव भी लक्ष्मणजीसे उनका दर्प सहा नहीं गया । ये श्रीरामको अपना स्वामी मानते थे। सेवकके रहते स्वामीका तिरस्कार हो, ऐसे सेवकको धिकार है। परग्ररामजीको इन्होंने उत्तर ही नहीं दिया, उनकी युद्धकी चुनौती तकका उपहास कर दिया! ऐसे परम भक्त लक्ष्मणने जव सुना कि पिताने माता कैकेयीके कहनेसे रामको वनवास देना निश्चित किया है, तब कैंकेयी और राजापर इन्हें बड़ा कोध आया । परंतु श्रीरामकी इच्छाके विरुद्ध कुछ भी करना इन्हें अभीष्ट नहीं था। 'यदि रामजी वनको जाते हैं तो लक्ष्मण कहाँ अयोध्यामें रहनेवाले हैं। ' यह बात सभी जानते थे । जब प्रभुने राजधर्म, पिता-माताकी सेवाका कर्तव्य समझाकर इन्हें रहनेको कहा, तब इनका मुख सूख गया । व्याकुल होकर बड़े भाईके चरण पकड़ लिये इन्होंने और रोते-रोते प्रार्थना करने लगे---

गुर पितु मातु न जानउँ काहू । कहउँ सुभाउ नाथ पितआहू ॥ जहँ तिग जगत सनेह सगाई । प्रीति प्रतीति निगम निजु गाई ॥ मोर्ग सबइ एक तुम्ह स्वामी । दीनबंयु उर अंतरजामी ॥ धरम नीति उपदेसिअ ताही । कीरति भृति सुगति प्रिय जाही ॥ मन कम बचन चरन रत होई । कृपासिंयु परिहरिअ कि सोई ॥

अयोध्याका राजसदन, माता-पिताका प्यार, राज्यके सुखमोग छोड़कर घोर वनमें भटकना स्वीकार किया छक्ष्मणने । श्रीरामने उन्हें साथ चलनेकी आज्ञा दी तो उन्हें यह वरदान प्रतीत हुआ । वल्कल वस्त्र धारण करके अयोध्यासे इन्होंने श्रीरामका अनुगमन किया । माता सुमित्राने अपने इस पुत्रको आदेश दिया था—

रागु रोषु इरिषा महु मोहू। जिन सपनेहुँ इन्हें के वस होहू॥ सक्त प्रकार विकार विहाई। मन क्रम वचन करेहु सेवकाई॥ जिसने अपना चित्त श्रीरामके चरणोंमें लगा दिया है। उसमें राग-रोघ, ईर्ध्या-द्वेष, मद-मोह आदि विकार आ ही कैसे सकते हैं। लक्ष्मणजीने तो वनमें सेवावत लेकर भूख-प्यास, निद्रा-थकावट आदि सवपर विजय प्राप्त कर ली। वे सदा सावधान रहते थे। मार्गमें चलते समय भी—

सीय राम पद अंक वराएँ । लखन चलहिं मग दाहिन लाएँ ॥

कहीं प्रभुके चरण-चिह्नोंपर अपने पैर न पड़ जायँ, इसके लिये सतत सावधान रहते थे। जल, फल, कन्द, पुष्प, सिधा आदि लाना, अनुकूल स्थानपर कुटिया बनाना, रात्रिमें जागते हुए पहरा देना प्रभृति सव छोटी-बड़ी सेवाएँ लक्ष्मणजी बड़े उत्साहसे बनमें करते रहे। जैसे अज्ञानी पुरुष बड़े यत्नसे अपने शरीरकी सेवामें लगा रहता है, वैसे ही लक्ष्मणजी यत्नपूर्वक श्रीरामकी सेवामें लगे रहते थे। श्रङ्गवेरपुरमें जब श्रीरामको पृथ्वीपर सोते देख निपादराज दुखी हो गये, तब लक्ष्मणजीने उन्हें तत्त्वज्ञान तथा रामजीके स्वरूपका उपदेश किया। बनवासके समय भगवान् स्वयं लक्ष्मणजीको अनेक बार ज्ञान, वैराग्य, मित्त आदिके उपदेश करते रहे।

श्रीलक्ष्मणजीका संयमः ब्रह्मचर्य-व्रत आश्चर्यजनक है। अपने चौदह वर्षके अखण्ड ब्रह्मचर्यके बलपर ही ये मेधनादको युद्धमें जीत सके थे। जब सुग्रीवने ऋष्यमूक पहुँचनेपर सीताजीके द्वारा गिराये आभूषण दिये। तब श्रीरघुनाथजी उन्हें लक्ष्मणको दिखाकर पूछने लगे—'देखो। ये जानकीके ही आभूषण हैं न ?' उस समय लक्ष्मणजीने उत्तर दिया—

केयूरे नैव जानामि नैव जानामि कुण्डले। नूपुरे त्वेव जानामि नित्यं पादाभिवन्दनात्॥

प्रभो ! मैं केयूरों तथा कुण्डलोंको नहीं पहचानता । मैं तो केवल न्पुरोंको नित्य चरणवन्दनके समय देखते रहनेसे पहचानता हूँ ।' इस निष्ठा और संयमकी कोई क्या मिहमा वर्णन करेगा । लगभग चौदह वर्ष बरावर साथ रहे, अनेक बार श्रीरामके वनमें जानेपर अकेले रक्षक बने रहे, सब प्रकारकी छोटी-बड़ी सेवा करते रहे; किंतु कभी जानकीजीके चरणोंसे ऊपर दृष्टि गयी ही नहीं ! धन्य मर्यादा !

मारीचके छलसे जब श्रीरामजी उसके पीछे धनुषपर वाण चढ़ाकर दौड़ गये और उस राक्षसकी कपटभरी पुकार सुनकर सीताजीने भगवान्की लीला सम्पन्न करनेके लिये लक्ष्मणजीकी नीयतपर ही सन्देह-नाट्य किया, तब भगवान्की आज्ञा न होनेपर भी वे एकाकिनी श्रीजानकीको छोड़कर श्रीरामके पास चले गये। जहाँ किसी प्रकारकी आगङ्का हो। वहाँ किसी भी सत्पुरुपको रहना नहीं चाहिये।

जव श्रीराम समुद्रके पास मार्गकी प्रार्थना करनेके विचारसे कुश विद्याकर वैठे तव यह वात लक्ष्मणजीको नहीं रुची । ये पुरुपार्थ-प्रिय हैं । इन्होंने कहा 'दैवके भरोसे तो कादरलोग वैठं रहते हे ।' असलमे तो इन्हे यह सहा नहीं था कि उनके सर्वसमर्थ स्वामी समुद्रमे प्रार्थना करें ।

श्रीरामकी आज्ञासे लक्ष्मण क्टोर-से-कटोर कार्य भी करनेको उद्यत रहते थे। सीताजीको वनमे छोड़ आनेका काम भरत और गत्रुघनीने स्पष्ट अस्वीकार कर दिया। लक्ष्मणजीके लिये वह हृदयपर पत्थर रखकर करनेका काम था; किंतु श्रीरामकी आजा वे किसी प्रकार टाल नहीं सकते थे। यह कार्य भी उन्होंने स्वीकार किया। उनका आत्म-त्याग महान् है। श्रीराम एकान्तमे कालके साथ वात कर रहे थे । उन्होंने यह निश्चय किया था कि इस समय यदि कोई यहाँ आ जायगा तो उसे प्राणदण्ड दिया जायगा । लक्ष्मणजीको द्वारपर नियुक्त किया गया था । उसी समय वहाँ दुर्नासाजी आये और तुरत श्रीरामसे मिलनेका आग्रह करने लगे । विलम्ब होनेपर शाप देकर पूरे राजकुलको नष्ट कर देनेकी घमकी टी उन्होंने । लक्ष्मणजीने भगवान्को जाकर सवाद दिया । श्रीरामने दुर्वासाजीका सत्कार किया । श्रीपके चले जानेपर श्रीरघुनाथनी बहुत दुखी हुए । प्रतिजाके अनुसार लक्ष्मणजीको उस समय भीतर जानेके लिये प्राणदण्ड होना चाहिये था । स्वामीको दुःख न हो, उनकी प्रतिजा रिशत रहे, इसलिये उन्होंने स्वय मॉगकर निर्वासन स्वीकार कर लिया, क्योंकि प्रियजनका निर्वासन प्राणदण्डके ही समान हे । इस प्रकार आजन्म श्रीरामकी सेवा करके, श्रीरामके लिये ही उनका वियोग भी लक्ष्मणजीने स्वीकार किया।

# श्रीशत्रुप्तकुमारजी

रिपुस्टन पद कमल नमामी । सूर मुसील भरत अनुगामी ॥

ससारमें भगवान्के कई प्रकारके भक्त होते हैं। सबके आचार तथा सबके व्यवहार भिन्न भिन्न प्रकारके होते हैं। शत्रुष्ठकुमार उन नम भक्तोंम विलक्षण हैं। वे मूक कर्मयोगी हें। उन्हें न कुछ कहना रहता। न पूछना रहता। भगवान्के भक्तका अनुगमन करना, भक्तकी सेवा करना, भक्तके ही पीछे लगे रहना—यह सबसे सुगम साधन है। भगवान् क्या करते हैं, कब कुपा करेंगे, कैंने कुपा करेंगे, हन बातोको सोचना छोड़कर किसी सच्चे प्रेमी सतकी गरण ले लेना और निश्चिन्त होकर उसकी सेवा करना, उसीपर अपनेको छोड़ देना अनेक महाभाग पुरुपीमें देखा गया है। शत्रुष्ठकुमारने भी इनी प्रकार भगवान्के परम प्रिय भक्त श्रीभरतलालजीकी सेवाको अपना आढर्श बना लिया था और इससे वे कभी भी विचलित नहीं हुए।

शतुम्नजीके विषयमें ग्रन्थांमें बहुत ही कम चर्चा आयी है, पर जो आयी है, उससे उनकी एकान्त निप्राका पूरा परिचय मिलता है। उन्होंने भरतजीका आश्रय लिया और फिर एक बार भी उस आश्रयसे पृथक् नहीं हुए। कोई भी यह सोचतक नहीं मकता था कि शतुम्न कभी भरतसे अलग रह सकते हैं। चित्रक्टमे परीक्षाके लिये जब विश्वप्रजीन ने भरतलालंस कहा—'श्रीराम-लक्ष्मण अयोध्या लौट जाय और तुम दोना भाइ वनको जाओ। ' तत्र विना एक क्षण-के विलम्बके भरतजीने इसे स्वीकार कर लिया। शत्रुष्ठसे भी पूछना चाहिये। यह सोचनेकी आवस्यकता मानना तो शत्रुष्ठके भावपर अविश्वास करना होता।

एक बार निनहालसे जब भरत शत्रुघ्न लौटे, तब मन्थरा-पर छोटे कुमारका रोष प्रकट हुआ। वे उस कुटिलाको बहुत कठोर दण्ड देना चाहते थे। दया करके भरतजीने उन्हें रोक दिया । इसके पश्चात् वे गान्त हो गये । फिर किसीसे वे घष्ट नहीं हुए । चित्रकृटसे नन्दिग्राममे लौटनेपर भरतजी तपस्वी रहने लगे। माताओकी, राज-परिवारकी, चेवकोकी, समी-की व्यवस्थाका भार अञ्चन्नजीपर पड़ा । अञ्चन्नजीको क्या किसीसे कम दुःख या १ श्रीरामके वनवाससे उन्हें कम पीड़ा हुई थी १ ऐसी व्यथामे सार मोग-मुख काटने दौड़ते हैं। उस समय सब कुछ छोड़कर वत, उपवास, सयम, नियम, तप करनेसे आत्मतोप हाता है। हृदयकी पीड़ा कुछ घटती है । परतु जब द्वदय पीड़ासे हाहाकार कर रहा हो, जब वस्त्र-आभूगण जलती अग्नि-से लगते हो, तब दूसरोको प्रसन्न करनेके लिये, दूसरोको सुख देनेके लिये हृदय दवाकर, मुखपर हॅसी ननाये रखकर उन सबको स्वीकार करना कितना बड़ा तप है--इसका कोई सद्भदय अनुभवी पुरुष ही अनुमान कर एकता है। जनुम्नजीपर माताओकी रेवाका मार था। उन दुःखिनी माताओको समान भावते प्रस्त्र रखना था। जनुम स्वयं चल्लाभरणते सके न रहे। प्रस्त्र न दीखें तो माताओका जोक जग जायगा। उन्हें अपार पीडा होगी। अतएव जनुम्नजीने चौदह वर्ष अदरसे मगवान्के साथ पूर्ण योग रखते हुए। पूर्ण संग्रम पालते हुए मोगको स्वीकार करके। प्रस्त्र रहनेकी मुद्रा रखनेका

सबते कठोर तप किया। उन्होंने सबते कठिन कर्तव्यक्त पूरे

श्रीरामराज्याभिदेकके पश्चात् रमुनायनीकी आजारे त्वग नामक अनुरको मारकर शत्रुप्ततीने मधुपुरी वसायी। वहाँ राज्यकी स्वापना की और पीछे वहाँका राज्य अपने पुत्रोको देवर फिर वे श्रीनामके समीप पहुँच गये। पूरे जीवनमें वे भरतलाज्की आजाके अनुवर्ती थे।

---

### रामभक्त राजा सुरथ

स्व सावन कर फ्ल यह मार्ड । मिनिक राम सव काम निहाई ॥

कुण्डलपुरके राजा सुरय परम धार्मिक एवं भगवद्रक ये। जब उनके पास कोई मनुष्य किसी कामसे जाता तब वे उससे पूछते—'भाई ! दुम्हें अपने वर्णाश्रमधर्मका ज्ञान तो है १ दुम एकनजीवतका पाळन तो करते हो ? दूसरेके धनको छेने और दूनरेकी निन्दा करनेमे तो दुम्हारा मन नहीं जाता ? वेदके विरुद्ध तो तुम कोई आचरण नहीं करते १ मगवान् श्रीरामका दुम सदा सरण तो करते हो १ जो धर्म-विरुद्ध चलनेवाले पापी हैं, वे तो मेरे राज्यमे थोड़ी देर भी नहीं रह सकते।

उनके राज्यने कोई मनते मी पाप करनेवाला नहीं था। पर-धन तथा पर-स्त्रीकी ओर किसीका चित्त मूलकर भी नहीं जाता था। उन निष्पाप थे। सन भगवान् श्रीरामके नाम और गुणोकी चर्चां छोड़कर उससे विपरीन नाते था क्ठोर शब्द बोल्ना नहीं जानते थे। फल्त उस राज्यमे यमदूतोका प्रवेश ही नहीं था। सन जीवनमुक्त थे वहाँ।

एक समन खयं यम जटाघारी मुनिका वेष बनाकर राजाकी भक्तिको परखने वहाँ आये। उन्होंने देखा कि वहाँ की राजनभा साझात् सत्सङ्ग-मन्दिर है। सबके मत्तकोपर चल्कीदल रक्खा है। बात-बातमे सब मगवान्का नाम लेते है। मगवान्की चर्चा छोडकर दूसरी बात ही वहाँ नहीं उठती। राजाने तपखीको देखा तो आदरपूर्वक उठ खड़े हुए। ऊँचे आसनपर बैठाकर उनका पूजन किया और कहने लगे—'आज मेरा जीवन धन्य हो गया। आप-जैसे सत्पुरुपेका दर्शन वड़ा ही दुर्लभ है। अब मुझपर कृपा करके सुवनपावनी हरि-कथा सुनाहुये।'

राज्ञकी बात सुनकर बड़े जोरते हॅसते हुए मुनि वोले— कौन हरि १ किसकी कथा १ यह दुम क्या मूखों-जैसी बात करते हो र सतारमं कर्म ही प्रधान है। जो जैसा कर्म करता है, वैसा ही फल पाता है। द्वम भी सत्कर्म किया करो। व्यर्थ हरि-हरि क्यो करते हो !

मगवद्रक राजाको मुनिकी वातने दहा क्षोम हुआ। उन्होंने नस्रताले कहा—आप मगवान्की निन्दा क्यों करते हैं। आपको स्तरण रखना चाहिये कि कमोंका सर्वोत्तम फल मोगनेवाले देवराज इन्द्र तथा ब्रह्माजीको भी भोग समाप्त होनेपर गिरना पहता है, किंतु शीरामके सेवकोका पतन नहीं होता। ध्रुवः प्रह्माद आदिका चरित आप जानते ही है। भगवान्की निन्दा करनेवालंको यमराजके दूत घोर नरकोम पटक देते है। आप तो ब्रह्मण हैं। फिर आप मगवान्की निन्दा करे, यह तो अचित नहीं है।

राज्ञकी भिक्ति प्रसन्न होकर यमराज अपने रूपने प्रकट हो गये और उन्होने राजासे करदान मॉगनेको कहा। राजा सुर्य उन भगवताचार्यके चरणोमे गिर पड़े। उन्होंने करदान मॉगा—'जवतक भगवान् श्रीरामावतार लेकर यहाँ न पथारें, तवतक मेरी मृत्यु न हो।' यमराज 'तथालु' कहकर अन्तर्थान हो गये।

राजा सुरय वडी उत्चिक्त अपने आराध्यके पधारनेकी प्रतीज्ञा कर रहे थे। उन्हें भगवान् अयोध्यामें अवतारग्रहणका समाचार मिला, निर्मिश्लामें श्रीरामके द्वारा धनुष्य
तोड़नेका समाचार मिला, वनवासका समाचार मिला और
रावणव्य आदिका समाचार मी मिला। उनकी उत्कण्ठा
बढ़ती ही जाती थी। मगवान् श्रीराम जब अश्वमेध यद्य
करने लगे, तब राजाने अपने दूत राज्यके चारो ओर
सावधानीने नियुक्त कर दिये। एक दिन बुद्ध दूतोने आकर
समाचार दिया अयोध्याधिणति महाराज श्रीरामके अश्वमेषका
अश्व राज्यतीमाके पाससे जा रहा है। उसके माल्यर विजयपट्ट लगा हुआ है।

राजा इस सवादसे बड़े ही प्रसन्न हुए । उन्होंने सोचा कि 'अब मुझे अवस्य अपने आराध्यके दर्शन होगे ।' सेवकोको उन्होने यित्रय अश्व पकड लेनेकी आज्ञा दी। राजाज्ञासे घोड़ा पकड़ लिया गया। युद्धकी तैयारी होने लगी। राजा सुरथ अपने दस पुत्रोके साथ युद्ध-क्षेत्रमे आ डटे । शत्रुष्नजी अश्वकी रक्षा सेनाके साथ कर रहे थे । उनको घोड़ेके पीछे पीछे चलना था। घोड़ा पकड़ा गया, यह समाचार पाकर उन्होने अङ्गदको दूत बनाकर सुरथके पास भेजा। अङ्गदजीने बल-प्रतापका वर्णन करके घोडा छोड देनेके लिये राजासे कहा । राजाने कहा-- आप जो भी कह रहे हैं, सब सत्य है। अयो व्याके प्रतापको मैं जानता हूं। अपने आराध्यके छाँटे माई शत्रुष्न जीकी शूरताका मुझे ज्ञान है। मेरा राज्य छोटा है, मेरी शक्ति अल्प है-यह भी मै जानता हूँ, किंतु शत्रुष्नजीके भयसे में अश्व नहीं छोड़ गा। मै उन दयामय श्रीरामके भरोसे ही धर्मयुद्ध करनेको तैयार हुआ हूँ । श्रीरामके तेज-बल-प्रतापसे मै शत्रुष्नजीसहित सबको जीतकर बदी कर लूँगा, यह मुझे पूरा विश्वास है। मै तो श्रीरामका दास हूँ । उनके चरणोमे मुझे पुत्रोसहित पूरा राज्य, सब कोष, परिवारादि, समस्त सेना और अपनेको भी चढा देना है, किंतु जनतक मेरे प्रभु स्वय यहाँ न पधारें, मैं युद्धसे पीछे नहीं हटूँगा।

अद्भद लौट गये । युद्ध प्रारम्म हो गया । भयद्भर सम्राम हुआ । राजा सुरथने रामास्त्रका प्रयोग करके शत्रुव्नजी-के साथ पुष्कल, अङ्गद, हनुमान् आदि सबको बॉध लिया । बदी हुए हनुमान्जीने राजाके कहनेपर श्रीरामका स्मरण किया । हनुमान् जीके स्मरण करते ही पुष्पकपर बैठकर मरत तथा लक्ष्मण से देवित भगवान् श्रीरघुनाथ जी ऋषि-मुनियों के साथ वहाँ आ पहुँचे । भगवान्को पधारे देख राजा सुरथ प्रेमसे उन्मत्त हो गये । वे बार वार भगवान्के चरणोमे नमस्कार करने लगे । उनका यह अनवरत प्रणिपात ककता ही नहीं था । श्रीरामने उनका प्रेम देखकर चहुर्भुज रूपसे उन्हे दर्शन दिया और हृदयसे लगा लिया ।

राजा सुरथ भगवान्के चरणोमे गिरकर अपने अपराध-की क्षमा मॉगने लगे। श्रीराघवेन्द्रकी कुपा-दृष्टि पड़ते ही सबके बन्धन छूट गये और सब धाव भर गये। मर्यादा-पुरुषोत्तमने राजाके शौर्यकी प्रशसा की। उन्हें आश्वासन दिया—'राजन्! क्षत्रियोका धर्म ही ऐसा है कि कर्तव्य-वश स्वामीसे भी युद्ध करना पड़ता है। इसमे कोई दोष नही है। तुमने तो मेरे लिये, मेरी प्रीतिके लिये, मुझे पानेके लिये ही युद्ध किया। दुम्हारी इस 'समरपूजा'से मैं बहुत सन्तुष्ट हुआ हूँ।'

भगवान् चार दिन वहाँ राजाके आग्रहसे रहे । पुत्रीं-सिंहत राजाने भगवान् तथा उनके पूरे परिकरकी बड़ी ही मिक्तिसे सेवा की । चौथे दिन मुनिमण्डलीके साथ श्रीराघवेन्द्र अयोध्या पघारे । राजा सुरथने अपने पुत्र चम्पकको राज सौप दिया और वे स्वय सेना लेकर शत्रुम्न निके साथ घोड़िके पीछे भगवान्की सेवाके निमित्त चल दिये । पूरा जीवन उन्होंने श्रीराम-सेवामे ही विताया और अन्तमे दिव्य साकेत धामको पधारे ।

### भक्त चोलराज और भक्त विष्णुदास ब्राह्मण

भगवान् मिक्त-भावके भूखे है, धन-वैभवके नहीं । वे भक्तका हृदय देखते हैं । उसके द्वारा मेट की जानेवाळी वस्तु बहुमूल्य है या तुन्छ, इसकी ओर उनकी दृष्टि नहीं जाती । वे अपने प्रेमी भक्तके द्वारा प्रेमपूर्वक अर्पित किये हुए पन्न, पुष्प, फळ, जळ आदिको बड़े प्रेमसे भोग लगाते हैं। भक्त पुष्प चक्रवर्ती नरेश हो या अकिञ्चन भिश्च—दोनोके लिये उनके हृदयमे समान आदर है । भक्तके हृदयमे तिनक भी अभिमानका अड्कर उदित हो, यह भगवान्को सहा नहीं है । अभिमानसून्य अकिञ्चन भक्त भक्तिमावका अभिमान रखनेवाले समृद्धिशाली पुरुषकी अपेक्षा भगवान्के दरवारमे पहले पहुँचता है ।

प्राचीन कालकी बात है। दक्षिण भारतकी काञ्ची नगरीमें चोल नामसे प्रसिद्ध एक राजा राज्य करते थे। उन्होंके नामपर उनके अधीनस्थ प्रदेशकों भी चोल कहा जाने लगा। राजा बड़े धर्मात्मा थे, उनके राज्यमें कोई भी मनुष्य दिद्ध, दुखी और पापाचारी नहीं था। एक दिन महाराज चोल अनन्तरायन नामक तीर्थमें गये। यह वही स्थान है, जहाँ जगदीश्वर मगवान् विष्णुने योगनिद्राका आश्रय लेकर शयन किया था। वहाँ राजाने भगवान् विष्णुके शेषशायी दिन्य विग्रहकी विधिपूर्वक पूजा की, दिन्य मणियोकी जगमगाती हुई माला भेंट की, मोतियोंके हार चढाये तथा सुवर्णमय सुन्दर पुष्पेंसे

म्नाद तृष्टे श्रीञ्रङ्गोको सजाता । जिन साराङ्ग प्रगाम करके वे वहीं कुछ जालन वेटे रहे । इसी सम्य एक ब्राह्मा-देवना वहाँ अये । वे नी कर्ज्ञा नारीके हो निवासी थे । उनना नाम विष्युदात था । उन्होंने भगवास्की पूजाने लिये अपने हायमे दुलसीदन और जन हे रन्ला था । स्तवद्विष्ट्रहें निन्द ज्ञान्र हस्री विध्यवासने विष्णुस्तकः गढ करते हुए देवाविदेव स्वावान्को स्नान त्र्या और दुलसीदल एवं दुलसीमञ्जरीते उननी निवित्र पूजा की । राज्य चोलने दिव्य रहेगद्वान जो भगवादकी पूजा की थी, वह सब दुल्सीवसीसे आव्हदित हो गयी । यह देख धन-र्यभवना ही समादर करनेवाले राज चोल इन्ति होनर बोले— विषादास ! मैंने मणियों और तुजाति स्नाबन्दना जो शहर निया था। उदनी निन्दी शोम हो रही थी । तुमने नुर्ल्शीदल चढारू उन्ने हॅक दिया। दराओं तो ऐसा क्या किया ! मैं मनझता हूँ—दुन दछि और गॅंगर हो- इई किंग्रे तुन्हारे द्वारा देखी भूछ हुई है । वुन्होरे सनमें स्पावान् विज्युके प्रति सक्तिसाव-का सर्वया असव प्रतिव होता है।

राजाने इस प्रनार आक्षेप नरने र विष्णुदासने नहा— महाराज! मिक्क न्या वस्तु है इससे आप सर्वया आपरिचित हैं। नेनल राजस्कानि कारण आपनी अपनी औरतका अहङ्कार हो गया है। बनसाइये आजने पहले आपने जितने वैष्णव-कर्ताना पालन किया है!

विष्णुदावर्क यह वान सुनकर राज्ञ चोल हॅल पड़े और उनका विरस्तर करते हुए वोले—'शहाग! वुन स्दांके दिन हो मीगों तथा खोंका मूल्य क्या जानो। मका मावान विष्णुके प्रति तुममे भक्ति ही कितनी है। क्या दुमने भग्वान विष्णुको सतुष्ट करनेवाला कोई महान यह किया है। कमी बहुनूल्य बलुऍ डानमे दी हैं! आजनक एक भी मग्वान्ता मन्दिर बनवया है! इतने पर भी तुन्हें यह गत्रे हैं कि में मन्दान्त्रा वड़ा नारी भक्त हूँ। अच्छा में देखूँगा तुममे कितनी भक्ति है। आज वहाँ जितने शहण उपस्थित हैं वे सब मेरी बात सुन लें। आमलोग देखें। मन्दान विष्णुका दर्शन एहले मुझे होता है या इस विष्णुवासको। इसीसे क्सिमे कितनी भक्ति है। इसका निर्णय हो जायगा।

र्थे क्ह्नर राजा अपने स्वनके चले गये । वहाँ उन्होंने महर्षि मुक्लको आचार्य बनाकर स्हान् वैध्यवयह प्रात्म िया । उदा विश्व एक मनवान विष्णु ने सन्तृष्ट करने वाले वर्ष एक निर्मान पालन करते हुए वहीं मनवान् मन्दिर के समी दिक गये। ने मन एवं कार्ने मके वर्षाना पालन करते हुए वहीं वर्षाना पालन करते हुए वहीं वर्षाने लगाते सींचते और उनकी रहा करते थे । एक दर्शी ने हादशाहर मनका ज्या तथा हत्या, गीन आदि महल्लम आगे जनीं ने साथ को इशो मनावान् मनवान् ही जिन्दन करते । चलते, किरते, सेति मनवान्का ही जिन्दन करते । उनकी दृष्टि सर्वत्र सम हो गर्मा थी । वे सब प्राणियोक मीतर एक माय मनावान् विष्णु ने ही स्थित देखते थे । इस प्रकार साम चोल और विष्णु ने ही स्थित देखते थे । इस प्रकार साम चोल और विष्णु ने ही स्थित देखते थे । इस प्रकार साम चोल और विष्णु ने ही स्थान निर्माण करते हैं स्थान निर्माण करते हैं स्थान स्था

एक दिन विष्युदासने नित्यकर्म क्रेने पश्चात् भोजन तैयार किया । किंतु जब वे स्याबान्को मोरा अर्पण करनेके लिये गरेन उस समय किसी अल्डित व्यक्ति अन्र उत्तनो चुरा न्या । विष्णुदारने लौटनर देखा मोजन नहीं है । परंतु उन्होंने दुवस भोजन नहीं बनाया । क्योंकि ऐसा करनेपर सायद्वास्का पुराने स्थि उन्हें अवकाश नहीं मिलना था । उन्होंने को नियम छे रक्ला या. उत्तर्ने किनी भी नारगढे किञ्चित भी त्रिट हो. यह उन्हें स्तीकार नहीं था। दूचरे दिन पुन. उसी सम्यक ने मोजन दनासर ल्यो ही मगदाननो अन्। बरने ल्यो त्यों ही निनी अहम्य व्यक्तिने पुनः नात भोजन हुद्रा लिया । इस प्रचार लगातार सात दिनांगक ने भुन्ने रह गये । इससे उनने मनमें बड़ा विस्तय हुआ । वे सोचने स्यो <sup>4</sup> नेन प्रतिदिन आरूर मेरी रहोई उठा हे जाता है । यदि दुवार रहोई बनावर मोडन करता हूँ नो सपदालकी उनालनामें तुटि आती है। यदि रहोई बनानर दुरंत ही भोन्न कर छेनेनी बत छोचूँ तो यह भी नुझ्छे न होगा। क्योंकि स्पाधान् विष्णुको सब बुछ अर्दा क्रिये दिना कोई भी कैणाव भोड़न नहीं करता। आह सत दिन हो गरे- हुने अन नहीं मिना। इस प्रकार में प्रतगलनमें क्य-तन् खिर रह सन्ना हूँ । अच्छा आज रसोईनी स्नापर मडीमाँनि हाष्टि रक्लूंगा।

ऐका निश्चय करके वे भोजन दनानेके पश्चान् एकान्त स्थानमें डिज्कर खंडे हो गये । इतनेमें ही उन्हें एक चान्डाड़ दिखानी दिया, जो रसोईका अन्न उठा के जानेके चिये तैयार खंडा था । उसका शरीर अत्यन्न दुईल था । नुक्चर दीनता हा रही थी । देहमें हाड़ और चामके

निवा और कुछ नहीं था । उनकी दयनीय दशा देख , मत्रमें भगवान्का दर्शन करनेवाले विष्णुदासका हृदय दयासे भर आया। उन्होंने चाण्डालकी ओर देखकर क्हा— 'भैया । जरा ठहरो तो, स्यों रूखा-मखा म्वाते हो १ यह घी तो ले लो। विष्णुदासकी आवाज मुनते ही चाण्टाल ंभयमीत होकर वडे वेगसे भागा और योडी ही दूर नाते-जाते मूर्व्छित होकर गिर पडा । विग्णुदास हायमें घीकी कटोरी लिये दौडते हुए उसके पास गये और उसे मृच्छित देख करुणावश अपने वम्नके छोरगे हवा करने लगे। इतनेमें वह उठकर खड़ा हो गना। विष्णुदासने देखा—वह चाण्डाल नहीं, साक्षात् भगवान् नागयण सामने खंडे हैं । सब ओर दिव्य प्रकाश छा रहा है। चार हाथोंमे शङ्क, चक्र, गटा और पद्म शोमा पा रहे हैं । मुखपर मन्ट-मन्द मुमकान सुगोमित है और नेत्रांसे स्नेह एव वात्सल्यकी वर्पा हो रही है । अपने प्रभुको प्रत्यक्ष देखकर विष्णुदास हुई, रोमाञ्च एव अशुपात आदि साचिक भावांके व्यीभूत हो गये । स्तुति और नमस्कार करनेमें भी समर्थ न हो सके । भगवानने अपनी भुजाएँ फैलानर विष्णुदासको छातीसे लगा लिया अपनेही-जैसा रूप देकर वे वैक्रण्ठधामको और उन्हें ਲੇ ਚਲੇ।

उस समय यज्ञमें दीक्षित हुए राजा चोलने देखा। आकारामे एक दिव्य विमान जा रहा है । उसपर विष्णुदास भगवान्के साथ बैठकर विष्णुघाममें जा रहे हैं। यह देखकर राजाने महर्पि मुद्गलकों बुलाया और इम प्रकार कहा—'जिसके साथ होड़ करके मैंने यह महायज प्रारम्भ किया था, वह ब्राह्मण मुझसे पहले ही वैकुण्ठधामको जा रहा है! मेन होम, यज, टान भाटिके द्वारा महान्ध्मका अनुष्ठान किया, तथापि अभीतक भगवान् मुझपर प्रसन्न नहीं हुए। विष्णुटासकों केवल मिक्ति ही कारण भगवान्ने मुझसे पहले ही अपना लिया। जान पडता है भगवान् श्रीहरि केवल दान और यज्ञोंसे प्रसन्न नहीं होते। उनकी प्रारम्भे विश्वद्ध मिक्त ही प्रवान कारण है।'

यो कहकर राजाने अपने भानजेको राजिसहासनपर अभिपिक कर दिया और स्वय यज्ञशालामे जाकर यज्ञकुण्डके सामने खड़े हो गये। फिर भगवान् विण्णुको सम्बोधित करके तीन वार उच्चस्वरसे निम्नाङ्कित वचन बोले— भगवान् विष्णु । आप मुझे मन, वाणी, गरीर और कियादारा होनेवाली अविचल भक्ति प्रदान कीजिये।' यो कहकर वे सबके देखते देखते अग्निकुण्डमे कूद पड़े। राजाका अभिमान गल जुका था। भक्तवत्मल भगवान् विष्णु उसी क्षण अग्निकुण्डमें प्रकट हो गये। उन्होंने राजाको छातीसे लगाकर एक श्रेष्ठ विमानपर बैठाया और उन्हें साथ ले वेकुण्डधामको प्रस्थान किया।

यही विष्णुदास और चोल वैकुण्ठघाममे भगवान् विष्णुके 'पुण्यगील' और 'सुगील' नामक पार्पंद हुए ।

### राजा रत्नग्रीव

346>4

यो नरो जन्मपर्यन्तं स्वोदरस्य प्रपूरक । न करोति हरे पूजां स नरो गोवृप स्मृत ॥

'नो मनुष्य जीवनभर अपना पेट भरनेमें ही लगा रहता है और श्रीहरिकी पूजा नहीं करता वह तो मनुष्यरूपमें वैलके समान है।'

त्रेतायुगकी वात है, काञ्चीनगरमे रलग्रीव नामके एक भगवद्भक्त प्रजावत्सल आदर्श राजा राज्य करते थे। उनमें अहङ्कारका नामतक नहीं था। राज्यकोपको वे अपने विलामका साधन नहीं मानते थे। उनका मत था कि कोप तो प्रजाका है और प्रजा साक्षात् जनार्दनका स्वरूप है। राजाकी धर्मनिष्ठाके कारण पूरा राज्य आदर्श हो गया था। सव लोग वर्णाश्रम-धर्मके अपने कर्तव्यांका यथोचित पालन करते थे। ब्राह्मण वेदाध्ययन-अध्यापन, यनन-याजन तथा स्वीकार किये हुए दानको दान कर देनेमें तत्पर रहते थे। क्षत्रिय सदा धर्मयुद्धके लिये प्रस्तुत, प्राणियोकी रक्षामें उद्यत ग्रूरवीर थे और वैश्य न्यायसगत रीतिसे कृषि या वाणिज्यके द्वारा उपार्जन करते थे। ग्रूड समाजकी सेत्रा अपना कर्तट्य ममझकर करते थे। स्त्रियाँ पतित्रता कल्हरेने विमुख, यहकार्यमें कुञल, मधुरमापिणी तथा सुगीला थीं और पुरुप उद्योगी, थीर, परस्त्रीको माता समझनेवाले तथा सदान्वारी थे। सव लोग सदा मगवन्नक जपमे लगे रहते थे। स्व मगवन्नक थे। क्यां सत्य, ग्रम, दम, दान आदि पूरे राज्यमें व्यापक थे। कहीं कोई असत्य बोलनेवाला, चोर, आचारहीन, कदुमापी नहीं था। राजा प्रजामें उत्पादनका केवल लडा

भाग ही छेते थे । दूसरा कोई भी 'कर' प्रजापर नहीं था । यह 'कर' भी प्रायः प्रजाके हितमे ही लगाया जाता था।

राजाकी आयुका बड़ा भाग कर्तव्यपालन करते हुए व्यतीत हो गया। अब राजाने अपना शेप समय तीर्थवास और भगवान्के भजनमे लगानेका निश्चय किया। उन्होने रानीसे सम्मति ली। पतित्रता पत्नीने पतिका समर्थन किया। राजाने राज्यका भार पुत्रको सौपकर तीर्थयात्राकी तैयारी की। उस दिन रात्रिमे उन्होंने स्वप्नमें एक तेजस्वी ब्राह्मणको देखा। वूसरे दिन राजाके पास एक जटा-वक्कलधारी तपस्वी ब्राह्मण आये। विप्रदेवका यथाविधि सत्कार-पूजन करके पूछा—'मैं किस तीर्थमे जाकर निवास करूँ १ कहाँ रहकर भगवान्का भजन करूँ कि जिससे मैं जनम-मरणके चक्कसे झूट जाऊँ १'

ब्राह्मणने अयोध्याः हरद्वारः अवन्तिकाः काञ्चीः काञी आदि तीर्थोंका माहात्म्य वतलाते हुए बताया कि राजाको श्रीपुरुपोत्तमपुरीमे जाकर निवास करना चाहिये। तीर्थयात्रा-की निधि पूछनेपर उन्होंने कहा---'तीर्थयात्राके लिये श्रद्धा-पूर्वक निश्चय करके भगवान्में ही मन लगाना चाहिये। स्नी-पुत्र, घर-सम्पत्तिको अनित्य समझकर इनका मोह सर्वथा त्याग देना चाहिये । तीर्थयात्री भगवन्नामका उचारण करता हुआ घरसे निकले और एक कोस जाकर किसी जलाशयपर क्षीर कराके स्नान करे । तीथोंमे मनुष्योके पाप उनके केशो-के आश्रयसे ही रह जाते हैं। इसीसे मुण्डन करानेकी विधि है। लोम छोड़कर दण्ड ( लाठी ), कमण्डलु ( पात्र ) और आसन लेकर तीर्थयात्रीके वेशमे चले। श्रीहरिके क्षेत्रकी ओर जिसके चरण जा रहे हैं, भगवान्की सेवामे जिसके हाय लगे हैं, श्रीनारायणके चिन्तनमें जिसका चित्त लगा है, जिसकी जीभपर अखण्ड भगवन्नाम विराजमान हैं, जो भगवानके ज्ञानको ही विद्या, भगवत्पाप्तिके साधनको ही तप और नारायणकी सेवाको ही अपनी कीर्ति मानता है, उसीकी तीर्थयात्रा सफल है। भगवनामाना उच्चस्वरसे कीर्तन करते हुए तीर्थयात्रीको पैदल ही चलना चाहिये । कोई भी सवारी काममे छेनेसे तीर्थयात्र का फल कम हो जाता है।

राजाने विधित्र्वंक तीर्थयात्राका निश्चय किया । उन्होंने राज्यमे घोषणा कर दी कि यमदण्डसे मुक्त हाकर भगवान्को पानेकी इच्छासे जो भी मेरे साथ चलना चाहे, चले । इस राजाज्ञाकी घोषणा होनेपर बहुतसे नर-नारी उत्साहपूर्वंक राजाके साथ पुरुषोत्तमक्षेत्र जानेको उद्यत हो गये । मनको कामादि दोषोसे अलग करके भगवान्में लगाकर भगवनामका कीर्तन करते हुए वे सब लोग एक कोस गये और वहाँ कीर कराके स्नान किया। मार्गमे भगवान्की कथा कहते सुनते, भगवान्की लीला एव गुणोके लिलत पदोका गान करते, दीन-दुखियोंको दान देते सब लोग गण्डकीके किनारे पहुँचे। ब्राह्मणने राजासे कहा—'राअन्! जिसके मस्तकपर उल्सीदल हो, हृदयपर सुन्दर गालग्राम शिला हो, मुँहसे राम-नामका उच्चारण या कानसे उसका श्रवण होता हो, वह ससारसे निश्चय मुक्त हो जाता है।' राजाने सबके साथ वहाँ गण्डकी-तीर्थमे स्नान तर्गण आदि करके भगवान् गालग्रामका पूजन किया।

वहाँसे चलकर जब सब लोग गङ्गा सागर सङ्गमपर पहुँचे,
तब राजाकी भगवदर्गन ठालसा बरुत तीत्र हो गयी। जब
ब्राह्मणने बताया कि हम नीलपर्वतक बेरेमे आ गये हैं, जहाँ
भगवान्की महिमाका प्रत्यक्ष प्रभाव है, तब तो राजा और
भी उत्सुक हो उठे। उनकी उत्कण्ठा देखकर ब्राह्मणने
आदेश दिया—'जबतक भगवान्के दर्शन न हो जायँ,
तबतक सब लोग यहीं बैठकर भगवान्का नामकीर्तन करें।
वे भक्तवत्सल प्रभु कभी भक्तकी उपेक्षा नहीं करते।

सब लोग निर्जल उपवास कर रहे थे। सबके मनमें भगवान्के दर्शनोकी तीव लालसा थी। बड़े प्रेमसे, एकाप्र-िवत्तसे सब मिलकर भगवजामोंका कीर्तन कर रहे थे। अनेक प्रकारसे सब भगवान्की स्तृति कर रहे थे। इस प्रकार जब उपवासत्रती राजाको पाँच दिन कीर्तन तथा स्तवन करते बीत गये, तब उन निष्पाप महाभागके सम्मुख वे लीलामय एक सन्यासीके देशमें प्रकट हुए। राजाने अर्थ बार्वि नमः कहकर उन्हें नमस्कार किया। पाद्य-अर्थ आदिसे पूजन किया। राजाने कहा—प्रभो! जब मुझे आपने दर्शन दिया है, तब अब अवस्य श्रीगोविन्द भी मुझे दर्शन देंगे।

सन्यासीने कहा—'राजन् । में अपने ज्ञानवलसे तीनी कालकी वाते जानता हूँ । मुझे इसीसे पता है कि कल मध्याहके समय आपको भगवानके परम दुर्लभ दर्शन होगे । केवल दर्शन ही नहीं होगे, बल्क आप, आपके मन्त्री, आपकी रानी, ये तपस्वी ब्राह्मण और आपके नगरका करम्ब नामक साधुचरित जुलाहा—ये सभी परम पद प्राप्त करेंगे।' इतना कहकर वे सन्यासी वहीं अदृश्य हो गये। राजाने बहुत खोज करायी, पर उनका कहीं पता न चला।

ब्राह्मणदेवताने बताया कि 'इस वेशमे भक्तवत्सल, दयामय \श्रीहरि खयं कृपा करके पधारे थे। अब कल मध्याह्नको वे अपने दिव्यरूपका दर्शन देंगे।'

राजाको उस समय बड़ा ही आनन्द हुआ। कल प्रभुके

रिर्शन होगे, यह स्मरण करके उनके आनन्दका पार नहीं

रहा। वे कमी मगवन्नाम एवं मगवान्के गुणोका गान करते

हुए नाचने लगते, कभी हॅसने लगते, कभी भूमिपर लोटते,
कभी स्तुति करते और कभी पद गाते। इस प्रकार दिन
वीत गया। रातमे राजाको स्वप्नमे ऐसा दिखायी पड़ा कि

शङ्ख-चकादिधारी चतुर्भुज मगवान् नारायण अपने पार्षदो

तथा शङ्करजी आदिके साथ नृत्य कर रहे हैं। जागनेपर

उन्होंने अपना स्वप्न ब्राह्मणदेवताको सुनाया तो वे बहुत

हर्पित हुए। उन्होंने कहा—'भगवान् आपको अपना

सारूप्य देना चाहते हैं, ऐसा लगता है।'

सब लोग भगवन्नाम-कीर्तनमे लग गये । दोपहर होते

ही आकागसे फूलोंकी वर्षा होने लगी । देवताओंकी दुन्दुभियाँ वजने लगी । इसी समय करोड़ो स्योंके तेजको अपनी ज्योतिसे मलिन करनेवाले तेजोमय नीलाचलके दर्शन हुए । उसके शिखर स्वर्ण एव चाँदीके थे । इसी समय मगवान् प्रकट हुए । राजाने पत्नी तथा सेवकोंके साथ मगवान्का पूजन करके स्तुति की । मगवान्ने राजाको अपना नैवेद्य-प्रसाद देकर शीघ्र प्रहण करनेका आदेश दिया । मगवान्का नैवेद्य पाकर राजा कृतार्थ हो गये । उस दिव्य प्रसादको पाते ही उनका शरीर तुरत दिव्य श्यामवर्ण, चतुर्भेज हो गया । उसी समय एक दिव्य विमान उतरा । मगवान्की आज्ञासे राजा रत्नग्रीय, उनकी पत्नी, सत्य नामका उनका मन्त्री, तापस ब्राह्मण, करम्य जुलाहा—ये सभी उसमें बैठकर मगवान्के चिन्मय धामको चले गये । प्रजाके लोग मगवान्का दर्शन पाकर राजाकी प्रशसा करते हुए तीर्थकान करके घर लोटे ।

#### एक भक्त राजा

एक वहुत ही धर्मात्मा राजा भगवान्का वड़ा भक्त था। धर्मपूर्वक राज्य करने रर यथाकाल उमकी मृत्यु हो गयी। पुण्यात्मा होनेपर भी किसी एक पापका फल भुगतानेके लिये यमदूत उसे सम्मानपूर्वक नरकमार्गसे ले गये । नरकोका दृश्य देखकर राजाका हृदय दहल गया । वहाँके पीडित प्राणियोका चीत्कार उससे सुना नहीं जाता था। वहाँका दृश्य देखकर ज्यो ही वह यमसेवकोके साथ नरक छोडकर जाने लगा, त्यो ही नरककी असह्य पीड़ा भोगनेवाले सब-के-सब नरकवासी बड़े जोरोसे चिल्ला उठे और करण विलाप करते हुए पुकारकर राजासे कहने लगे---'राजन्! आप कृपा कीजिये। घडीभर तो आप यहाँ और ठहर जाइये । आपके अङ्गसे स्पर्श करके आनेवाली हवासे हमे बड़ा ही सुख मिल रहा है, इस सुखद-शीतल वायुके स्पर्शमात्रसे हमारी सारी नारकी पीड़ा और जलन एकदम चली गयी है और हमपर मानो आनन्दकी वर्ष हो रही है, दया कीजिये।' राजाने यह सुनकर यमदूतीसे पूछा-भिरे यहाँ रहनेसे इन लोगोको सुख मिलनेका क्या कारण है १ मैंने ऐसा कौन-सा कार्य किया है, जिसके कारण इनपर आनन्दकी वर्पा हो रही है ११ यमदूतोने कहा- महाराज । आपने पितृ, देवता, अतिथि और आश्रितांका भरण-पोपण पहले करके उनसे

बचे हुए द्रव्यसे अपना भरण पोपण किया है तथा श्रीहरिका स्मरण किया है, इसांलिये अपके शर्रारसे स्पर्ध की हुई ह्वासे इन पापियाका नरक-यातना सहज ही नष्ट हा रही है। आपके तेज और आपके दर्शनसे पापियोको पाड़ा पहुँचानवाले यमराजके अस्त्र-शस्त्र, तीक्षण चोचवाले पक्षी, नरकामि आदि सभी तेजहत होकर मृदु हो गये है, इसीलिये नरकवासी पापियोको इतना सुख मिल रहा है। यह सुनकर राजाने कहा—'इनके सुखसे मुझे बड़ा सुख मिल रहा है; मेरी ऐसी मान्यता है कि आर्त प्राणियोकी रक्षा करनेमे जो सुख होता है, स्वर्ग या ब्रह्मलोकमे भी वैसा सुख नहीं होता। यदि मेरे यहाँ रहनसे इनकी पीड़ा दूर होती है तो दूतो। मे तो पत्थरकी तरह अचल होकर यहीं रहूँगा।' राजाकी यह बात सुनकर दूतोने कहा—'चलिये, यह तो पापियोके नरकमोगका स्थान नरक है। आप यहाँ क्यो रहेगे— आप दिव्यलोकोमे अपने पुण्योका फल मोगिये।'

राजाने कहा—'जबतक इनका दुःखोसे छुटकारा नहीं होगा, तबतक मै यहाँसे नहीं हटूँगा, क्योंकि मेरे यहाँ रहनेसे इन्हें सुख मिल रहा है। आर्त और आतुर होकर शरण चाहनेवाले शत्रुपर भी जो मनुष्य अनुग्रह नहीं करता, उसके जीवनको घिक्रप है। दुखियों दु ख दूर करने में जिनका मन नहीं है, उसके यह दान- तर आदि कुछ मी इस लोक और उरलेक में सुखंक कारण नहीं होते। बारक- आतुर दुन्ने और बढ़ों के प्रति जिसका जिस कठोर है- मेरी समझ्में वह मनुष्य नहीं, राज्ञल है। इन लोगोंक पान रहने से सुझे नारकी अर्थक नारसे अर्थक में स्वान्य पड़े, इनको सुजी करने सिले हुए उस दु कको में अपने लिये म्वर्गसुखंसे भी बदकर ममझूँगा। मुझ एकके दु न्व पानेसे यदि इतने आर्न जीवोंको सुख होता है, तो इससे बढ़कर मुझे और क्या लग्न होगा।

यनदूतीने कहा—'महाराज ! देखिये ये साजान् धर्म और देवराज इन्द्र आपको छ जानेके छिये यहाँ आयं है. अब आपको जाना ही पड़ेगा, अनएव पचारिये ।' धर्मने कहा— 'राजन् ! आपने सन्यक् प्रकारसे मेरी उपासना की है इसीछिये में खर्य आपको स्वर्गने से जाऊँगा आप हर न करें विमानपर जल्डी सवार हों ।' राजाने कहा— ध्वमंरात ! हजारें जीव नरको तुन्य या रहे हें और में पर्ने रहें चे हनका तु व दूर होना है. ऐसी हालनमें में पर्ने नहीं जा लकता ! इन्द्र होकि—'राजन ! अपने अपने कमें फरें ये पार्थालोग नरक मोग रहे हें । आपको भी अपने कमोंका फर भोगनेके लिये कार्म कलना कार्रिके ! इन नरकवालियों कर भोगनेके लिये कार्म कलना कार्रिके ! इन नरकवालियों कर द्या करनेसे आपका पुष्य लाको तुना और भी वट गया है । अत्याद इन पुण्यन्तक भोगके दिये आप अवद्य कर्मा किया है । साजने कहा—'क्य मेरे पुष्यते उनको सुख मिला है, तब में अपना सब पुष्य इनको देता हूं । इस पुण्यसे ये मारे याननानोती पार्य नरकने हुट जारें । मे बही रहूँ गां । इन्हिन कहा—'महाराज! आपके पुण्यदानके देखिये, मारे पार्य नरकने खुटकर विमानोंपर सदय होकर जा रहे हे । पर इस पुष्यवानसे आपका पुष्य इतना वट गया है कि अब आप और भी जिनी गिनमें जारेंगे।

राजापर युप्पत्रृष्टि हेग्ने स्वर्गा और एन्ट्र उन्हें जिमानपर चट्राक्रर स्वर्गमें से गये। नरक्के मारे प्राणियोक्त उद्घार हो गया।

### भक्त राजा पुण्यनिधि

दक्षिण देशमं पाण्ड्य और चोलबंशियोने राज्य चिरमार्स्य प्रिनेट है। दोनों ही वशोमें व्हेन्डे वमीत्मा, न्याव्जील, भगवद्भक्त राजा हो गरे है। जिन दिनोक्ती बात कही जा रही है, उन दिनों पाण्ड्यवंद्यनी राजधानी मधुरा थी—जिने आङक्ल मदुरा कहते हैं। उसके एक्च्छत्र अविनति ये गजा पुष्यतिवि । पुण्यनिविका नाम सार्थक था। वान्तवमे वे पुग्योके खजाने ही ये । उनका सादा जीवन इतना उच और आदर्श या कि जो भी उन्हें देखना; प्रभावित हुए विना नहीं रहता । उनके र्जावनमें शान्ति थी, उनके परिवारमें शान्ति थी और उनके राष्ट्रमं शान्ति थी । उनके पुण्य-प्रतापने, उनके शुद्ध व्यवहारते मम्पूर्ण प्रजा पुष्यातमा हो रही थी। जासनकी ता आवस्यकता ही नहीं पड़नी थी, सत्र लोग वडे प्रेमने अपने-अपने क्तंत्र्यका पालन करने थे। उनके पास सेना प्रयानी रक्षांक ढिये ही थी। उनका सारा व्यवहार प्रेम और आत्मग्रहमें ही चलना था। वे समय समयपर तीर्यवात्रा करते यह करते दान करते और दिल खोलकर र्वान-दुव्यियों की सहापता करने । सबसे बड़ा गुण उनमं पह या कि वे जो कुछ भी करते थे, सब भगवान्के छिने,

म्मावान्की प्रमन्नताके लिये और भगवान्के प्रेमये लिये। उनके चित्तमे कोक-परलोककी कोई भी कामना नहीं थी।

एक बार अपने परिवार और सेनाके माथ राजा पुण्यनिधिने नेतुबन्य रामेक्स्नी यात्रा की । इस दर इनकी यह इच्छा थी कि समुद्रके एवित्र तटार गन्यमण्दन पर्वनकी उत्तम भूमिमे अधिक दिनांतक निवास क्या जायः इसलिये उन्होंने गण्यका मारा भार पुत्रकों मार दिया था और वे आवःयक रामत्री एव नेत्रकोको छेक्र वहीं जञ्चर निवास करने छो। राजा पुष्त्रनिविका मन वहीं रम गया। वे बहुत दिनांतक वहीं रह गरे । उनके हृदयम मगवान्की भिन्त थी । दे बहाँ जाते, जहाँ रहते, वर्री भगवान्ना सारण-चिन्तन किया करते। मनमें कोई कामना तो थी नहीं इसिलये उनका अन्त करण शुद्ध था। शुद्ध अन्त.करणमें जो भी सङ्कल्य उटता है। वह भगवान्की प्रसन्नताके निये होना है और उस सद्भलके अनुमार जो क्रिया होती है। वह भी भगवानके लिये ही होती ह । गजाके चित्तमे विष्णु ओर विवने प्रति बोर्ड भेद-भाव नहीं था। व कर्ना भगतान् शङ्करनी पूजा करते करते मस्त हो जाते तो कमी जगन्तेमें घूम बूमकर मगवान श्रीरासकी

लीलाओका अनुसन्धान करते। एक वार राजा धनुष्कोटिन तीर्थमे गये। उस तीर्थमे स्नान करके राजाको वडा आनन्द हुआ। भगवान्की स्मृतिके साथ जो भी काम किया जाता है, वह आनन्ददायक होता ही है।

राजा पुण्यनिधि जब स्नानः दानः नित्यकर्म और भगवान्की पूजा करके वहाँसे छौटने छगे। तव उन्हें रास्तेमे एक वड़ी सुन्दर कन्या मिली । वह कन्या क्या थी, सौन्दर्यकी प्रत्यक्ष प्रतिमा थी। वास्तवमे वह भगवानुकी प्रसन्नता ही थी। न जाननेपर भी राजांका चित्त उसकी ओर खिंच गया, मानो वह उनकी अपनी ही लडकी हो। उन्होने वात्सल्य-स्नेहसे भरकर पूछा-वेटी । तुम कौन हो, किसकी कन्या हो, यहाँ किस लिये आयी हो ११ कन्याने कहा--भेरे मा-वाप नहीं है, भाई-बन्धु भी नहीं है, में अनाया हूं । मै आपकी पुत्री चननेके लिये आयी हूं । में आपके महलमे रहूँगी, आपको देखा करूँगी; लेकिन एक गर्त है, यदि कोई मुझे यलपूर्वक स्पर्श करेगा अथवा मेरा हाथ पकड़ लेगा तो आपको उसे दण्ड देना पड़ेगा। यदि आप ऐसा करेगे तो बहुत दिनो-तक में आपके पास रहूँगी। राजाने कहा-वेटी। तुम जो कह रही हो, वह सब मैं करूँगा। मेरे घर कोई लड़की नहीं है, एक लड़का है, तम अन्तः परमे मेरी धर्मपकी के साथ पुत्रीके रूपमे निवास करो । जव तुम्हारी अवस्था विवाहके योग्य होगी, तव तुम जैसा चाहोगी, वैसा कर दूँगा। कन्याने राजाकी वात स्वीकार की और उनके साय ममयपर राजधानीमे चली गयी । राजा पुण्यनिधिकी धर्मपनी विन्ध्यावली अपने पतिके समान ही शुद्ध हृदयकी थीं । अपने पतिको ही भगवान्की मूर्ति समझकर उनकी पूजा करती यी। उनकी प्रसन्नताके लिये ही प्रत्येक चेष्टा करती थी । उनका मन राजाका मन था। उनका जीवन राजाका जीवन था। यह कन्या पाकर उन्हे वड़ी प्रसन्नता हुई। राजाने कहा—'यह हमलोगोकी लडकी है, इसके साथ परायेका-सा व्यवहार कभी नहीं होना चाहिये। विन्ध्यावलीने प्रेमसे उस कन्याका हाथ पकड़ लिया और अपनी गर्भजात पुत्रीके समान ही उसका पालन-पोपण करने लगी । इस प्रकार कुछ दिन बीते ।

मगवान्की छीला बड़ी विचित्र है। वे कव किस बहाने किसपर ऋपा करते हैं, यह उनके सिवा और कोई नहीं जानता। राजा पुण्यनिधिपर ऋपा करनेके लिये ही तो यह छीला रची गयी थी। अब वह अवसर आ पहुँचा। एक दिन वह कन्या सिखयोके साथ महलके पुष्पोद्यानमें फूल चुन

रही थी। एक ही उम्रकी सब लडिक्यों थी। इस खेलकर आपसमे मनोरञ्जन कर रही थी । उसी ममय वहाँ एक ब्राह्मण आया । उसके कथेपर एक घडा या, जिसमे जल भरा हुआ था। एक हायसे वह उस घड़ेको पकडे हुए था और दूसरे हाथमे छाता लिये हुए या, मानो अभी गङ्गा-स्नान करके लीट रहा हो। उसके शरीरमे मस्म लगा हुआ था और मस्तक्रपर त्रिपुण्ड था। हायमे रुद्राक्षकी माला और मुखमे भगवान् गङ्करका नाम । इस ब्राह्मणको देखकर वह कन्या स्तव्ध-सी हो गयी, वह मन-ही-मन जान गयी कि ब्राह्मणके वरामे यह कौन है। यह छद्मवेगी ब्राह्मण इसी कन्याको तो ढ़ॅढ रहा था। कन्याकी ओर दृष्टि जाते ही ब्राह्मणने पहचान लिया और जाकर उस कन्याका हाथ पकड लिया । कन्या चिल्ला उठी । उसकी सिखयोने भी साथ दिया । उनकी-आवाज सुनते ही कई सैनिकोंके साथ राजा पुण्यनिधि वहाँ पहॅच गये और उन्होंने पृछा—'बेटी । तुम्हारे चिलानेका क्या कारण है, किसने तुम्हारा अपमान किया है ११ कन्याकी ऑखोमे ऑस थे। वह खेद और रोपसे कातर हो रही थी। उसने कहा-पाण्ड्यनाथ । इस ब्राह्मणने बलात् मेरा हाथ पकड लिया, अब भी यह निडर होकर पेड़के नीचे खड़ा है। राजा पुण्यनिधिको अपनी प्रतिज्ञा याद हो आयी । वे सोचने लगे कि भीने इस कन्याको वचन दिया है कि यदि कोई तुम्हारी इच्छाके विपरीत तुम्हारा हाथ पकड लेगा तो में उसे दण्ड द्गा। इस कन्याको मेने अपनी पुत्री माना हे, मुझे अवस्य ही इस ब्राह्मणको दण्ड देना चाहिये।' उनके चित्तमे इस बातकी कल्पना भी नही हो सकती थी कि मेरे भगवान् इस रूपमे मुझपर कृपा करने आये होगे । उन्होने मैनिकोको आज्ञा दी और ब्राह्मणदेवता पकड लिये गये। हाथोमे हथकडी और पैरोमे बेड़ी डालकर उन्हे रामनाथके मन्दिरमे डाल दिया गया। कन्या प्रसन्न होकर अन्तः पुरमे गयी और राजा अपनी बैठकमे गये।

रात हुई । राजाने स्वममे देखा कि जिस ब्राह्मणको कैंद किया गया है, वह तो ब्राह्मण नही है, साक्षात् भगवान् है। वर्धाकालीन मेघके समान श्यामण छित्र, चारो करकमलों में ब्राह्म-चक्र-गदा-पद्म, अरीरपर पीताम्बर एव वक्षः खलपर कौस्तुभमणि और वनमाला धारण किये हुए है। मन्द-मन्द मुसकराते हुए मुखमेसे दांतोकी किरणे निकलकर दिगाओ-को उज्ज्वल कर रही है। मकराकृति कुण्डलोकी छटा निराली ही है। गरुइके ऊपर शेपशय्यापर विराजमान है।

नाथ ही राजाकी वह कत्या लक्ष्मीके रूपमे खिले हुए क्मलार वैटी है। काले-काले बुँघराले वाल है हाधमे जनक है बड़े-बड़े दिगाज खर्ण-कलगोम अमृत मरकर अभिनेक कर रहे हैं। अमृत्व रत और मणिगेनी माला पहने हुए है। विष्वस्तेन आदि पार्यदन नारदादि नुनगग उनकी तेवा कर रहे हैं। महाविष्णुके रूपमे उस ब्राह्मणको और महालक्ष्मीके रूपमे अपनी पुत्रीको देखकर राजा पुण्य निधि चिकत—साम्भित हो गये। स्वर ट्रटते ही ने अर्जनी कन्यांके पान गये। पर्रतु यह क्या ? क्त्या क्त्याके रामे नहीं है। खप्तमे जो रप देखा था वहीं रूप सामने हैं । महालक्ष्मीको साप्टाङ्ग प्रणान करके वे उनके साथ ही रामनाथ मन्दिरने गये। वहाँ ब्राह्मणको भी उसी रूपमें देखा। जिन रूपमें खप्नदे समय देखा था। अपने अगराधका स्मरण करके राजा मन्छित से हो गये। हाय ! त्रिलोकी नाथको नेने केंद्रमे हाल (दया । जिसकी पूजा करनी चाहिये उमको बेडीमे जकड दिया! घिछार है। नुझे सौ-सौ बार धिकार है। भगवानके हाथोंमें मेने हयकडी डाल दी ! हुझने वडा अग्राधी भठा और नौन हो सकता है। ' राजा पुण्यनिधिका हृदय फटने लगा। अरीर शिथिल हो गर्मा उनकी मृत्युमे अब आवे क्षणका भी विलम्ब नहीं था। इननेमें ही उन्हें भगवान्त्री कृताना स्मरग हो आया। 'ऐवी अद्भुत लीखा । भला उन्हें कौन वॉघ सकता है। यजोदाने बॉबा था प्रेमचे और मैने वॉघा अपनी निक्त-के घमंडसे रोपसे। पर सझसे भी वॅघ गये। प्रभो ! यह तुम्हारी कुमारद्वाता नहीं तो और क्या है।

गजा पुण्यतिषिने प्रेमनुष्य हृदयसे, गर्गद कण्ठसे, ऑस्मरी ऑखोसे सिर झकान्य रामि जित शरीरसे, हाथ जोडकर स्तृति की—प्रभो! में आपके चरणोमें कोटि-कोटि प्रणान करता हूँ। आप मुझपर कृण करें, प्रसन्न हो: मैंने अनजानने यह अपराध किया है। परंतु अपराध चाहे जैसे किया गया हो, है अपराध ही। आपकी मूर्ति कृपामयी है। आप यदि अपनेको पन्य न करें तो ससारी लोग मला, आपको कैसे पहचान सकते है। दयामूर्ते। मैंने आपको हथकडी वेडीसे जकडकर महान् अन्याय और अपराध किया है। यदि आप मुझपर कृपा नहीं करेंगे तो मेरे निस्तारका कोई साधन नहीं है। मैं आपके चरणोमें वार-वार नमस्कार करता हूं।

राजा पुण्यनिधिने महालक्ष्मीनी ओर दृष्टि नरके कहा— 'हे देवी ! हे जगद्वात्री ! में आपको वार-वार नमस्कार नरता हूँ । आग्रा निनाम भगवान्ता वल खा है । मेने माधारण कम्या नमझकर आपको कर दिया है । आग्रा महिमाना भग्रा मेन वर्णन कर समना है । निन्ति, मन्त्रा, प्रभा, श्रद्धा, मेधा आत्निव्या आदिक माने आप ही प्रकट हो रही है । हे मा ! ससार्की रक्षांके लिये आप ही वेदोंके माने प्रमत्त हुई है । हे ब्रह्मक्रिणी ! अपनी कुपाहिंछे नुझे जीवनदान दो । इस प्रकार भ्यति करके राज्ञाने भगवान्ते प्रार्थना की—'प्रभा ! मेने अनज्ञनमें जो अपराध किया है, उसे आप अमा कर दीजिये । मधुमुदन ! शियुऑन का अपराध गुरुजन अमा करते ही आपे हैं । प्रभी ! जिन दैत्योंने अपराध किया था। उनको तो आपने अपने खल्पका दान किया । भगवन् । आप मेरे इन अपराधकों भी अमा करें । हे कुपानिये ! हे लक्ष्मीकान्त ! आप अपनी कुपान कोमल हिंगे मेरे कपर भी हाटें ।

पुण्यतिधिकी प्रार्थना सुनवर भगवान्ने वहा-'राजन्! मुझे कैंद करनेके कारण भरभीत होना अवित नहीं है। मैं तो न्वमावरे ही प्रेमियोजा गदी हूँ. मनोके वशमे हूँ। जो मेरी प्रसन्नताके लिये कर्म करते हु, वे मेरे भक्त हु; तुम्हारी सेवासे में दुम्होरे अधीन हो गया हूं । इनीने चाहे दुम हथकड़ी येडी पहनाओं या मत पहनाओं में पहारे प्रमरी वेडीमें सदा वेंघा हूँ। में अपने भक्तीके अपराधको अपराब ही नहीं गिनता । इनांच्ये डरनेनी कोई वात नहीं है । ये महालमी मेरी अडांक्विनी वाकि है। दुम्हारी भक्तिकी परीक्षांक लिये ही मेरी सम्मतिले वे दुररारे पास आवी थीं । दूसने हनकी रक्षा करके अनाथ बालिकाके रूपने होनपर भी इन्हें अपने घरमे रत्वकर और सेवा वरके मुझे सन्तुर किया है। इनके साथ तमने जो प्रतिज्ञा की थी। उनजी रक्षांजे लिये मुझे केंद्रमे डाल्ना क्सि प्रकार अनुचित नहीं है। दुसने इनकी रक्षा की है। अनाथनी रक्षा क्सि पनार करनी चाहिये, यह तुमने दिखा दिया। इसलिये में तुमपर प्रसन्न हूँ । ये लज्मी तुम्हारी पुत्री है, ऐसा ही समझो । यह सत्य है, इनमे सन्देह नहीं।

महाल्क्मीने कहा—'राजन्! तुमने वहुत दिनोतक मेरी रक्षा की है, इसलिने में तुमनर वहुत ही प्रसन्न हूं। मगवान्-ने और मैंने तुम्हारी मिक्तको शुद्ध करनेके लिने ही प्रेम-कलहका बहाना बनाया और इस प्रकार हम दोनो ही तुम्हारे सामने प्रकट हुए। तुमने कोई अनराध नहीं किया। हम तुमपर प्रसन्न है। हमारी कृतासे तुम सर्वदा सुखी रहोगे। सारे भूमण्डलका ऐश्वर्य तुम्हे शात होगा। जबतक जीवित रहोंगे, हमारे चरणांमें दुम्हारी अविचल भक्ति वनी रहेगी। दुम्हारी बुद्धि कभी पापम न जायगी, सदा धर्मम ही लगी गहेगी। दुम्हारा हृदय निरन्तर भक्ति-रसमें इया रहेगा। इस जीवनके अन्तमे दुम हमारा मायुज्य प्राप्त करोंगे। इतना कहकर महालध्मी भगवान्के वक्षःस्थलमें समा गर्यी। भगवान्ने कहा—ज्यान् । यह जो दुमने मुझे वॉवा है, यह बड़ा मधुर बन्धन है। में नहीं चाहता कि इसने छूट नाऊँ और इसनी स्मृति यहीं लुम हो जाय। इसलिये अव

में यहाँ इसी रूपमे निवास करूँगा और मेरा नाम 'सेतुमाधव' होगा । इनना कहरर भगवान् चुप हो गये ।

राजा पुण्यनिविने भगवान्की इस अर्चा मृर्तिकी प्जा की और रामनाय लिङ्गकी मेवा करके अपने घर गये। जीवनपर्यन्त वे अपनी प्रजीके साथ भगवान्का स्मरण चिन्तन करते रहे। अन्तमें दोना भगवान्की सायुज्य-मुक्ति प्राप्त करके भगवान्से एक हो गये।

### भक्तराज भीष्मपितामह

पिरियजेयं ग्रेलोक्यं राज्य देवेषु वा पुनः। यहाप्यधिकमेताभ्यां न तु मत्यं कथद्वन॥ —भीप्म (महाभारन)

महर्षि वशिष्टके जापने आटी वनुओको मनुष्यलोकमे जन्म छेना था । श्रीगद्भाजीने उनकी माना होना स्वीकार क्या । वे महाराज शन्तन्त्री पत्री हुई । सात वसुओं हो तो जन्मते दी उन्होंने अपने जलमे जलकर उनके लोक भेज दिया, पर आउने वम द्योको शन्तनजीने एस लिया । इसी बालकरा नाम 'देवनत' हुआ । महाराज शन्तनु दाशराजकी पालिता पुत्री सत्यन्तीपर मुग्ध हो गये किंदु दागराज चाहते ये कि उनकी पुत्रीकी सन्तान ही मिहामनपर वैठनेकी अधिकारिणी मानी जाय, तव वे मराराजको अपनी कन्या दे । महाराज अपने प्रेष्ट मुझील पुत्र देवप्रतका म्बन्व छीनना नहीं चारत ये और नत्यवतीनी आमिक भी उनमें थी ! वे उदान रहने छो । मन्त्रियंसि पिनाकी उदामीमा पता लगामर देवनत दावरानके पाम गये और उन्होंने कहा--'म राप्यासन नहीं हूँगा ।' जब टाशराजने बद्धा की कि इस तो राजगद्दीपर नहीं बैठोंगे, पर तुम्हारी सन्तान राज्यके लिये जगड सक्ती हैं तव उन्होंने आजन्म अविवाहित रहनेत्री प्रतिजा वी । देवताओं ने इस प्रतिजासे प्रसन्न होकर उनपर पुरपत्रपा की, और ऐसी मीपण प्रतीजा करनेके कारण उनको भीएम' कत्रकर सम्बोबित किया। महाराज शन्तनु अपने पुत्रकी पितृभक्तिमे परम सन्तुष्ट हुए । उन्होंने भीष्मको आगीर्जाद दिया-चेटा । 'जब तुम चाहोगे, तभी टुम्हाग बरीर छूटेगा । तुम्हारी दच्छाके विना मृत्यु दुम्हारा कुछ भी विगाइ नहीं सकेगी ।'

भीष्मजीने भगवान् परद्युगमने धनुर्वेद सीग्वा था । जव परशुगमजी कांगिराजकी कन्या अम्बाकी प्रार्थना मानकर भीष्मजीके पास आये और उनमें कहने छगे कि 'तुम उस कन्यासे विवाह कर छो,' तत्र भीष्मजीने वडी नम्रतासे कहा—' गुरुजी । में त्रिलोकीके राज्यके छिये या स्वर्गके मिंहासनके छिये अथवा दोनोंमे भी अथिक महान् पदके छिये भी सत्यकों कभी नहीं छोड़ सकता।'

परशुरामजीने भय दिखाया और अन्तमं वे भी मसे युद्ध करने लगे । वड़ा ही उम्र सम्राम हुआ । ऋषियोने भी पमको समझाना चाहा, पर उन तेजम्बीने कहा—'भय, दया, धनके लोभ और कामनासे में क्षात्रवर्मका त्याग नहीं कर सकता । में युद्धमें पीठ नहीं दिखाऊँगा । मेरी प्रतिज्ञा है कि म प्रतिपक्षका आघात सहता हुआ पैर पीछे नहीं रक्खूँगा ।' अन्तमं देवताओं के कहने से परशुरामजीको ही मानना पड़ा । भी पमका नत अटल रहा ।

जव सत्यवतीके दोना पुत्र मर गये, तय भरतवशकी रक्षा एव गज्ये पालनके निमित्त सत्यवतीने भीष्मको सिंहासनपर वैठने तथा मन्तानोत्पादन करनेके लिये कहा। भीष्मन मातासे कहा—'पञ्चभूत चाहे अपना गुण छोड़ दे, सूर्य चाहे तेजोहीन हो जायं, चन्द्रमा चाहे शीतल न रहे, इन्द्रमेसे वल और धर्मराजमेंसे धर्म चाहे चला जाय, पर त्रिलोकीके राज्येक लिये भी में अपनी प्रतिज्ञा छोड़ नहीं मतता। माता। तुम इस विषयमें मुझसे कुछ मत कहो।'

युविष्ठिरके राजस्य यजमे भीष्मजीने ही पहले कहा— तेज, वल पराक्रम तथा सभी गुणोमें श्रीकृष्ण ही सर्वश्रेष्ठ हे और वे ही अग्रपूजा पानेके अधिकारी हैं। जब इस वातसे जलकर गिशुपाल तथा उसके समर्थक उनकी मर्त्सना करने लगे, तब उन्होंने खुलकर घोषणा करते हुए कहा—'हम जानते हैं कि श्रीकृष्ण ही समन्त लोकोकी उत्पत्ति तथा विनागके मूल कारण है। इन्होंके द्वारा यह मचरात्रर विश्व रचा गया है । ये ही अन्यक्त प्रकृति हैं। ये ही क्ती इंधर हैं। ये ही समस्त भृतों हे परे मनातन ब्रह्म है । ये ही सबसे बड़े एवं सबके प्रव्य है। समस्त सद्गुण श्रीकृष्णमें ही प्रतिष्ठित है।

आश्रयदाताकी सहायता करना धर्म है, इसीलिये मीप्मजीने महाभारतके युडमे दुर्योधनका पक्ष लिया। वे दुर्योधनको उसके अन्यायोके लिये-सदा धिकारते रहते थे। युद्धमे भी वे दुर्योधनको समझाते रहते थे। अवस्य ही वे पूरी शक्तिसे दुर्योधनके पक्षमे लड रहे थे; पर हृद्यसे धर्मपर स्थित पाण्डवोंकी विजय ही उन्हे अभीष्ट थी। उन्होंने स्वय अपनी मृत्युका उनाय वताया और युधिष्ठिरको अपने व्यक्ते लिये आज्ञा दी।

महाभारतके युद्धमे भगवान् श्रीकृष्णने शस्त्र ग्रहण न करनेकी प्रतिमा की थी। दुर्योधनद्वारा उत्तेजित किये जानेयर भीष्म नीने प्रतिजा कर ली कि 'भगवान्को जल प्रहण करा दूँगा।' दूसरे दिनके युद्धमे भीप्मने अर्जुनको अपनी वाण वर्णासे विकल कर दिया । भक्तवत्सल भगवान अपने भक्तके प्रणकी रक्षाके लिये अपनी प्रतिज्ञा भग करके सिंहनाद करते हुए अर्जुनके रथसे कृद पडे और हाथमे रथका ट्रटा पहिया लेकर भीषमकी ओर दौडे । सेनामे हाहाकार मच गया। लोग चिल्लाने लगे-भीष्म मारे गये। भीष्म मारे गये। पृथ्वी कॉपने लगी. किन्तु भीष्म देख रहे थे कि श्रीकृष्ण-चन्द्रका पीताम्बर कन्धेसे गिरकर भूमिमे लोटता जा रहा है। उन व्यामसुन्दरके चरण युद्धभूमिमे रक्तसे लथपथ होते दौडे आ रहे हैं। अलके उड़ रही है। मालपर स्वेद तथा शरीरपर कुछ रक्तकी वूँदे झलमला रही हैं। भृकुटियाँ कठोर किने श्रीकृष्ण हुकार करते आ रहे हैं। भीष्म मुग्ध हो गये भगवान्की भक्तवत्सल्तापर । वे उनका स्वागत करते हुए वोले-

'पुण्डरीकाक्ष । देवदेव । आओ । आओ । तुमको मेरा नमस्कार । पुरुपोत्तम । आज इस युद्धभूमिमे तुम मेरा वध करो । परमात्मन् । श्रीकृष्ण । गोविन्द ! तुम्हारे हाथसे मरनेपर अवध्य मेरा कल्याण होगा! आज मै त्रिलोकीमे सम्मानित हूं! निष्पाप प्रमो । इच्छानुसार तुम अपने इस दासपर प्रहार करो !

अर्जुनने दौइकर पीछेसे भगवान्के चरण पकड लिये और बडी कठिनाईसे उन्हें रथपर छीटा ला मके।

भीष्मजीके हृदयमें भगवान्की यह मृतिं वस गयी । वे

उसे अन्ततक नहीं भूछ सके। सूरदासजीने भीष्मजीका मनोभाव इस प्रकार प्रकट किया है—

वा पट पीन की फहरान ।

कर घरि चक चरन की धावनि, निह निसरित वह वान ॥
रथ तें उतारि अवनि आतुर है, कच रजकी रूपटान ।
मानों सिह सैंस तें निकस्थो, महामत्त गज जान ॥
जिन गुपार मेरो प्रन राख्यो, मेटि वेद की कान ।
मोर्ट सुर सहाय हमारे निकट भए हैं आन ॥

भीष्मजीने अपनेको रणगय्या देनेकी विधि स्वयं वतायी थी। जब शिखण्डीको आगे करके अर्जुन उनपर वाण चलाने लगे, तव भी उन्होने शिखण्डीपर आधात नहीं किया। पितामह भीष्मका रोम-रोम वाणोसे विध गया। रथसे जब वे गिरे तो उनका चरीर उन वाणोपर ही उठा रह गया। केवल उनका मस्तक लटक रहा था। पितामहने अर्जुनसे कहा—'चत्स । मेरे योग्य तिज्या दो।' अर्जुनने तीन वाण उनके मस्तकमे मारकर सिरको ऊपर उठा दिया। दुर्योधनके मेजे चिकित्सक जब वहाँ आये, तव पितामहने उन्हें आदरपूर्वक लौटा दिया।

महायुड समाप्त होनेपर जब युधिष्ठिरका अभिषेक हो गया, वे रात्रिमे एक दिन भगवान् श्रीकृष्णके पास गये। युधिष्ठिरने भगवान्को प्रणाम करके कुशल पूली, पर उन्हें वोई उत्तर नहीं मिला। उन्होंने देखा कि श्रीकृष्णचन्द्र ध्यानस्य हैं। उनका रोम-रोम पुलकित हो रहा है। युधिष्ठिरने पूछा कि—'प्रभो। मला आप किसका ध्यान कर रहे हैं ?' मगवान्ने वताया—'शरशय्यापर पढे हुए पुरुपश्रेष्ठ मीष्म मेरा ध्यान कर रहे ये, उन्होंने मेरा स्मरण किया था, अतः मैं भी उनका ध्यान करनेमे लगा था। मैं उनके पास चला गया था।

भगवान्ने फिर वहा—'युधिष्ठिर । वेद एव धर्मके सर्व-श्रेष्ठ ज्ञाताः नैष्ठिक ब्रह्मचारी पितामह मीष्मके न रहनेपर जगत्के ज्ञानका सूर्य अस्त हो जायगा । अतः वहाँ चलकर तुमको उनसे उपदेश लेना चाहिये ।'

युधिष्ठिर श्रीकृष्णचन्द्रको लेकर माइयोके साथ जहाँ भीष्मजी शरशय्या पर पड़े थे, वहाँ गये। वड़े-बडे ब्रह्मवेसा ऋषि-मुनि वहाँ पहलेसे उपस्थित थे। श्रीकृष्णचन्द्रने पितामहसे कहा—'आप युधिष्ठिरको उपदेश करें।' भीष्मजी- ने बताया कि भोरे गरीरमे वाणोकी अत्यधिक पीडा है, इससे मन स्थिर नही है। अन्होंने स्पष्ट कहा—आप जगद्भुकि मामने में उपदेश करूँ, यह साहस में नहीं कर सकता।

भगवान्ने स्नेहपूर्ण वाणीमे कहा—'पितामह । आपके शरीरका क्षेत्रा, मूर्च्छा, दाह, ग्लानि, क्षुधा पिपासा, मोह आदि सब अभी नष्ट हो जाय और आपके अन्तःकरणमे सब प्रकारके जानका स्फुरण हो । आप जिस विद्याका चिन्तन करेंगे, वह आपके चित्तमे प्रत्यक्ष हो जायगी ।' भगवान्ने बताया— 'मै स्वय उपदेश न करके आपसे इसलिये उपदेश करनेको कहता हूं, जिसमें मेरे भक्तकी कीर्तिका विस्तार हो।' भगवान्की

कृपासे पितामहकी सारी पीडा दूर हो गयी। उनका चित्त स्थिर हो गया। उनके हृदयमे भृत, मिवष्य, वर्तमानका समस्त ज्ञान प्रकट हो गया। उन्होने वडे उत्साहसे युधिष्ठिरको धर्मके समस्त अङ्गोका उपदेश विया।

अन्तमे सूर्यके उत्तरायण होनेपर एक सौ पैतीस वर्षकी अवस्थामे माघ गुक्र अप्टमीको सैकड़ो ब्रह्मवेत्ता ऋषि-मुनियोंके बीचमे गरशस्यापर पड़े हुए पितामहने अपने सम्मुख खड़े पीताम्बरधारी श्रीकृष्णचन्द्रका दर्शन करते हुए, उनकी स्तुति करते हुए, चित्तको उन परम पुरुपमे एकाग्र करके शरीरका त्याग कर दिया।

### महाराज उग्रसेन

बिवि वस सुजन कुसगति परहीं। फिन मिन सम निज गुन अनुसरहीं॥

महाराज उप्रसेन प्रजावत्सल, धर्मात्मा और भगवद्मक्त थे। विधिका विधान ही कुछ विचित्र है। अनेक बार हिरण्यकि पु-जैसे देवता, धर्म नथा ईश्वरिवरोधी असुर-सहश्च लोगोंके कुलमे प्रह्लाद-जैसे भगवद्भक्त उत्पन्न होते हैं और अनेक बार ठीक इससे उलटी वात हो जाती है। उप्रसेनजीका पुत्र कस वचपनसे कूर था। धर्मके प्रति सदासे उसकी उपेक्षा थी। असुरो तथा आसुरी प्रकृतिके लोगोंसे ही उसकी मित्रता थी। इतना होनेपर भी कस बलवान था, तेजस्वी था और शूर था। उसने दिग्वजय की थी। महाराज उपरोन अपने पुत्रकी धर्मविरोधी रुचिसे बहुत दुखी रहते थे, किंतु कस पिताकी सुनता ही नहीं था। सेनापर उसीका प्रभुत्व था। महाराज विवश-जैसे थे।

जब कसने वसुदेव-देवकीको वन्दीग्रहमे डाल दिया, तब महाराज उग्रसेन बहुत असन्तुष्ट हुए । इसका परिणाम उल्टा ही निकला । दुरात्मा कसने अपने पिता उग्रसेनजीको भी कारागारमे वट कर दिया और स्वय राजा बन बैठा । धन और पदके लोमसे नीच पुरुष माता-पिता, भाई-मित्र तथा गुरुका भी अपमान करते नहीं हिचकते । वे इनकी हत्यातक कर डालते हैं। नश्वर गरीरमे मोहग्ग आसक्त होकर मनुष्य नाना प्रकारके पाप करता है। कस भी गरीरके मोह तथा अहङ्कारसे अन्धा हो गया था।

कारागारमें महाराज उप्रसेनको मन्तोप ही हुआ। उन्होने सोचा-भगवान्ने कृपा करके पापी पुत्रके दुष्कर्माका भागी होनेसे मुझको बचा दिया।' वे अपना सारा समय भगवान्के चिन्तनमे बिताने छगे। श्रीकृष्णचन्द्रने कसको पछाड़ कर
परम धाम भेज दिया और महाराजको कारागारसे छुड़ाया।
उग्रसेनजीकी इच्छा राज्य करनेकी नही थी, किंतु श्रीकृष्णके
आग्रह्को वे टाल नहीं सकते थे। स्वयं भगवान् श्रीकृष्णने
कहा—'महाराज ! मै आपका सेवक होकर आपकी
आज्ञाका पालन करूँगा। देवतातक आपकी आज्ञाको
स्वीकार करेंगे।'

द्वारकाका ऐक्वर्य अकल्पनीय था । देवराज इन्द्र भी महाराजके चरणोमे प्रणाम करते थे । त्रिभुवनके स्वामी मधुस्द्रन जिनको प्रणाम करें, जिनसे आज्ञा मॉगें, उनसे श्रेष्ठ और कौन हो सकता है १ परतु कभी भी महाराज उग्रसेनको अपने प्रभाव, ऐक्वर्य या सम्पत्तिका गर्व नहीं आया । वे ता श्रीकृष्णकी प्रसन्नताके लिये ही सिंहासनपर बैठते थे । अपना सर्वस्व श्रीकृष्णको ही उन्होंने बना लिया था । श्रीकृष्णकी इच्छा पूर्ण हो, वे केगव सन्तुष्ट रहे, इसीके लिये उग्रसेनजीके सब कार्य होते थे ।

महाराज उग्रसेनने अञ्चमेधादि बड़े-बड़े यज भगवान्को प्रसन्न करनेके लिये किये । नित्य ही ब्राह्मणोः, दीनों, दुखियोको वे बहुत अधिक दान किया करते थे । इस प्रकार निरन्तर श्रीकृष्णके सान्निध्यमेः उन कमललोचनका ध्यान करते हुए महाराजका जीवन वीता और भगवान्के लीला-सवरण करनेपर वे भी भगवान्के अनुगामी हुए ।

## वात्सल्यभक्त श्रीवसुदेवजी

किं दुमहं नु साधूनां दिदुपां किमपेक्षितम्। किमकार्यं कदर्याणा दुस्त्यजं किं छतात्मनाम्॥ (श्रीमङ्ग०१०।१।५८)

'साधु पुरुपोके लिये कोई कप्टदुःसह नहीं होता। विद्वानी-को किसीकी अपेक्षा नहीं होती। कदर्य पुरुपोके लिये कोई मी कार्य अकरणीय नहीं जान पडता और धर्यशील पुरुपोके लिये कुछ भी दुस्त्यज नहीं है।'

यदि ऐसे लोकोत्तर साबु घेर्यशील पुरुप लोकमे न हो।
तो धर्मपर ही स्थित रहनेवाला ससार एक क्षण मी न टिके।
भगवान् पृथ्वीपर अवतार लेते हैं ऐसे ही साधु भक्तोको
सतुप्र करनेके लिये। भक्तोकी भावना ही उन मक्तवत्सलको
ससारमे बुला पाती है। धर्मस्थापन आदि कार्य तो गीण होते
हैं—भगवान्के लिये।

पूर्वकल्पमें प्रनापित सुतपा तथा उनकी पत्नी पृश्चिने वहुत दिनोतक तपस्या करके मगवान्को सतुष्ट किया। जत्र भगवान्ने उन्हें दर्शन देकर वरदान मॉगनेको कहा, तत्र उन लोगोने भगवान्को ही अपने पुत्ररूपमे पानेकी इच्छा प्रकट की। प्रसुने तीन वार उनसे 'दिया, दिया, दिया' कहा। उस करपमे भगवान्का अवतार माता पृश्चिसे हुआ और वे 'पृश्चिगर्म' कहलाये। दूसरे करपमें प्रजापित सुतपा हुए कञ्यपा और पृश्चि हुई देवमाता अदिति। भगवान्ने 'वामन' रूपनी और पृश्चि हुई देवमाता अदिति। भगवान्ने 'वामन' रूपनी उनके यहाँ अवतार लिया। क्योंकि तीन बार मगवान्ने 'दिया, दिया' कहा था, अतः तीसरी वार प्रजापित सुतपा यहुवगमे शूरलेन कि पृत्च वसुदेवजी हुए। इनके जन्मके सम्य देवताओकी दुन्दुभियाँ स्वय वज उठी थीं, इसलिये इनको लोग आनकदुन्दुभि भी कहते थे। माता पृश्चि मथुरानरेश उप्रसेनके माई देवकजीकी सबसे छोटी कन्या देवकी हुई।

वसुदेवजीके कुल अठारह विवाह हुए थे। देवककी छ. कन्याएँ तो वसुदेवजीको विवाही ही गयी थीं, जब देवकी जीका भी विवाह उनसे हो गया, तब उप्रमेनजीका ज्येष्ठ पुत्र कंस अपनी छोटी चचेरी बहिनके स्नेहवगस्वयं वसुदेव-देवकीके रथका सार्य बनकर उन्हें घर पहुँचाने चला। मार्गम आकागवाणीने उससे कहा—'मूर्त । तू जिसे पहुँचाने जा गहा है, उसनी आठवीं मन्तानके हाथसे तेरी मृत्यु होगी।' रतना सुनते ही कसने तलवार खींच ली और वह देवकीको

मारनेके लिये उद्यत हो गया। वसुदेवजीने उसे बहुत समझाया। ध्रारीर तो नश्वर है। मृत्यु एक-न-एक दिन होगी ही। मनुष्यको कोई ऐसा काम इस दो क्षणके जीवनके लिये नहीं करना चाहिये कि मरनेपर लोग उसकी निन्दा करें। जो प्राणियोंको मोहच्या कुछ देता है, मरनेपर यमके दूत घोर नरकमे डालकर युगोतक उसे मयक्कर पीड़ा देते हैं। कसके ऊपर ऐसी वातोंका कोई प्रमाव पड़ता न देख अन्तमे वसुदेवजीने कहा—'तुम्हे इस देवकीसे तो कोई भय है नहीं। तुमको इसके पुत्रोंसे मय है, सो में उत्पन्न होते ही इसकी सन्तानोंको तुम्हारे पास पहुँचा दिया कर्रगा। कि वसुदेवजी इतने धर्मात्मा ह, इतने सत्यनिष्ठ हैं कि वे अपनी यात टाल नहीं सकते। उसने देवकीको मारनेका प्रयत्न छोड़ दिया।

समय आनेपर देवकीके पुत्र हुआ। वसुदेवजी जैसे संत, सत्पुरुपके लिये कोई भी त्याग दुष्कर नहीं । अपने प्राणप्रिय पुत्रको वे जन्मते ही कसके पास उठा ले गये। पहले ती कंसने उनकी सत्यनिष्ठा देखकर बालकको लौटा दिया; पर पीछे नारदजीने जब उसे उलटा-सीधा समझा दिया, तब उस वालकको उसने मार डाला और वसुदेव देवकीको भी कारागारमे डाल दिया । देवकीके पुत्र उत्पन्न होते ही वंस उसे मार डालता था । छः पुत्र उसने इसी प्रकार मार दिये । सातर्वे गर्भमे सङ्कर्षग नी थे। योगमायाने उन्हे देवकीके पेटसे रोहिणीजीमे आकर्ति कर दिया । अष्टम तो भाइयद कु ण-पक्षकी अष्टमीको अ.घी रातमे खयं श्रीकृत्णचन्द्र ही प्रकट हुए । भगवान्के आदेशमे वसुदेवनी रात्रिमे ही उन्हें गोकुल नन्दभवनमे पहुँचा आये और वहाँसे यगोदा नीकी नव नात बालिका ले आये। कस जब उस बारिकाको मारने चला तो वह उसके हाथसे छ्टकर आकागमे चली गयी। अएमु गढेचीके रूपमे प्रकट होकर उसने कमसे कहा-'तेरा वध करनेवाला शतु कही प्रकट हो गया।' कसने यह सुनकर वसुदेव देवकी-को कारागारसे छोड दिया।

दुरातमा कम जान गया कि उसे मारनेवाला नन्दग्रहमें ही आया है। उसके जो अमुर बनमें गये, वे सभी श्रीकृष्णके हार्यों महति पा गये। जब नारदनीसे पना लगा कि श्रीकृष्ण-बलगम तो वसुदेवजीके ही पुत्र है, तब तो वह बहुत रुष्ट हुआ। उसने हथकड़ी-वेडीसे वसुदेव-देवकीको जकड़कर पुनः वदीगृहमें डाल दिया। अन्ततः श्रीकृगणचन्द्र मथुरा आये। कंसको उन्होंने मारकर मुक्त कर दिया। पिता माताकी वेहियाँ काटकर जब राम व्याम उनके पढोंमें प्रणाम करने लगे, वसुदेवजी आश्चर्यसे खंड रह गये। वे जानते ये कि श्रीकृगणचन्द्र साक्षात् परमात्मा है। परतु लीलामय व्यामसुन्दरने पिता माताने श्रमा माँगी, मीठी वार्ते की और उनमें वात्सरय-भाव जाग्रत् कर दिया।

श्रीवसुदेवजीकी महिमा, उनके मोमाग्यका कोई अनुमान भी कैसे कर सकता है। जगन्ना य वलराम ग्याम उन्हें पिता कहकर सदा आदर करते थे। नित्य प्रातःकाल उनके पास जाकर उनको प्रणाम करते थे। उनकी सब प्रकारकी सेवा करते थे। कुरुक्षेत्रमें सूर्य-ग्रहणके समय वसुदेवजीने ऋषियोको कर्मके द्वारा ससारमे मुक्त होनेका मार्ग पृछा । ऋपियोंने उनसे यजानुष्ठान कराया । वहाँ ऋपियोंने उनसे कहा या—'श्रीकृष्ण ही साक्षात् ब्रह्म है। द्वारकार्मे वमुदेवजीने जब व्यामसुन्दरसे यही बात कही, तब उन मयूरमुकुटधारीने पिताको एक ही आत्मा मबमे, मर्वत्र, एक रस व्याप्त है, यह तत्त्वजानका उपदेश किया । इसके पश्चात् देविप नारदने वसुदेवजीको अध्यात्मजान तथा भक्तिका तत्त्व वताया ।

जय प्रभासक्षेत्रमं श्रीकृष्णचन्द्रने छीलासवरण कर छी और दारुक्तमे यह सनाद प्राप्त हुआ, तय वसुदेवजी भी शङ्कोद्धार-तीर्थसे प्रभास गये और वहाँ उन्होंने भी श्रीकृष्णका अनुगमन किया।

### भक्त अकूर

देहंग्द्रतामियानयो हित्वा दम्भ भियं शुचम् । सन्देशाद्यो हरेल्डिङ्गदर्शनश्र-भणदिभि ॥ (अ.मझ०१०।३८।२७)

प्राणियोंके देहधारण करनेकी सक्तवता इसीमें है कि निर्दम्म, निर्मय और शोकरहित होकर अक्रूरजीके समान मगवत्चिह्नोंके दर्शन तथा उनके गुणांके अवणादिके द्वारा वह भाव उत्पन्न करें, जो कंसका संदेशा मिळनेके नमयसे उन अक्रूरजीमें प्रकट हुआ था।

भिक्तगास्त्रमं श्रवण, कीर्तन, स्मरण, पादमेवन, वन्दन, अर्चन, सख्य दास्य और आत्मिनवेदन—इस तरह नौ प्रकारकी भिक्त वत्रायी गयी है। इसके उदाहरणमं एक-एक भक्तका नाम छेतं हे—जैसे श्रवणमं परीक्षित्, कीर्ननमं वेदव्यास आदि-आदि। इसी तरह वन्दन-भक्तोमं अकूरजीको वत्रलया गया है। ये भगवान्के वन्दन प्रवान भक्त थे। इनका जन्म यदुवर्गमं ही हुआ था। ये वामुदेवजीकं कुटुम्पके नातेसे भाई लगते थे। इनके पिताका नाम श्रमत्क था। ये कंसके दरवारके एक दरवारी थे। कसके अत्याचारोंसे पीड़ित होकर बहुतने यदुवर्गी इवर-उधर भाग गये थे, किनु ये जिम किसी प्रकार कसके दरवारमें ही पड़े हुए थे।

जय अनेक उपाय करके भी कंग भगवान्को नहीं मरवा सका, तय उमने एक चाल चली। उसने एक धनुपयज रचा और उममें मरलेके द्वारा मग्वा टाठनेके लिये गोकुलसे गोप ग्वालोंक महिन श्रीकृण्ण-बलरामको बुलवाना। उन्हें आदरपूर्वक लानेके लिये अकूरजीको भेना गया। कमकी आजाको पाकर अकूरजीकी प्रसन्नताका ठिकाना नहीं रहा। वे भगवान्के दर्शनके छिये बड़े उत्किण्ठित थे। किसी-न-किसी प्रकार वे भगवान्के दर्शन करना चाहते थे। भगवान्ने स्वतः ही कृपा करके ऐसा सयोग जुटा दिया। जीव अपने पुरुपार्थसे प्रभुके दर्शन करना चाहे ता यन उसकी अनिवकार चेष्टा है। कोटि जन्ममें भी उतनी पिवत्रताः वैसी योग्यता जीव नहीं प्राप्त कर सम्ता कि जिससे वह परात्पर प्रभुके सामने पुरुपार्थके वट्टार पहुँच सके। जब प्रभु ही अपनी अहैनुकी कृपाके द्वारा जीवको अपने समीप बुलाना चाहे। तभी वह वहाँ जा सकता है। प्रभुने कृपा करके घर वैठे ही अकूरजीको बुज छिया।

प्रातःकाल मथुरांचं रथ लेकर वे नन्दर्गांच भगवान्कों लेने चले । रास्तेमं अनेक प्रकारके मनोरथ करते जाते थे । सोचते ये—'अहा । उन पीतः म्यरबःरी वनवारीकों में इन्हीं चक्षुओं से देखूँगा, उनके सुन्दर मुखारविन्दकां। बुंघराली काली काली अलक्षवालीसे युक्त सुक्रपोलोंको निहासँगा । वे जब मुझे अपने सुकोमल करकमलोंसे स्पर्ग करेंगे। उस समय मेरे समस्त गरीरमं विज्ञली-मी दौड जायगी । वे मुझसे हॅस-हॅसकर वातें करेंगे । मुझे पास विटायेंगे । वार-वार प्रेम-पूर्वक 'चाचा', 'चाचा' कहेंगे । मेरे लिने वह कितने सुखकी स्थिति होगी ।' इम प्रकार मॉति मॉतिकी कल्पनाएँ करते हुए वे बृन्दावनके समीप पहुँचे । वहाँ उन्होंने वज्र, अड्डूबा, यव, ध्वजा आदि चिहांसे विभूपित स्थामनुन्दरके चरण-

चिह्नोको देखा । वस, फिरक्या था। वेउन घनस्यामके चरण-चिह्नोको देखते ही रथसे कूद पड़े और उनकी वन्दना करके उस धूलिमे लोटने लगे । उन्हे उस धूलिमे लोटनेमे कितना सुख मिल रहा था, यह कहनेकी वात नहीं है । जैसे तैसे बज पहुँचे । सर्वप्रथम बलदेवजीके साथ स्याम-सुन्दर ही उन्हे मिले । उन्हें छातीसे लगाया, घर ले गये । कुगल पूछी, आतिथ्य किया और सब समाचार जाने ।

दूसरे दिन रथपर चढकर अक्रूरके साथ स्थामसुन्दर और वल्राम मधुरा चले । गोपियोने उनका रथ घर लियाः बड़ी कठिनतासे वे आगे वढ सके। थोडी दूर चलकर यमुना-किनारे अक्रूरजी नित्य-कर्म करने ठहरे । स्तान करनेके लिये ज्यो ही उन्होने इवकी लगायी कि भीतर चतुर्भुज श्रीव्याम-सन्दर दिखायी दिये । धनराकर ऊपर आये तो दोनो भाइयोको रथपर बैठे देखा । फिर इनकी लगायी तो फिर वही मूर्ति जलके भीतर दिखायी दी । अकूरजीको ज्ञान हो गया कि जलमे, खलमे, शून्यमे—कोई भी ऐसा खान नहीं, जहाँ स्यामसुन्दर विराजमान न हो । भगवान् उन्हे देखकर हॅस पड़े । वे भी प्रणाम करके रथपर वैठ गये । मधुरा पहॅचकर भगवान् रथपरसे उत्तर पड़े और वोले-- 'हम अकेले ही पैदल जायंगे।' अक्रूरजीने बहुत प्रार्थना की--'आप रथपर पहले मेरे घर पधारे, तब कही अन्यत्र जायें।' भगवान्ने कहा-अपके घर तो तभी जाऊँगा, जब कसका अन्त हो जायगा ।' अकृरजी दुखी मनसे चले गये ।

कसको मारकर भगवान् अकूरजीके घर गये । अत्र अकूरजीके आनन्दका क्या ठिकाना । जिनके दर्गनके लिये योगीन्द्र-मुनीन्द्र हजारां-लाखो वर्ष तपस्या करते हैं, वे स्वतः ही विना प्रयासके घरार पधार गये । अक्रूरजीने उनकी विधिवत् पूजा की और कोई आजा चाही । भगवान्ते अक्रूरजीको अपना अन्तरङ्ग सुद्धद् समझकर आजा दी कि 'हस्तिनापुरमे जाकर हमारी वृक्षाके लड़के पाण्डवोके समाचार ले आइये । हमने सुना है, धृतराष्ट्र उन्हे दुःख देता है ।' भगवान्की आज्ञा पाकर अक्रूरजी हिननापुर गये और धृतराष्ट्रको सत्र प्रकारसे समझाकर और पाण्डवोके समाचार लेकर लीट आये ।

भगवान् जव मथुरापुरीको त्यागकर द्वारका पर्धारं, तम अकूरजी भी उनके साथ ही गये। अकूरजी इतने पुण्यशील ये कि वे जहाँ रहते, वहाँ खूव वर्षा होती। अकाल नहीं पडता। किमी प्रकारका कप्र और महामारी आदि उपद्रव नहीं होते। एक वार वे जब किसी कारणवग द्वारकासे चले गये थे, तब द्वारकामे दैविक और मौतिक दु.खोसे प्रजाको बड़ा भारी मानमिक और शारीरिक कप्र सहना पडा था। आरितर भगवान्ने उनको दुँढवाकर वापस बुख्वाया। ये सम्बन्धमे भगवान् श्रीकृष्णके चचा होनेपर भी उनके सच्चे भक्त थे। अन्तमे भगवान्के साथ ही वे परम धामको पथारे।

---÷∋@c->---

#### वात्सल्य-भक्त नन्दबाबा

श्रुतिमपरे स्मृतिमपरे भारतसपरे भजन्तु भवभीता । अहमिह नन्दं वन्दे यस्याछिन्दे पर ब्रह्म॥

वैसे तो नन्दवावा नित्य-गोलोकधाममे सदा ही विराजमान रहते हैं। भगवान् श्रीकृष्णके नित्य सिद्ध पिता है। जब स्यामसुन्दरको पृथ्वीपर आना होता है। तब गोप, गोपियाँ, गाये और पूरा वजमण्डल नन्दवावाके साथ पहले ही पृथ्वीपर प्रकट हो जाता है। किंतु जब भी इस प्रकारके भगवान्के नित्यजन पृथ्वीपर पधारते हैं, कोई-न-कोई जीव जो सिष्टमें उनका अशस्य होता है, उनसे एक हो जाता है। इसलिये ऐसा भी वर्णन आता है कि पूर्वक्ष्ममें वसुश्रेष्ठ होण और उनकी पत्नी धरादेवीने भगवान्को प्रसन्न करनेके लिये वहुत कठिन तपस्या की।

जय ब्रह्माजी उन्हें वरदान देकर तास्यासे निवृत्त करनेके छिये उनके समीप आये, तय उन्होने सृष्टिक्तिसे वरदान मॉगा—'जय विश्वेश्वर श्रीहरि धरापर प्रकट हो, तय हमारा उनमे पुत्रभाव हो ।' ब्रह्माजीके उसी वरदानके प्रभावसे द्रोण ब्रजमे नन्द हुए और धरादेवी यशोदा हुई।

मथुरामे द्विणवंशमे सर्वगुणालक्कृत राजा देवमीढजी हुए । इनके दो पितयाँ थी—एक क्षत्रियकन्या और दूसरी वैश्यपुत्री । क्षत्रियकन्यासे इनके पुत्र हुए—शूरसेन-जी । इन्हीं शूरसेनजीके पुत्र वसुदेवजी हुए । वैश्यकन्यासे हुए—पर्जन्यजी । ये अपनी माताके कारण गोप-जातिके माने गये और मथुराके अन्तर्गत बृहद्दनमे—यमुनाजीके उस पार महावनमे इन्होने अपना निवास बनाया । मथुरा-

मण्डलकी गो-सम्पत्तिके ये प्रमुख अधिकारी हुए । इनके पुत्र हुए-उपनन्द, अभिनन्द, नन्द, सन्नन्द और नन्दन। पिताके पश्चात् व्रजमण्डलके गोष्ठनायको तथा भाइयोकी सम्मतिसे योग्य होनेके कारण मझले माई होनेपर भी नन्दजी क्रजेश्वर हुए । वसुदेवजी इनके भाई ही लगते थे और उनसे नन्दवाबाकी घनिष्ठ मित्रता थी। जब मधुरामे कसका अत्याचार वढने लगा, तव वसुदेवजीने अपनी पत्नी रोहिणी-को नन्टजीके यहाँ भेज दिया। गोकुलमे ही रोहिणीजीकी गोदमें वलरामजी पधारे । श्रीकृष्णचन्द्रको भी वसुदेवजी चुप-चाप नन्दगृहमें रख आये । रामन्याम नन्दगृहमें लालित-पालित हुए । नन्दवावा वात्सल्य-रसके अधिदेवता हैं । उनके प्राण श्रीकृष्णमे ही वसते हैं । अपने ज्यामके लिये ही वे उठते-बैठते, खाते-पीते, चलते फिरते, प्राण धारण करते तथा दान-धर्म, पूजा-पाठ आदि करते थे । कन्हैया प्रसन्न रहे, सकुराल रहे-वस, एकमात्र यही चिन्तन और यही इच्छा उनमें थी।

जब गोकुलमे नाना प्रकारके उत्पात होने लगे, शकट-का गिरना, यमलार्जुनका टूटना आदि घटनाएँ हुई, तब नन्दबाबा अपने पूरे समुदायके साथ वहाँसे वरसानेके पास नन्दबाव चले गये । एक बार बाबाने एकादशीका ब्रत किया था । रात्रि-जागरण करके वे गोपोके साथ हरि-कीर्तानमें लगे थे । कुछ अधिक रात्रि शेष थी, तमी प्रातःकाल समझकर वे कान करने यमुनाजीमे उत्तर गये । वरुणका एक दूत उन्हें पकडकर वरुणजीके पास ले गया । व्रज-वासी नन्दकाबाको न देखकर विलाप करने लगे । उसी समय श्रीकृष्णचन्द्र यमुनामे कृदकर वरुणलोक पहुँचे । जलके अधिदेवता वरुणने मगवान्का बड़ा आदर किया, ससम्मान पूजा की । वाबाको वहाँसे लेकर श्यामसुन्दर लीट आये । इसी प्रकार शिवरात्रिको अभ्विका-वनकी यात्रामे रातको सोते समय जब बाबाको अजगरने आकर पकड लिया और गोपोद्दारा जलती लकडियोसे मारे जानेपर भी वह टस-से-मस नहीं हुआ, तब श्रीकृष्णचन्द्रने अपने चरणोसे छूकर उमे सद्गीत दी और बाबाको छुडाया।

अक्रूरजी व्रजमें आये । नन्दवावा गोपोके साय राम-स्यामको लेकर मथुरा चले गये । मथुरामें श्रीकृष्णचन्द्रने क्सको मारकर अपने नाना उग्रहेनको राजा बनाया । वसुदेव-देवकीको कारागारसे छुड़ाया । यह सब तो हुआ। किंतु राम-स्याम वज नहीं लौटे । वे मथुरा ही रह गये। नन्दवावाको लौट आना पडा वज । जब उद्धवजी स्थाम-का सन्देश लेकर वज आये। तब बाबाने उनसे व्याकुल होकर पूछा- (उद्धवजी । क्या कभी क्यामपुन्दर इम सबको देखने यहाँ आयेगे १ क्या हम उनके हॅसते हुए कमल-मुखको एक बार देख सकेंगे १ हमारे लिये उन्होंने दावाग्निपान किया, कालियदमन किया, इन्द्रकी वर्षांसे हमे बचाया, अजगरसे मेरी रक्षा की । अनेक सङ्घटोंसे वजका परित्राण किया उन्होने। उनका पराक्रम, उनकी हॅसी, उनका बोलना, उनका चलना, उनकी क्रीड़ा आदिका जब हम सारण करते हैं और जब हम उनके चरण-कमलेंसे अङ्कित पर्वतः पृथ्वीः वन एव यमुना-पुन्तिनको देखते हैं, तन अाने-आपको भूल जाते हैं। हमारी मन कियाएँ शिथिल पड़ जाती हैं।

श्रीवलरामजी द्वारकासे एक बार वज आये और दो महीने वहाँ रहे। फिर सूर्यप्रहणके समय कुरुक्षेत्रमें पूरा वजमण्डल और द्वारकाका समाज एकत्र हुआ। यहीं वावाने अपने स्थामको फिर देखा। कुरुक्षेत्रसे लौटनेपर तो वजमण्डल, उसके सभी दिन्य तक, लता, पादपतक अन्तर्हित हो गये। जैसे नन्दवावा गोप, गोनी, गौएँ तथा वजमण्डलके साथ नित्यलोकसे पृथ्वीपर प्रकट हुए ये, वैसे ही नित्यलोकको चले गये सबको साथ लेकर।

### भक्त-वाणी

पतावानेव लोकेऽस्मिन् पुंसां धर्मः परः स्मृतः। भक्तियोगो भगवति तन्नामप्रहणादिभिः॥ (श्रीमद्रा॰ ६।३।२२) —यमराज

इस जगत्में जीनोंके छिये बस, यही सबसे बड़ा कर्तज्य—परमवर्म है कि वे नाम-क्रीनेन आदि उपायोंसे —चाहे जिस प्रकार भगवान्के चरणोमे भक्तिमाव प्राप्त कर छें।

## भक्तश्रेष्ठ युधििहर

सदानधर्मा सजना. सटारा सबान्धवास्त्वच्छरणा हि पार्था.। ( शुधिष्ठर )

धर्मराज युधिष्ठिर पाण्डवोमे सबसे बङे યે 1 युघिष्ठिर सत्यवादीः धर्ममूर्तिः सरलः विनयीः मद-मान-दग्भ काम कोधरहितः दयाङ्घ, गो-ब्राह्मण-प्रतिपालक, महान् विद्वान्, जानी, धैर्यसम्पन्न, क्षमाजील, तपस्वीः प्रजावत्सलः, मातृ-पितृ-गुरु मक्त और श्रीकृप्ण-भगवान्के परम भक्त थे । धर्मके अश्रसे उत्पन्न होनेके कारण वे धर्मके गूढ तत्त्वको खूव समझते थे । धर्म रे और सत्यकी सूक्ष्मतर भावनाओका यदि किसीके अदर पूरा विकास या तो वह धर्मराज युधिष्ठिरमे ही था। सत्य और क्षमा तो इनके सहजात सद्गुण थे। बड़े से वडे विकट प्रसङ्गोमे इन्होने सत्य और क्षमाको खूब निबाहा । द्रोपदीका वस्त्र उतर रहा है । भीम-अर्जुन सरीखे योद्धा भाई इशारा पाते ही सारे कुस्कुलका नाश मर्नेको तैयार है। भीम वावयप्रहार करते हुए भी बड़े भाईके संकोचसे मन मसोस रहे हैं, परंतु धर्मराज वर्मके लिये चुपचाप सब सुन और सह रहे है।

नित्यशत्रु दुर्योधन अपना ऐश्वर्य दिखलाकर दिल जलानेके लिये द्वेतवनमे जाता है । अर्जुनका मित्र चित्रसेन गन्धर्व कौरवोकी बुरी नीयत जानकर उन चवको जीतकर स्त्रियोसहित कैद कर लेता है। युद्धसे भागे हुए कौरवोके अमात्य युधिष्ठिरकी शरण आते है और दुर्योधन तथा कुरकुलकामिनियोको छुडानेके लिये अनुरोध करते हैं । भीम प्रसन्न होकर कहते है-अच्छा हुआ, हमारे करनेका काम दूसरोने ही कर डाला ! परतु धर्मराज दूसरी ही धुनमे हैं, उन्हें भीमके वचन नहीं सुहाते, वे कहते है-- भाई। यह समय कठोर वचन कहनेका नहीं है। प्रथम तो ये लोग हमारी जरण आये है, भयभीत आश्रितोकी रक्षा करना क्षत्रियोका कर्तव्य है, दूसरे अपनी जातिमे आपसमे चाहे जितना कलह हो। जब कोई वाहरका दूसरा आकर सताये या अपमान करे, तब उसका हम सबको अवस्य प्रतीकार करना चाहिये । हमारे माहयो और पवित्र कुरकुलकी स्त्रियोको गन्धर्व केंद्र करे और इस बैंडे रहे, यह सर्वथा अनुचित है।

ते ज्ञतं हि वय पद्म परस्परविवादने। परस्तु विग्रहे प्राप्ते वय प्रज्ञाधिक शतम्॥

खाउसमे विवाद होनेपर वे मी भार्र और एम पॉच भाई है। परतु दूसराका सामना करनेके लिय तो एमें मिलकर एक सी पॉच होना चाहिये। युधिष्ठरने फिर कहा, 'भाइयो। पुरुपसिंटो। उठो। जाओ। अरणागतकी रक्षा और कुलके उद्धारके लिये चारा माई जाओ और भीष्ठ कुलकामिनियासिंटत दुर्योधनको छुडाकर लाओ। ' कैसी अजातगञ्जता, वर्मनियता और नीतिजता है। धन्य।

अजातशत्रु धर्मराजके वचन मुनक्र थर्जुन प्रतिश करते हैं कि 'यि दुर्योधनको उन टोगोने शान्ति और प्रेमसे नहीं छोडा तो—

अद्य गन्धर्वराजस्य भृमि पास्यति शोणितम्। (मए० वन० ३४।३।२१)

'आज रान्धर्वराजके तस रुधिरसे पृथ्वीकी प्यास बुझायी जायगी ।' परस्पर लडकर दूसरोकी शक्ति बढानेवाले भारतवासियो । इस चरित्रसे शिक्षा ग्रहण करो ।

वनमें द्रौपदी और भीम युद्धके लिये धर्मराजको वेतरह उत्तेजित करते हैं और मुँह आयी सुनाते हें; पर धर्मराज सत्यपर अटल हैं। वे कहते हे—'वारह वर्ष वन और एक सालके अजातवासकी मैंने जो जर्त स्वीकार की है उसे मैं नहीं तोड सकता।'

मम प्रतिज्ञा च निवोध सत्या वृणे धर्मममृताज्ञीविताच । राज्य च पुत्राश्च यशो धन च सर्वे न सत्यस्य क्लामुपैति॥

'मेरी सत्य प्रतिज्ञाको सुनो, मै धर्मको अमरता और जीवनसे श्रेष्ठ मानता हूँ । सत्यके सामने राज्यः पुत्रः यश और धन आदिका कोई मृत्य नहीं है।'

एक बार युद्धके समय होणाचार्यव्यके लिये असत्य बोल्नेका काम पडा, पर धर्मराज होपतक पूरा असत्य न रख सके, सत्य शब्द 'कुज़र' का उचारण हो ही गया। कैसी सत्यप्रियता है!

युधिष्ठिर महाराज निष्काम धर्मात्मा थे। एक बार

उन्होने अपने भाइयां और द्रौपदीसे कहा—'मुनो । मैं धर्मका पालन इसलिये नहीं करता कि मुझे उसका फल मिले, गास्त्रोकी आजा है, इसलिये वैसा आचरण करता हूँ । फलके लिये धर्माचरण करनेवाले सच्चे धार्मिक नहीं है, परतु धर्म और उसके फलका लेन देन करनेवाले व्यापारी है।'

वनमं यक्षरूप धर्मके प्रश्नोंका यथार्थ उत्तर देनेपर जब वर्म युविष्ठिरसे कहने लगे कि 'तुम्हारे इन भाइयोमेसे तुम कहो उस एकको जीवित कर दूँ' तब युधिष्ठिरने कहा—'नकुलको जीवित कर दीजिये।' यक्षने कहा—'तुम्हें कौरवोसे लडना है, भीम और अर्जुन अत्यन्त बलवान् हैं, तुम उनमेसे एक्को न जिलाकर नकुलके लिये क्यो प्रार्थना करते हो १' युविष्ठिरने क्हा—'मेरे दो माताएँ धीं—कुन्ती और माड़ी कुन्तीका तो में एक पुत्र जीवित हूँ, माद्रीका भी एक रहना चाहिये। मुझे राज्यकी परवा नहीं है।' युधिष्ठिरकी समबुद्धि देखकर धर्मने अपना असली सक्त्य प्रकटकर सभी भाइयोंको जीवित कर दिया।

भगवान् श्रीकृष्णने जव वनमे उपटेश दिया, तव हाय जोड़कर वे बोले—'केशव ! निस्सन्देह पाण्डवोकी आप ही गति है। हम सव आपकी ही शरण हें, हमारे जीवनके अवलम्बन आप ही हैं।' कैसी अनन्यता है।

द्रौपदीसहित पाँचो पाण्डव हिमालय जाते हे । एक कुत्ता साथ हे । द्रौपदी और चारो भाई गिर पडे, इन्द्र रथ लेकर आते हूं और कहते हैं—'महाराज! रथपर सवार ने होकर सदेह स्वर्ग प्यारिये!' धर्मराज कहते हैं, 'यह कुत्ता मेरे साथ आ रहा है, इसको भी साथ ले चलनेकी आजा दें।' देवराज इन्द्रने कहा—'धर्मराज! यह मोह कैसा! आप सिद्धि और अमरत्वको प्राप्त हो चुके हैं, कुत्तेको छोडिये।' धर्मराजने कहा—'देवराज! ऐसा करना आय का धर्म नहीं है, जिस ऐश्वर्यके लिये अपने भक्तका त्याग करना पडता हो, वह मुझे नहीं चाहिये। स्वर्ग चाहे न मिले, पर इस भक्त कुत्तेको में नहीं त्याग सकता।' इतनेमें कुत्ता अहब्य हो गया, साक्षात् धर्म प्रकट होकर बोले—'राजन्। मेने नुम्हारे सत्य और कर्तव्यकी निष्ठा देखनेके लिये ही ऐसा किया था। नुम परीक्षामें उत्तीर्ण हुए।'

इसके वाद धर्मराज साक्षात् धर्म और इन्द्रके साथ रथमं बैठकर म्वर्गमे जाते हैं। वहाँ अपने माइयो और द्रौपदीको न देखकर अकेले स्वर्गमे रहना पसद नहीं करते। एक वार मिथ्यामापणके कारण धर्मराजको मिथ्या नरक दिखलाया जाता है। उसमे वे सब माइयोसिहत द्रौपदीका किएत आर्तनाद सुनते हैं और वही नरकके दुःखोमे रहना चाहते हैं। कहते हैं—'जहाँ मेरे माई रहते हैं, मै मी वहीं रहूँगा।' इतनेमे प्रकाश छा जाता है, मायानिर्मित नरकयन्त्रणा अदृष्य हो जाती है, समस्त देवता प्रकट होते हैं और महाराज युधिष्ठिर अपने भ्राताओसहित मगवान् श्रीकृष्णका दर्शन करते हैं। बन्य वर्मराज!

# सख्यभक्त अर्जुन

एप नारायण कृष्ण फाल्गुनश्च नर. स्मृत । नारायणो नरश्चेत सस्त्रमेकं द्विधा कृतम्॥ (महाभारत, उद्योगपर्व ४९।२०)

साक्षात् श्रीहरि ही भक्तांपर कृपा करनेके लिये, जगत्के कृत्याणके लिये और ससारमें धर्मकी स्थापनाके लिये नाना अवतार धारण करते हैं। नर-नारायण इन दो रूपोमें बद्दिकाश्रममें तप करते हैं लोकमङ्गलके लिये। श्रीकृष्णचन्द्र और अर्जुनके रूपमें वे ही द्वापरके अन्तमे पृथ्वीपर अवतीर्ण हुए। अर्जुन पाण्डवोमें मझले भाई ये अर्थात् युधिष्ठिर तथा मीमसेनसे अर्जुन छोटे ये और नकुल तथा सहटेवसं वड़े। श्रीकृष्णचन्द्रके समान ही उनका वर्ण नवजलधर-ज्याम था। वे कमलनेत्र एव आजानुवाह थे।

भगवान् व्यासने तथा भीष्मिषतामहने अनेक बार महाभारतमे कहा है कि वीरता, स्प्तिं, ओज, तेज, शस्त्र सञ्चालनकी कुगलता और अस्त्रजानमे अर्जुनके समान दूसरा कोई नहीं है। सभी पाण्डव धर्मात्मा, उदार, विनयी, ब्राह्मणां-के मक्त तथा भगवान्को परम प्रिय थे, किनु अर्जुन तो श्रीकृष्णचन्द्रसे अभिन्न, उन व्यामसुन्दरके समवयस्क सखा और उनके प्राण ही थे।

दृढ प्रतिज्ञांके लिये अर्जुनकी बड़ी ख्याति है। पूर्वजन्मके कई शाप वरदानोंके कारण पाञ्चालराजकुमारी द्रौपदीका विवाह पाँचो पाण्डवोंसे हुआ। ससारमें कलहकी मूल तीन ही वस्तुएँ हैं—स्त्री, वन और पृथ्वी। इन तीनोंमे भी र्म्बाके लिये जितना रक्तपात हुआ है, उतना और किसीके लिये नहीं हुआ। एक स्त्रीके कारण भाइयोमे परस्पर वैमनस्य न हो, इसल्ये देवर्पि नारदजीकी आजासे पाण्डवोने नियम बनाया कि 'प्रत्येक भाई दो महीने वारह दिनके क्रमसे द्रौपदीके गास रहे । यदि एक भाई एकान्तमे द्रौपदीके पास हो और दूसरा वहाँ उसे देख है तो वह बारह वर्षका निर्वासन र्स्वाकार वरे । एक वार रात्रिके समय चोरोन एक ब्राह्मणकी गाये चुरा ही । वह पुकारता हुआ पास आया । वह कह चो राजा प्रजामे उसकी आयका छठा भाग लकर भी रक्षा नहीं करता, वह पापी है ।' अर्जुन ब्राह्मणको आश्वासन देकर शस्त्र छेने भीतर गये। जहाँ उनके बनुप आदि ये ग्रहॉ युधिष्ठिर द्रौपदीके साथ एकान्तमे स्थित ये। एक ओर ब्राह्मणके गोधनकी रक्षाका प्रश्न या और दूसरी ओर निर्वासनका मय । अर्रुनने निश्चय किया- चाहे कुछ हो, मै अरणागतकी रक्षासे पीछे नहीं हर्दूगा ।' मीतर जाकर शस्त्र ले आये वे और छुटेरोका पीछा करके उन्हें दण्ड दिया । गौऍ छुडाकर ब्राह्मणको दे दीं। अव वे वनक्षय निर्वासन स्वीकार नरनेके लिये उन्नत हुए। युधिष्ठिरजीन बहुत समझाया-'यडे भाईके पास एकान्तमे छोटे भाईका पहुँच जाना कोई बड़ा दोप नहीं । द्रौपदीके साथ साधारण बातचीत ही तो हो रही थी। ब्राह्मणकी गाये वचाना राजधर्म था, अत वह तो राजाका ही कार्य हुआ । परतु अर्जुन इन सव प्रयत्नोसे विचलित नहीं हुए । उन्होंने कहा—'महाराज । मेने आपसे ही सुना है कि धर्मपालनमे वहानेवाजी नहीं करनी चाहिये। में सत्यको नहीं छोड़ या । नियम बनाकर उसका पाछन न करना तो असत्य है। इस प्रकार वडे भाईके वचनोका लाम लेकर अर्जुन विचलित नहीं हुए। उन्होंने स्वेच्छाने निर्वामन स्वीकार किया।

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

न्यासजीकी आजासे अर्जुन तपस्या करके दास्त्र प्राप्त करने गय। अपने तप तथा पराक्रमसे उन्होंने भगवान् राङ्करको प्रसन्न करके पाग्रुपतास्त्र प्राप्त किया। दूसरे लोकपालोंने भी प्रसन्न होकर अपने-अपने दिल्यास्त्र उन्हे दिये। इसी समय देवराज इन्द्रका सार्यय मातलि रथ लेकर उन्हे बुलाने आया। उसपर बैठकर वे स्वर्ग गये और वहाँ देवताओंके द्रोही असुरोको उन्होंने पराजित किया। वहीं चित्रसेन गन्धर्वसे उन्होंने रत्य-गान वाद्यकी कला सीखी।

एक दिन अर्जुन इन्द्रके साथ उनके सिंहासनपर बैटे ये। देवराजने देखा कि पार्थकी दृष्टि देवसमामे नाचती हुई उर्वभी अप्सरापर लगी है। इन्द्रने समझा कि अर्जुन उम अप्सरापर आसक्त है। पराक्रमी धनज्जयको प्रसन्न करनेके लिये उन्होने एकान्तमे चित्रसेन गन्धवंके द्वारा उर्वशीको रात्रिमे अर्जुनके पास जानेका सन्देश दिया । उर्वशी अर्जुनके भन्य रूप एव महान् पराक्रमपर पहलेसे ही मोहित थी। इन्द्रका सन्देश पाकर वह बहुत प्रसन्न हुई । उसी दिन चॉदनी रातमे वस्त्राभरणसे अपनेको भलीभॉति सजाकर वह अर्जुनके पास पट्टची । अर्जुनने उमका आदरसे खागत किया । जो उर्वेगी वडे-वडे तपस्वी-ऋ पियोको ख्व सरलतासे विचलित करनेमे समर्थ हुई थी। भगवान् नारायणकी दी हुई जो स्वर्गकी सर्वश्रेष्ठ सुन्दरी थी। एकान्तमे वह रात्रिके समय अर्जुनके पास गयी थी। उसने इन्द्रका सन्देश कहकर अपनी वासना प्रकट की । अर्जुनके मनमे इसमे तिनक भी विकार नहीं आया । उन्होंने कहा--- भाता । आप हमारे पूरुवदाके पूर्वज महाराज पुरुरवाकी पत्नी रही हैं। आपसे ही हमारा वश चला है। भरतकुलकी जननी समझकर ही देवसमामें मे आपको देख रहा था और मैंने मन-ही-मन आपको प्रणाम किया था। देवरानको समझनेम भूछ हुई। मैं तो आपके धुत्रके समान हूँ । मुझे क्षमा करे ।

उर्वशी काममोहिता थी। उसने बहुत समझाया कि स्वर्गकी अप्सराऍ किसीकी पत्ती नहीं होतीं। उनका उपमोग करनेका सभी स्वर्ग आये लोगोंको अधिकार है। परत अर्जुनशा मन अविचल था। उन्होंने कहा—'देवि! में जो कहता हूं, उसे आप, सब दिशाऍ और सब देवता सुन ले! जैसे मेरे लिये माता कुन्ती और माद्री पूज्य है, जैसे शनी मेरी माता हैं। मेरे वंशकी जननी आप भी मेरी माता हैं। में आपके चरणोमे प्रणाम करता हूं।

चष्ट होकर उर्वशीने एक वर्षतक नपुसक रहनेका ज्ञाप दे दिया। अर्जुनके इस त्यागका कुछ ठिकाना है! समाओं में दूसरोंके समने बड़ी ऊँची वाते करना तो सभी जानते हैं। किंतु एकान्तमें युवती स्त्री प्रार्थना वरे और उसे भा' कहकर वहाँसे अछूता निकल जाय, ऐसे तो विरले ही होते हैं। अर्जुनका यह इन्द्रियसयम तो इससे भी महान् है। उन्होंने उस उर्वशीको एकान्तमें रोती, गिडगिडाती लौटा दिया, जिसके कटाक्षमात्रसे बड़े-बड़े तपस्त्री क्षणभरमें विचलित हो जाते थे!

× × × ×

श्रीकृष्णचन्द्र क्यों अर्जुनको इतना चाहते ये, क्यों उनके प्राण धनअयमेही वसते ये—यह वात जो समझ जाय, उसे श्रीकृष्णका प्रेम प्राप्त करना सरल हो जाता है। प्रेमस्वरूप मक्तवत्तल व्यामसुन्दरको जो जैसा, जितना चाहता है, उमें वे भी उसी प्रकार चाहते हैं। उन पूर्णकामको यल, ऐश्वर्य, धन या बुढिकी चतुरतामे कोई नहीं रिझा मकता। अर्जुनमे लोकोत्तर ग्रूरता थी, वे आडम्परहीन टिन्ट्रियविजयी या और मबसे अधिक यह कि सब होने हुए अत्यन्त, विनयी थे। उनके प्राण श्रीकृष्णमे ही बमते थे। युविष्ठिरके गजस्य धनका पूरा भाग श्रीकृष्णचन्द्रपर ही था। व्यामने ही अपने परम भक्तधर्मराजके लिये समस्त राजाओं को जीतने के लिये पाण्डवांको भेजा। उन मधुमदनकी कृपामे ही भीमसेन जरासन्धको मार सके। इननेपर भी अपने मित्र अर्जुनको प्रसन्न करनेके लिये युविष्ठिरको चौदह महस्त हाथी भगवानने भेटस्वरूप दिये।

जिस समय महाभारतंत्र युद्धमं अपनी ओर सिम्मिलत हानेका निमन्त्रण देने दुर्योधन श्रीहारकेशके मत्रनमे गये, उस समय श्रीकृष्णचन्द्र सो रहे थे। दुर्योधन उनके सिन्दाने एक आसनपर बैठ गये। अर्जुन भी कुछ पीछे पहुँचे और हाथ जोड़कर श्यामसुन्दरंक श्रीचरणोंके पास नम्रतापूर्वक बैठ गये। मगवान्ने उठकर दोनोका स्वागत-सत्कार किया। दुर्योधनने कहा—पंग पहल आया हूँ, अतः आपको मेरी आर आना चाहिये। श्रीकृष्णचन्द्रने बनाया कि पमने पहले अर्जुनको देखा है। लिलामयने तिनक हसकर कहा—पंपक ओर तो मेरी भारायणी सेना के बीर सशस्त्र महायना करेंगे और दूसरी ओर में अकेला रहूँगा, परतु में शस्त्र नहीं उठाऊँगा। आपमेंसे जिन्हें जो क्चे, ले ले, कितु मैने अर्जुनको पहले देखा है। अतः पहले मॉग लेनेका अधिकार अर्जुनका है।

एक और भगवान्का वल, उनकी सेना और दूसरी ओर शस्त्रहीन भगवान्। एक ओर भोग और दूसरी ओर व्यामसुन्दर। परंतु अर्जुन-जैने भक्तको कुछ मोचना नहीं पड़ा। उन्होंने कहा—'मुझे तो आपकी आवश्यकता है। म आपको ही चाहता हूँ।' दुर्योवन वड़े प्रसन्न हुए। उसे अकेले शस्त्रहीन श्रीकृणकी आवश्यकता नहीं जान पड़ी। मोगकी इच्छा करनेवाले विषयी लोग इसी प्रकार विषय ही चाहते ह। विषयभोगका त्याग कर श्रीकृष्णचन्द्रने दुर्योधनके जानेपर अर्जुनसे कहा—'भला, तुमने शस्त्रहीन

अकेले मुझे क्यो लिया ? तुम चाहो तो तुम्हें दुर्थोधनसे भी यड़ी सेना दे दूँ।' अर्जुनने कहा—'प्रभो । आप मुझे मोहमें क्या डालते है। आपको छोडकर मुझे तीना छोकोंका गज्य भी नहीं चाहिये। आप शम्त्र ले या न ले, पाण्डवोंके तो एकमात्र आश्रय आप ही ह।'

अर्जुनकी यही मिक्ति, यही निर्मगता थी। जिसक कारण श्रीकृष्णचन्द्र उनके मार्गय यने । अनेक तत्त्ववेत्ता ऋषि-मुनियाको छोडकर जनार्वनने युद्धके आरम्भमे उन्हे ही अपने श्रीमुखमे गीताके दुर्छम और महान् जानका उपदेश किया । युद्धमे इस प्रकार उनकी रक्षामें वे द्यामय छो रहे, जैसे माता अयोग पुत्रको मारे सकटोसे बचानेके ल्ये मदा मावयान गहती है ।

युद्धमं जब होणाचार्यके चक्रव्यूहमे फॅसकर कुमार अभिमन्युने वीरगति प्राप्त कर ली, तव अर्जुनने अभिमन्यु-की मृत्युका मुख्य कारण जयद्रथको जानकर प्रतिज्ञा की---व्यदि जयद्रथ मेरी, धर्मराज युधिष्ठिरकी या श्रीकृणचन्द्रकी शरण न आ गया तो कल सूर्यास्तमे पूर्व उमे मार डान्ट्रॅगा। यदि ऐसान करूँ तो मुझे वीर तथा पुण्यात्माओको प्राप्त होनेवाले लोक न मिलं । पिता-माताका वध करनेवाले, गुरु-स्त्री-गामी, चुगळखोर, साबु-निन्दा और परनिन्टा करनेवाले, धरोहर हड्ग जानेवाले, विश्वामघती, भुक्तपूर्वा स्त्रीको म्बीकार करनेवाले, ब्रह्महत्यारे, गोघाती आदिकी जो गति होती है, वह मुझे मिले, यदि में कल जयद्र यको न मार दूँ। वेदाध्ययन करनेवाले तथा पवित्र पुरुपोका अपमान करन-बाले, बृद्ध, माधु एव गुरूका तिरस्कार करनेवाले, ब्राह्मण, गौ तया अभिको पैरसे छूनेवाले, जलमे थ्कने तथा मल-मृत्र त्यागनेवाले, नगे नहानेवाले, अतिथिको निराग लौटानेवाले वूसखोर, झूठ बोलनेवाले, ठग, टम्भी, दूसरोको मिथ्या दोप देनेवाले, स्त्री-पुत्र एव आश्रितको न देकर अकेले ही मिठाई खानेवाले, अपने हितकारी, आश्रित तया साबुका पालन न करनेवाले उपकारीकी निन्दा करनेवाले निर्देयी शराबी। मर्यादा तोड्नेवाले, कृतम्न, अपने भरण-पोषणकर्ताके निन्दक, गोदम भोजन रखकर वार्ये हायसे खानेवाले, वर्मत्यागी, उपाकालमें सोनेवाले, जाड़ेके भयसे स्नान न करनेवाले, युद्ध छोडक्र भागनेवाले क्षत्रियः वेदपाठरहित तया एक दुःऍवाले ग्राममें छः माससे अभिक रहनेवाले शास्त्र-निनदक, दिनमे स्त्रीसङ्ग करनेवाले, दिनमे सोनेवाले,

घरमे आग लगानेवाले, विप देनेवाले, अग्नि तथा अतिथिकी सेवास विमुख, गौको जल पीनेसे रोकनेवाले, रजस्वलासे रित करनेवाले, कन्या बेचनेवाले तथा दान देनेकी प्रतिज्ञा करक लोभवग न देनेवाले जिन नरकोमे जाते हैं, वे ही मुझे मिले, यदि मैं कल जयद्रथको न मार्ल। यदि कल मूर्यास्ततक मैं जयद्रथको न मार सका तो चिता वनाकर उसमे जल नाऊँगा।

नक्तके प्रणकी चिन्ता भगवान्को ही होती है। अर्जुनने श्रीकृष्णचन्द्रसे कह दिया—'आपकी कृपासे मुझे किसीकी चिन्ता नहीं । मैं सवको जीत लूँगा।' बात सच है, अर्जुनने अपने रथकी। अपने जीवनकी वागडोर जब मञ्मदनक हायोमे दे दी। तब वह वयो चिन्ता करे। दूसरे दिन घोर सम्राम हुआ । श्रीकृष्णचन्द्रको अर्जुनकी प्रतिजाकी रक्षाके लिये सारी व्यवस्था करनी पडी । सायकाल श्रीहरिने सूर्यको ढककर अन्धकार कर दिया । सूर्यास्त हुआ समझकर अर्जुन चितामे प्रवेश करनेको उद्यत हुए। सभी कौरव-पक्षके महारयी उन्हें इस दशामे देखने आ गये । उन्हींमे जयद्वय भी आ गया। भगवानने कहा-- 'अर्जुन! गीघता करो । जयद्रथका मस्तक काट लो। पर वह भूमिपर न गिरे ! साववान 17 भगवान्ने अन्धकार दूर कर दिया । सूर्य अस्ताचल जाते दिखायी पडे । जयद्रथके रक्षक चकरा गये । अर्जुनने उनका सिर काट लिया । श्रीकृष्णने षताया-- 'जयद्रथके पिताने तप करके शकरजीसे वरदान पाया है कि जो जयद्रथका सिर भृमिनर गिरायेगा, उसके सिरके सौ दुकड़े हो जायंगे। केशवके आदेशसे अर्जुनने जयद्रयका सिर वागसे अपर-ही-अपर उडाकर जहाँ उसके पिता सन्न्याके समय स्योपस्थान कर रहे थे, वहाँ गर्चाकर उनकी अञ्जलिमे गिग दिया। झिझक उठनेसे पिताके द्वारा ही सिर भूमिपर गिरा । फलतः उनके सिरके सौ इकडे हो गये।

#### × × ×

इन्द्रने कर्णको एक अमोघ गिक्त दी थी। एक ही वार उस गिक्तका कर्ण प्रयोग कर सकते थे। नित्य रात्रिको वे सकल्प करते थे दूसरे दिन अर्जुनपर उसका प्रयोग करनेके लिये। किंतु श्रीकृष्णचन्द्र उन्हें सम्मोहित कर देते थे। वे शक्तिका प्रयोग करना भूल जाते थे। भगवान् ने भीमके पुत्र घटोत्कचको रात्रि युद्धके लिये भेजा। उसने राक्षसी मात्रासे कौरव मेनामे 'त्राहि त्राहि' मचा दी। दुर्योधनादिने कर्णको विवग किया— 'यह राक्षस अभी सबको मार देगा। यह जब टीखता ही नहीं, तब इसके साथ युद्ध कैसे हों, इसे चाहें जैसे भी हो मारों।' अन्तमें कर्णने वह गिक्त घटोत्कचपर छोडी। वह राक्षस मर गया। घटोत्कचकी मृत्युसे जब पाण्डव दुखी हो रहे थे, तब श्रीकृष्णको प्रसन्न होते देख अर्जुनने कारण पूछा। भगवान्ने वताया— 'कर्णने वुम्हारे लिये ही गिक्त रख छोडी थी। शक्ति न रहनेसे अब वह मृत सा ही है। घटोत्कच ब्राह्मणोंका हेपी, यज्ञाही, पापी और धर्मका लोप करनेवाला था, उसे तो में स्वय मार डालता, किन्त वुमलोगोंको बुरा लगेगा, इसलिये अवतक छोड दिया था।'

कर्णके युद्धमे अर्जुनने अपने सखासे पूछा—'यि कर्ण मुझे मार डाले तो आप स्था करेंगे ११ मगवान्ने कहा— 'चाहे सर्थ भूमिपर गिर पड़े, समुद्र सख जायः अग्नि शीतल वन जायः पर ऐसा कभी नहीं होगा। यदि किसी प्रकार कर्ण तुम्हे मार दे तो ससारमे प्रलय हो जायगी। मै अपने हाथो-से ही कर्ण और शब्यको मसल डालूँगा।'

भगवान्ने तो बहुत पहले घोपणा की यी—'जो पाण्डवोंके मित्र है, वे मेरे मित्र है और जो पाण्डवोंके बातु है, वे मेरे बातु है।' उन भक्तवत्सलके लिये भक्त सदासे अपने हैं। जो भक्तोंसे द्रोह करते हैं। श्रीकृग्ण सदा ही उनके विपत्री है।

कर्णने अनेक प्रयत्न किये। उसने सर्पमुख वाण छोड़ा, दिशाओं में अग्नि लग गयी। दिनमें ही तारे टूटने लगे। खाण्डवदाहके समय बचकर निकला हुआ अर्जुनका शतु अञ्चसेन नामक नाग भी अपना बदला लेने उसी बाणकी नोकपर चढ बैठा। बाण अर्जुनतक आये, इससे पहले ही मगवान्ने रयको अपने चरणोसे दवाकर पृथ्वीमें घॅसा दिया। बाण केवल अर्जुनके मुकुटमे लगा, जिससे मुकुट भ्मिपर जलता हुआ गिर पडा।

महाभारतके युद्धमे इस प्रकार अनेक अवसर आये, अनेक बार अर्जुनकी बुद्धि तथा शक्ति कुण्ठित हुई। किंतु धर्मात्मा धर्यशाली अर्जुनने कभी धर्म नहीं छोड़ा। उनके पास एक ही वाणसे प्रलय कर देनेवाला पाग्नुपतास्त्र था, परतु प्राण सकटमें होनेपर भी उसकों काममें लेनेकी उन्होंने इच्छा नहीं की। इसी प्रकार श्रीकृष्णके चरणोंमे उनका विश्वास एक पलकों भी शिथिल नहीं हुआ। इसी प्रेम और विश्वासने भगवान्कों वॉघ लिया था। भगवान् उनका रथ हॉकते,

घोडे घोते और आपित्तमें सब प्रकार उनकी रक्षा करते। श्रीकृष्णके प्रतापसे ही पाण्डव महामारतके युद्धमें विजयी हुए। विजय हो जानेपर अन्तिम दिन छावनीयर आकर मगवान्ने अर्जुनको रथसे पहले उतरनेको कहा। आज यह नयी बात थी। पर अर्जुनने आजापालन किया। अर्जुनके उतरनेपर जैसे ही मगवान् उतरे कि रथकी व्यजायर बैठा दिव्य वानर मी अह्वय हो गया और वह रथ घोडोंके साथ तत्काल मस्म हो गया। भगवान्ने वताया—'दिव्यान्त्रोंके प्रमावसे यह रथ मस्म तो कभीका हो चुका था। अपनी शिक्तसे में इसे अवतक बचाये हुए था। आज तुम पहले न उतर जाते तो रथके साथ ही मस्म हो जाते।'

अञ्चल्यामाने जब ब्रह्मास्त्रका प्रयोग किया, तब भगवान्-ने ही पाण्डवोकी रक्षा की। अधत्थामाके ब्रह्मास्त्रके तेजसे उत्तराका गर्भस्य बाल्क मरा हुआ उत्पन्न हुआ, उसे श्रीकृष्ण-चन्छने जीवित कर दिया। सुधन्त्राको मारनेकी अर्जुनने प्रतिज्ञा कर छी, तब भी मधुसुदनने ही उनकी रक्षा की।

द्वारकामें एक ब्राह्मणका पुत्र उत्पन्न होते ही मर जाया करता या । दुखी ब्राह्मण मृत शिग्रुका राव राजद्वारपर रखकर वार-वार पुकार्ता—'पापी, ब्राह्मणद्वोही शठ, लोभी राजांके पापसे ही मेरे पुत्रकी मृत्यु हुई है । जो राजा हिंमा-रतः दुश्चरित्र, अजितेन्द्रिय होता है उसकी प्रजा कप्ट पाती है और दरिद्र रहती है।' ब्राह्मणके आठ वालक इसी प्रकार मर गये । किसीके किये कुछ होता नहीं था। जब नवे बालक मृत राव लेकर वह ब्राह्मण आया, तव अर्जुन, राज-मवनमे ही थे। वे श्रीकृष्णके साथ द्वारका आये हुए थे। उन्होंने ब्राह्मणकी करण पुकार सुनी तो पास आकर कारण पूछा और आक्वासन दिया। उन्होंने कहा कि भी आपकी रक्षा करूँगा।' ब्राह्मणने आविश्वास प्रकट किया तो अर्जुनने प्रतिजा की—'यदि आपके वालकको न बचा सकूँ तो मे अग्निम प्रवेश करके शरीर त्याग दूँगा।'

दमवे बालक्के उत्पन्न होनेके समय ब्राह्मणने समाचार दिया । उमके घर जाकर अर्जुनने स्तिकागारको अपर-नीचे चारो ओर बाणोंसे इस प्रकर दक दिया कि उसमेसे चींटी भी न जा सके । परनु इस बार बडी बिचित्र बात हुई । बालक उत्पन्न हुआ, रोया और फिर सबारीर अहस्य हो गया । ब्राह्मण अर्जुनको धिक्कारने लगा । वे महारथी कुछ बोले नहीं । उनमे अब भी अहद्कार था । मगवान्से भी

उन्होंने कुछ नहीं कहा । योगविद्याका आश्रय लेकर वे यमपुरी गये । वहाँ ब्राह्मणपुत्र न मिला तो इन्द्र, अग्नि, निर्ऋति, चन्द्र, वायु, वरुण आदि लोकपालोके वाम, अतल, वितल आदि नीचेके लोक मी हुँदे, परंतु कहीं मी उन्हें ब्राह्मणका पुत्र नहीं मिला। अन्तमे द्वारका आकर वे चिना वनाकर जलनेको तैयार हो गये।

भगवान्ने अव उन्हे रोका और कहा—'मैं ठुम्हें द्विजपुत्र दिखलाना हूँ। मेरे साथ चलो । भगवान्को तो अर्जुनमे जो अपनी शक्तिका गर्व था, उसे दूर करना था। वह दूर हो चुका । अपने दिल्यरथमे अर्जुनको बैठाकर भगवानने सातो द्वीप सभी पर्वत और सातो समुद्र पार किये । लोकालोक पर्वतको पार करके अन्वकारमय प्रदेश-मे अपने चक्रके तेजमे मार्ग बनाकर अनन्त जलके समुद्रमें पहॅचे । अर्जुनने वहाँकी दिव्य ज्योति देखनेमे असमर्थ नेत्र बंद कर लिये । इस प्रकार श्रीकृष्णचन्द्र अर्जुनको लेकर भगवान शेपशायीके समीप पहुँचे । अर्जुनने वहाँ भगवान् अनन्त-- शेपजीकी शय्यापर सोये नारायणके दर्शन किये । उन भूमा पुरुपने टोनोका सत्कार करके उन्हे ब्राह्मणके वालक देते हुए कहा-(तुमलोगोको देखनेके लिये ही मैंने वे वालक यहाँ मॅगाये थे। तुम नारायण और नर हो। मेरे ही खरूप हो । पृथ्वीपर तुम्हारा कार्य पूरा हो गया । अव जीव्र यहाँ आ जाओ।' वहाँसे आजा लेकर दोनो लौट आये। अर्जुनने ब्राह्मणको वालक देकर अपनी प्रतिजा पूर्ण की ।

प्रमहामारतके तो मुख्य नायक ही श्रीकृष्ण और अर्जुन हैं। अर्जुनकी झूरता, धर्मनिष्ठा, उदारता, भगवद्मिक तथा उनपर भगवान् मधुसदनकी कृपाका महाभारतमे विम्तारें वर्णन है। दूसरे पुराणोमे भी अर्जुनका चरित है। उन ग्रन्थोको अवश्य पढना चाहिये। यहाँ तो थोडेसे चरित सकेत रूपसे दिये गये ह । अर्जुन भगवान्के नित्य पार्पट हैं। नारायणके नित्य सगी नर हैं। धर्मराज युधिष्ठिर जब परम धाम गये, तव वहाँ अर्जुनको उन्होंने भगवान्के पार्पटामे देखा । दुर्योधनतकने कहा— अर्जुन श्रीकृष्णकी आत्मा हैं और श्रीकृष्ण अर्जुनकी आत्मा हैं। श्रीकृष्णके विना अर्जुन जीवित नहीं रहना चाहते और अर्जुनके लिये श्रीकृष्ण अपना दिव्यलोक भी त्याग सकते हैं। भगवान् स्वयं अर्जुनको अपना प्रिय सखा और परम इष्टतक कहते रहे हैं और उन्होंने अपना-अर्जुनका प्रेम वने रहने तथा बढनेंके लिये अग्निसे वरदानतक चाहा था।

#### भक्त पाण्डव

भर्मो विवर्षति युधिष्ठिरकीर्तनेन पापं प्रणश्यति वृकोदरकीर्तनेन । शत्रुर्विनस्यति धनक्षयकीर्तनेन माद्रीसुर्तो क्ययतां न भवन्तिरोगाः ॥

जैसे गरीरमे पाँच प्राण होते हैं, वैसे ही महाराज पाण्डु-के पाँच पुत्र हुए—कुन्तीदेवीके द्वारा धर्म, वायु तथा इन्द्रके अंशसे युधिष्ठिर, भीम तथा अर्जुन और माद्रीके गर्भसे अश्वनीकुमारोके अशसे नकुल और सहदेव। महाराज पाण्डु-का इनके बचपनमे ही परलोकवास हो गया। माद्री अपने पतिके साथ सती हो गर्यो। पाँचो पुत्रोका लालन-पालन कुन्तीदेवीने किया। ये पाँचो माई जन्मसे ही धार्मिक, सत्य-वादी, न्यायी थे। ये क्षमावान्, सरल, दयाछ तथा मगवान्के परम भक्त थे।

महाराज पाण्डुके न रहनेपर उनके पुत्रोको राज्य मिलना चाहिये था; कितु इनके वालक होनेसे अन्धे राजा धृतराष्ट्र सिंहासनपर वैठे । उनके पुत्र स्वभावसे मूर और स्वार्थी थे । उनका ज्येष्ठ पुत्र दुर्योधन अकारण ही पाण्डवोसे द्वेष करता या । मीमसेनसे तो उसकी पूरी शत्रुता थी । उसने भीमसेनको विष देकर गङ्गाजीमे मूर्छित दशामे पेक दिया, परतु मीम बहते हुए नागळोक पहुँच गये । वहाँ उन्हे सपोंने काटा, जिससे खाये विपका प्रभाव दूर हो गया । नागळोकसे वे छौट आये । दुर्योधनने पाण्डवोको लाक्षाग्रह वनवाकर उसमें रक्खा और रात्रिको उसमे अग्नि लगा दी । परतु विदुर्जीने पहले ही इन लोगोको सचेत कर दिया था । ये अग्निसे वचकर चुपचाप वनमे निकल गये और रुप्तरूपमे वात्रा करने लगे ।

मीमरेन शरीरसे वहुत विशाल थे। वलमे उनकी जोहका मिलना कितन था। वे बड़े-बड़े हाथियोको उठाकर सहज ही फेंक देते थे। वनमे माता कुन्ती और सभी माइयोंको वे कन्धोपर बैठाकर मजेसे यात्रा करते थे। अनेक राक्षसोको उन्होने वनमे मारा। धनुर्विद्यामे अर्जुन अद्वितीय थे। इसी वनवासमे पाण्डव द्रुपदके यहाँ गये और स्वयवरसमामे अर्जुनने मत्स्यदेध करके द्रौपदीको प्राप्त किया। माता कुन्तीके सत्यकी रक्षाके लिये द्रौपदी पाँचो माइयोकी गती वनीं। घृतराष्ट्रने समाचार पाकर पाण्डवोको हिस्तनापुर हल्या लिया और आधा राज्य दे दिया। युधिष्ठरके

घर्मजासन, अर्जुन तथा भीमके प्रभाव एव भगवान् श्रीकृष्णकी कृपासे पाण्डवांका ऐश्वर्य विपुल हो गया। युधिष्ठिरने
दिग्विजय करके राजस्य-यज किया और वे राजराजेश्वर हो
गये, परतु दुर्योधनसे पाण्डवोका यह वेभव सहा न गया।
धर्मराजको महाराज धृतराष्ट्रकी आजामे जुआ खेलना स्वीकार
करना पडा। जुएमे सब कुछ हारकर पाण्डव वारह वर्षके
लिये वनमें चले गये। एक वर्ष उन्होने अजातवास किया।
यह अवधि समात हो जानेपर भी जब दुर्योधन उनका गज्य
लौटानेको राजी नहीं हुए, तब महाभारत हुआ। उस
युद्धमें कौरव मारे गये। युधिष्ठिर सम्राट् हुए। छत्तीस वर्ष
उन्होने राज्य किया। इसके बाद जब पता लगा कि भगवान
श्रीकृष्ण परम धाम पधार गये, तब पाण्डव भी अर्जुनके पौत्र
परीक्षित्को राज्य देकर सब कुछ छोड़कर हिमालयकी ओर
चलदिये।वेभगवान्में मन लगाकर महाप्रस्थान कर गये।

भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र तो धर्म और भिक्तिमाय है। जहाँ धर्म है, वहीं श्रीकृष्ण है और जहाँ श्रीकृष्ण है, वहीं धर्म है। पाण्डवोमें धर्मराज युधिष्ठिर साक्षात् धर्मराज ये और भगवान् के अनन्य भक्त थे और अर्जुन तो श्रीकृष्णके प्राण-प्रिय सखा ही थे। उन महाराज युधिष्ठिर तथा महावीर धनज्जयके चिरत पृथक् दिये गये हे। भीमसेन व्यामसुन्दरको बहुत मानते थे। भगवान् भी उनसे बहुत हास परिहास कर लेवे थे, किंतु कभी भी भीमसेनने श्रीकृष्णके आदेशपर आपित नहीं की। कोई युधिष्ठिर या श्रीकृष्णका अपमान करे, यह उन्हे तिनक भी सहन नहीं होता था। जय गजस्य यजमे शिशुपाल व्यामसुन्दरको अपगव्द कहने लगा, तव भीम कोधसे गदा लेकर उसे मारनेको उद्यत हो गये।

पाण्डवोकी मिक्तिकी कोई क्या प्रशसा करेगा। जिनके प्रेमके वश होकर स्वय त्रिभुवननाथ द्वारकेश उनके दूत बने, सारिथ वने और सब प्रकारसे उनकी रक्षा करते रहे, उनके सीमाग्यकी क्या सीमा है। ऐसे ही पाण्डवों का श्रातृप्रेम भी अद्वितीय है। धर्मराज युधिष्ठिर अपने चारो माइयोको प्राणके समान मानते ये और चारो भाई अपने बड़े माईकी ऐसी मिक्त करते थे, जैसे वे उनके खरीदे हुए सेवक हो। युधिष्ठिरने जुआ खेला, उनके दोधसे चारो माइयोको वनवास हुआ और अनेक प्रकारके कष्ट झेलने पढ़े, पर बढ़े माईके प्रति पूज्यभाव उनके मनमे ज्यो-का-

त्यें वना रहा । क्षोमवश भीम या अर्जुन आदिने यि कभी कोई कड़ी बात कह भी दी तो तत्काल उन्हे अपनी बातका इतना दुःख हुआ कि वे प्राणतक देनेको उद्यत हो गये।

पाण्डवोंके चरित्रमे ध्यान देने योग्य वात है कि उनमें मीमसेन-जैसे वली थे, अर्जुन-जैसे अस्त्रविद्यामे अहितीय कुगल सूर्वीर थे, नर्कु उ-सड्देन-जैसे नीतिनिपुण एव व्यवहार-की कलाओंमे चतुर थे, किंतु ये सब लोग धर्मराज युविधिरके ही वश्में रहकर, उन्हींके अनुकूल चलने थे। बल, विद्या, गस्त्रज्ञान, कला-कौगल आदि सवकी सफलता धर्मकी अधीनता स्वीकार करनेमे ही है। धर्मराज भी श्रीकृष्णचन्द्र-को ही अपना सर्वस्व मानते थे। वे श्रीकृष्णकी इच्छाके अनुसार ही चलते थे। मगवान्में भिक्त होना, भगवान्के प्रति सम्पूर्ण रूपसे आत्मसमर्पण कर देना ही धर्मका लक्ष्य है। यही बात, यही आत्मिनिवेदन पाण्डवोमे था और इसीसे व्यामसुन्दर उन्हीं अप्तमें थे। पाण्डवोकी विजय इसी धर्म तथा भिक्तसे हुई।

## व्रजसखा गोपकुमार

यरपादपासुर्बहुजन्मकुच्छ्रतो धतात्मिभर्योगिभिरप्यलभ्यः। म एव यद्दिग्विषयः स्वयं स्थितः किं वर्ण्यते दिष्टमतो व्रजीकसाम्॥ (श्रीमद्भा०१०।१२।१२)

वजके गोप, गोपियाँ, गोपकुमार, गाये, वनके पशु-पक्षी सादि सभी घन्य है। जिनकी घ्यानमयी मूर्ति एक क्षणको हृदयमें आ जाय तो जन्म-जन्मान्तरके पाप-ताप भस्म हो जाते हैं और जीव कृतार्थ हो जाता है, जिनकी चरण-रज इन्द्रिय एव मनको सयमित करके घ्यान-धारणादि करनेवाले योगियोनके अनेक जन्मोकी कठोर साधनाके पश्चात् भी दुर्लभ ही रहती है, वे स्वय जिनके सम्मुख रहे, जिनके साथ खेले कृदे, नाचे-गाये, लड़े-झगड़े, जिनसे रीझे और स्वय जिन्हें रिझाया, उन वजवासियोंके सौभायका कोई क्या वर्णन करेगा।

वजमें गोप, गोपियाँ, गाये, गोपवालक आदि समी वगोंमें कई प्रकारके लोग है। एक तो व्यामसुन्दर मदनगोहनके नित्यजन, उन गोलंकिविहारीके शाव्वत सखा!
दूसरे वेदोकी श्रुतियाँ, तीसरे बहुतसे ऋषि मुनि तथा अन्य
लोग जो किसी-न-किसी अवतारके समय मगवान्की रूपगाधुरीपर मुग्ध हुए और उनको किसी रूपमे अपना बनानेको उत्कण्ठित हो गये, देवता तथा देवाङ्गनाएँ और पाँचवें
वे चन्यभाग जीव, जो अपनी आराधनासे मगवान्के समीप
पहुँचनेके अधिकारी हो चुके थे, जिन्होंने अनेक जन्मोमे
इसीलिये जप-तप, मजन-स्थान किये थे कि वे परम ब्रह्म
परमात्माको इसी पृथ्वीपर अपने किसी सुहृद्के रूपमे प्राप्त
करें।

वज-श्रीकृष्णका वज तो है ही प्रेमका दिव्यधाम । वहाँ सभी प्रेमकी ही मूर्तियाँ रहती हैं। वहाँके किसीका प्रेम लैकिक मनकी चीमामें नहीं आता । उनमें भी गोपकुमारोके प्रेमका तो कहना ही क्या । सुबल, सुभद्र, भद्र, मणिभद्र, वरूथप, तोककृष्ण आदि तो श्रीकृष्णके चचेरे भाई ही थे। श्रीदाम थे श्रीराधिकाजीके माई । इनके अतिरिक्त सहस्रों सखा थे । इन बालकोके तो श्रीकृष्ण ही जीवन थे, श्रीकृष्ण, ही प्राण थे। श्रीकृष्ण ही सर्वस्व ये । ये श्रीकृष्णकी, प्रसन्नताके लिये दौडते, कृदते, गाते, नाचते और भॉति-भॉतिकी क्रीडाएँ तथा मनोविनोद करते । स्थाम गाता तो थे. ताली बजाते, कन्हाई नाचता तो प्रशसा करते, वह तनिक दूर हो जाता तो इनके प्राण तडपने लगते और ये अपने उस जीवनसर्वस्वको छूने दौड पडते । मोहनको ये पुष्पो किसलयो गुझा तथा वनधातुओं से सजाते । वह थक जाता तो उसके चरण दवाते । उसके ऊपर कमलके पत्तेसे पखा झलते । न्यामसे ये खेलते, लड्ते झगड्ते और रूठा भी करते, किंतु मोहनके नेत्रोमें तनिक भी दुःख या क्षोभकी छाया इन्हें सहन नहीं हो सकती थी ।

श्रीकृष्णचन्द्र दूसरोंके लिये चाहे जो और जैसे रहे हो। अपने इन सखाओंके लिये सदा स्नेहमय। सुकुमार प्राणिप्रय सखा ही रहे—न कम। न अविक । सखाओंका मान रखना उनका सदाका वत रहा । गोपकुमारोंका उनपर कितना विश्वास था। यह इसीसे स्पष्ट है कि नामने पर्वताकार अघासुरको देराकर भी उन्होंने उसे कोई कुत्हलप्रद गिरिगुफा ही समझा। किसीने सन्देह भी किया—ध्यदि यह सचमुच अजगर ही हो तो ११ वालकोंने हॅसीमें उड़ा टी

यह वात । उन्होंने कितने विश्वाससे कहा—'हो अजगर तो हुआ करे । यदि यह अजगर हुआ और इसने हमें मक्षण करनेका मन किया ते। ज्याम इसे वैसे ही फाडकर फेक देगा, जैसे उसने वगुले ( वकासुर ) को फाड दिया था।' ऐसे निश्चिन्त विश्वाससे जो ज्यामगर निर्मर करते हैं। क्याम उर्न्हाका तो है । अपने सखाओं के लिये वह मुवनपावन अञ्चासुरके मुखमे गंगा और उसका मस्तक फोडकर अपने सखाओं का उसने उद्धार किया। इतना ही नहीं; क्यों कि गोपकुमारों ने अधासुरको लेलनेकी गुफा समझा था, श्रीकृष्णने असुरको निष्प्राण करके उसके देहको मखाओं के खेलनेकी गुफा बना दिया । इसी प्रकार क्यों मासुर जब वालकों में गोपवालक बनकर आ मिला और खेलके बहाने छिपे-छिपे उन्हें गुफाम वह करने लगा। तब ज्यामने उसे पकडकर धूसे-थपडों से ही सार डाला।

व्यामसुन्दरने सखाओके लिये दावाग्निका पान किया और जब बालकोने तालवनके फल खानेकी इच्छा प्रकट की। तब धेनुकासुरको वडे भाइके द्वारा परधाम भिजवाकर कन्हाईने उस वनको ही निर्विध कर दिया। कालियहदका जल कालियनागके विषसे दूषित हो गया था। उसे अनजानमे पीकर गाये तथा गोपवालक मृछित हो गये । यह वात श्रीकृष्णचन्द्रमे भला, केंसे सही जाती । अपनी अमृतहािष्टेसे नवको उन्होंने जीवन दिया तथा कालियके हदमे क्दकर उस महानागके गर्वको चूर चूर कर दिया और उमे वहाँसे निर्वासित कर दिया।

श्रीकृष्ण मधुरा गये और फिर बन नहीं शाये—यह वात दूसरे सब होगोंके हिये मत्य है, समारके लिये भी सत्य है, किन्न मोहनके भोले सखाओं के लिये पर सत्य सहा ही असत्य रहा और रहेगा । जो कन्हाईको एक घडी तो क्या एक कण काल्यिके बन्धनमें निम्बेट पड़ा देराकर मृद्धित हो गये, मृतप्राय हो गये, वे क्या अपने मयूरमुकुटी नखाका वियोग सह सकते थे ? वे कन्हाईके बिना जीवित रहते ? श्रुति इसीसे तो श्रीकृष्णको सर्वसमर्थ, विभु और सर्वन्धित हो हो वे बजने गये मयुरा और फिर नहीं लौटे, किन्न बजके गोपकुमारों जसे परम प्रोमियों के हृदयमे उनके चरण प्रेमकी रज्जुने इनने टीले नहीं वेंधे ये कि वहीं वे खिनक सके। अतएव गोपकुमारों के लिये तो वे कहीं गये ही नहीं। शाल्य कहता है— वे बुन्दावन छोडकर एक पग भी कहीं बाहर नहीं जाते हैं।

### भक्त उद्धवजी

दानज्ञततपोहोमजपस्वाध्यायसयमै । श्रेयोभिर्विविवैश्वान्यै. कृष्णे भक्तिहिं साध्यते ॥ (श्रीमङ्गा० १०। ४७। २४)

'दान व्रत, तपस्या, यत्र, जप, वेदाध्ययन, इन्द्रियसयम तथा अन्य अनेक प्रकारके पुण्यक्मोंद्वारा श्रीकृष्णचन्द्रकी मिक्त ही प्राप्त की जाती है। मिक्तकी प्राप्तिमे ही इन सव नाधनोकी सकवता है।

उद्धवजी साक्षात् देवगुरु वृह्त्यतिके शिष्य थे। इनका गरीर श्रीकृष्णचन्नके समान ही स्थामवर्णका था और नेत्र कमल्के समान सुन्द्र थे। ये नीति और तत्त्व-जानकी मूर्ति थे। मथुरा आनेपर व्यामसुन्द्रने इन्हे अपना अन्तरङ्ग सखा तथा मन्त्री वना लिया। भगवान्ने अपना सन्देश पहुँ चाने तथा गोपियोको सान्त्वना देने इनको बन्न भेजा। वस्तुत द्यामय भक्तवस्तल प्रभु अपने प्रियं भक्त उद्धवनीको बन एवं बन्न-

वृन्दावन परित्यज्य पादमेक न गऱ्छति ।

वातियोके लोकोत्तर प्रेमका दर्शन कराना चाहते थे। उद्भवजी जब बज पहुँचे नन्दवायाने इनका बढे त्नेहसे सत्नार किया । एकान्त मिलनेपर गोपियोने घेरकर व्यामसुन्दरका समाचार पूछा। उद्भवजीने कहा—प्रजदेवियो। श्रीकृणचन्द्र तो सर्वव्यापी है। वे तुम्हारे हृदयमे तथा समत्त जड चेतनमे व्याप्त है। उनसे तुम्हारा वियोग कभी हो नहीं सकता। उनमे भगवद्बुद्धि करके तुम मर्वत्र उनको ही देखो।

गोपियाँ रोपडीं। उनके नेत्र झरने लगे। उन्होंने कहा— 'उद्धवर्जा। आप ठीक कहते हैं। हमें भी मवंत्र वे मयूर-मुकुटधारी ही दीखते हैं। यसना पुल्लिनमें, नृक्षोमें लताओमें, कुञ्जोमे— सर्वत्र वे कमल्लोचन ही दिखायी पड़ते हैं हमे। उनकी वह ज्याममूर्ति हृदयसे एक क्षणकों भी हटती नहीं।' अनेक प्रकारसे वे विलाप करने लगीं। उद्वन्नीमें जो तिनक-मा तत्त्वज्ञानकी प्राप्तिका गर्वे न्या वह बज़के इस अलैकिक प्रेमको देखकर गल गया। वे कहने न्यो—'में ता इन गोपकुमारियोकी चरण-रज़की जन्दना करता हूं, जिनके द्वारा गानी गयी श्रीहरिकी कथा नीनों लोकोंको पवित्र करती है। इम पृथ्वीपर जन्म लेना तो इन गोपाइनाओंका ही सार्यक हैं; क्योंकि भवभयमें सीत मुनिगण तथा हम मब भी जिसकी इन्छा करते हैं, निखलात्मा श्रीनन्दनन्दनमें इनका वही इट अनुराग है। श्रृति जिन भगवान् मुकुन्दका अवनक अन्वेपण ही करती है, उन्हींको इन लोगोंन स्वजन तथा चर्का आमिक एव लार्यण्य—लोकिक मर्यादाका मोह छोडकर प्राप्त कर लिया। अतः मेरी तो इतनी ही लालमा है कि में इम हुन्डावनमें कोई भी न्यता, वीरुष्, तृण आदि हो जाऊँ, जिसम इनकी पद्धिल मुझे मिन्दती रहे।'

उडवजी त्रनके प्रेम-रससे आप्टुत होकर लौट। भगवान्के माथ वे द्वारका गये। द्वारकामं व्यामसुन्टर इन्हें खदा प्रायः साथ रम्बते ये और राज्यकायांमं इनमें मम्मित रिख्या करने थे। जब द्वारकामं अपराकुन होने लगे, तब उद्धवजीने पहले ही भगवान्के खवाम पद्यारनेका अनुमान कर लिया। भगवान्के चरणांमं इन्होने प्रार्थना की—प्रभो। में तो आपका दास हूँ। आपका उच्छिप्ट प्रसाद, आपके उतारे बन्ताभरण ही मंने सदा उपयोगमं लिये ह। आप मेरा त्याग न करें। मुझे भी आप अपने माथ ही अपने धाम के चले। भगवान्ने उद्धवनीको आध्वामन देकर

तत्त्वज्ञानका उपदेश किया और वदिश्काश्रम जाकर रहनेकी आजा टी।

श्रीकृणचन्द्रने कहा है—'उडव ही मरे इस लोकमे चले जानेपर मेरे जानकी रक्षा करेंगे । वे गुणोमें मुझसे तनिक भी कम नहीं हे । अताएव अधिकारियोंको उपदेश करनेके लिये वे यहाँ रहें ।'

भगवान्कं स्व बाम पवारनेपर उडवजी द्वारकाने मधुरा आये । यहां विट्रजीने उनकी भेंट हुई । अपने एक स्वूल्ल्पने ना वे बदिकाश्रम चले गये भगवान्के आजानुसार । और दूसरे स्रम्स्पसे ब्रजमे गोवर्बनंक पास लतान्द्रक्षांम छिपकर निवास करने लगे । महिंप आण्डित्यके उपदेशसे दखनाभने जब गोवर्बनके समीप सकीर्तन-महोत्सव किया, तब लताक्रुक्कांसे उडवर्ना प्रकट हो गये और एक महीनेतक वज्र तथा श्रीकृष्णकी रानियांको श्रीमद्वागवत सुनाकर अपने साथ नित्य ब्रजभृमिमं वेलगये ।

श्रीमगवान्ने स्वय मक्तोकी प्रशमा करते हुए उडवने कहा है—

न तथा मं प्रियतम आत्मयोनिर्न शक्कर । न च सर्द्र्यणो न श्रीनैंवात्मा च यया भवान् ॥ (श्रीमज्ञा० ११ । १४ । १५ )

'मुझे तुम्हारे-जेमे प्रमी भक्त जितने प्रिय हे, उतने प्रिय मेरे पुत्र ब्रह्मा, आत्मा शङ्कर, श्रीवल्रामजी, श्रील्थ्मीची भी नहीं है। अविक स्था, मेरा आत्मा भी मुझे उतना प्रिय नहीं है।

——⇔ა@e->---

# मिथिलाके राजा वहुलाख और ब्राह्मण श्रुतदेव

देवा क्षेत्राणि तीर्थानि दर्शनस्पर्शनार्चनै । शने पुनन्ति कालेन तद्यप्यहत्तमेक्षया ॥ (श्रीमझा०१०।८६।५२)

'देवता, पुण्यक्षेत्र और तीर्थ आदि तो बीरे-घीरे बहुत दिनोंमें पवित्र करते हैं। परतु महापुरुप अपनी दृष्टिये ही सबको पवित्र कर देते हैं।

मिथिलामें वहाँके नरेश महाराज बहुलाश्य भगवान्के भक्त, अहद्वारहीन तथा प्रजावत्सल थे। उसी नगरमे श्रुतदेश नामके भगवान्के परम भक्त दिन्द ब्राहाण भी रहते थे। श्रुतदेव विद्वान् थे, बुद्धिमान् थे और ग्रहस्थ थे। किनु वे अत्यन्त ज्ञान्त म्बभावके थे, विपर्थोम उनकी तिनक भी आमक्ति नहीं थी । भगवान्की भक्तिसे ही वे सन्तृष्ट थे । विना माँगे जो कुछ मिन्छ जाता, उमीमे वे जीवन निर्वाह करते थे । एक दिनका घरका काम चळ जाय, इममे अधिक वस्तु विना माँगे मिल्नेपर भी वे छेते नहीं थे । वे 'कळके लिये' सम्म नहीं करते थे । मन्ध्या-तर्भण, देवारायन आदि शास्त्रसम्मत अपना क्तंत्य विविप्तृंक करते थे और भगवान्की पृजा तथा व्यानमे छगे रहते थे । महाराज बहुलाक्ष्य भी मदा भगवान्के स्मरण-पृजनमें ही छंग रहते थे । भगवान्को प्रसन्न करनेके छिये

महाराज यज्ञ, दान एव गौ, ब्राह्मण तथा अतिथिका प्रजन आदि वडी श्रदामे करते थे।

जव श्रीमत्यभामाजीके पिता सन्नाजित्को शतधन्त्राने रातमे छिरार भवनमे प्रवेश करके मार दिया उस समय श्रीरामकृणा द्वारकामे नहीं थे। ममानार पार ने हिस्तिनापुर से आये। शतधन्त्रा भयके मारे घोडेपर वेठकर भागा। कल्याम जीके साथ श्रीकृणान्त्रने उसका रथमे वेठकर पीछा किया। मिथिछानगरके वाहरी उपवनमे पहुँचकर शतधन्त्रा मारा गया। उस समय श्रीकृणान्त्र तो द्वारका छौट गये, किंतु वन्ररामनी मिथिछामे महाराज वहुलाश्वरे समीप नले आये। महाराजकी भक्ति नेवा तथा प्रेमसे प्रमन होरर, द्वारकासे वार्त्यार सन्देश आते रहनेपर भी, श्रीवलगमजी मिथिछामे लगभग तीन वर्ष रह गये। फिर मिथिलानेश्वको सन्तुष्ट करके वे द्वारका गये।

जवसे महाराज बहुलान्व और विप्रश्रुतदेवने सुना कि भगवान् श्रीकृष्ण मिथिला के बाहरी उद्यानतक आकर लौट गये, तजसे उनका हृदय व्याकुल रहने लगा। दोनो को ही लगा कि अवन्य हमारी भिक्तिमें, हमारे प्रेममें ही कमी है। भगवान् तो दया-नागर है। वे तो अकारण दया करते है। अवन्य हममें कोई वडी तुटि है, जिससे इतने समीप आकर भी भगवान् ने हमें दर्शन नहीं दिये। दोनों और भी प्रेमसे भगवान् की पूजा तथा उनके नाम-जपमें लग गये। सच्चे प्रेमका यही लक्षण है कि निराग होने हें प्रेमी मक्तका भजन छूटता नहीं। उसे अपनेमें ही कुछ तुटि जान पडती है। इममें उसका भजन और वट जाता है।

ब्राह्मण श्रुतदेव तथा राजा वहुलाञ्चपर कृपा करकं उन्हें दर्शन देनेके लिये श्रीद्वारकानाय रथपर वैठकर मिथिला पचारे। मगवान्के साथ देवर्षि नारदः, वामदेवः अत्र व्यासजीः परग्रुरामजीः असिनः आर्मणः ग्रुकदेवजीः, वृहस्यतः, कण्वः मैत्रेयः, ज्यवन आदि ऋषि मुनि भी द्वारकांस मिथिला आये। भगवान्के आनेका समान्वार पाकर सभी नगरवासी नाना प्रकारके उपहार लेकर नगरसे वाहर आये और उन्होंने भूमिपर लेटकर भगवान्को प्रणाम किया। राजा बहुलाञ्च तथा ब्राह्मण श्रुतदेव दोनोको ऐसा लगा कि भगवान् मुझपर कृपा करने पथारे है। अताएव दोनोने एक साथ भगवान्को प्रणाम किया और फिर एक साथ हाथ जोडकर अपने-अपने घर पथारनेकी प्रार्थना की। मर्वन मगवान्ने

दोनोका भाव समझकर ऋषि मृनियोगीन हो स्य धारण कर लिये । शुतदेव और यहनान्य दोनोके मान वे उनके घर गये । प्रत्येकने यही ममझा कि न्यायन मेरे ही घर पधारे हैं।

विदेहराज जनक (यहलाव्य ) हे अपने राजभानमें भगवानको तथा ऋषियों हो स्वर्गर्ह निद्याननीय वैद्याहर उनके चरण धांये। विधिष्वंक प्जा की। भगवानके चरण अपनी गोदमें लेकर धीरे धीरे दवाने हुए उन्नेने भगवानको । स्वित को और प्रार्थना की—प्यमा ! कुछ दिन यन निवास करके अपनी सेवाने नुझे कुनार्थ होनेका अदगर हैं। भगवानने उनकी प्रार्थना स्वीकार कर ली।

दूसरी ओर अतदेव अपनी द्वांटयान भगवान को लेकर पहुँचे। वे भगवान की ह्याना अनुभव वर के प्रमाम इतने तन्मय हो गये कि साम मुधि बुधि भूत गये। अपना दुपटा परराते—उड़ाते हुए भगवान के महलमा नामे को किन करके नाचने लगे। जब कुछ देरमे साववान हुए, तद कुमकी चटाई, पीढ़ा, बेदिना आदिपर उन्तेने स्वकी आसन दिये। कंगाल बायणवी ह्यानडीमें मदके बैठनेके लिये चटाई भी पूरी कहाँन आनी। श्रुतदेवने भगवान के चरण घोषे और वह चरणोदम मन्तरपर चटाया। पूजा किन कमले करनी चाहिये. वे इस बानको भूल ही गये। भगवानको कन्द्र, मूल तथा पर और खन पड़ा हुआ बीतल जल उन्होंने निवेदित किया। तुलमींक नीचेकी सुगन्धित मिट्टी ही उनके लिये चन्द्रन था. दूर्वांदल, कुटा, तुलसीदल और कमलके फल—त्रम, इतनी सामत्री थी उनके पान पूजा करनेकी। इन्होंने उन्होंने भगवानकी प्रजा की।

अतदेव भक्तिके आवंशमं आत्मित्रमृत हो गये ये।
भगवान् चुपचार भक्ति इस भावने देखकर प्रमन्न हो रहे
थे। श्रुतदेव जब पूजा करके स्तृति करके दुछ सावधान
हुए, तब भगवान्ने उन्हें सतीका माहास्य समजाता और
अरियोका पूजन करनेको कहा। अवतक श्रुतदेवने जानवृक्षकर ऋरियोका पूजन न किया हो। ऐसी वात नहीं थी।
वे तो अपनेको भी भूल गये थे। अब उन्होंने उसी श्रद्धाः
उसी सम्मानसे प्रत्येक श्रुपिका पूजन कियाः जिस प्रकार
भगवान्का पूजन किया था। सबको उन्होंने भगवान्का
स्वरूत ही मानकर उनकी सेवा की। गुतदेवकी जिस झोपझीमें वैटनेके लिये पूरे पीढे और चटाह्याँ मी नहीं थीं। उसी

सोपड़ीमें ऋषितोक साथ समस्त ऐक्वरोंक स्वामी द्वारका-नाय प्रभु उतने ही दिनातक रहे, जिनने दिन व जनकके राज-महलमें रहे। एक कगाठ और एक राजधिराज दोनों श्रीकृष्णचन्द्रके लिने ममान है—यह उन्होंने वहाँ प्रत्यक्ष दिखा दिया । कुछ दिन वहाँ रहकर राजा यहुटाश्य नया ब्राह्मण भुतदेवसे विदा लेकर वे द्वारका छीट आये । बहुटाश्य नया श्रुतदेव उन आनन्दकन्द मुकुन्दका चिन्तन करते हुए अन्तमे उनके वामको प्राप्त हुए ।

#### भक्त सुधन्वा

ये सरिन्त च गोविन्ट सर्वकामफलप्रटम् । तापत्रयविनिर्मुक्ता जायन्ते द्व रावर्जिता ॥ 'जो लोग सम्पूर्ण कामनाओंको पूर्ण करनेवाले, समस्त फर्लोके दाता शीगोविन्दका स्मरण कम्ते हैं, वे तीनो नापोस खूटकर सर्वया दुःरारिहत हो जाते ह ।

चम्पतपुरीक राजा हमन्वज वहे ही बमांतमा, प्रजा पालक, शूर्वीर और भगवद्भक्त थे। उनके राज्यकी यह विशेषता थी कि राजकुल तथा प्रजांक सभी पुरुप 'एकपत्रीनत' का पालन करते थे। जा भगवान्का भक्त न होना या जो एकपत्रीनती न होना, वह चाहे जितना विद्वान् या शूरवीर हो, उसे राज्यमे आश्रय नहीं मिठना था। पूरी प्रजा सदाचारी, भगवान्की भक्त, दानपरायण थी। पाण्डवीके अश्वमेध यजका घोड़ा जब चम्पकपुरीके पास पहुँचा, तन महाराज हमम्बजने सोचा—'मे वृद्ध हो गया, पर अवतक मेरे नेत्र श्रीकृष्णचन्द्रके दर्शनसे सकल नहीं हुए। अव इस घोडेको रोजनक बहाने मे युद्ध शूमिम जाकर भगवान् पुरुपोत्तमके दर्शन करूँगा। मेरा जन्म उन व्यामसुन्दर सुवनमोहनके श्रीचरणीके दर्शनसे सफट हा जायगा।'

घोडेकी रक्षांक लिये गाण्डीववारी अर्जुन प्रद्युम्नादि महार्गियमेंके माय उसके पीछे चल रहे ये, यह सबको पता या; किंदु राजाको तो पार्य-सारिथ श्रीकृषणचन्द्रके दर्शन करने ये। अस पकड़कर बॉब लिया गया। राजगुरु श्रञ्ज त्या विश्वतकी आजासे यह घोषणा कर दी गयी कि अमुक समयतक मब योजा रणक्षेत्रमें उपिश्वत हो जायँ। जो टीक समयपर नहीं पहुँचेगा, उसे उबलते हुए तेलके कडाहेमें डाल दिया जायगा।

राजा इसध्वजके पाँच पुत्र थे—सुवल, सुरथ, सम, सुदर्शन तथा सुधन्ता। छोटे राजकुमार सुधन्ता अपनी माताके पास आजा लेने पहुँचे। वीरमाताने पुत्रको हृदयसे लगाया और आदेश दिया—ध्वेटा। तृ युद्धमें जा और विजयी

होकर छीट । परतु मेरे पास चार परवाल पशुको मत ले आना । में तो मुक्तिदाता 'हरि' को पाना चाहती हूँ । तू वहीं कर्म कर, जिनसे श्रीकृण प्रमन्न हो । वे मक्तवत्सल ह । यदि तृ अर्जुनको युद्धमं छका सके तो वे पार्यकी रक्षाके लिये अवस्य आर्गे । वे अपने भक्तको कभी छोड नहीं मक्ते । देख, तृ मेरे दूवको लिजत मत करना । श्रीकृष्णको देखकर डरना मन । श्रीकृणके मामने युद्धमं मरनेवाला मरता नहीं, वह तो अपनी इकीस पीढियाँ तार देता है । युद्धमें लडते हुए पुरुषोत्तमके सम्मुख तृ यदि वीरगति प्राम करेगा तो मुझे मची प्रसन्नता होगी ।' वन्य माता ।

मुबन्त्राने माताकी आजा म्वीकार की । बहिन कुबलाये आजा तथा प्रोत्माहन प्राप्तकर वे अपने अन्त पुरमे गये । द्वाग्पर उनकी मती पत्नी प्रभावती पहलेखे पूजाका याल खजाये पितकी आरती उतारनेको खड़ी थी । उसने पितकी पूजा करके प्रार्थना की—ध्नाय । आप अर्जुनेसे सप्राम करने जा रहे ह । में चाहती हूं कि आपके चले जानेपर एक अर्जुल देनेवाला पुत्र रहे ।'

मुधन्वानं पत्नीको समझाना चाहा, पर वह परिव्रता थी। उसने कहा—'मेरे स्वामी! म जानती हूँ कि श्रीकृष्ण-चन्द्रके समीप जाकर कोई इस समारमे लौटता नहीं। में तो आपकी दासी हूँ। आपकी इच्छा और आपके हितमें ही मेरा हित है। में आपके इस मङ्गठ प्रस्थानमें बाधा नहीं देना चाहती। इस दासीकी तो एक तुच्छ प्रार्थना है। आपको वह प्रार्थना पूर्ण करनी चाहिये।'

अनेक प्रकारसे सुधन्त्राने समझाना चाहा, किंतु अन्तमें प्रभावतीकी विजय हुई । मती नारीकी वर्मसम्मत प्रार्थना वे अखीकार नहीं कर सके । वहाँसे फिर स्नान-प्राणायाम करके वे युडके लिये रथपर वैठे ।

उधर युद्ध भृमिमें महाराज हसध्वज अपने चारों गजकुमारोंके साथ पहुँच गये । मभी शूर एकत्र हो गये. किंदु समय हा जानेपर भी जब सुधन्वा नहीं पहुँचे, तब राजाने उन्हें पकड लानेके लिये कुछ सैनिक भेजे । सैनिकोको सुधन्वा मार्गम ही मिल गये । पिताके पास पहुँचरर जव उन्होंने विलम्बका कारण बताया, तब कोधमे भरकर महाराज कहने ल्यो—'त् वडा मूर्ज है । यदि पुत्र होनेसे ही सद्गति होतां हो तो सभी क्कर शूकर स्वर्ग ही जायं । तेरे धर्म तथा विचारको विकार है । श्रीकृष्णचन्द्रका नाम सुनकर भी तेरा मन कामके वहा हो गया । ऐसे कामी, भगवान्से विमुख कुपुत्रका तो तेलमे उवलकर ही मरना ठीक है ।

राज्ञाने व्यवस्थाके लिये पुरोहितोके पास दूत मेजा। वर्मके मर्मक, रमृतियोके रचियता ऋृिप ग्रञ्ज और लिखित वहें कोधी थे। उन्होंने दूतसे कहा—'राजाका मन पुत्रकें मोहसे धर्मश्रष्ट हो गया है। जब सबके लिये एक ही आगा थी, तब व्यवस्था पूछनेकी क्या आवश्यकता हुई।' जो मन्दबुद्धि लोग मोह या भयसे अपने वचनोका पालन नहीं करता उने नरकने दाहण दु.ख मिलते हैं। हसध्यज पुत्रकें कारण अपने वचनोको आज झूठा करना चाहता है। ऐसे अधर्मी राजाके राज्यमे हम नहीं रहना चाहते।' इतना कहकर वे दोनो ऋृिप चल पडे।

दूतसे समाचार पाकर राजाने मन्त्रीको आदेश दिया-'सुधन्वाको उवलते तेलके कडाहेमे डाल दो । इतना आदे" देकर वे दोना पुरोहिताको मनाने चले गये। मन्त्रीको वडा दु ख हुआ, किनु वुधन्वाने उन्हे कर्तव्यगलनके लिये दृढतापूर्वक समझाया । पिताकी आजाका सत्पुत्रको पालन करना ही चाहिये, यह उसने निश्चय किया । उसने तुल्सीकी माला गलेमे डाली और हाथ जोडकर भगवान्से प्रार्थना की-प्रभो । गोविन्द मुक्कन्द । मुझे मरनेका कोई भय नहीं है। मैं तो आपके चरणोमें देहत्याग करने ही आया था, परतु में आनका प्रत्यक्ष दर्शन न कर सकाः यही मुझे दुःख है। मैने आपका तिरस्कार करके वीचमे कामकी सेवा की। म्या इसीलिये आप मेरी रक्षाको अपने अमय हाथ नहीं व्टाते १ पर मेर स्वामी ! जो छोग कप्टमे पडकर, भयसे न्याकुल होकर आपकी शरण लेते हैं। उन्हें क्या सुखकी प्राप्ति नहीं होती १ मैं आपका ध्यान करते हुए रारीर छोड रहा हूँ, अत आपको अवस्य प्राप्त होर्ऊगा, किंतु लोग कहेंगे कि सुधन्वा वीर होकर भी कडाहेंमे जलकर मरा। मै तो आपके भक्त अर्जुनके बाणोको अपना गरीर भेट करना चाहता हूँ । आपने अनेक भक्तोकी टेक रक्खी है, अनेकोकी इच्छा पूर्ण की है, मेरी भी इच्छा पूर्ण की जिये । अपने इस चरणाितकी टेक भी रिखये । इस अग्निटाइसे बचाकर इस शरीरको अपने चरणोमे गिरने दीजिये ।' इन प्रकार प्रार्थना करके (हरे । गोविन्द । श्रीकृष्ण ।' आदि भगवन्नामो-को पुकारते हुए सुधन्वा कड़ाइके सौलते तलमे कृद पडे ।

एक दिन प्रहादके लिये अग्निदेव जीतल हो गये थे: एक दिन वजवालकाके लिये मयूरमुबुटीने दादानिननो पी लिया था, आज सुधन्नाके लिये पौलता तेट शीतल **हो**। गया। सुधन्त्राको तो दारीरका भान ही नहीं था। हे ते अपने श्रीकृष्णको पुकारने, उनका नाम टेनमे तल्टीन हो गये थे, किंउ देखनेवाले आश्चर्यमूढ हो गरे थे। ग्रीलते तेलमे सधन्या जैसे तेर रहे हैं। | उनदा एक रोमनक धुलक नहीं रहा था। यह वात सुनकर राजा तमन्त्रज भी दोनों परोहितोके साथ वहाँ आये। श्रद्धारहित तार्किक पुरोहित शहुको सन्देह हुआ- अनस्य एसमे कोई चालारी है। भला, तेल गरम होता तो उत्तमे दुवन्ता बना दे से रहता ! कोई मन्त्र या ओर्राधका प्रयोग तो नहीं निया गया ! तेलकी परीक्षके लिये उन्होंने एक नारियल कड़ाहेंने हाला । उवलते तेलमे पडते ही नारियल तड़ाक्मे फूट गया । उसके-दो दुकड़े हो गये और उद्युक्तर वे वडे जोरंगे शहा तथा लिखितके सिरमे लगे । अब उनको भगवान्क महत्त्वका शान हुआ। सेवकासे उन्होने पूछा कि 'सुधन्वाने कोई ओपि शरीरमे लगानी क्या १ अथवा उनने निमी मन्त्रका जप किया था ११ सेवकोने बताया कि पानकुमारने ऐना कुछ नहीं किया । वे प्रारम्भसे भगवान्का नाम हे रहे हे । अव गञ्जको अपने अपराधका पता लगा । उन्होने कहा-पासे धिकार है ! मने भगवान्के एक सच्चे भक्तपर सन्देह किया। प्रायश्चित्त करके प्राण त्यागनेका निश्चय कर शहुमुनि उसी उवलते तेलके कडाहेमें कूद पड़े; किं**यु सुधन्वाके** प्रभावसे उनके लिये भी तेल गीतल हो गया। मुनिने सुधन्नाकी हृदयसे लगा लिया । उन्होंने कहा-- 'क्नुमार ! तुम्हें घन्य है। मैं तो ब्राह्मण होकर, ब्राप्त पढकर भी असाध है। मूर्ख हूँ मै । बुद्धिमान् और विद्वान् तो वही है, जो भगवान् श्रीकृष्णका स्मरण करता है। दुम्हारे स्पर्शने मेरा यह अधम देह भी आज पवित्र हो गया । तुम-जैसे भगवान्के भक्तींका तो दर्शन ही मनुष्य जीवनकी परम सफलता है । राजकुमार [ अव तुम इस तेलसे निकलो । अपने पिता, भाइयां और सेनाको पावन करके मेरा भी उद्धार करो । त्रिलोकीके स्वामी श्रीकृष्ण जिनके सार्थि बनते हैं उन धनुर्धर अर्जुनको सन्नाममे तुम्हीं सन्दुष्ट कर नकते हो ।'

मुनिके साथ सुधन्या कडाह्मे वाहर आये । राजा ह्सम्बजने अपने भगवद्भक्त पुत्रम समादर किया और उन्हें आशीर्वाद दिया । पिताकी आजासे सुधन्या सेनानायक हुए । अर्जुनकी सेनामे उनका संप्राम होने लगा । सुधन्वाके गौर्यके कारण पाण्डवदलमे खलवली मच गयी। वृपकेत्र प्रवृद्ध, कृतवर्मा, सात्यिक आदि वीरोको उस तेजम्बीने घायल करके पींछे हटनेको दिवश कर दिया। अन्तमे अर्जुन सामने आये । अर्जुनको अपनी श्रूरताका दुःछ दर्प भी था, किन्तु सुघन्वा तो केवल व्यागसन्दरके भरोते युद्ध कर रहे थे । भगवानको अपने भक्तका प्रभाव दिखलाना या । बालक सधन्वाको अपने सामने देख पार्यको बडा आश्चर्य हुआ । सुधन्वाने उनसे कहा- विजय ! सदा आउके रथपर श्रीकृष्णचन्द्र सार्रायके स्थानपर वेटे आपकी रक्षा किया करते थे, इसीने आप सदा विजयी होतं रहे । आज आपने अपने उन नमर्थ सार्गथको कहाँ छोट दिया ? मेरे साथ युद्ध करनेमे श्रीकृष्णने तो आपको नहीं छोड दिया १ आप अव उन मुकन्दसे रहित है ऐसी दगामें मुझने संप्राम कर भी सर्वेगे या नहीं ११

सुधन्वाकी वातोसे अर्जुन कुछ हो गये । उन्होने वाण-वर्षा आरम्भ कर दी। परतु हॅसते हुए मुधन्वाने उनके वाणोके दुकडे दुकडे उडा दिये। अर्जुनके दिव्यास्त्रोको भी राजकुमारने व्यर्थ कर दिया। स्वय पार्थ घायल हो गये। उनका सारिथ मरकर गिर पडा। सुधन्वानं फिर हॅसकर कटा—'धनज्जय। में तो पहले ही कहता था कि अपने सर्वेष्ठ सारिथको छोडकर आपने अच्छा नहीं किया। आपका सारिथ मारा गया। आप मेरे वाणोसे घायल हो गये है। अब भी जीव्रतामे अपने उस स्यामन्त्रप सारिथका स्मरण कीजिये।'

अर्जुनने वार्ये हायसे घोडोकी डोरी पकडी । एक हाथसे युद्ध करते हुए वे भगवान्को मन ही मन पुकारने छगे । उनके स्मरण करते ही श्रीकृत्णचन्द्र प्रकट हो गये । उन्होंने अर्जुनके हायसे रयकी रिम्म छे ली । सुधन्ना और अर्जुन दोनोने भगवान्को प्रणाम किया । सुधन्नाके नेत्र आनन्दिसे खिल उठे। जिसके लिये उसने युद्धमे अर्जुनको छकाया था। वह कार्य तो अव पूरा हुआ। कमललोचन श्रीकृष्णचन्द्र आ गये। उनके दर्गन करके वह कृतार्थ हो गया। अव उसे मला। और क्या चाहिये। उसने अर्जुनको ललकारा—'पार्थ । आपके ये सर्वसमर्थ सारिथ तो आ गये। अव तो आप मुझपर विजय पानेके लिये कोई प्रतिजा करे।'

अर्जुनको भी आवेश आ गया। उन्होने तीन वाण निकालकर प्रतिज्ञा की—'इन तीन वाणोसे यदि में तेरा सुन्दर मन्तक न काट दूँ तो मेरे पूर्वज पुण्यहीन होकर नरकमे गिर पडे ।'

अर्जुनकी प्रतिज्ञा सुनकर सुधन्त्राने हाय उटाकर कहा—'ये श्रीकृत्ण साक्षी है। इनके सामने ही में तुम्हारे इन तीनों वाणोको काट न हूँ तो मुझे घोर गित प्राप्त हो।' यह कहकर सुवन्त्राने श्रीकृत्ण तथा अर्जुनको वाणोसे घानल कर दिया। उनके रथको कुछ तोड डाला। वाणोसे मारकर उनके रथको कुम्हारके चाककी भाँति सुमाने लगा। चार सौ हाथ पीछे हटा दिया उस रथको। भगवान्ते कहा—'अर्जुन! सुधन्वा वहुत बाँका बीर है। मुझसे पूछे विना प्रतिज्ञा करके तुमने अच्छा नहीं किया। जयद्र यन्धके समय तुम्हारी प्रतिज्ञाने कितना सङ्कट उपस्थित किया था। यह तुम भूल कैने गये। सुधन्वा 'एकपन्नीव्रत' के प्रभावसे महान् है और इस विपयम हम दोनो पिछड़े हुए है।'

अर्जुनने कहा—'गोविन्द । आप आ गये हैं, फिर मुझे चिन्ता ही क्या । जवतक आपके हाथमें मेरे रथकी होरी है, मुझे कौन सङ्कटमें डाल सकता है । मेरी प्रतिज्ञा अवध्य पूरी होगी ।' अर्जुनने एक वाण चढाया । मगवान्ने अपने गोवर्धन वारणका पुण्य उस वाणको अर्पित किया । वाण छूटा । कालाग्निके समान वह वाण चला । सुवन्ताने गोवर्धनवारी श्रीकृष्णका स्मरण करके वाण मारा और अर्जुनका वाण दो दुकड़े होकर गिर पडा । पृथ्वी कॉपने लगी । देवता भी आश्चर्यमें पड गये । भगवान्की आजासे अर्जुनने दूसरा वाण चढाया । भक्तवत्सल प्रभुने उमे अपने वहुतन्से पुण्य अर्गण किये । सुधन्वाने—'श्रीकृष्णचन्द्रकी जय ।' कहकर अपने वाणसे उसे भी काट दिया । अर्जुन उदास हो गये । रणभूमिमें हाहाकार मच गया । देवता सुधन्वाकी प्रशसा करने लगे ।

अव तीमरे वाणको मगवान्ने अपने रामावतारका पूरा पुण्य दिया। वाणके पिछले मागमे वहााजीको तथा मध्यमे कालको प्रतिष्ठित करके नोकपर वे स्वय एक रूपसे बैठे। अर्जुनने वह वाण भगवान्के आदेशने धनुपपर चढाया। सुधन्वाने कहा—प्नाय। तुम मेरा वय करने स्वय वाणमे स्थित होकर आ रहे हो, यह मैं जान गया हूं। मेरे स्वामी। आओ। रणभूमिमे मुझे अपने श्रीचरणोका आश्रय टेकर कृतार्थ करो। अर्जुन । तुम्हे धन्य है। साक्षात् नारायण तुम्हारे बाणको अपना पुण्य ही नहीं देते, स्वय वाणमे स्थित भी होते है। विजय तो तुम्हारी है ही, किन्तु मूलो मत। मै इन्हीं श्रीकृष्णकी कृपासे इस वाणको भी अवदय काट दूँगा।

बाण छूटा । सुधन्वाने पुकार की---'भक्तवत्सल गोविन्द-

की जय । और वाण मार दिया । भक्त प्रमावको कार देवता रोक छे, यह सम्भव नहीं । अर्जुनका वाण बीचमेंचे कटकर दो दुकडे हो गया । सुधन्वाकी प्रतिशा पूरी हुई । अब अर्जुनका प्रण पूरा होना था । वाण कट गया-पर उसका अगला भाग गिरा नहीं । उस आधे वाणने ही कपर उठकर सुधन्वाका मस्तक काट दिया । मस्तकहीन सुधन्वाके गरीरने पाण्डवसेनाको नहम-नहस कर दिया और उसका सिर भगवान्के चरणोपर जाकर गिरा । श्रीकृणचन्द्रने—गोविन्द, मुकुन्द, हरिं कटते उस मस्तक को अपने टायोमे उठा लिया । इसी समय परम मक्त मुधन्वाके मुखसे एक ज्योति निकडी और सबके देराते देखते वह श्रीकृणचन्द्रके मुरामं प्रविष्ट हो गयी।

### भक्त मयूरध्वज

द्वापरके अन्तमे रलपुरके अधिपति महाराज मयूरध्वज एक वहुत वहे धर्मात्मा तथा भगवद्भक्त सत हो गये है। इनकी धर्मशीलता, प्रजावत्सलता एव भगवान्के प्रति स्वामाविक अनुराग अतुलनीय ही था। इन्होने भगवद्मीत्यर्थ अनेको बहे-बहे यज किये थे। करते ही रहते थे।

एक बार इनका अश्वमेषका घोडा छूटा हुआ या और -उसके साथ इनके वीर पुत्र ताम्रध्वज तथा प्रधान मन्त्री सेनाके साथ रक्षा करते हुए घूम रहे थे। उघर उन्ही दिनो धर्मराज युधिष्ठिरका भी अश्वमेध यज चल रहा या और उनके घोड़ेके रक्षकरूपमे अर्जुन और उनके सारिय स्वय मगवान् श्रीकृष्ण साथ थे। मणिपुरमे दोनोकी मुठभेड हो गयी।

उन दिनो भगवान्के सारथ्य और अनेको वीरोपर विजय प्राप्त करनेके कारण अर्जुनके मनमें कुछ अपनी भक्ति तथा वीरताका गर्व-सा हो आया था। सम्भव है इसीलिये अथवा अपने एक छिपे हुए भक्तकी मिहमा प्रकट करनेके लिये भगवान्ने एक अद्भुत लीला रची। परिणामतः युद्धमे श्रीकृष्णके ही बलपर मयूरध्वजके पुत्र ताम्रध्वजने विजय प्राप्त की और श्रीकृष्ण तथा अर्जुन दोनोको मूर्च्छित करके वह दोनो घोडोको अपने पिताके पास ले गया। पिताके पूछनेपर मन्त्रीने बड़ी प्रसन्नतासे सारा समाचार कह सुनाया। किन्तु सब कुछ सुन लेनेके पश्चात् मयूरध्वजने बडा खेद प्रकट किया। उन्होंने कहा— तुमनं बुद्धिमानीका काम नहीं किया । श्रीकृष्णको छोडकर घोड़ेको पकड लेना या यश पूरा करना अपना उद्देश्य नहीं है ! तुम मेरे पुत्र नहीं, बिल्क शत्रु हो। जो भगवान्के दर्शन पाकर भी उन्हें छोडकर चले छाये।' इसके बाट वे बहुत पश्चात्ताप करने लगे।

उधर जब अर्जुनकी मूच्छा दूटी, तब उन्होंने श्रीकृष्णमे घोड़ेके लिये वडी व्ययता प्रकट की । भगवान अपने मक्तकी महिमा दिखानेके लिये स्वय बाह्मण वने और अर्जुनको अपना शिष्य वनाया तथा दोनो मयूरध्वजकी यजशालामे उपस्थित हुए। इनके तेज और प्रभावको देखकर मयूरध्वज अपने आसनसे उठकर नमस्कार करनेवाले टी ये कि इन्होंने पहल ही 'स्तिस्त' कहकर आगीर्वाद दिया। मयूरध्वजने इनके इस कर्मको अनुचित वतलाते हुए इन्हें नमस्कार किया और स्वागत सत्कार करके अपने योग्य सेवा पूछी । ब्राह्मणवेज-धासी भगवान्ने अपनी इन्छित वस्त लेनेकी प्रतिज्ञा कराकर वतलाया-भी अपने पुत्रके साथ इधर आ रहा या कि मार्गमें एक सिंह मिला और उसने मेरे पुत्रको खाना चाहा। मैने पुत्रके बदले अपनेको देना चाहा, पर उसने स्वीकार नहीं किया । बहुत अनुनय विनय करनेपर उसने यह स्वीकार किया है कि राजा मयूरध्वज पूर्ण प्रसन्नताके साथ अपनी स्त्री और पुत्रके द्वारा अपने आधे शरीरको आरेसे चिरवाकर मुझे दे दें, तो मै दुम्हारे पुत्रको छोड़ सकता हूं। राजाने वडी प्रसन्नतासे यह वात स्वीकार कर ली । उन्हें ऐसा मालूम

हुआ कि इस वेगमे खयं भगवान् ही मेरे सामने उपस्थित है। यह बात सुनते ही सम्पूर्ण सदस्योंमे हलचल मच गयी। साध्वी रानीने अपनेको उनका आधा शरीर वताकर देना चाहा, पर भगवान्ने दाहिने अगकी आवश्यकता वतलायी। पुत्रने भी अपनेको पिताकी प्रतिमूर्ति वताकर सिहका प्रास बननेकी इच्छा प्रकट की, पर भगवान्ने उसके द्वारा चीरे जानेकी वात कहकर उसकी प्रार्थना भी अस्वीकार कर दी।

अन्तमे दो खमे गाडकर उनके वीचमे हॅसते हुए और उच्चस्वरसे भगवान्के 'गोविन्द', 'मुकुन्द', 'माधव' आदि मधुर नामोका सस्वर उच्चारण करते हुए मयूरध्वज वैठ गये और उनके स्त्री-पुत्र आरा लेकर उनके सिरको चीरने लगे। सदस्योने आपित करनेका भाव प्रकट किया, परन्तु महाराजने यह कहकर कि 'जो मुझसे प्रेम करते हो, मेरा मला चाहते हो, वे ऐसी वात न सोचे' सबको मना कर दिया। जब उनका श्रारीर चीरा जाने लगा, तब उनकी वार्यो ऑखसे ऑसूकी कुछ बूँदे निकल पर्डी, जिन्हे देखते ही ब्राह्मणदेवता विगड गये और यह कहकर चल पड़े कि 'दु 'खसे दी हुई वस्तु मैं नहीं लेता।' फिर अपनी स्त्रीकी प्रार्थनासे मयूरध्वजने उन ब्राह्मणदेवताको बुलाकर वडा आग्रह किया और समझाया कि 'भगवन्! ऑस् निकलनेका यह भाव नहीं है कि मेरा शरीर काटा जा रहा है, बल्कि वायी ऑखसे ऑसू निकलने- का यह भाव है कि ब्राह्मणके काम आकर दाहिना अङ्ग तो सफल हो रहा है, परन्तु वायाँ अङ्ग किसीके काम न आया! वायी ऑखके खेदका यही कारण है।

अपने परम प्रिय भक्त मयूरध्वजका यह विशुद्ध भाव देखकर भगवान्ने अपने-आपको प्रकट कर दिया। शङ्ख-चक्र-गदाधारी, चतुर्भुज, पीताम्त्रर पहने हुए, मयूरमुकुटी प्रभुने अभयदान देते हुए उनके गरीरका स्पर्ग किया और स्पर्ग पाते ही मयूरध्वजका गरीर पहलेकी अपेक्षा अधिक सन्दर, हृष्ट-पुष्ट एवं वलिष्ठ हो गया। वे भगवान्के चरणोपर गिरकर स्तुति करने लगे । भगवान्ने उन्हें सान्त्वना दी और वर मॉगनेको कहा । उन्होने भगवानके चरणोमे अविचल प्रेम मॉगा और आगे चलकर 'वे मक्तोकी ऐसी परीक्षा न ले' इसका अनुरोध किया। भगवान्ने वहे प्रेमसे उनकी अभिलापा पूर्ण की और स्वय अपने सिरपर कठोरताका लाञ्छन लेकर भी अपने भक्तकी महिमा बढायी। अर्जुन उनके साथ-ही-साथ सब लीला देख रहे थे । उन्होंने मयूरध्वजके चरणोपर गिरकर अपने गर्वकी बात कही और भक्तवत्सल भगवानकी इस लीलाका रहस्य अपने घमडको चूर करना वतलाया। अन्तमे तीन दिनोतक उनका आतिथ्य स्वीकार करनेके पश्चात घोडा लेकर वे दोनो चले गये और मयूरध्वज निरन्तर भगवान्के प्रेममे छके रहने लगे।

#### . महाराज परीक्षित

यत्प्रात संस्कृतं चान्नं सायं तच्च विनश्यति । तदीयरससम्प्रप्टे काये का नाम नित्यता ॥

'जो भोजन आज प्रातःकाल बनाया गया है, शामतक वह नष्ट हो जायगा—सडने लगेगा। ऐसे अन्नके रससे ही वह शरीर पुष्ट हुआ है, फिर उसमे नित्यता या टिकाऊपन कैसा ११

सुमद्राकुमार अभिमन्युकी पत्नी महाराज विराटकी पुत्री उत्तरा गर्मवती थी.। उनके उदरमे कौरव एव पाण्डवोका एकमात्र वशघर था। अश्वत्थामाने उस गर्मस्थ वालकका विनाश करनेके लिये ब्रह्मास्त्रका प्रयोग किया। मयविह्नल उत्तरा मगवान् श्रीकृष्णकी शरणमे गयी। मगवान्ने उसे अमयदाम दिया और वालककी रक्षाके लिये वे सूक्ष्मरूपसे उत्तराके गर्भमे स्वय पहुँच गये। गर्भस्थ शिशुने देखा कि एक प्रचण्ड तेज चारों ओरसे समुद्रकी मॉति उमइता हुआ उसे भस्म करने आ रहा

है । इसी समय वालकने अँगूठेके वरावर ज्योतिर्मय मगवान्को अपने पास देखा । मगवान् अपने कमलन्त्रोंसे वालकको स्नेहपूर्वक देख रहे थे । उनके सुन्दर स्याम-वर्णपर पीताम्बरकी अद्भुत शोमा थी । मुकुट, कुण्डल, अङ्गद, किङ्किणी प्रभृति मणिमय आमरण उन्होंने धारण कर रक्खे थे । उनके चार भुजाएँ थी और उनमे शङ्क, चक्र, गदा, पद्म थे । अपनी गदाको उल्कांके समान चारो ओर शीम्रतासे धुमाकर मगवान् उस उमहते आते अस्त्र-तेजको वरावर नष्ट करते जा रहे थे । वालक दस महीनेतक मगवान्को देखता रहा । वह सोचता ही रहा—'ये कौन है ?' जन्मका समय आनेपर भगवान् वहाँसे अद्दश्य हो गये । वालक मृत सा उत्पन्न हुआ; क्योंकि जन्मके समय उसपर ब्रह्मास्त्रका प्रभाव पढ़ गया था। उरत श्रीकृष्णचन्द्र प्रसृतिकागृहमे आये और उन्होंने उस

शिशुको जीवित कर दिया । यही वालक परीक्षित्के नामधे प्रसिद्ध हुआ ।

जब परीक्षित् बड़े हुए, पाण्डवोंने इन्हें राज्य सींप दिया और खय हिमालयपर चले गये। प्रतापी एवं धर्मात्मा परीक्षित्ने राज्यमे पूरी सुव्यवस्था स्थापित की । एक दिन जब ये दिग्विजय करने निकले थे। इन्होंने एक उज्ज्वल सॉइ देखा। जिसके तीन पैर टूट गये थे । केवल एक ही पैर शेष था। पास ही एक गाय रोती हुई उदास खड़ी थी। एक काले रंगका शुद्र राजाओकी मॉित सुकट पहने, हाथमें इडा लिये गाय और बैलको पीट रहा था। यह जाननेपर कि गौ पृथ्वीदेवी है और वृपम साक्षात् घर्म है तया यह कलियुग श्रुद्र वनकर उन्हें ताइना दे रहा है-परीक्षित्ने उस शूदको मारनेके लिये तलवार खींच ली । शूद्रने अपना मुकुट उतार दिया और वह परीक्षित्के देरोपर गिर पड़ा । महाराजने कहा-कि ! तुम मेरे राज्यमे मत रहो । तुम जहाँ रहते हो, वहाँ असत्य, दम्भ, छल-कपट आदि अधर्म रहते हैं। किलने प्रार्थना की-'आप तो चक्रवर्ती सम्राट् है, अतः मैं कहाँ रहूँ, यह आप ही मुझे वता दें। में कभी आपकी आज्ञा नहीं तोड़ें गा। परीक्षित्ने कलिको रहनेके लिये जुआ, दाराव, स्त्री, हिंसा और खर्ण-ये पॉच खान वता दिये । ये ही पॉंचों अधर्म-रूप कलिके निवास हैं। इनसे प्रत्येक कल्याणकामीको वचना चाहिये।

एक दिन आखेट करते हुए परीक्षित् वनमें भटक गये। भूख और प्याससे न्याकुल वे एक ऋषिके आश्रम-में पहुँचे। ऋषि उस समय ध्यानस्य ये। राजाने उनसे जल माँगा, पुकारा; पर ऋषिको कुछ पता नहीं लगा । इसी समय कलिने राजापर अपना प्रभाव जनाया । उन्हें लगा कि जान-चूहकर ये मुनि मेरा अपमान करते हैं। पासमे ही एक मरा सर्थ पड़ा था। उन्होंने उसे धनुपसे उठाकर ऋषिके गलेमे हाला—यह परीक्षा करनेके लिये कि ऋषि ध्यानख है या नहीं, और फिर वे राजधानी छीट गये। घालकोंके साथ खेलते हुए उन ऋषिके तेजस्वी पुत्रने जब यह समाचार पाया, तब शाप दे दिया—इस दुष्ट राजाको आजके सातवें दिन तक्षक काट लेगा।

घर पहुँचनेपर परीक्षित्को सारण आया कि 'मुझसे आज बहुत बड़ा अपराध हो गया।' वे पश्चाचाप कर ही रहे थे, इतनेमे दापकी यातका उन्हे पता लगा । इससे राजाको तिनक मी दु.ख नहीं हुआ | अपने पुत्र जनमेजयुको राज्य देकर वे गङ्गातटपर जा वैठे । सात दिनोंतक उन्होंने निर्जल वतका निश्चय किया । उनके पाछ उस समय बहुत-से ऋषि-मुनि आये । परीक्षित्ने कहा-- 'ऋषिगण ! मुझे शाप मिला, यह तो मुझपर भगवान्की कृपा ही हुई । में विपय-भोगोंमे आसक्त हो रहा याः दयामय भगवान्ने शापके बहाने मुझे उनसे अलग कर दिया । अव आप मुझे भगवान्का पावन चरित सुनाइये।' उसी समय वहाँ घूमते हुए श्रीशुक्देवजी पहुँच गये । परीक्षित्ने उनका पूजन किया । उनके पूछनेपर शुकदेवजीने सात दिनोंमें उन्हें पूरे श्रीमङ्गगवतका उपदेश किया । अन्तमें परीक्षित्ने अपना चिच मगवान्में ल्या दिया । तक्षकने आकर उन्हें काटा और उसके विषसे उनका देह मस्न हो गया, पर वे तो पहले ही शरीरसे अपर उठ चुके थे। उनको इस संवका पतातक नहीं चला।

#### कुमार वज्रनाभ

को नाम तृष्येद्रसिक्कथायां महत्तमैकान्तपरायणस्य ।

नान्तं गुणानामगुणस्य जग्मु-योगिश्वरा ये भवपाद्ममुख्याः॥ (श्रीमद्गा०१।१८।१४)

श्रीअनिरुद्धजीके पुत्र वज्रनाम ही यदुकुलके महासहारमेसे बचे थे। स्त्रियों, सेवकों आदिके साथ अर्जुन उन्हें हस्तिनापुर ले आये। वहीं युधिष्ठिरजीने मयुरा-मण्डलका उनको राजा बना दिया। उस समय वज्रनामकी अवस्था छोटी ही थी। पाण्डवोंके महामस्थानके पश्चात्

परीक्षित्जी स्वय वजनामको मथुराका राज्य तौपने आये। उस समय पूरा मजमण्डल उजाइ पड़ा या। वहाँ कोई पद्म-पक्षी भी नहीं रहा था। मथुरामें केवल सूने भवन थे साधारण पत्थरों के। परीक्षित्ने वजनामसे कहा—'तुम राज्य, कोष, सेना आदिके लिये चिन्ता मत करना। यह सब में तुम्हें बहुत अधिक वूँगा। कोई शत्रु मेरे जीते-जी तुम्हारी ओर देखतक नहीं सकता। तुम तो केवल माताओं की सेवा करो। इनको जैसे प्रसन्नता हो, यही तुम्हें करना चाहिये।'

वज्रनाभने कहा—'चाचाजी ! यद्यपि मै अभी बालक

हूँ, फिर मी मुझे सभी अस्त्र-वास्त्रोंका ज्ञान है। राज्य, धन या शत्रुकी मुझे कोई चिन्ता नहीं, किंतु मैं यहाँ राज्य किसपर करूँ १ यहाँ तो प्रजा ही नहीं है। आप इसकी कोई व्यवस्था करें।

परीक्षित्जीने पता छ्याया तो यमुना-किनारे महर्फि द्याण्डिल्यजीका आश्रम मिल गया । राजाके बुलानेपर वे व्रजराज श्रीनन्दरायके पुरोहित आये । उन ऋषिश्रेष्ठने बताया-- 'राजन् । व्रजभूमि तो दिव्यभूमि है। साधारण नेत्रोंसे तो उसके तभीतक दर्शन होते हैं, जनतक श्रीकृष्णचन्द्र इस लोकमे अपनी लीला प्रकटरूपसे करते हैं। श्रीकृष्णके अपने धाम पधारनेपर व्रज भी अदृश्य हो गया। अब तो उसका दर्गन अधिकारी पुरुष ही कर पाते हैं। तुम मथुराके मणिमय भवनोको तो इन पत्थरींके रूपमे बदला देखते भी हो, पर वजमे तो कूप, सरीवर आदितक नही दीखें गे। वहाँ तो अब केवल कॅटीली लताएँ, स्खे चृक्षा रेतीली भूमि वियोगकी सूचनारूपमे रह गयी है, परतु तुम चिन्ता मत करो । मैं तुम्हे श्रीकृष्णकी सभी 🔍 ळीळाखळियॉ बताऊँगा । तुम वहाँ ळीळाके अनुरूप सरोवरः कुण्ड, कूप बनवाओ तथा भगवान्के श्रीविग्रहकी स्थापना करो । बाहरसे किप, मयूर, गौ आदि वे पशु-पक्षी यहाँ लाकर बसाओ, जो स्यामसुन्दरको प्यारे थे और व्रजके लोगोके जो सम्बन्धी अन्यत्र मिलें, उनको भी यहाँ ले आकर धन-धान्यसे सन्दुष्ट करके बसाओ।' महर्षिकी आज्ञासे परीक्षित् तथा बज्जनाभ व्रजमें सरोवर, मन्दिर आदि

बनाने तथा लोगोंको बाहरसे लाकर वहाँ बसानेमे लग गये ।

एक दिन श्रीकृष्णचन्द्रकी पित्रयोंने श्रीयमुनाजीके साक्षात् दर्शन किये । यमुनाजीको सौमाग्यवतीके वेशमे देखकर आश्चर्यसे उन्होंने कारण पूछा । दयावश मगवती कालिन्दीने बताया— श्रीकृष्णचन्द्रसे तो हम सबका कमी वियोग होता ही नहीं । वे व्रजराजकुमार व्रजेश्वरी श्रीराधिकाजीके साथ ही नित्य रहते हैं । जिन्हे श्रीराधाका दास्य प्राप्त है, नन्दनन्दनका नित्य सामीप्य उन्हें प्राप्त रहता है । तुमलोग उद्धवजीके दर्शन करो । गोवर्धनके समीप उद्धवजी लता-कुझोंमे एक होकर रहते हैं । श्यामसुन्दरके लीला-गुण-नाम कीर्तनसे वे प्रत्यक्ष हो जायेंगे । उनके दर्शनसे तुम्हे श्रीनन्दनन्दनकी प्राप्ति होगी।

श्रीकृष्णचन्द्रकी पित्रयोंने वज्रनामसे यह बात कही। वज्रनामने गिरिराज गोवर्धनके समीप सङ्कीर्तन महोत्सव प्रारम्म किया। उद्धवजी छता-गुल्मोसे प्रकट होकर उस महोत्सवमे आ गये। सबने उद्धवजीकी पूजा की। परीक्षित्को उद्धवजीने किख्युगका निरोध करनेके छिये आग्रहपूर्वक मेज दिया। शेष सबको उन्होने एक महीनेमें वैष्णवीरीतिसे श्रीमद्भागवतकी कथा सुनायी। कथाकी पूर्णां हुति-पर नन्दनन्दन स्थामसुन्दर व्रजमण्डलके साथ व्यक्त हो गये। वज्रनाम तथा रानियोंने उस नित्य धाममे अपना स्थान देख छिया। जगत्के नेत्रोंके छिये जैसे वह चिन्मयधाम अलक्षित हुआ, वैसे ही उस धाममें पहुँचकर वज्रनाम तथा रानियों।

## शिवभक्त राजा चन्द्रसेन और श्रीकर गोप

भगवान् शिव गुरु हैं, शिव देवता हैं, शिव ही प्राणियों के वन्धु हैं, जिव ही आत्मा और शिव ही जीव है । शिवसे भिन्न दूसरा कुछ नही है । वही जिह्ना सफल है, जो भगवान् शिवकी स्तुति करती है । वही मन सार्थक है, जो भगवान् शिवके ध्यानमें सलग्र होता है । वे ही कान सफल हैं, जो उनकी कथा सुननेके लिये उत्सुक रहते हैं और वे ही दोनों हाथ सार्थक हैं, जो जिवजीकी पूजा करते हैं । वे नेत्र धन्य हैं, जो भगवान् शिवजीकी पूजाका दर्शन करते हैं । वह मस्तक धन्य है, जो भगवान् शिवजीकी स्तुत्रक सामने झक जाता है । वे पैर धन्य हैं, जो भगवान् शिवके सामने झक जाता है । वे पैर धन्य हैं, जो भिक्तपूर्वक शिवके क्षेत्रोमे सदा भ्रमण करते हैं । जिसकी सपूर्ण इन्द्रियाँ भगवान् शिवके कार्योंमे लगी रहती हैं, वह ससार-सागरसे पार हो जाता है और

मोग तथा मोक्ष प्राप्त कर छेता है। भगवान् शिवकी भक्तिसे युक्त मनुष्य चाण्डाल, पुल्कस, नारी, पुरुष अथवा नपुसक—कोई भी क्यो न हो, तत्काल ससार बन्धनसे मुक्त हो जाता है। अ जिसके दृदयमें भगवान् शिवकी छेशमात्र भी भक्ति है, वह समस्त देहधारियोंके लिये वन्दनीय है।

शिवो ग्रेर शिवो देव शिवो वन्धु शरीरिणाम् । शिव आरमा शिवो जीव शिवादन्यन्न किञ्चन ॥ सा जिह्ना या शिवस्तौति तन्मनो ध्यायते शिवम् । तो कणौं तत्क्यालोली तो हस्ती तस्य पूजकौ ॥ ते नेत्रे पश्यत पूजा तिच्छर प्रणत शिवे । ती पादी यो शिवक्षेत्र मच्या पर्यटतः सदा ॥ उज्ञियनीके राजा चन्द्रसेन इसी श्रेणीके जिवभक्त ये।
वे भगवान् महाकालके अनन्य उपासक थे। जिवपार्यदोमे
अग्रगण्य श्रीमणिभद्रजी, राजाकी अनन्य भिक्त देख, उनके
सखा हो गये थे। उन्होंने प्रसन्न होकर महाराज चन्द्रसेनको
एक ऐसी दिव्य चिन्तामणि प्रदान की थी, जो सूर्य तथा
कौल्जुभमणिके समान देदीप्यमान थी। वह चिन्तन करने
मात्रमे ही मनोवाञ्छित वस्तु प्रदान करनेवाली थी। उम
चिन्तामणिको कण्डमे धारण करके राजा जब सिहासनपर
वैठते, तब देवताओके बीचमे भगवान् गूर्यकी भाँति उनकी
जोभा होती थी। महाराज चन्द्रसेनकी इस चिन्तामणिके
प्रति बहुतसे राजाओके मनमे लोभ पैदा हो गया था। एक
दिन कई राजाओने एक साथ बहुत मी मेना लाकर मालवपर आक्रमण किया और उज्ञियनीके चारा द्वारोको थेर
लिया।

महाराज चन्द्रसेनको जव यह समाचार मिला, तव वे भगवान महाकालकी ही जरणमे गये। उनके तो सब कुछ महाकाल ही ये। भगवान् शिवमे सारी परिस्थिति बताकर वे उन्हींकी आराधनामें संलग्न हो गये। भक्तवासल भगवान गिवने भक्तकी रक्षाका निश्चय करके तदनुकूल उपायपर विचार किया । उन दिनों उजयिनीम एक विधवा ग्वालिन रहती थी। उसके पाँच वर्षका एक वालक था। उस वालकको गोदमे लेकर वह महाकालजीके मन्दिरमे गयी। वहाँ उसने राजा चन्द्रसेनद्वारा की हुई गौरीपितकी महा-पूजाका दर्शन किया । उस आश्चर्यमय पूजोत्सवको टेलकर ग्वालिनने भगवान्को प्रणाम किया और वह अपने निवास-स्थानण्र छोट आयी । ग्वालिनके उस वालकने भी वह सारी पूजा देखी थी। वालक अनुकरणगील तो होते ही ह। घर आकर उसने भी निवजीकी पूजा प्रारम्भ कर दी। एक मुन्दर पत्थर लाकर घरसे योही दूर एकान्तमे रख दिया। वही उसके लिये मानो भगवान् शिवका प्रतीक या। फिर उसने अपने हायसे प्राप्त होने लायक बहुत से फुलोका सप्रह किया । तत्पश्चात् उस भिवलिङ्गको स्नान कराया और भक्ति-भावसे उमकी प्ञा की । कृत्रिम अलङ्कार, चन्दन, धूप,

> यस्येन्द्रियाणि सर्वाणि वर्तन्ते शिवकर्मस् । स निस्तरित ससार मुक्तिं मुक्तिं च विन्टति ॥ शिवमक्तियुत्तो मर्त्यक्षाण्डाल पुस्कमोऽपि च । नारी नरो वा पण्ढो वा सचो मुच्येत सस्तते ॥

> > (स्क० पु० मा० मधी० ४। १, ७---१०)

दीप और अञ्चत आदि उपचार चढाये । भॉति-भॉतिके मुन्दर पत्रो और पुणीं मगवान्का शृहार किया और मानिमक नैवेद्य निवेदन करके भगवान्के चरणों में मस्तक झकारा। इसके बाद भावावेद्य उसने नृत्य भी किया। इसी समय खालिनने भोजन तयार करके उस वालकको बुलाया। जब वह नहीं आया, तब वह स्वय उसके पाम गयी। उसने देगा उसका टाइला भगवान् शिवकी पूजा करके बान टगाये बेटा है। खालिनने हाथ पकडकर खीना, तब भी वालक नहीं उटा। इसपर वह खीझ उटी और बालकको पीटने लगी। इतनेरार भी जब वह उटनेको राजी नहीं हुआ, तब उसकी माने वह पत्थर उटाकर दूर फेक दिया। उसपर चढी हुई सारी पूजा-माम्प्री इधर-उवर विखर गयी। यह देख बालक हाय! हाय! करके रो उटा। देवदेव महादेव । की रट लगाता हुआ वह महमा मृज्यित होकर गिर पडा।

योडी देरमे जब उसे चेत हुआ, तब ऑखें खोलकर उसने देखाः उसका वही निवास स्थान एक परम रमणीय शिवालय वन गया था। मणियांके जगमगाते हुए खंभे उसकी जोमा वटा रहे थे। उसके द्वार, किवाड तथा सदर फाटक सभी सुवर्णमय थे । वहाँकी भूमि वहमुख्य नीलमाण तथा हीरोके चवृतरोसे शोभा पा रही थी। यह सब देखकर वालक उठा और हर्पके पारावारमें निमम हो गया। उमे यह समझते देर न लगी कि यह सब कुछ भगवान् विवकी पूजाका प्रभाव है । उसने भगवान् शिवको साष्टाङ्क प्रणाम कियो और इस प्रकार प्रार्थना की—प्टेंच उमापते । मेरी माताका अपराध क्षमा करे ।' भगवान् जिवको सनुष्ट करके वालक जब सन्ध्याके समय मन्दिरसे वाहर निकला, तब अपने घरमे गया। वह स्थान इन्द्रनगरकी भाँति होोगा पा रहा था। भवनके भीतर प्रवेश करके उसने देखा। उमग्री माता वहुमूल्य पलॅगपर राजोचित वस्त्राभृपणोको वारण करके सो रही है। उसने माताको जगाया। ग्वाल्निने उठनेपर सव कुछ अपूर्ववत् देखा । पुत्रके मुखसे यह जान कर कि सब कुछ भगवान् जिवकी कृपाका प्रसाट है, वह बहुत प्रसन्न हुई । उसने इस घटनाका समाचार महाराजको दिया । महाराज चन्द्रसेनने पुरोहित और मन्त्रियोके साथ आकर यह सारा वैभव देखा और भगवान् शिवकी भक्त-वत्सलताका विचार करके प्रेमके ऑस् वहाते हुए उन्होने गोपवालकको हृदयसे लगा लिया।

इस अद्भुत घटनाका समाचार सब ओर विजलीकी तरह फैल गया । युद्धके लिये आये हुए राजाओने जब यह बात सुनी, तब उनके हृदयसे वैरभाव जाता रहा । वे भी राजाकी आजासे नगरमे आये और भगवान् गिवकी महिमा- को प्रत्यक्ष देखकर उनके चरणोमे मन छगाया। यही बालक श्रीकर गोपके नामसे प्रसिद्ध हुआ । इस प्रकार भगवान् गिवने अपने गरणागत भक्तकी रक्षा की और अन्तमे वे दोनो भक्त भगवान् शिवके परम धाममे गये।

### भक्त राजा तोण्डमान

चन्द्रवशमे सुवीर नामसे प्रसिद्ध एक राजा हो गये हैं । दक्षिण भारतके नारायणपुरमे उनकी राजधानी थी। महाराज सुवीरके रानी निद्दनीके गर्भसे एक पुत्र हुआ। जिसका नाम तोण्डमान रक्खा गया। राजकुमार तोण्डमान वड़े वीर थे। पाँच ही वर्षकी अवस्थाते उनके हृदयमे भगवान् विष्णुकी भिक्त प्रकट हो गयी थी। युवा होनेपर पाण्ड्य-नरेगकी सुन्दरी पुत्री पद्माके साथ उनका विवाह हुआ। विभिन्न देशोकी अनेक राजकुमारियोने भी स्वयवरसभामे उनका वरण किया था। उन्हे देवराज इन्द्रकी भाँति ऋदि, सिद्धि एव सुख-भोगकी सामग्री सुल्म थी, तो भी वे उनमे आसक्त न होकर सदा भगवान्के चिन्तनमे ही सलग्न रहते थे।

एक दिन राजकुमार तोण्डमान पिताकी आजासे वेड्कट-गिरिके समीप शिकार खेलनेके लिये गये । शिकारमे वे उन्ही हिसक जीवोका वध करते थे, जो प्रजाके लिये भय उपिसत करनेवाले थे । स्वर्णमुखरी नदी पार करके ब्रह्मर्पि ग्रुक और रेणुका देवीका दर्शन करते हुए तोण्डमान जव पश्चिम दिशाकी ओर बढे, तब एक जगह उन्हें पॅचरगा तोता दिखायी दिया । वह देखनेमे बड़ा ही सुन्दर था और भगवान् श्रीनिवासका नाम रट रहा था । उसकी दिन्य आकृति और मधुर बोलीपर राजकुमार मुग्ध हो गये और उसे पकड़नेके लिये उसका पीछा करने लगे। तोता उडकर वेड्डटाचलके शिखरपर जा पहुँचा । तोण्डमान भी उसका अनुसरण करते हुए गिरिराजपर चढ गये। परतु वहाँ वह तोता कही नही दिखायी दिया । पास ही श्यामाक-वन था। निपादराज वसु, जो भगवान् श्रीनिवासके अनन्य भक्त थे, उस वनकी रखवाली कर रहे थे। राजकुमारको आते देख उन्होने उनकी अगवानी की और उन्हे प्रणाम करके विनीतभावसे दोनो हाथ जोड़कर कहा- 'युवराज ! स्वागत है। कहिये, आपकी क्या सेवा करूँ १

राजकुमार वोले-वनेचर ! इधर एक पॅचरगा तोता

उडता हुआ आया है । क्या तुमने उसे देखा है १ वह 'श्रीनिवास ' श्रीनिवास ' की रट लगा रहा था । मै उसीको हूँ दता हूँ, बताओ, वह किधर गया है ११ -

वसुने कहा—'युवराज । वह भगवान् श्रीनिवासका तोता है, उसे श्रीदेवी और भूदेवीने पाल पोसकर बड़ा किया है। उसे कोई पकड़ नहीं सकता। भगवान्कों वह ग्रुक बहुत ही प्रिय है। अब मैं भगवान्की आराधनांके लिये जाता हूँ, जबतक लौटकर न आकॅ, तबतक आप यही वृक्षके नीचे विश्राम करे।'

राजाने कहा—'निपादराज ! मै भी भगवान्के दर्शन करूँगा, मुझे अपने साथ ले चलो ।'

वसुने 'बहुत अच्छा' कहकर युवराजको अपने साथ ले लिया । स्वामिपुष्करिणीमे युवराजसहित विधिपूर्वक स्नान करके वह दिव्य विमानमे विराजमान भगवान् श्रीनिवासके समीप गया । तोण्डमानने देखा, बिल्ववृक्षके नीचे भगवानका दिव्य विमान प्रकाशित हो रहा है। उसके भीतर भगवान् श्रीनिवास विराज रहे है, परम सुन्दरी श्रीदेवी और भूदेवी उनकी सेवामे सल्प्र हैं । उनके श्रीअङ्गोकी स्यामलता अलसीके फूल सी सुगोभित हो रही थी। नेत्र खिले हुए कमलदलकी भाँति सुन्दर एव विशाल थे । चार भुजाएँ थी । मगवानके अङ्ग-अङ्गसे उदारता प्रकट हो रही थी । उनके मुखारविन्दपर मन्द मुसकराहटकी छटा मनको मोह लेती थी । श्रीअङ्गोपर पीताम्बरकी अपूर्व शोभा थी। शहुः चक्र आदि आयुध मर्तिमान् होकर भगवान्की सेवा कर रहे थे । युवराज भगवानकायह अद्भतस्वरूप देखकर मुग्ध हो गये और उन्होने अपना तन, मन, धन एव जीवन उन्हींके चरणोमे न्यौछावर कर दिया । उन दिनो वहाँ गये हुए सभी बड़भागी भक्तोको उनके प्रत्यक्ष दर्शन होते थे । निषादराजने भगवान्का पुजन करके उन्हें मधुमिश्रित सावाँका भात निवेदन किया और प्रसाद लेकर राजकुमारके साँथ वे पुनः अपनी कुटीपर लौट आये । रातमें उनकी कुटीपर रहकर राजकुमारने सत्त्वद्गका सुख उठाया और प्रात काल सेवकोसहित अपने नगरको प्रस्थान किया। मार्गमे उन्हे शुक्रमुनि तथा रेणुका देवीका भी कुपाप्रसाद प्राप्त हुआ।

कुछ दिनों वाद राजा सुवीरने अपने पुत्रको राज्य दे स्वयं वानप्रस्थ-आश्रम ग्रहण किया। महाराज तोण्डमान धर्मपूर्वक प्रजाका पालन करते हुए भगवान्की आराधनामे तत्पर रहने लगे। एक दिन निपादराज वसु राजद्वारपर उपस्थित हुए। सूचना पाकर महाराजने उन्हें दरवारमे बुलाया और स्वागत-सत्कार करके पृद्धा—'निपादराज! कैसे पधारे हो ?'

वसुने कहा---'राजन्! मैने वनमे एक वड़े आश्चर्यनी वात देखी है । रातमे एक इवेत रंगना वाराह आकर मेरा सावॉ चरने छगा । यह देख मैने हाथमे धनुप लेकर उसका पीछा किया। वाराह मुझे देखते ही हवा हो गया। मेने भी पीछा नहीं छोडा । स्वामिपुण्करिणीके तटपर जाकर वह वाराह एक बॉवीमे घुस गया। तव में कोधम आकर उस वॉबीको ही खोढने छगा। इतनेमे ही मूर्छित होकर गिर पड़ा । उसी समय मेरा पुत्र भी वहाँ आ पहुँचा । मुझे मूर्छित देख वह मगवान् मधुस्दनकी स्तुति करने लगा । तत्र भगवान् वाराहका मुझमें आवेग हुआ । उन्होंने पात जाकर मेरा सारा चुत्तान्त उनसे कहे । राजा काली गौके वृथसे मेरा अभिषेक करते हुए इस चल्मीकको धो डालं। इसके भीतर एक सुन्दर शिला प्राप्त होगी, उने लेकर गिल्पी-द्वारा मेरी वाराइ-मूर्तिका निर्माण कराये जिसमे में भृमि-देवीको अपने वार्ये अङ्कमे लेकर खडा रहूँ। मूर्ति तैयार हो जानेपर वहे-वहे मुनीश्वरो और वैजानस महात्माओद्वारा उसकी खापना कराकर स्वय तोण्डमान भी उसकी पूजा कर ।' यो कहकर भगवान् वाराहने मुझे छोड़ दिया । तब मै पूर्ववत् स्वस्य हो गया । देवाधिदेव मगवान् वाराह आपसे क्या कराना चाहते हैं, यह बतानेके लिये ही मैं आपकी सेवाम उपिसत हुआ हूँ।

राजाने भगवान्की इस आजाको वही प्रसन्नताके साथ जिरोधार्य किया । ग्वालोको आज्ञा दे दी—'मेरे यहाँ जितनी भी काली और किपला गीएँ ई, उन सबको वेड्डटाचलपर ले चलो ।' मन्त्रियोंको आदेश मिला—'कल ही यात्रा करनी है, इसकी समुचित व्यवस्या की जाय ।' तदनन्तर तोण्डमान अन्तः पुरमें गये और सभी रानियोंसे वाराहभगवान्का वह आदेश सुनाकर रातमे वहीं सोये । सपनेमें भगवान् श्रीनिवासने उन्हें विल्ला मार्ग दिखलाया और राजद्वारसे लेकर विल्के समीपतक पछव विख्वा दिये। सबेरे उटनेपर राजाने अपना स्वप्न लोगोंपर प्रकट किया और द्वारण्र विछे हुए पछव वहाँ प्रत्यक्ष दिखायी दिये।

महाराजने शुम मुहूर्तमें यात्रा की और निल्के समीप पहुँचकर वहाँ एक सुन्दर नगर वसाया । भगवान्के आदेशके अनुसार उन्होंने मूर्ति निर्माण, प्रतिद्वा और पूजनका कार्य वडी धूम-धामसे सम्पन्न किया । वे प्रतिदिन विलके मार्गसे आकर मगवान्को प्रणाम करते और लौट जाते थे। एक दिन राजाके यहाँ एक ब्राह्मण देवता अपनी पत्नीके साथ पधारे और इस प्रकार बोले-प्रहाराज । में वसिष्टवुल्में उत्पन्न सामदेदी ब्राह्मण हूँ । मेरा नाम वीरटामां है । हम दोनो दम्पति घरसे तीर्ययात्राके हिये निक्हे हैं। परतु गर्भवती होनेके कारण मेरी पत्नीमे चला नहीं जाता । अतः आप इसे अन्त पुरमे रखकर तबतक इसकी रक्षा करे, जबतक मै तीर्थयात्रासे लौट न आऊँ ।' राजाने 'तथान्तु' वहकर उसकी रक्षाका मार हे हिया । ब्राह्मणदेवता निश्चिन्त होकर चले गये । महाराजने सेवकोंको आज्ञा देकर ब्राह्मणीके हिये अन्त पुरमें एक एकान्त गृहकी व्यवस्था करा दी और एक बार छः महीनेके लिये अस दिलवा दिया। ब्राह्मणी पतिनता और खनावती थी। वह किसी भी परपुरुपमे वात नहीं करती थी। छः महीनेतक वह उस अन्नसे निर्वाह करती रही। दैववरा राजाको ब्राह्मणीकी याद न रही। छः महीने बाद अन्नना अमान हो गया, तो भी बाह्मणीने स्वय मुँह खोलनर माँगा नहीं। वेचारी भूखनी पीडा सहती हुई मर गयी। ब्राह्मणदेवता तीर्ययात्रा पूरी करके दो वर्ष बाद छोटे, तवतक ब्राह्मणीके एकान्त निचासमें कोई नहीं गया था। ब्राह्मणने महाराजके दरवारमे उपिसत हो गङ्गानलचे भरी हुई एक भीजी भेट वी और अपनी पत्नीका कुञल-समाचार पूछा। महाराजको अव याद आयी । वे शङ्कित होकर अन्त पुरमें गये । ब्राह्मणीकी मृत्यु हो चुकी है—यह जानकर वे चुपचाप विलके मार्गसे भगवान् श्रीनिवासके समीप वेह्नटाचलपर चले गये और भगवान्से सव समाचार कह सुनाया। भक्तवत्सल प्रभुने देखाः राजा तोण्डमान ब्रह्मशापसे भयभीत है। तव उन्हें सान्त्वना देते हुए कहा—'राजन् । यहाँचे पूर्वभागमें जो अस्तिसरोवर

है, उसीमें द्वादशी तिथिको आकर ब्राह्मणीके शवको स्नान कराओ । वह जीवित हो जायगी ।

मगवान् श्रीनिवासका यह वचन सुनकर राजा अपने नगरमे आये । फिर अपनी रानियों तथा ब्राह्मणीके शवको भी अलग-अलग डोलियोंमे विठाकर भगवान्का दर्शन करनेके व्याजसे चले । अस्थिसरोवरमे पहुँचकर उन्होने रानियोंको स्नान करनेकी आजा दी । रानियोंने स्वयं स्नान करते समय ब्राह्मणीके शवको भी उस सरोवरके जलमें डाल दिया । मगवान्की कृपासे वह जी उठी । उसके सभी अद्भ पूर्ववत् हो गये । तत्पश्चात् ब्राह्मणी रानियोंके साथ सरोवरसे बाहर आयी और तीर्थयात्रासे लीटे हुए अपने यूज्य पतिसे प्रसन्नतापूर्वक मिली । राजाने बहुत धन देकर ब्राह्मण-दम्पतिको आदरपूर्वक विदा किया । ब्राह्मणने अपनी स्त्रीका समाचार और भगवान् वेङ्कटेश्वरका अद्भुत प्रभाव सुना । वे राजाको आजीर्वाद देकर प्रसन्नतापूर्वक अपने देजको लौट गये। एक दिन महाराजने एक मगवद्गक्त कुम्हार दग्पतिके परमधामगमनकी अद्भुत घटना अपनी ऑखों देखी । फिर तो उनका मन इस ससारके सुखमोगसे सर्वथा विरक्त हो गया। उन्होंने अपने पुत्र श्रीनिवासको राज्य देकर स्वय वेड्डटाचलपर बड़ी भारी तपस्या की। भगवान्ने प्रत्यक्ष दर्शन दिया और कहा-- 'राजन् । वर मॉगो।' राजाने भगवानके नित्य धाममें रहकर उनकी सेवाका सौभाग्य मॉगा। भगवान्ने 'एवमस्तु' कहकर भक्तको अनुगृहीत किया। राजाने प्रभुके चरणोमें साष्टाङ्ग प्रणाम करके इस नश्वर देहको त्याग दिया और विष्णु-सारूप्य प्राप्त करके दिव्य विमानपर जा बैठे। उस समय देवता और गन्धर्व आकाशसे फूलोंकी वृष्टि करते हुए उनके सौभाग्यकी भूरि-भूरि प्रशसा करने लगे। इस प्रकार राजा तोण्डमानने अपनी अनन्य प्रभावसे भक्तवत्सल श्रीहरिका जरा-मृत्युरहित पुनरावृत्तिशून्य वैकुण्ठधाम प्राप्त किया।

# भक्तराज सुदर्शन

( लेखक—पं० श्रीरयामानन्दजी झा, सा० मा०, पु० शास्त्री )

सरयूके तटपर समृद्धिशालिनी अयोध्या नगरी पुष्पपुत्र महाराज ध्रुवसन्धिके सुप्रवन्धिके अमरावतीको मी लिंकत कर रही थी, जिसमें महाराज ध्रुवसन्धि देवराजसहरा सुगोभित थे। उनकी दो खियाँ थीं, पटरानी किल्झराजतनया मनोरमा और छोटी उज्जियनीपित-दुहिता लीलावती। मनोरमासे सर्वलक्षणसम्पन्न मक्तराज सुदर्शनका और लीलावतीसे शत्रुजित्का जन्म हुआ। महाराजकी दोनोपर समहिष्ट थी। दोनोंका लालन-पालन साथ ही होने लगा।

महाराजको आखेटका व्यसन था। दैववदा एक दिन सिंहके शिकारमे उसके साथ ही महाराजकी भी मृत्यु हो गयी। मन्त्रियोंने महाराजकी पारलैकिक किया करवाकर सुदर्गनको राज्य देनेका विचार किया। इतनेमें उज्जयिनी-पति युधाजित् और कल्किनरेश वीरसेन दोनो अपने-अपने दौहित्रोंके हितके लिये सैन्यसहित अयोध्यामें आ ढटे। बात-ही वातमे लड़ाई छिड़ गयी। बीरसेन युधाजित्से लड़कर वीरगतिको प्राप्त हुए। बालपुत्रा मनोरमा मयभीत हो, मन्त्री विदल्लसे परामर्श करके सुदर्शनको लेकर विदल्ल और धायके साथ निकल गयी। गङ्गा पार होकर सब महर्षि भारद्वाजके आश्रममे आये और उनमे आश्वासन पाकर वहीं रहने छगे।

उघर थुघाजित् भी अपने दौहित्र शत्रुजित्को सिंहासनपर बैठा, मिनत्रयोको राज्यभार सौंप, अपनी राजधानीको चले गये। मार्गमे दूतमुखसे सुदर्शनको मुनिके आश्रममे जानकर उसे मारनेके लिये आश्रममे आये, किंतु मुनिके प्रभावसे उन्हें बहाँसे निराश लौटना पड़ा।

मन्त्री विदल्ल नपुसक थे, जिसे सस्कृतमे 'ह्रीव' कहते है । आश्रममे बार-बार मुनिकुमारोंके मुँहसे 'ह्रीव' 'ह्रीव' सुनकर वालक सुदर्शन भी 'ह्री' 'ह्री' करने लगा । पूर्वपुण्य-के उदयसे वही अभ्यासरूपमे परिणत हो गया । इस तरह बालमक्त सुदर्शन सोते, जागते, खाते, पीते, वही 'ह्री' 'ह्री' रटने लगा । लीलामयीकी लीला, जगदम्बाकी महिमा, कुछ ही दिनोमे उस अबोध बालकके निरन्तर स्मरणसे प्रभावित होकर जगजननी स्वप्नमे दर्शन देकर बीजको ग्रुद्ध कर गयी । अब तो मक्त बालक सुदर्शन अनुक्षण 'ह्रीं' मन्त्रमें लीन रहने लगा । महर्षि भारद्दाजकी अनुकम्पासे उसके क्षित्रयोचित उप-नयनादि सस्कार भी समयपर सम्पन्न हुए। श्रुख्न शास्त्र-विद्याएँ भी देवीकी दया और महर्पिक स्वस्य उद्योगसे ही मानो स्वयमेव उपिखत हो गयी। बनमे खेलनेके समय अक्षय त्णीरके साथ दिव्यधनुप पडा हुआ मिला। उसी समय निपादराज 'वल' सुसज्जित रथ लेकर उपिखत हुआ और भक्तराजसे मित्रता जोड गया। क्यों न हो—

ते सम्मता जनपदेषु धनानि तेपां तेपां यशासि न च सीटति धर्मवर्गः । धन्यास्त एव निमृतात्मजमृत्यदारा येषा सदाम्युदयदा भवती प्रसन्ना ॥

'उन्हींका देशमें सम्मान होता है, उन्हींको धनकी प्राप्ति होती है, उन्हींको यश मिलता है, उन्हींके धर्मादि पुरपार्थ अविकलरूपसे सिद्ध होते हैं, वे ही धन्य हैं और वे ही पुत्र, भृत्य एव पत्नी आदिसे सम्पन्न रहते हैं, जिनपर ऐश्वर्यदात्री आप प्रसन्न होती हैं।

परत इतनेसे ही माको सन्तोप कहाँ १ ऐसे ही अनन्य मक्तोके लिये तो उनका वचन है—'योगक्षेमं वहाम्यहम्'। फिर तो मक्तराजके विवाहकी तैयारी होने लगी।

काशिराज सुवाहुकी कन्या गशिकला महाविदुपी और भक्तिमती थी। खप्रमे सुदर्गनको दिखाकर माने उससे कहा— मेरे मक्त सुदर्गनको तू वरण कर—

वरं वरय सुश्रोणि सम भक्तः सुदर्शन.। सर्वकामप्रदस्तेऽस्तु ...

'सुन्दरि ' तुम सुदर्शनको वररूपमे स्वीकार करो । यह मेरा भक्त है, यह तुम्हारी सम्पूर्ण कामनाओको पूर्ण करेगा ।'

श्राशिकला प्रमुदित हो उसी समय भक्त मुदर्शनको मनसा वरण कर जुकी । पुत्रीके रोकनेपर भी महाराज मुवाहु 'वनवासी सुदर्शनको कन्या नही देगे' यही निश्चय कर स्वयवर-की तैयारियाँ करने लगे । सुदर्शनको आमन्त्रित भी नहीं किया गया । यह सब देख-सुनकर दुखित हो श्राशिकलाने एक ब्राह्मणको सवाद देकर भारद्वाजाश्रम भेज दिया ।

धीरे-धीरे स्वयवरमें आनेवाले नरपतियोसे काणी मुखरित हो उठी। अपने दौहित्रके साथ युधाजित् भी पधारे। उधर माका स्मरण कर माको साथ ले, ऋषियोसे आणीर्वाद ग्रहण कर, भक्तराज सुदर्शन भी स्वयवर देखने काशी आये। सबका ययोचित सत्कार किया गया।

अब राजाओके बीचमे मक्तराजकी चर्चा चली । किसी-

ने कहा—'सुनते हैं, सुदर्शन भी अपनी माके साथ स्वयंवर देखने आया है, कन्या भी उसीको वरण करेगी।' युधाजित् जल उठा। सुवाहु बुलाये गये। 'आपका क्या अभीष्ट हे शि आप किमे कन्या देना चाहते हे शि यही उनमे पृछा गया। लडकी कहती है—'में तो सुदर्शनको वर चुकी हूँ। मेरे समझानेपर भी नहीं मानती।' सुवाहुका छोटा-सा उत्तर था।

अव तो युवाजित्की अद्भुत अवस्था थी। 'में सुवाहु-सिंहत सुदर्शनको मारकर कन्याका हरण करके अपने दें। हित्र-को दे दूँगा, नहीं तो कन्याको स्वयवरमें छाओ।' इस तरट् युधाजित्का प्रछाप सुन अन्य राजाओंने एकान्तमं सुदर्शनको बुछाया। सबने कहा—'युधाजित् तुमको मारना चाहता है, हमछोगोको दया आयी, इसीसे तुम्हें बुल्या है, तुम स्वयवर-मे विना सैन्यके क्यां आये १ अव तुम्हारी क्या हल्छा है ११ इसपर भक्तराजने वहाँ अपने निष्कपट हृदयको रहे दिया—

न वल न सहायों में न कोषों दुर्गसश्रय ।
न मित्राणि न साहार्टी न नृपा रक्षका मम ॥
इमं स्वयंवरं श्रुत्वा द्रष्टुकाम इहागत. ।
स्वमें देव्या प्रेरितोऽस्मि भगवत्या न संशयः ॥
नान्यचिकीर्षितं मेऽध मामाइ जगदीश्वरी ।
तया यद्विहित तच भिवताद्य न संशयः ॥
न शत्रुरित तंच भिवताद्य न संशयः ॥
न शत्रुरित संसारे कोऽप्यत्र जगदीश्वरा ।
सर्वत्र पश्यतों मेऽध भवानी जगदन्विकाम् ॥
य. करिष्यति शत्रुखं मया सह नृपात्मजा ।
शास्ता तस्य महाविद्या नाहं जानामि शत्रुताम् ॥

'राजाओ । मेरे पास न सैन्य तर है, न मेरा कोई सहायक हैं; न कोप है न दुर्गका आश्रय हैं; न मित्र हे न हित् हैं, न कोई मेरे रक्षक हे । मैं तो स्वयवरकी चर्चा सुनकर उसे देखनेकी अभिलापासे यहाँ चला आया हूँ । अवस्य ही मुझे स्वमये देवी मगवतीकी प्रेरणा हुई है । में आज और कुछ भी नहीं करना चाहता । मुझे तो जगदीश्वरी देवीने जो कुछ कहा है और जो कोई विधान मेरे लिये उन्होंने रच रक्खा है, नि सन्देह वही होगा । हे जगदीश्वरो । ससारमे आज मेरा कोई भी जनु नहीं है, क्योंकि मुझे सर्वत्र जगदम्या मवानीके दर्शन होते है । राजकुमारो ! जो कोई मेरे साथ जन्नता करेगा, उसका जासन वे महाविद्या ही करंगी । में तो जानता भी नहीं कि शनुता किसे कहते हैं।

नया ही विशुद्ध भाव है। कही छल-कपटका गन्धतक नहीं। जैसे हमारे प्रातःसरणीय श्रीद्वलसीदासजी 'विश्वको सीयराममय' देखते थे। वैसे ही भक्तराज सुदर्गन निखिल । जराचरमे भवानीको ही देखते थे।

राजाओं के पाससे भक्तराज डेरेपर आये । प्रातःकाल स्वयं वरका कार्य आरम्म हुआ । शशिकला नहीं आयी । सुवाहु समझाकर हार गये । आती कैसे १ वह भक्तराजका वरण जो कर चुकी थी। अब दूसरोके लिये स्थान कहाँ १ पिताके अत्यन्त आग्रहको देख शशिकलाने कहा—

बिमेषि यदि राजेन्द्र नृपेभ्य किल कातर । सुदर्शनाय दस्ता मां विसर्जय पुराद्वहि ॥ स मां रथे समारोप्य निर्गमिष्यति ते पुरात्।

'राजेन्द्र ! यदि तुम कायरतावश राजाओसे डरते हो तो मुझे सुदर्शनके हवाले करके नगरसे वाहर छोड़ आओ ! वे मुझे रथपर चढाकर तुम्हारी राजधानीसे वाहर चले जावॅगे।'

इतनेपर भी सुवाहुकी चिन्ता नहीं गयी। इसपर उसने कहा—

मा चिन्तां कुरु राजेन्द्र टेहि सुदर्शनाय माम्। विवाहं विधिना कृत्वा ्शं विधास्यित् चण्डिका ॥ यन्नामकीर्तनादेव दु खोघो विलयं वजेत्। तां स्मृत्वा परमां शक्ति कुरु कार्यमतन्द्रितः॥

'राजेन्द्र । आप चिन्ता न करें; मेरा मुदर्शनके साथ विधि-पूर्वक विवाह करके मुझे उनके हाथ सौंप दें । भगवती चण्डिका आपका और हमारा कल्याण करेगी । जिनके नामोचारणसे ही दु.खराशिका नाश हो जाता है, उन्हीं परागक्तिका स्मरण करके आल्स्यरहित होकर कार्य कीजिये।'

अव सुवाहुके हृदयमे भी विश्वास हो आया । कत्याके वचनानुसार राजाओरे जाकर वे बोले—'आज आपलोग जायं। कल स्वयवर होगा।' सब इस वचनको सत्य समझ चले गये। इघर उसी रातमे सुदर्शनको बुलाकर विधिवत् पाणिग्रहण करा दिया। प्रातःकाल मगलवाद्य सुनकर राजाओने समझा—'विवाह हो गया।' युवाजित् ससैन्य काशीको घर बैठे कि 'रास्तेमे ही सुदर्शनको मारकर कन्या-हरण किया जाय।' और राजागण भी 'क्या होता है' यह देखनेके लिये ठहर गये।

भक्तराज सस्त्रीक रथपर बैठकर भारद्वाजाश्रम चले। सुवाहु भी जामाताकी रक्षाके लिये अपने सैन्यसहित पीछे हो लिये। भक्तराजको निर्भय होकर आते देख सब कोलाहल कर उठे । युधाजित् शत्रुजित्के साथ उनको मारनेके लिये आगे आये । दोनोमें युद्ध छिड़ गया । परतु—

धर्मों जयित नाधर्म । 'धर्मकी ही विजय होती है, अधर्मकी नहीं ।'

भक्तराजके स्मरणमात्रसे जगजननी दुर्गा सिंहपर सवार हो प्रकट हो गयीं । देखते ही भक्तराज गद्गद हो गये । अपने सेनापितसे कहने लगे—'निर्भय होकर आगे विदये । सहायताके लिये मा आ पहुँची है।'

साहाय्यं जगदम्बा में करिप्यति न संशय । जगदम्बापदस्मर्तु सङ्कटं न कटाचन॥

'जगदम्या निश्चय ही मेरी सहायता करेंगी। जगदम्याका चरण-चिन्तन करनेवालेपर किसी प्रकारका सकट नहीं आ सकता।

उधर श्रीदुर्गादर्गनसे भयभीत अपने सैन्यको देखकर युधाजित् रात्रुजित्के साथ आगे वढ आये, किंतु हुआ वही, जो होना था ""माके शस्त्रसे कटकर दोनो सुरलोक सिधारे। सेना भी छिन्न-भिन्न हो गयी।

अत्र सुवाहु आगे आये और स्तुतिके वाद उन्होने वरदान मॉगा—

तव भक्ति सदा मेऽस्तु निश्चला ह्यनपायिनी।
नगरेऽत्र त्वया मातः स्थातव्यं मम सर्वदा॥
दुर्गा देवीति नाम्ना वै त्वं शक्तिरिह संस्थिता।
यथा सुदर्शनस्त्रातो रिपुसंघादनामय।
तथात्र रक्षा कर्तव्या वाराणस्यास्त्वयाम्बिके॥
यावत् पुरी भवेन्द्रमौ सुप्रतिष्ठा सुसंस्थिता।
तावस्वयात्र स्थातव्यं दुर्गे देवि कृपानिधे॥

'तुम्हारे चरणोमें मेरी सदा-सर्वदा अविचल एव अट्टर भक्ति हो । मा । तुम्हे सदा मेरे इस नगरमे निवास करना चाहिये । दुर्गादेवीके नामसे तुम महाशक्ति यही विराजमान हो जाओ । जिस प्रकार तुमने शत्रुओंसे सुदर्गनकी रक्षा की और उसका वाल भी बॉका नहीं हुआ, उसी प्रकार मा । तुम्हे इस वाराणसी नगरीकी रक्षा करनी चाहिये । जबतक यह नगरी भूमण्डलपर सुप्रतिष्ठित और सुस्थिर न हो जाय, तबतक हे दुर्गे । हे कुपानिधान देवि । तुम्हे यहीं रहना चाहिये।'

इसी वरदानके कारण मा अभी भी श्रीदुर्गाके रूपमें काशीकी रक्षा कर रही है। अब भक्तराज सुदर्शन पुरूकित होकर स्तुति करते-करते कहने छगे— करोमि किं ते वद देवि कार्यं क वा वजामीत्यनुमोटयाञ्ज । कार्ये विमुद्धोऽस्मि तवाज्ञयाहं गच्छामि तिष्ठे विहरामि मात.॥

वि । वताओं, मैं तुम्हारा कौन-सा कार्य करूँ ? अथवा कहाँ जाऊँ ? शीघ्र अनुमति प्रदान करो । मैं स्वयं किंकर्तव्यविमूढ हो रहा हूँ । माता । तुम जैसी आजा करो—मै यहाँसे चला जाऊँ, ठहरूँ अथवा स्वेच्छापूर्वक विचरूँ ?'

अहा । इनका तो अपना कुछ है ही नहीं, फिर क्यों नहीं पूछें कि 'हम कहाँ जायें १ क्या करें १' इसपर माने कहा—

> गच्छायोध्यां महाभाग कुरुराज्यं कुलोचितम् । सारणीया सदाह ते प्जनीया प्रयत्नत । शं विधास्याम्यह नित्यं राज्यं ते नृपसत्तम ॥

भहामाग्यवान् सुदर्शन ! द्वम अयोध्या जाकर अपनी कुल-परम्पराके अनुकूल वहाँका शासन करो । द्वम सुझे सदा स्मरण करते रहना और यत्नके साथ मेरी पूजा-उपासना करना । हे न्रुपश्रेष्ठ ! में सदा दुम्हारा कस्याण करूँगी और दुम्हारे राज्यकी रक्षा करूँगी ।'

—इत्यादि उपदेश देकर मा अन्तर्हित हो गयी।
इसके बाद सव राजाओने भक्तराजका आधिपत्य
स्वीकार किया। वहाँसे आनन्दपूर्वक वे अयोध्या आये।
देखिये इनका दृदयः पहले सौतेली माके पास जाते हे। प्रणाम
करके कहते है—

दासोऽस्मि तव है मातर्यथा मम मनोरमा। तथा त्वमपि धर्मज्ञे न भेडोऽस्ति मनागिप॥ अह वनगतो मातनीभवं दुखमानस। चिन्तयन् स्वकृतं कर्म भोक्तव्यमिति वेद्मि च॥ दु सं न मे तदा ह्यासीत् सुखं नाद्य धनागमे।
न वैरं न च मात्सर्यं मम चित्ते तु वहिंचित्॥
मानुष्यं दुर्लमं मातः खण्डेऽस्मिन् भारते शुमे।
आहारादिसुखं नून भवेत्सर्वासु योनिषु॥
प्राप्य तं मानुषं देहं कर्तव्यं धर्मसाधनम्।
स्वर्गमोक्षप्रदं नॄणां दुर्लमं चान्ययोनिषु॥

'मा । में तुम्हारा सेवक हूं । धर्मजे ! मेरे लिये जैसी माता मनोरमा है, वेसी ही तुम भी हो । मेरी दृष्टिमें तुम दोनोके वीच कोई अन्तर नहीं है । वनमें रहते हुए मेरे चित्तकों तिनक भी लेंग नहीं हुआ; क्योंकि में मोचता था कि यह मेरे ही किसी कर्मका फल है और में यह भी जानता था कि उसका फल अवय्य भोगना होगा । उस समय मुझे कोई दुःख नहीं था और आज धनकी प्राप्ति हो जानेपर मुझे कोई मुख नहीं है । मेरे हृदयमें न निर्मासे वेर है और न डाह ही है । माता । इस पवित्र भारतभृमिमे मनुष्य-जनम वड़ी कठिनतामे मिलता है, आहार, निद्रा, मैथुन आदिका मुख तो निश्चय ही सभी योनियोंने प्राप्त होता है । इस मनुष्य शरीरको पाकर धर्मका अनुष्टान करना चािर्य क्योंकि मनुष्योंको इसीने स्वर्गादि लोकों तथा मोक्षतकर्क, प्राप्ति होती है, जो अन्य योनियोंके लिये दुर्लभ है ।'

ऐसा उदाराशय भक्त अव कहाँ ?

इसके वाद पहले स्वर्ण-सिहामनपर माजी मृति स्वापित कर, पीछे भक्तराज उन्हींका काम मानकर, उन्हींकी आजासे राज्यसिंहासनपर विराजे । अभी भी कोसलदेशमे 'अभ्विका-देवी' के नामसे मा विद्यमान है।

इस तरह भक्तराज सुदर्शन श्रीजगदम्वाके प्रसादसे यावजीवन अखण्ड राज्य भोगकर अन्तमे मणिद्वीपको सिधारे।

### भक्त-वाणी

अहो वत श्वपचोऽतो गरीयान् यिक्तहाग्ने वर्तते नाम तुभ्यम्।
तेपुस्तपस्ते जहुनुः सस्नुरार्या ब्रह्मानूचुर्नाम गुणन्ति ये ते ॥ (श्रीमङ्गा०३।३३।७)
अहो । जिसकी जिह्नापर आपका पित्र नाम विराजता है, वह चाण्डाल इसीलिये (नाम लेनेके कारण ही)
श्रेष्ठ है । जो भाग्यत्रान् पुरुष आपका नाम उच्चारण करते है, उन्होंने तप, हवन, तीर्थ-स्नान, सदाचारका पालन और वेदाध्ययन—सत्र कुछ कर लिया, क्योंकि इन सबका जो परम फल है, वह उन्हे नामके उच्चारणसे ही मिल जायगा। अथवा यह सत्र वे पूर्वजन्ममे कर चुके है—तभी तो वे नामोच्चारण करते है, जो सत्र सायनोका फल है।

## कुमारी सन्ध्या

एक समयकी बात है, लोकिपतामह ब्रह्माजी कमलके आसनपर बैठे भगवान्का ध्यान कर रहे थे। उस समय उनके मनमे सृष्टिका सकल्प हो आया और तत्काल ही एक त्रिभुवनसुन्दरी कन्या उनके मनसे प्रकट हो गयी। ब्रह्माकी वह मानस-कन्या सम्यक् ध्यान करते समय उत्पन्न हुई थी, इसिलये उसका नाम 'सन्ध्या' हुआ। वह तपस्या करनेके लिये चन्द्रभाग पर्वतपर गयी। वहाँ जाकर उसे इस वातकी चिन्ता हुई कि तपस्या कैसे करूँ। वह चाहती थी, कोई सत महात्मा सद्गुरु मिल जायँ और मुझे तपस्याका मार्ग बता दे। इसी विचारसे वह 'वृहल्लोहित' नामक सरोवरके पास इधर-उधर घूमने लगी। भगवान्की दयासे वहाँ महर्षि विज्ञाष्ठ आ गये। उन्होंने सन्ध्याको वहाँ अकेली देखकर पूछा—'मद्रे! दुम कौन हो, किसकी कन्या हो, इस मयहूर वनमे अकेली कैसे घूमती हो दिद्य कोई गोपनीय वात न हो तो अपना उद्देश्य बतलाओ।'

सन्ध्याने अपने मनकी वात बता दी । तब विशिष्ठजीने दयापरवश हो उसे द्वादशाक्षर मन्त्र बतलाकर तप करनेके नियम बतला दिये और कहा, 'जवतक भगवान्के दर्शन न हों, उत्साह और प्रेमके साथ इस नियमको चलाते रहना चाहिये । बृक्षोका बल्कल पहनना और जमीनपर सोना—इस नियमके साथ मौन तपस्या करती हुई निरन्तर भगवान्के सरणमे लगी रहो, इससे प्रसन्न होकर भगवान् विष्णु निश्चय ही तुम्हारी अमिलाषा पूर्ण करेगे।'

इस प्रकार उपदेश देकर महर्पि वशिष्ठ चल्ले गये। सन्ध्याको तपस्याका मार्ग मिल गया, अतः उसके हर्षकी सीमा न रही। वह बड़े आनन्द और उत्साहके साथ भगवान्की पूजामे लग गयी। महर्षिके बताये हुए नियमोका वह बड़ी सावधानीके साथ पालन करती थी। इस प्रकार बरावर चार युगोतक उसने अपनी तपस्याको चाल् रक्सा। उसका वत, उसका नियम तथा उसकी मगवान्के प्रति युद्ध निष्ठा देखकर सबको वडा आश्चर्य होता था। सन्ध्याकी तपस्या पूर्ण हुई—मगवान् विष्णु उसकी भावनाके अनुसार मनोहर रूप धारण कर उसके नेत्रोके समक्ष प्रकट हुए। वे गरुड़-पर विराजमान थे। अपने प्रभुकी वह मनोहारिणी छवि देखकर सन्ध्या शीघ्र ही आसनसे उठकर खडी हो गयी। असन्दातिरेक से उसकी अवस्था जडवत् हो गयी। असे यह

स्फ़रित नहीं होता था कि मै इस समय क्या करूँ और क्या कहूँ । उसके मनमे भगवान्की स्तुति करनेकी अभिलाषा हुई, किंतु असमर्थतावश वह कुछ बोल नहीं पा रही थी। मगवान्ने उसकी मनोदशाकी ओर छक्ष्य किया और दया करके उसे दिव्य ज्ञान, दिव्य दृष्टि तथा दिव्य वाणी प्रदान की । अब वह बड़े उत्साहके साथ भगवान्की स्ति करने लगी । उसके एक-एक वाक्यमे हृदयके प्रेम और भक्तिका स्रोत उमड़ा पडता था । ज्ञानपूर्ण स्टुति करते करते सन्ध्या भगवान्के चरणोमे गिर पडी । उसका गरीर तपस्यासे अत्यन्त दुर्वेल हो गया था। यह देखकर भगवान्का हृदय करुणासे भर आया। उन्होने अपनी अमृतवर्षिणी दृष्टिसे देखकर उसे पहलेकी भॉति हुए पुष्ट बना दिया और स्नेहमरे मधुर वचनोमे कहा-- भद्रे । मै तुम्हारी तपस्यासे बहत सन्तुष्ट हूँ । तुम अपने इच्छानुसार वर मॉगो । सन्ध्याने कहा-भगवन् । यदि आप मुझपर प्रसन्न हैं और वर देकर मुझे अनुग्रहीत करना चाहते है तो मै पहला वर यही मॉगती हूँ कि 'ससारमे पैदा होते ही किसी भी प्राणीके मनमे कामके विकारका उदय न हो । दूसरा वर मुझे यह दीजिये कि 'मेरा पातिवत कभी खण्डित न होने पाये।' इसके सिवा एक तीसरे वरके लिये भी मै प्रार्थना करती हूं, वह यह है कि 'अपने भगवत्खरूप पतिके अतिरिक्त और कही भी मेरी सकाम दृष्टि न हो। जो पुरुष मेरी ओर कामभावसे देखे, वह पुरुपत्वहीन-नपुंसक हो जाय।

मगवान्ने कहा—'कल्याणी । गरीरकी चार अवस्थाएँ होती हैं—बाल्य, कौमार्य, यौवन और जरा । इनमेरे दूसरी अवस्थाके अन्तमे लोगोंके अन्त करणमे काममावनाका उदय होगा । उम्हारी इस तपस्थाके प्रभावसे आज मैने यह मर्यादा स्थिर कर दी है कि कोई भी प्राणी पैदा होते ही काममावनासे युक्त नहीं होगा । उम्हारे सतीत्वकी प्रसिद्धि तीनो लोकोमे होगी और उम्हे उम्हारे पतिके अतिरिक्त जो भी कामहिष्टिसे देखेगा, वह नपुसक हो जायगा । उम्हारे पति बड़े भाग्यवान्, तपस्ती, सुन्दर तथा उम्हारे साथ-साथ सात कल्पोतक जीवित रहनेवाले होगे । तुमने जो-जो वर माँगे, वे सब मैने दे दिये। अब उम्हारे मनकी बात बताता हूं, सुनो । उमने पहले आगमे जलकर अपने इस श्रारीरको त्याग देनेकी प्रतिश्चा की थी, यह प्रतिश्चा उम्हे इसिल्ये करनी

पड़ी कि तुमपर किसीकी कामदृष्टि पड़ चुकी थी और इसीसे तुम अपने इस शरीरको निर्दोष होनेपर भी त्याग देने योग्य मान चुकी हो। यहाँसे पास ही चन्द्रभागा नदी है, उसके तटनर महर्षि मेधातिथि एक ऐसा यन कर रहे है, जो बारह वर्षोमे पूर्ण हुआ करता है। उसी यनमे जाकर तुम अपनी प्रतिना पूरी करो; किंनु वहाँ ऐसे वेशमे जाओ, जिससे मुनियोकी दृष्टि तुम्हारे ऊपर न पड़ सके। मेरी कृपासे अब तुम अग्निदेवकी पुत्री हो जाओगी। जिसे तुम अपना पति बनाना चाहती हो, उसका चिन्तन करते-करते अग्निमे ही अपने शरीरको त्याग दो।

यो कहकर भगवान्ने अपने पवित्र करकमलोद्दारा सन्ध्याके रारीरका स्पर्ग किया । उनके स्पर्ग करते ही सन्ध्याका शरीर पुरोडाग (यजका हविष्य) वन गया। भगवान्ने ऐसा इसलिये किया कि मुनिके उरु यज्ञमे, जो सम्पूर्ण लोकोके कल्याणके लिये हो रहा था, अग्निदेव मासमोजी न हो जायें। तदनन्तर सन्ध्या अदृश्य होकर उस यज्ञमण्डपमे जा पहुँची । उस समय उसके मनमें एक ही भावना थी कि 'मूर्तिमान् ब्रह्मचर्यस्वरूप ब्रह्मिय विशष्ठ मेरे पति हो ।' उन्होंका चिन्तन करते-करते सन्ध्याने अपने पुरोडाशमय गरीरको पुरोडाशके ही रूपमें अग्निदेवको समर्पित कर दिया । भगवान्की आशासे अग्निदेवने सन्ध्याके गरीरको जलाकर सूर्यमण्डलमें प्रवेश करा दिया । सूर्यने उसके शरीरके दो भाग करके देवता और पितरोंकी प्रसन्नता-के टिये अपने रथपर खापित कर दिया । उसके गरीरके ऊपरी भागका, जो दिनका प्रारम्भ अर्थात् प्रात-काल है, नाम 'प्रात-सन्ध्या' हुआ और शेप भाग दिनका अन्त 'सार्य-सन्ध्या' हुआ ।

इस प्रकार कुमारी मन्ध्याने, जो त्याग-तपस्याकी मृतिं थी, अग्निम प्रवेश करके अपने उस जीवनको समाप्त कर दिया । भगवान्के दरदानमे वही दूसरे जन्ममे 'अवन्धती'के रूपमे प्रकट हो ब्रह्मियं विशेष्ठकी पति तता दिशोमणि धर्म-पत्नी हुई ।

<del>---</del>∻∋@e∻---

# सती देवहूति

देवहति ब्रह्मावतदेशके अधिपति एव वर्हिष्मतीपुरीके निवासी महाराज स्वायम्भुव मनुकी पुत्री थीं । इनकी माताका नाम शतरूपा था । ये महर्षि कर्दमको व्याही गयी थीं और इर्न्हीं गर्भसे सिद्धोंके स्वामी भगवान् किपलका प्रादुर्भाव हुआ था। ये वचपनसे ही वडी सद्गुणवती थीं। रूप और लावण्यमे तो इनकी समानता करनेवाली उस समय कोई दूसरी स्त्री थी ही नहीं । देवहूति भारतवर्षके सम्राट्की ळाडिली कन्या होकर भी राजवैभवके प्रांत आसक्त नहीं थीं। इनके मनमे धर्मके प्रति खामाविक अनुराग था। त्याग और तपस्याका जीवन इन्हें अधिक प्रिय था। ये चाहतीं तो देवता, गन्धर्व, नाग, यक्ष तथा मनुष्योमे किसी भी ऐश्वर्य-गाली वरके साथ विवाह कर सकती थीं; किंतु इन्हे अच्छी तरह ज्ञात था कि प्यह जीवन भोगविलासके लिये नहीं मिला है । मानवभोगोसे स्वर्गका भोग उत्कृष्ट बताया जाता है; किनु वह भी चिरस्थायी नहीं है, अन्तमें दु.ख ही देनेवाला है। जीवनका उद्देश्य है-आत्माका कल्याण, इसे ममता और आसक्तिके बन्धनीसे मुक्त करके भगवान्से मिलाना | जिसने मनुष्यका शरीर पाकर इस उद्देश्यकी सिद्धि नहीं की, उसने अपने ही हाथी अपना विनाश कर लिया। जिसने इस

मोक्ष-साधक गरीरको दिपयभोगोम ही छगा रक्खा है, वह अमृत देकर विपका साह कर रहा है । इन्हीं उच्च विचारोंके कारण देवहूति किसी राजाको नहीं, तपस्वी मुनिको ही अपना पति बनाना चाहती थीं।

देविप नारदजीकी सम्मतिसे महाराज मनु महारानी शतरूपा तथा पुत्री देवहूतिको साथ लेकर महिष् कर्दमके आश्रमपर गये और वहाँ जाकर मनुजीने उनको प्रणाम किया। रानी और कन्याने भी मस्तक झकाया। कर्दमजीने आशीर्वाद दे राजाका यथोचित सामगीसे विधिवत् सत्कार किया तथा उनके राजोचित गुणोकी प्रशंसा करते हुए आश्रमपर पधारनेका कारण पूछा। मनुजीने कहा—'ब्रह्मन्! मेरा वडा भाग्य है जो आज मुझे आपके दर्शन मिले और मैं आपके चरणोकी मङ्गलमयी धूल मस्तकपर चढा सका। आपलोगोकी कृपा सदा ही मुझपर रही है और इस समय भी उस कृपाका में पूर्णरूपसे अनुभव कर रहा हूँ। जिस उद्देश्यको लेकर आज मैने आपका दर्शन किया है, वह बतलाता हूँ, सुनिये। यह मेरी कन्या, जो प्रियवत और उत्तानपादकी वहन है, अवस्था, शील और गुण आदिमे अपने योग्य पति प्राप्त करनेकी इच्छा रखती है। इसने

देविप नारदजीके मुखरे आपके शील, रूप, विद्या, आयु और उत्तम गुणोंका वर्णन सुना है और तमीसे आपको ही अपना पित वनानेका निश्चय कर जुकी है । में बड़ी श्रद्धांसे अपनी यह कन्या आपकी सेवामें समर्पित करता हूँ । आप इसे स्वीकार करें ।

कर्दमजीको भगवान्की आगा मिल जुकी थी, अतः उन्होंने महाराज मनुके बचनोंका अभिनन्दन किया तथा कुमारी देवहूतिके रूप और गुणोंकी प्रश्चला करते हुए उनके साथ विवाह करनेकी स्वीकृति दे दी। इतनी शर्त अवश्य लगा दी कि 'सन्तानोत्पत्ति-कालतक ही मैं ग्रह्यक्षाश्रममें रहूँगा, इसके बाद सन्यास लेकर भगवान्के भजनमें ही शेप जीवन विताजँगा। मनुजीने देप्ता—इस सम्बन्धमें महारानी शतरूपा तथा राजकुमारीकी मी स्पष्ट अनुमित है। अत उन्होंने कर्दमजीके साथ अपनी गुणवती कन्याका विवाह कर दिया। महारानी शतरूपाने भी बेटी और जामाताको बड़े प्रेमपूर्णक बहुत-से बहुमूल्य बल्ल, आभूपण और ग्रह्योचित पात्र आदि दहेजमें दिये।

देवहूति तन, मन, प्राणसे प्रेमपूर्वक पतिकी सेवा करने लगीं। उन्होंने कामवासना, कपट, द्रेप, लोम और मद आदि दोपोंको कभी अपने मनमे नहीं आने दिया। विश्वास, पवित्रता, उदारता, स्वम, शुश्रूपा, प्रेम और मधुर भापण आदि सद्गुण उनके इदयमें स्वभावतः वढते रहे। इन्हीं सद्गुणोंके द्वारा देवहूतिने अपने परम तेजस्वी पतिको पूर्णतः सन्नुष्ट कर लिया। निरन्तर कठोर वत आदिका पालन करते रहनेसे उनका शरीर अत्यन्त दुर्वल हो गया था। वे पतिको परमेक्वर मानतीं और उन्हें सर्वथा प्रसन्न रखना ही अपना परम धर्म समझती थीं। इस प्रकार पतिकी सेवा करते-करते उन्हें कितने ही वर्ष बीत गये।

एक दिन देवहूतिकी सेवा, तपस्या और आराधनापर विचार करके तथा निरन्तर व्रत आदिके पालनसे उन्हें दुर्वल हुई देखकर महर्पि कर्दमको दयावश कुछ खेद हुआ और वे प्रेमपूर्ण गद्भदवाणीमें कहने लगे—'देवि! तुमने मेरी वडी सेवा की है, सभी देहधारियोंको अपना शरीर बहुत प्रिय होता है, किंतु तुमने मेरी सेवाके आगे उसके क्षीण होनेकी कोई चिन्ता नहीं की। अत. मैंने मगवान्की कृपासे तप, समाधि, उपासना और योगके द्वारा जो मय और शोकसे रहित विभूतियाँ प्राप्त की हैं, उनपर मेरी सेवाके प्रभावसे अव तुम्हारा अधिकार हो गया है। मैं तुम्हें दिव्य-हिए प्रदान करता हूँ, उसके द्वारा तुम उन्हें देखो। पातिव्रत्य-धर्मका पालन करनेके कारण तुम्हें सभी प्रकारके दिव्य भोग सुलभ है, तुम इच्छानुसार उनका उपभोग कर सकती हो।' इसपर देवहूतिने सन्तानविषयक अभिलापा प्रकट की। कर्दमजीने अपनी प्रियाकी इच्छा पूर्ण करनेका निश्चय किया। उनके सकल्पमात्रसे एक अत्यन्त सुन्दर विमान प्रकट हो गया, जो इच्छानुसार सर्वत्र आ-जा सकता था।

पितके साथ दिव्य विमानपर बैठकर सहस्रो दासियोंसे सेवित हो उन्होंने अनेक वपातक इच्छानसार विहार किया। कुछ कालके पश्चात् देवहृतिके गर्भसे नौ कन्याएँ उत्पन्न हर्दे, जो अद्वितीय सुन्दरी थीं । उनके अङ्गोंसे भी कमलकी सगन्ध निकलती थी । कन्याओंके जन्मके पश्चात अपनी प्रतिजा पूर्ण हो जानेसे कर्दम ऋषि वनमे जानेको उद्यत हो गये । उन्हें सन्यासके लिये जाते देख देवहतिने उमहते हुए ऑसुओको किसी प्रकार रोका और विनयसुक्त वचनोमे कहा-भगवन् । आपकी प्रतिज्ञा तो अव पूरी हो गयी, अतः आपका यह वनकी ओर प्रस्थान करना आपके खरूपके अनुरूप ही है, तथापि में आपकी शरणमें हूँ, अतः मेरी दो-एक विनय और सन लीजिये। इन कन्याओंको योग्य वरके हाथमें साप देना पिताका ही कार्य है। अतः यह आपको ही करना पहेगा । साथ ही, जब आप वनको चले जायँ, उस समय मेरे जन्म मरणरूप शोक और वन्धनको दूर करनेवाला भी कोई यहाँ होना चाहिये । प्रभो । अवतक भगवान्की सेवासे विमुख रहकर मेरा जो जीवन इन्द्रिय सुख भोगनेमे वीता है, वह तो व्यर्थ ही गया । आपके प्रभावको न जाननेके कारण ही मैंने विषयासक्त रहकर आपसे अनुराग किया है, तो भी यह मेरे ससारवन्धनको दूर करनेवाला ही होना चाहिये, क्योंकि साधुपुरुपींका सङ्ग सर्वथा कल्याण करनेवाला ही होता है । निश्चय ही, भगवान्की मायाद्वारा में टगी गयी। तभी तो आप-जैसे मुक्तिदाता पतिको पाकर भी में ससारवन्धनसे छूटनेका कोई उपाय न कर सकी ।'

देवहूतिके ये वैराग्ययुक्त वचन सुनकर कर्दमजी बहुत प्रसन्न हुए । उन्होंने पत्नीको सान्त्वना देते हुए कहा— 'प्रिये ! तुम मनमे दुखी न होओ, कुछ ही दिनोमे साक्षात् भगवान् तुम्हारे गर्भेचे प्रकट होगे । अब तुम सयम, नियम, तप और दान आदिका अनुष्ठान करती हुई श्रद्धा और मिक्तिके साथ भगवान्की आराधना. करो ।' यितकी इस आज्ञाके अनुसार देवहूित पूर्ण श्रद्धा और अटल विश्वासके साथ भगवान्के भजनमे लग गयी। समयानुसार देवहूितिके गर्भमे भगवान्का अश प्रकट हुआ। इसी बीचमें ब्रह्माजी नी प्रजापतियोंके साथ वहाँ आये। उनके आदेशसे कर्दमजीने अपनी नौ कन्याओंका विवाह नौ प्रजापतियोंके साथ कर दिया। कला मरीचिको, अनस्या अत्रिको, श्रद्धा अङ्गिराको, हिवर्म् पुलस्यको, गति पुलहको, किया कर्तको, ख्याति भ्राको और अवन्धती विशिष्ठ मुनिको ब्याही गयी।

तदनन्तर शुभमुहूर्तमे देवहूर्तिके गर्भसे भगवान् किपलने अवतार ग्रहण किया और अपने पिता कर्दमको उपदेश दिया। तत्पश्चात् वे विरक्त होकर जगलमे चले गये और सर्वत्र सर्वात्मस्त भगवान्का अनुभव करके उन्होंने परम पद प्राप्त कर लिया। देवहूर्तिने भी विपयोकी असारताका अनुभव कर लिया था। उनकी दु.खरूपता और असत्यताकी बात उनके मन बैठ गयी थी। भगवान् किपलसे उन्होंने अपने उद्धारके लिये प्रार्थना की। भगवान् किपलसे उन्होंने अपने उद्धारके लिये प्रार्थना की। भगवान्ने उन्हें योग, ज्ञान और भक्तिके उपदेश दिये। अपना अभिमत साख्यमत माताको स्पष्टरूपसे बतलाया। उनका उपदेश श्रीमद्भागवत तृतीय स्कन्धके पचीसवे अध्यायसे आरम्भ होकर वत्तीखें अध्यायमे पूर्ण होता है। आत्मकत्याणकी इच्छा रखनेवाले पुक्षोंको उसका अध्ययन अवश्य करना चाहिये। भगवान्के उपदेशसे देवहूर्तिका मोहरूप आवरण हट गया, अजान

दूर हो गया । वे कृतकृत्य होकर भगवान् कपिलकी स्तुति करने छगीं। स्तुति पूर्ण होनेपर कपिल्देवजी माताकी आज्ञा ले वनमे चले गये और देवहूति वहीं आश्रमपर रहकर भगवान्का ध्यान करने लगीं । भगवान्के अतिरिक्त दूसरी कोई वस्तु अब उनके मनमें नहीं आती थी। वे भगवान्में इतनी तन्मय हो गया कि उन्हें अपने गरीरकी भी सुघ नहीं रह गयी । उस समय उनके शरीरका पालन-पोपण केवल दासियोंके ही प्रयत्तमे होता था। गरीरपर धूल पड़ी रहती, फिर भी उसका तेज कम नहीं होता था। वे धूमसे आच्छादित अमिकी भॉनि तेजोमपी दिखायी देती थीं। बाल खुले रहते, बस्त्र भी गिर जाता; फिर भी उनको इसका पता नहीं चलता था। निरन्तर श्रीभगवान्मे चित्त-वृत्ति लगी रहनेके कारण और किमी वातका उन्हें भान ही नहीं होता था। कपिलदेवजीके वताये हुए मार्गका आश्रय लेकर थोड़े ही समयमे उन्होंने नित्यमुक्त परमातमस्वरूप श्रीभगवानको प्राप्त कर छिया । उन्हींके परमानन्दमय स्वरूपमे स्थित हो गयी। जिस स्थानपर देवहृतिको सिद्धि प्राप्त हुई थी, वह आज भी सिद्धिपदके नामसे सरस्वतीके तरपर स्थित है। देवहृतिका गरीर सब प्रकारके दोपोंसे रहित एव परम विशुद्ध वन गया था; वह एक नदीके रूपमे परिणत हो गया, जो सिद्धगणोसे सेवित तथा सब प्रकारकी सिद्धि देनेवाली है।

# सती अनसूया

भारतवर्षकी सती-साध्वी स्त्रियोमे अनस्याजीका स्थान बहुत ऊँचा है। इनका जन्म अत्यन्त उच्च कुलमे हुआ था। स्वायम्भुव मनुकी पुत्री देवी देवहूति इनकी माता और ब्रह्मिष कर्दम इनके पिता थे। भगवान् विष्णुके अवतार सिद्धेश्वर कपिल इनके छोटे भाई है। अनस्याजीमे अपने वशके अनुरूप ही सत्य, धर्म, शील, सदाचार, विनय, लज्जा, क्षमा, सिह्णुता तथा तपस्या आदि सद्गुणोका स्वाभाविकरूपसे विकास हुआ था। ब्रह्माजीके मानसपुत्र परम तपस्वी महर्षि अत्रिको इन्होंने पतिरूपमे प्राप्त किया था। अपनी सतत सेवा तथा पावन प्रेमसे अनस्याने महर्षि अत्रिके हृदयको जीत लिया था। पतिव्रता तो ये थी ही, तपस्यामें भी बहुत चढी-बढी थी, किंतु पतिकी सेवाको ही ये नारीके लिये परम कस्याणका साधन मानती थी। पातिव्रत्यके

प्रभावसे ही इन्होने ब्रह्मा, विष्णु, श्रक्तरको शिशु वनाकर गोदमे खेलाया था।

X X × जिस समय भगवान् श्रीरामका वनवास हुआ या और वे सीता तथा लक्ष्मणको साथ लेकर वनमे गये। उस समय वे महर्पि अत्रिके भी अतिथि हुए थे। वहाँ अनस्याजीने सीताका बड़ा सत्कार किया। स्वय महर्षि अत्रिने श्रीरामके सामने अपने मुखसे अनस्याके प्रभावका वर्णन करते हुए कहा था-- श्रीराम । ये वे ही अनस्या देवी हैं, ये तुम्हारे लिये माताकी मॉति पूजनीया हैं । विदेह-राजकुमारी सीता इनके पास जायँ, ये सम्पूर्ण प्राणियोके लिये वन्दनीय है। अत्रि-जैसे महर्पि जिनका गुणगान इस तरह करते है, उन पतिपरायणा अनस्याजीकी महिमाका वर्णन कौन कर सकता है।

महर्पि अत्रि तथा श्रीरघुनाथजीकी आज्ञासे सीताने आश्रमके भीतर जाकर गान्तभावसे अनस्याजी के चरणों मे प्रणाम किया। अपना नाम वतलाया और हाथ जोड़कर वड़ी प्रसन्नतासे उन तपस्विनी देवीका कुगल-समाचार पूछा। उस समय अनस्याजीने सीताको सान्त्वना देते हुए जिस प्रकार सतीधर्मका महत्त्व वतलाया वह प्रत्येक नारीके लिये अनुकरणीय तथा कण्ठहार बनाने योग्य है। अनसूयाजी बोर्ली-- 'सीते । यह जानकर मुझे बड़ी प्रसन्नता हुई है कि तुम सदा धर्मपर दृष्टि रस्तती हो, वन्धु-वान्धवोको छोड़कर भौर उनमे प्राप्त होनेवाली मान-प्रतिष्ठाका परित्याग करके तुम वनमे भेजे हुए रामका अनुसरण कर रही हो। यह बड़े सौभाग्यकी वात है । अपने स्वामी नगरमे रहं या वनमे भले हों या बुरे, जिन स्त्रियोक्तो वे प्रिय होते हैं, उन्हें महान् अभ्युदयगाली लोकोकी प्राप्ति होती है। पति ब्रेरे स्वभावका, मनमाना वर्ताव करनेवाला अयवा धनहीन ही क्यो न हो वह उत्तम स्वभाववाळी नारियोके लिये श्रेष्ठ देवताके समान है। वैदेही में बहुत विचार करनेपर भी पतिसे बढकर कोई हितकारी बन्धु नहीं देखती । तपस्याके अविनाशी फलकी मॉति वह इस लोक और परलोकमे सर्वत्र सुरा पहुँचानेमे समर्थ होता है। जो असाध्वी स्त्रियाँ अपने पतिपर भी गासन करती है, वे इस प्रकार पतिका अनुसरण नहीं करतीं, उन्हें गुण दोपोका जान नहीं होता । ऐसी नारियाँ अनुचित कर्मीमे फॅसकर वर्मसे भ्रप्ट हो जाती ह और ससारमें उन्हें अपयशकी प्राप्ति होती है, किंतु जो तुम्हारे-जैसी लोक परलोकको जाननेवाली साध्वी स्त्रियाँ है। वे उत्तम गुर्णोसे युक्त होकर पुण्यक्रमोम सलग्न रहती है। अतः हुम उसी प्रकार अपने पतिदेव श्रीरामचन्द्रजीकी सेवामें छगी रहो । सतीधर्मका पालन करो । पतिको प्रधान देवता समझो और प्रत्येक समय उनका अनुसरण करती हुई उनकी सहधर्मिणी बनो । इससे तुम्हें धर्म और सुयश दोनोंकी प्राप्ति होगी।

तदनन्तर सीताजीने भी सतीधर्मकी महिमा सुनायी।

उसे सुनकर अनस्याको बड़ी प्रसन्नता हुई। उन्होने कहा— 'सीते । तुम्हें आवश्यकता हो या न हो, तुम्हारी निर्लोभतासे मुझे जो हर्प हुआ है, उसे में अवश्य सफल करूँगी। ये हार, वस्त्र, आभूपण, अङ्गराग और उत्तम-उत्तम अनुलेपन में तुम्हें देती हूँ। इनसे तुम्हारे अङ्गोकी शोभा होगी। ये सब तुम्हारे ही योग्य हे। बेटी । पहले मेरे सामने ही इन दिन्य वस्त्र और आभूपणोको धारण कर लो और इनसे सुगोभित होकर मुझे प्रसन्न करो।' इस प्रकार सीताका सत्कार करके अनस्याजीने प्रेमपूर्वक उनको विदा किया।

गोखामी तुल्सीदासजीने रामचिरतमानसमें अनस्याजीके उपदेशका बड़ा मार्मिक वर्णन किया है। वह सरल, सुवोध एव सरस पद्ममय होनेके कारण प्रत्येक स्त्रीके लिये सदा सरण रपने योग्य है, इसलिये उसे यहाँ अविकलरूपसे उद्धृत किया जाता है—

मातु पिना श्राता हितकारी । मितप्रद सब सुनु राजकुमारी ॥ अमित दानि भर्ता वयदेही । अधम सो नारि जो सेव न तेही ॥ धीरज धर्म मित्र अरु नारी । आपद कारु परिखिअहि चारी ॥ वृद्ध रोगबस जड धनहीना । अध बधिर क्रोधी अति दीना ॥ ऐसेहु पित कर किएँ अपमाना । नारि पाव जमपुर हुस नाना ॥ एकइ धर्म एक क्रत नेमा । कायँ बच्चन मन पित पद प्रेमा ॥ जग पितवता चारि विधि अहहीं । वेद पुरान सत सब कहहीं ॥ उत्तम के अस बस मन माहीं । सपनेहुँ आन पुरुष जग नाहीं ॥ मध्यम परपित देखइ केसें । श्राता पिता पुत्र निज जैसें ॥ धर्म विचारि समुझि कुरु रहई । सोनिकिष्ट त्रिय श्रुति अस कहरीं ॥ धर्म विचारि समुझि कुरु रहई । सोनिकिष्ट त्रिय श्रुति अस कहरीं ॥ पित बचक परपित रित करई । जोनेहु अधम नारि जग सोई ॥ पित बचक परपित रित करई । रौरव नरक करण सत परई ॥ छन सुख लागि जनम सत कोटी । दुस्त न समुझ तेहि सम को खोटी॥ विनु श्रम नारि परम गित लहर्र । पित्रति धर्म छाडि छरु गहर्ई ॥ पित प्रिकृत्र जनम जहँ जाई । विधवा होइ पाइ तरुनार्ट ॥

सहज अपावनि नारि पति सेवत सुम गति रुहइ। जसु गावत श्रुति चारि अजहुँ तुरुसिका हरिहि प्रिय॥

### भक्त-वाणी

पतितः स्खिलतश्चार्तः क्षुत्त्वा वा विवशो ब्रुवन् । हरये नम इत्युचैर्मुच्यते सर्वपातकात् ॥ (श्रीमद्रा० १२ । १२ । ४६ )

जो मनुष्य गिरते-पडते, फिसछते, दुःख भोगते अथवा छींकते समय विवशतासे भी ऊँचे खरसे बोछ उठता है—'हरये नम.', वह सब पापोसे छूट जाता है।

# जननी कौसल्या

वदउँ कौसल्या दिसि प्राची । कीरति जासु सकल जग माची॥ प्रगटेउ जह रघुपति ससि चारू।विस्त सुखद खल कमल तुसारू॥

रामायणमे महारानी कौसल्याजीका चरित्र बहुत ही उदार और आदर्ग है। ये महाराज दशरथकी सबसे वडी पत्नी और भगवान् श्रीरामचन्द्रकी जननी थीं। प्राचीन कालमे मनु-शतरूपाने तप करके श्रीमगवान्को पुत्ररूपसे प्राप्त करनेका वरदान पाया था, वे ही मनु-श्रतरूपा यहाँ दशरय-कौसल्या हैं और भगवान् श्रीराम ही पुत्ररूपसे उनके घर अवतरित हुए हैं। श्रीकौसल्याजीके चरित्रका प्रारम्भ अयोध्या-काण्डसे होता है। भगवान् श्रीरामका राज्याभिपेक होने-बाला है। नगरमरमे उत्सवकी तैयारियाँ हो रही है। आज माता कौसल्याके आनन्दका पार नहीं है, वे रामकी मङ्गल-कामनासे अनेक प्रकारके यज्ञ, दान, देवपूजन और उपवास-व्रतमे सलग्न हे। श्रीसीतारामको राज्यसिहासनपर देखनेकी निश्चित आशासे उनका रोम-रोम खिल रहा है। परंतु श्रीराम दूसरी ही लीला करना चाहते हैं। सौन्दर्योपासक महाराज दशरथ कैकेयीके साथ वचनवद्ध होकर श्रीरामको वनवास देनेके लिये वाध्य हो जाते हैं।

### धर्मके लिये त्याग

प्रातःकाल श्रीरामचन्द्र माता कैंकेयी और पिता दशरथ महाराजचे मिल्कर वनगमनका निश्चय कर लेते हैं और माता कौषल्याचे आजा लेनेके लिये उनके महलमे पधारते हैं। कौषल्या उस समय ब्राह्मणोंके द्वारा अग्निमें हवन करवा रही हैं और मन-ही-मन सोच रही हैं कि भेरे राम इस समय कहाँ होंगे, शुभ लग्न किस समय है १७ इतनेमे ही नित्य प्रसन्न- मुख और उत्साहपूर्ण हृदयवाले श्रीरामचन्द्र माताके समीप वा पहुँचते है। रामको देखते ही माता तुरंत उठकर वैसे ही सामने जाती हैं जैसे घोडी वलेरेके पास जाती है। राम माताको पास आयी देख उनके गले लग जाते हैं और माता मी भुजाओसे पुत्रको आलिङ्गन कर उनका सिर सूधने लगती है। (वा० रा० २। २०। २०-२१)

इस समय कौसल्याके हृदयमे वात्सल्य-रसकी बाढ आ गदी, उनके नेत्रोसे प्रेमाश्रुओकी घारा वहने लगी। कुछ देरतक तो यही अवस्था रही, फिर कौसल्या रामपर निछावर करके वहुमूल्य वस्त्राभूषण वॉटने लगी। श्रीराम चुपचाप खड़े ये। अव स्नेहमयी मातासे रहा नहीं गया। उन्होंने हाथ पकड़-कर पुत्रको नन्हे-से शिशुकी भॉति गोदमे वैठा लिया और लगीं प्यार करने।

बार बार मुख चुवति माना । नयन नेह जलु पुरुकित गाना ॥

जैसे रक कुनेरके पदको प्राप्तकर फूला नहीं समाता। आज वही दगा कौसल्याकी है। इतनेमे स्मरण आया कि दिन वहुत चढ गया है। मेरे प्यारे रामने अभी कुछ खाया भी नहीं होगा। अतएव मा कहने लगीं—

तात जाउ वित वेगि नहाहू । जो मन भाव मधुर कछु खाहू ॥

माता सोच रही है कि 'ल्यानमें बहुत देर होगी, मेरा राम इतनी देर भूखा कैसे रह सकेगा। कुछ मिठाई ही खा ले, दो-चार फल ही ले ले, तो ठीक है।' उन्हें यह पता नहीं था कि राम तो दूसरे ही कामसे यहाँ आये है। भगवान् रामने कहा—'माता। पिताजीने मुझको बनका राज्य दिया है, जहाँ सभी प्रकारसे मेरा बड़ा कल्याण होगा।' तुम प्रसन्न चित्तसे मुझको बन जानेके लिये आज्ञा दे दो, चौदह साल बनमे निवासकर पिताजीके बचनोंको सत्य करके पुनः इन चरणोके दर्शन करूँगा। माता! तुम किसी तरह दुःख न करो।'

रामके ये वचन कौसल्याके हृदयमे शूलकी मॉति विंघ गये । हा ! कहाँ तो चक्रवर्ती साम्राज्यके ऊँचे सिंहासनपर वैठनेकी वात और कहाँ अत्र प्राणाराम रामको वन जाना पड़ेगा । कौसल्याजीके हृदयका विषाद कहा नहीं जाता, वह मूर्च्छित होकर गिर पड़ीं और थोड़ी देर बाद जगकर मॉति-मॉतिसे विलाप करने लगीं ।

कौसल्याके मनमें आया कि पिताकी अपेक्षा माताका स्थान ऊँचा है; यदि महाराजने रामको वनवास दिया है तो क्या हुआ, मैं नहीं जाने दूँगी। परंतु फिर सोचा कि व्यदि वहिन कैकेयीने आज्ञा दे दी होगी तो मेरा रोकनेका क्या अधिकार है, क्योंकि मातासे भी सौतेली माताका दर्जा ऊँचा माना गया है। इस धिचारसे कौसल्या श्रीरामको रोकनेका भाव छोड़कर मार्मिक शब्दों में कहती हैं—

जों केवरु पितु आयसु ताता । तौ जिन जाहु जानि विड माता ॥ जो पितु मातु कहेउ बन जाना । तौ कानन सत अवध समाना ॥ मातासे कहा गया कि पिताकी ही नहीं, माता कैकेयीकी भी यही सम्मित है। यहाँपर कौसल्याने बड़ी बुद्धिमानीके साथ यह भी सोचा कि यदि मैं श्रीरामको हठपूर्वक रखना चाहूँगी तो धर्म जायगा ही, साथ ही दोनो भाइयोमे परस्पर विरोध भी हो सकता है।

रालउँ सुतिह करउँ अनुरोधू । घरमु जाइ अरु वधु बिरोधू ॥

अतएव सब तरहसे सोचकर धर्मपरायणा साध्वी कौसल्याने दृदयको कठिन करके रामसे कह दिया कि बिटा ! जब पिता-माता दोनोंकी आजा है और तुम भी इसको धर्मसम्मत समझते हो तो मैं तुम्हे रोककर धर्ममे बाधा नहीं देना चाहती; जाओ और धर्मका पालन करते रहो। ' मेरा एक अनुरोध अवस्य है—

मानि मातु कर नात निक्ष सुरति निसरि जनि जाइ ॥ पातित्रतथर्म

कह तो दिया, परतु फिर दृदयमें तूफान आया। अय कौसल्या साथ ले चलनेके लिये आग्रह करने लगीं और बोर्ली—

यथा हि धेनु. स्वं वर्त्सं गच्छन्तमनुगच्छति। अहं त्वानुगिमप्यामि यत्र वस्य गिमप्यसि॥ (वा०रा०व०२।२४।९)

'वेटा! जैसे गाय अपने वछड़ेके पीछे, जहाँ वह जाता है वहीं जाती है, वैसे ही में भी तुम्हारे साथ तुम जहाँ जाओगे, वही जाऊँगी।' इसपर भगवान् श्रीरामने माताको अवसर जानकर पातिवत-धर्मका वड़ा ही सुन्दर उपदेश दिया, जो स्त्रीमात्रके लिये मनन करने योग्य है। भगवान् वोले—

'माताजी । पितको पिरत्याग कर देना स्त्रीके लिये बहुत बड़ी क्रूरता है, तुमको मनसे भी ऐसा सोचना नहीं चाहिये, करना तो दूर रहा । जवतक ककुत्स्यवशी मेरे पिताजी जीवित हे, तवतक तुमको उनकी सेवा ही करनी चाहिये, यही सनातन धर्म है । सधवा स्त्रियोंके लिये पित ही देवता है और पित ही प्रमु है । महाराज तो तुम्हारे और मेरे स्वामी और राजा हैं । माई भरत भी धर्मात्मा और प्राणिमात्रके साथ प्रिय आचरण करनेवाले हैं; वे भी तुम्हारी सेवा ही करेंगे, क्योंकि उनका धर्ममे नित्य प्रेम है । माता । मेरे जानेके बाद तुमको बड़ी सावधानीके साथ ऐसा प्रयत्न करना चाहिये कि जिससे महाराज दुखी होकर दारुण शोकसे अपने

प्राण न त्याग दें। सावधान होकर सर्वदा वृद्ध महाराजके हितकी ओर ध्यान दो। वत उपवासादि नियमोमें तत्पर रहनेवाली धर्मात्मा स्त्री भी यदि अपने पितके अनुकूछ नहीं रहती तो वह अधम गितको प्राप्त होती है, परतु जो देवताओंका पूजन वन्दन आदि विच्कुछ न करके भी पितकी सेवा करती है, उसको उसीके फलस्वरूप उत्तम स्वर्गकी प्राप्ति होती है। अतएव पितका हित चाहनेवाली प्रत्येक स्त्रीको केवल पितकी सेवामे ही लगे रहना चाहिये। स्त्रियोके लिये श्रुति स्मृतिमे एकमात्र यही धर्म बतलाया गया है। (वा॰ रा॰ रा॰ रा० रा०)

साध्वी कौसल्या तो प्रतिव्रता गिरोमणि थीं ही, पुत्र-रुनेहसे रामके साथ जानेको तैयार हो गयी थीं; अव पुत्रके द्वारा पातिव्रत धर्मका महत्त्व सुनते ही पुनः कर्तव्यपर डट गयीं और श्रीरामको वन-गमन करनेके लिये उन्होंने आज्ञा दे दी। कौसल्याके पातिव्रतके सम्बन्धमे निम्नलिखित उदाहरण और भी ध्यान देने योग्य है—जिस समय श्रीसीताजी स्वामी श्रीरामके साथ वन जानेको तैयार होती हैं, उस समय कौसल्याजी उत्तम आचरणवाली सीताको हृदयसे लगाकर और उनका सिर सूँघकर निम्न-लिखित उपदेश करती हैं—

'पुत्री । जो स्त्रियाँ पतिके द्वारा सब प्रकारसे सम्मान पानेपर भी गरीबीकी हालतमे उनकी सेवा नहीं करतीं, वे असती मानी जाती हैं । जो स्त्रियाँ सती हैं, वे ही शिलवती और सत्यवादिनी होती हें, बड़ोके उपदेशके अनुसार उनका वर्ताव होता है, वे अपने कुलकी मर्यादाका कभी उल्लाइन नहीं करतीं और अपने एकमात्र पतिको ही परम पूज्य देवता मानती हैं । बेटी । आज मेरे पुत्र रामको पिताने चनवासी बना दिया है, वह धनी हो या निर्धन, तेरे लिये तो वही देवता है । अत कभी उसका तिरस्कार न करना ।'

यद्यपि परम सती सीताजीको पातिवतका उपदेश करना सूर्यको दीपक दिखाना है, तथापि सीताने सासके वचनोसे कुछ बुरा नहीं माना या अपना अपमान नहीं समझा और उनकी बाते धर्मार्थयुक्त समझ हाथ जोड़कर कहा—'माताजी ! मैं आपके उपदेशानुसार ही करूँगी; पतिके साथ किस प्रकारका बर्ताव करना चाहिये, इस विषयका उपदेश माता-पिताके द्वारा मुझको प्राप्त हो चुका है। आप असाध्वी स्त्रियोके साथ मेरी तुलना न करें—

धर्मोद्विचिक्तं नाहमलं चन्द्रादिव प्रभा ॥ नातन्त्री वाद्यते वीणा नाचको विद्यते रथः। नापतिः सुखमेधेत या स्याद्पि शतात्मजा॥ मितं ददाति हि पिता मितं भ्राता मितं सुतः। अमितस्य तु दातारं मतीरं का न पूजयेत्॥

(या० रा० २ । ३९ । २८-३० )

भी कदापि धर्मसे विचलित न हो सकूँगी। जिस प्रकार चन्द्रमासे चॉदनी अलग नहीं होती, जिस प्रकार विना तारके वीणा नहीं बजती, जिस प्रकार विना पहियेके रथ नहीं चल सकता, उसी प्रकार स्त्री चाहे सी पुत्रोंकी भी मा क्यो न हो जाय, पति विना वह कभी सुखी नहीं हो सकती। पिता, माता, भाई और पुत्र आदि जो कुछ सुख देते हैं, वह परिमित होता है और केवल हसी लोकके लिये होता है, परतु पति तो मोक्षरूप अपरिमित सुखका दाता है। अतएव ऐसी कौन दुष्टा स्त्री है, जो अपने पतिकी सेवा न करेगी।

जब श्रीराम वनको चले जाते हैं और महाराज दशरथ दुःखी होकर कौसल्याके मवनमे आते हें तब आवेशमे आकर वे उन्हें कुछ कठोर यचन कह बैठती हैं, इसके उत्तरमे जन दुखी महाराज आर्तभावसे हाय जोडकर कौसल्यासे क्षमा मॉगते है, तब कौसल्या भयभीत होकर अपने कृत्यपर वड़ा भारी पश्चात्ताप करती हैं । उनकी ऑखोसे निर्झरकी तरह ऑसू वहने लगते हैं, और वे महाराजके हाथ पकड़ उन्हे अपने मस्तकपर रखकर घवराहटके साथ कहती हैं- 'नाय ! मुझसे वडी भूल हुई । में घरतीपर सिर टेककर प्रार्थना करती हूँ, आप मुझपर प्रसन्न होइये । मै पुत्रवियोगसे पीडित हूँ, आप क्षमा कीजिये । देव । आपको जब मुझ दासीसे क्षमा मॉगनी पड़ी, तब मै आज पातिवत-धर्मसे भ्रष्ट हो गयी । आज मेरे शीलपर कलक लग गया । अव मै क्षमाके योग्य नहीं रही, मुझे अपनी दासी जानकर उचित दण्ड दीजिये। अनेक प्रकारकी सेवाओंके द्वारा प्रसन्न करनेयोग्य बुद्धिमान् स्वामी जिस स्त्रीको प्रसन्न करनेके छिये वाध्य होता है, उस स्त्रीके लोक परलोक दोनो नष्ट हो जाते हैं । हे स्वासिन्। मैं षर्मको जानती हूँ, आप सत्यवादी हैं, यह भी मैं जानती हूँ। मैंने जो कुछ कहा सो पुत्र-शोककी अतिशय पीड़ारे

घवराकर कहा है ।' कौसल्याके इन वचनोसे राजाको कुछ सान्त्वना हुई और उनकी ऑख लग गयी।

उपर्युक्त अवतरणोसे यह पता लगता है कि कौसर्त्या पातिवत धर्मके पालनमें बहुत ही आगे बढी हुई थीं। स्त्रियोंको इस प्रसङ्गते शिक्षा ग्रहण करनी चाहिये।

### कर्तव्यनिष्टा

दगरथजी श्रीरामके वियोगमे व्याकुल हैं, खान पान छुट गया है। मृत्युके चिह्न प्रत्यक्ष दीख पड़ने लगे हैं, नगर और महलोमें हाहाकार मचा हुआ है। ऐसी अवस्थामे धीरज धारणकर अपने दु:खको मुला श्रीरामकी माता कौसल्या, जिनका प्राणाधार पुत्र वधूसित वनवासी हो चुका है, अपने उत्तरदायित्व और कर्तव्यको समझती हुई महाराजसे कहती हैं—

नाय समुद्धि मन करिअ विचार । राम वियोग पयोधि अपार ॥ करनधार तुम्ह अवध जहाजू । चढेउ सकल प्रिय पथिक समाजू ॥ धीरज धिअ त पाइअ पारू । नाहि त वृद्धिह सबु परिवारू ॥ जो जियं धरिअ विनय प्रिय मोरी । रामु लखनु सिय मिलहि वहोरी ॥

धन्य । रामजननी देवी कौसल्या ऐसी अनस्थामे तुम्हीं ऐसे आदर्श वचन कह सकती हो, धन्य तुम्हारे घैर्य, साहस, पातिवत, विश्वास और तुम्हारी आदर्श कर्तव्य निष्ठाको ।

### वधू-प्रेम

कौसल्याको अपनी पुत्रवधू सीताके प्रति कितना वात्सल्य-प्रेम था, इसका दिग्दर्शन नीचेके कुछ शब्दोसे होता है। जब सीताजी रामके साथ वन जाना चाहती हैं। तब रोती हुई कौसल्या कहती है—

मैं पुनि पुत्रवयू त्रिय पाई । रूप रासि गुन सीऊ सुहाई ॥ नयन पुतिर किर प्रीति वडाई । रासेउँ प्रान जानिकिह काई ॥ पर्लेग पीठ तिज गोद हिडोरा । सियँ न दीन्ह पगु अविन कठोरा ॥ जिअनमृशिजिमि जोगवत रहऊँ । दीप वाति निह टारन कहऊँ ॥

जय सुमन्त श्रीसीता-राम लदमणको वनमे छोड़कर अयोध्या आते हैं, तब कौसल्या अनेक प्रकार चिन्ता करती हुई पुत्रवधूका छुराल-समाचार पूछती हैं। फिर जब चित्रकृटमे सीताको देखती है, तब बड़ा ही दु'ख करती हुई कहती हैं—बेटी।धूपसे सूखे हुए कमलके समान, मसले हुए छुमुदके समान, धूलसे लिपटे हुए सोनेके समान और बादलोसे छिपाये हुए चन्द्रमाके समान तेरा यह मिलन मुख देखकर मेरे हृदयमे जो दु.खरूपी अरणीसे उत्पन्न शोकामि है, वह मुझे जला रही है।

यदि आज सभी सामुओका वर्ताव पुत्रवधुओंके ,साथ ऐसा हो जाय, तो घर-घरमे सुखका स्रोत वहने छगे।

### राम-भरतमें समानभाव और प्रजा-हित

कौसल्या राम और भरतमे कोई अन्तर नहीं मानती र्थी । उनका हृदय विशाल था। जब भरतजी निहालसे आते हैं और अनेक प्रकारसे विलाप करते हुए एव अपनेको धिकारते हुए, सारे अनर्थोंका कारण अपनेको मानते हुए माता कौसल्याके सामने फूट-फूटकर रोने लगते हैं, तब माता सहसा उटकर ऑस् बहाती हुई भरतको हृदयसे लगा लेती है और ऐसा मानती है मानो राम ही लौट आये। उस समय शोक और रनेह उनके हृदयमे नहीं समाना, तथापि वे वेटे भरतको धीरज वेंधाती हुई कोमल वाणीसे कहती हैं—

अजहुँ बच्छ विः वीरज घरहू । कुसमठ समुझि सोक परिहरहू ॥ जिन मानहु हियँ हानि गुकानी । कारु कर्म गृति अघटित जानी ॥

× × ×

राम प्रानह तें प्रान तुम्हारे । तुम्ह रघुपतिहि प्रानह तें प्यारे ॥ विघु विद्य चद्दे सवै हिमु आगी । होइ बारिचर बारि विरागी ॥ मप् ग्यानु वक भिटै न मोहू । तुम्ह रामहि प्रतिकृत न होहू ॥ मत तुम्हार यहु जो जग कहहीं । सो सपनेहुँ सुख सुगति न लहहीं ॥ अस कहि मातु भरतु हियँ काए । यन पय सबहि नयन जल छाए॥

कैसे आदर्श वाक्य हैं । रामकी माता ऐसी न हो तो और कौन होगी!

महाराजकी दाह-क्रियाके उपरान्त जब बिराष्टजी और नगरके लोग भरतको राजगद्दीपर बैठाना चाहते है और जब भरत किसी प्रकार भी नहीं मानते तब माता कौसल्या प्रजाके सुखके लिये धीरज धरकर कहती है—

प्रजा-हितका इतना ध्यान श्रीराम माताको होना ही

चाहिये । माताने रामके वन जाते समय भी कहा था— 'मुझे इस बातका तनिक भी दुःख नहीं है कि रामको राज्यके वदले वन मिल रहा है, मुझे तो इसी बातकी चिन्ता है कि रामके विना महाराज दशरथ, पुत्र भरत और प्रजाको महान् क्लेश होगा—

राजु देन किं दीन्ह वनु मोहि न सो दुख केमु । तुम्ह विनु भरतिह भूपतिहि प्रजिह प्रचड केकेसु ॥

### पुत्र-प्रेम

कीसल्याकी पुत्र-वत्सलता आदर्श है। रामके वनवाससे कोसल्याको प्राणान्त कलेश है; परन्तु प्यारे पुत्र श्रीरामकी धर्मरक्षाके लिये कौसल्या उन्हे रोकती नहीं, वर कहती है।

न शक्यसे वारियतुं गच्छेटानीं रघूत्तम। शीघं च विनिवर्तस्व वर्तस्व च सता क्रमे॥ यं पालयसि धर्मं त्वं प्रीत्या च नियमेन च। स वै राघवशार्दूल धर्मस्त्वामभिरक्षतु॥ (वा०रा०२।२५।२-३)

'बेटा । मैं तुझे इस समय वन जानेसे रोक नहीं सकती। त् जा और शीघ ही छोटकर आ। सत्पुरुपोके मार्गका अनुसरण करता रह । त् प्रेम और नियमके साथ जिस धर्मका पालन कर रहा है। वह धर्म ही तेरी रक्षा करे।' इस प्रकार धर्मपर दृढ रहने और महात्माओंके सन्मार्गका अनुसरण करनेकी शिक्षा देती हुई माता पुत्रकी मङ्गलरक्षा करती हैं और कहती हैं—

पितु बनदेव मातु बनदेवी । सग मृग चरन सरोरुह सेवी ॥ अतर्हुँ उचित नृपहि बनबासू । बय बिलोकि हियँ होइ हरासू ॥

कर्तव्यपरायणा धर्मजीला त्यागमूर्ति माता कौसल्या दस प्रकार पुत्रको सहर्ष वनमे मेज देती हैं। वियोगके दावानलसे हृदय दग्ध हो रहा है, परतु पुत्रके धर्मकी टेक और उसकी हर्प गोक-रहित सुख-दु ख-सून्य आनन्दमयी मञ्जुल मूर्तिकी ओर देख-देखकर अपनेको गौरवान्वित समझती हैं। यह है सच्चा प्रेम! यहाँ मोहको तिनक भी अवकाश नहीं। भरतजीके सामने कौसल्या गौरवके साथ प्यारे पुत्र श्रीरामकी प्रशसा करती हुई कहती है—विटा! महाराजने तेरे बड़े माई रामको राज्यके वदले वनवास दे दिया, परंतु इससे रामके मुखपर म्लानता भी नहीं आयी।

पितु आयस मृषन बसन तात ! तजे रघुबीर । बिसमउ हरषु न हृदयँ कछु पहिरे बलकल चीर ॥

मुख प्रसन्न मन रग न रोष् । सब कर सब विधि करि परितोषू ॥ चके बिपिन सुनि सियसँग कागी । रहइ न राम चरन अनुरागी ॥ सुनतिह कखनु चके उठि साथा । रहिह न जतन किए रघुनाथा ॥ तब रघुपति सबही सिरु नाई । चके सग सिय अरु कघु माई ॥

यह सब होनेपर भी माताका हृदय पुत्रका मधुर मुखडा देखनेके लिये निरन्तर व्याकुल है। चौदह साल वडी ही कठिनतासे श्रीरामके श्रुव सत्य वचनोंकी आगापर वीतते हैं। लका विजयकर श्रीराम जब अयोध्या लौटते हैं और जब माताको यह समाचार मिलता है, तब वे सुनते ही इस प्रकार दौडती हैं, जैसे गाय बछड़ेके लिये दौडा करती है। कौसल्यादि मातु सब धाई। निरक्षि बच्छ जनु धेनु कवाई॥

जनु घेनु बालक बच्छ तजि
गृहँ चरन बन परवस गईँ। दिन अत पुर रुख सबत घन हुकार करि घावति मईं॥

बहुत दिनोके बाद पुत्रका मुख देखकर कौसल्याके प्रेमसमुद्रकी मर्यादा टूट जाती है, वे पुत्रको हृदयसे लगाकर वार-बार सिर सूँघती है और कोमल मस्तक तथा मुखमण्डलपर हाथ फेरती एव टकटकी लगाकर देखती हुई मनमे वहुत ही आश्चर्य करती है कि मेरे इस कलके कोमल कमनीय जरा से बच्चेने रावण-जैसे प्रवल पराक्रमीको कैसे मारा होगा । मेरे राम-लक्ष्मण तो वड़े ही सुकुमार हैं। ये महावली राक्षसोसे कैसे जीते होंगे ?

कीसत्या पुनि पुनि रघुवीरिह । चितवीत कृपासिंघु रनथीरिह ॥ हृदयँ विचारित वारिह वारा । कत्रन मोति रुकापित मारा ॥ अति सुकुमार जुगरु मेरे बार । निसिचर सुभट महात्ररु मारे ॥

माता ! क्या तुम इस वातको भूल गर्यो कि तुम्हारे सुकुमार बारे वालक लीला सकेतसे ही त्रिभुवनको बनाने-विगाइनेवाले हैं । इन्हींकी मायासे सब कुछ हो रहा है । ये तुम्हारे प्रेमके कारण तुम्हारे यहाँ पुत्ररूपसे प्रकट होकर जगत्का कल्याण करते हुए तुम्हें सुरा पहुँचा रहे हैं । माता तुम धन्य हो !

कौसल्याको अपने धर्मपालनका फल मिलता है, उनका शेप जीवन सुखमय वीतता है और अन्तमें वे श्रीरामके द्वारा तत्त्वज्ञान प्राप्तकर—

रामं सदा हृदि ध्यात्वा छिरा संसारवन्धनम् । अतिक्रम्य गतीसिक्षोऽप्यवाप परमां गतिम् ॥

'हृदयमे सर्वेदा श्रीरामका ध्यान करनेसे संसारवन्धनको छिन्नकर सान्विक, राजस, तामस तीनों गतियोंको लॉघकर परम पदको प्राप्त हो जाती है।'

# माता सुमित्रा

प्रात सुमित्रा नाम जग जे तिय होहि सनेम । तन्य रुखन रिपुदमन सम पानहि पति पद प्रेम ॥ महाराज दशरथकी रानियोकी सख्या कहीं तीन सौ साठ

महाराज दशरयका रानियाका सख्ता कही तीन सी साठ और कहीं सात सौ बतायी जाती है। जो भी हो, महारानी कौसल्या पट्टमिह्बी थीं और महारानी कैकेयी महाराजको सर्वाधिक प्रिय थीं। शेषमे श्रीसुमित्राजी ही प्रधान थी। महाराज छोटी महारानीके भवनमे ही प्रायः रहते थे। सुमित्रा-जीने उपेक्षित प्रायः महारानी कौसल्याके समीप रहना ही उचित समझा। वे बड़ी महारानीको ही अधिक मानती थी।

पुत्रेष्टि यज्ञ समाप्त होनेपर अभिके द्वारा प्राप्त चरुका आधा भाग तो महाराजने कौसल्याजीको दे दिया। शेषका आधा कैकेयीजीको प्राप्त हुआ। चतुर्थोश जो शेष था, उसके दो भाग करके महाराजने एक कौसल्या तथा दूसरा कैकेयीजीके हायोपर रख दिया। दोनो महारानियोने अपना अपना वह भाग सुमित्राजीको प्रदान कर दिया। महाराज यदि सुमित्राजीको भाग देते तो सभी रानियोको देनेका प्रश्न उठता।

समयपर माता सुमित्राने दो हेमगौर तेजस्वी पुत्र प्राप्त किये। उनमेरे कौसल्याजीके दिये भागके प्रभावसे लक्ष्मणजी श्रीरामके तथा कैकेयीजीके दिये भागके प्रभावसे शतुप्तजी भरतजीके अनुगामी हुए। यो चारो कुमारोंको रात्रिमे माता सुमित्राकी गोदमे ही निद्रा आती थी। सबकी सुख-सुविधाका, लाल्न-पालनका, कीडाका प्रवन्ध माता सुमित्रा ही करती थीं। गोस्वामी तुल्सीदासजीने गीतावलीमे बड़ा सुन्दर वर्णन किया है। अनेक बार माता कौसल्या श्रीरामको अपने पास सुला लेतीं। रात्रिको जगनेपर वे रोने लगते। माता रात्रिमे ही सुमित्राजीके भवनमे पहुँचकर कहती—(सुमित्रा। अपने राम- को छो। इन्हें तुम्हारी गोदके बिना नींद ही नहीं आती। देखों तो, रो-रोकर ऑखे लाल कर ली है। श्रीराघव सुमित्राजी-की गोदमे जाते ही चुप हो जाते।

बड़े होनेपर प्रभु प्रातः उठकर पिता तथा माताओको प्रणाम करते । नित्य उन्हें पूछना पड़ता कि मझली मा कहाँ हैं । क्योंकि राजसदनके समस्त प्रबन्धका निरीक्षण, दास-दासियोकी नियुक्ति, पूजा तथा दानके लिये सामग्रियोको प्रस्तुत करना, अतिथियोंको आमन्त्रण दिया गया कि नहीं—यह देखना, दैनिक एवं नैमित्तिक उत्सवो, पूजादिकोकी व्यवस्था करना—सब सुमित्राजीने अपने ऊपर ले लिया था । इन कार्योमे व्यस्त रहनेके कारण वे प्रातःकाल राजसदनके किसी निश्चित स्थानपर नहीं रहा करती थीं ।

#### $\times$ $\times$ $\times$

पितासे वनवासकी आज्ञा पाकर श्रीरामने माता कौसल्या-से तो आज्ञा ली, परतु सुमित्राजीके समीप वे खयं नहीं गये। वहाँ उन्होंने केवल लक्ष्मणजीको भेज दिया । माता कौसल्या अपने पुत्रको रोककर कैकेयीसे विरोध नहीं कर सकती थीं। भगवानुके लिये भी भाताकी अपेक्षा विमाता कैकेयी शास्त्रके आज्ञानुसार अधिक सम्मान्य थी । परंतु सुमित्राजीके सम्बन्धमे यह बात नहीं थी । यदि न्यायका पक्ष लेकर वे तेजस्विनी अड़ जायँ तो क्या होगा १ वे श्रीरामको वन न जानेकी आज्ञा निःसङ्कोच दे सकती थीं । उनके रुष्ट होनेपर कोई भी उनका प्रतीकार करनेमे समर्थ नहीं था। लक्ष्मण और शत्रुघ दोनों माताके परम आज्ञाकारी थे। इस प्रकारकी असमञ्जसमयी स्थितिसे बचनेके लिये ही श्रीरघनाथजी समित्राजीसे आज्ञा लेने नहीं गये । लक्ष्मणजीको आज्ञा मॉगनेपर माता सुमित्राने जो आज्ञा दी है, उसे हम श्रीरामचरितमानससे ज्यो-की त्यो उद्धृत किये देते है। माताके विशाल हृदयका इससे विशद परिचय और कहीं भी प्राप्त होना दुर्लभ है।

तात तुम्हारि मातु बैदेही । पिता रामु सब मॉित सनेही ॥ अवध तहाँ जह राम निवासू । तह इंदिवसु जह मानु प्रकासू ॥ जों पै सीय रामु बन जाहीं । अवध तुम्हार काजु कछु नाहीं ॥ गुर पितु मातु बधु सुर साई । सेइअहि समक प्रान की नाई ॥ रामु प्रानप्रिय जीवन जीके । स्वार्यरहित सखा सबही के ॥ पूजनीय प्रिय परम जहाँ तें । सब मानिअहि रामके नातें ॥ अस जियें जानि सग बन जाहू । केहु तात जग जीवन काहू॥

मृरि माग माजनु मयहु मोहि समेत बिल जाउँ । जौ तुम्हरों मन छाडि छलु कीन्ह राम पद ठाउँ ॥ पुत्रवती जुषती जग सोई। रघुपित मगतु जासु सुतु होई॥ सकल सुक्त कर वह फलु पहू। राम सीय पद सहज सनेहू॥ रागु रोषु इरिषा मद्ध मोहू। जिन सपनेहुँ इन्ह के बस होहू॥ सकल प्रकार विकार विहाई। मन कम बचन करेहु सेवकाई॥ तुम्ह कहुँ बन सब मोति सुपासू। संगिषतु मातु रामु सिय जासू॥ जेहि न रामु बन लहिह केलेसू। सुत सोइ करेहु इहइ उपदेसू॥

माताने इस प्रकार पुत्रको केवल आज्ञा ही नहीं दी। 'पुत्रवती जुवती' आदिसे उन्होंने नारी-जीवनकी सफलता भी बतलायी । आज्ञाके साथ आज्ञीर्वाद दिया—

रित होउ अविरक अमल सिय रघुबीर पद नित नित नई ।

माता सुमित्राका ही वह आदर्श दृदय् था । प्राणाधिक
पुत्रको निःसङ्कोच उन्होने कह दिया—

रामं दशरथं विद्धि मां विद्धि जनकारमजाम् । भयोध्यामटवीं विद्धि गच्छ तात यथासुखम् ॥

× × ×

चित्रक्टमें माता सुमित्राकी नीतिशताका बड़ा मनोहर परिचय हमें मिलता है। श्रीजनकजीकी महारानी सुनयनाका कैकेयी र अपार रोष है। कौसल्याजीके बार बार समझानेपर भी उनका चित्त शान्त नहीं होता। 'सुनिअ सुधा, देखिअहिं गरल'के समान कटूकियों वे सुनाती जा रही है। सहसा सुमित्राजीने 'देवि दड जुग जामिनि बीती।' कहकर इस प्रसगकों ही समाप्त कर दिया है।

दूसरी बार हमे उनके उसी गौरवमय हृदयका परिचय मिलता है, जिस गौरवसे उन्होंने लक्ष्मणको वन जानेकी आज्ञा दी थी। 'लङ्कामे घोर युद्ध हो रहा है। लक्ष्मण रणभूमिमे आहत होकर मूर्च्छित हो गये है।' यह समाचार घोलागिरि लेकर जाते हुए हनुमान्जीने भरतजीके बाणसे आहत होकर गिरनेपर दिया। अयोध्यामे अत्यन्त उदासी और व्याकुलता छा गयी।

'छिन छिन गात सुखात मातु के छिन छिन होत हरे है ।'

उस समय माता सुमित्राकी मनोदशा विचित्र हो गयी ।

'छक्ष्मण—मेरा पुत्र, श्रीरामके छिये सम्मुख युद्धमे वीरतापूर्वक छड़ता हुआ गिरा है । अहा ! मै धन्य हो गयी ।'

प्रसन्ततासे वे खिछ उठी । पर दूसरे ही क्षण—'ओह !

शत्रुओके मध्यमे श्रीराम अकेले रह गये !' यह सोचते ही

उनका मुख सूख गया । पर तुरंत ही 'क्या चिन्ता है, अभी

शत्रुव्न तो है ही ।' एक निश्चयपर आकर उन्होंने सतीष व्यक्त

किया । पुत्रको तुरंत आज्ञा दी—'तात जाहु किप संग ।'
ऐसी जननीका पुत्र प्रमादी या भीर नहीं हुआ करता ।
'रिपुस्दन उठि कर जोरि खरे है ।' आजाका पालन हुआ ।
महर्षि विसष्ठने नहीं रोका होता तो माता अपने छोटे पुत्रको
भी श्रीरामकी सेवामे ल्ह्हा भेजनेसे रुकती नहीं । उन्होने

लक्ष्मणको आजा देते समय कहा था—
'राम सीय सेवा सुचि हे ही तब जानिरों सही मुत मेरे ।'
और इम सेवाकी अग्निमे तपकर जा उनका लाल तस
विश्वाह काञ्चनकी भाँति अधिक उप्चिल होयर लोटाः तभी
उन्होंने उसे हृदयसे लगाया । धन्य !

## माता कैकेयी

केकेयी पद कमल सुचि बंदी बारं बार । राम काज-हित जिन कुजस विपुरु िर्मो सिर घार ॥ रामायणमे महारानी केंक्रेयीका चरित्र सबसे अधिक बदनाम है। जिसने सारे विश्वके परमप्रिय प्राणाराम रामको विना अपराघ वनमे भिजवानेका अपराध किया-उसका पापिनी कलकिनी, राक्षसी, कुलविनाशिनी कहलाना कोई आध्यर्की वात नहीं। समस्त सद्गुणोके आधार, जगदाधार राम जिसकी ऑखों-के कॉटे हो गये, उसपर गालियोकी बौछार न हो, तो किसपर हो । इसीसे लाखों वर्ष वीत जानेपर भी आज जगत्के नर-नारी फैंकेयीका नाम सुनते ही नाक भौं सिकोड हेते हैं और मौका पानेपर उसे दो-चार ऊँचे-भीचे शब्द सुनानेसे बाज नहीं आते । परंतु इससे यह नहीं समझना चाहिये कि कैंकेगी सर्वेया दुर्गुणोकी ही खान थीं। उनमे कोई सद्गुण था ही नहीं । सची वात तो यह है कि यदि कैंकेयीके श्रीराम-वनवासका कारण होनेका प्रसङ्ग निकाल लिया जाय तो कैकेयीका चरित्र रामायणके प्रायः सभी स्त्री-चरित्रोमे शायद वढकर समझा जाय । कैकेपीके रामवनवासका कारण होनेमे एक वडा भारी रहस्य छिपा हुआ है, जिसका उद्घाटन होनेपर यह सिद्ध हो जाता है कि श्रीरामके अनन्य और अनुकुल भक्तोमे कैकेयीजीका स्थान सबसे ऊँचा है। इस विपयपर आगे चलकर यथामति विचार प्रकट किये जायंगे। पहले कैंकेयीके अन्य गुणोकी ओर दृष्टि डालिये।

कैकेयी महाराज कैकयकी पुत्री और दगरथजीकी छोटी रानी थीं। ये केवल अप्रतिम सुन्दरी ही नहीं थी, प्रथम श्रेणी-की पतिवता और वीराङ्गना भी थीं। बुद्धिमत्ता, सरस्ता, निर्भयता, दयाखता आदि सद्गुणोका कैकेयीके जीवनमे पूर्ण विकास था। इन्होंने अपने प्रेम और सेवाभावसे महाराजके दृदयपर- इतना अधिकार कर लिया था कि महाराज तीनो पटरानियोमे कैकेयीको ही सबसे अधिक मानते थे। कैकेयी पति-सेवाके लिये सभी कुछ कर सकती थीं। एक

समय महाराज दगरथ देवताओंकी सहायताके लिये शम्त्ररा-सुर नामक राक्षससे युद्ध करने गये। उस समय केकेवीजी भी पतिके साथ रणाङ्गणमें गयी थीं—आराम या भोग भोगनेके लिये नहीं, सेवा और शूरतामे पतिदेवको सुख पहुँचानेके लिये। कैंकेयीका पातिवत और वीरत्व दर्भासे प्रकट होता है कि उन्होंने एक समय महाराज दगरथंने सार्थिके मर जानेपर स्वय वडी ही कुरालतासे सार्यायका कार्य करके महाराजको सकटसे बन्वाया था। उसी युढमे दूसरी वार एक घटना यह हुई कि महाराज घोर युद्ध कर रहे थे, इतनेमें उनके रथके पहिंचेनी बुरी गिर पड़ी । राजाको इस वातका पता नहीं लगा। केंकेवीने इस घटनाको देख लिया और पतिकी विजय कामनासे महाराजसे विना कुछ कहे-सुने तुरत धुरीकी जगह अपना हाथ डाल दिया और वडी धीरतासे बैटी रहीं । उस समय वेदनाके मारे कैंकेचीके ऑखोंके कोये काले पड़ गये, पर् उन्होंने अपना हाथ नहीं हटाया। इस विकट समयमे यदि कैकेयीने बुद्धिमत्ता और सहनजीलतासे काम न लिया होता तो महाराजके प्राण वचने कठिन थे।

शतुओका संहार करनेके बाद जब महाराजको इस घटनाका पता लगा, तब उनके आश्चर्यका पार नहीं रहा। उनका हृदय कृतजता तथा आनन्दसे भर गया। ऐसी वीरता और त्यागपूर्ण किया करनेपर भी उनके मनमे कोई अभिमान नहीं, वे पतिपर कोई अहसान नहीं करतीं। महाराज वरदान देना चाहते हैं तो वे कह देती हैं कि 'मुझे तो आपके प्रेमके मिवा अन्य कुछ भी नहीं चाहिये।' जब महाराज किसी तरह नहीं मानते और दो वर देनेके लिये हठ करने लगते हैं, तब देवी प्रेरणावश 'आवश्यक होनेपर मांग लूंगी' कहकर अपना पिण्ड छुडा लेती हैं। उनका यह अपूर्व त्याग सर्वथा सराहनीय है।

मरतः, शत्रुष्त निम्हाल चले गये हैं। पीछेसे महाराजने चत्रमासमे श्रीरामके राज्याभिषेककी तैयारी की। किसी भी

कारणसे हो। उस समय महाराज दगरथने इस महान उत्सवमे भरत और शत्रुप्तको बुलवानेकी भी आवस्यकता नहीं समझी, न कैकयराजको ही निमन्त्रण दिया गया। कहा जाता है कि कैंकेयीके विवाहके समय महाराज दगरय-ने इर्न्हिक द्वारा उत्पन्न होनेवाले पुत्रको राज्यका अधिकारी मान लिया था; परंतु रघुवशकी प्रथा और श्रीरामके प्रति अधिक अनुराग होनेके कारण चुपचाप युवराजपद प्रदान करनेकी तैयारी कर ली गयी। यही कारण या कि रानी कैंकेयीके महलोंमें भी इस उत्सवके समाचार पहलेसे नहीं पहॅचे थे । रानी कैंकेयी अपना स्वत्व जानती थीं, उन्हें पता था कि भरतको मेरे पुत्रके नाते राज्याविकार मिछना चाहिये। परत केमेयी इस बातकी कुछ भी परवा न करके राम-राज्याभिषेककी यान सुनते ही प्रसन्न हो गर्भी । देव-प्रेरित क्रुवड़ी मन्यराने आकर जब उन्हें यह समाचार सुनाया, तब वे आनन्द्रमे इब गर्यो । वे मन्थराको पुरस्कारमें एक दिव्य उत्तम गहना देकर- 'दिव्यमाभरण तस्यै कुन्जायै प्रदरी शुभम्'--कहती हं---

इदं तु मन्थरे महामाग्यात परमं प्रियम् । एतन्मे प्रियमाग्यातं किं वा भूयः करोमि ते ॥ रामे वा भरते वाहं विशेष नोपलक्षये । तसानुष्टासि यद्गाजा रामं राज्येऽभिषेक्ष्यति ॥ न मे परं किश्चितितो वरं पुनः

प्रियं प्रियाईं सुवच वचोऽसृतम् । तथा द्यवोचस्त्वमतः प्रियोत्तरं वरंपः ते प्रद्यामि तं घृणु ॥ (वा० रा०२।७।३४–३६)

'मन्यरे ! त्ने मुझको यह वड़ा ही प्रिय सवाद सुनाया है, इसके वदले में तेरा और क्या उपकार करूँ ! यद्यपि भरतको राज्य देनेकी वात हुई थी, फिर भी राम और भरतम मकाई मेद नहीं देखती । म इस वातसे बहुत प्रसन्न हूँ कि महाराज कल रामका राज्यामिणंक करेंगे । हे प्रियवादिनी ! रामके राज्याभिणेकका सवाद सुननेसे वदकर मुझे अन्य कुछ भी प्रिय नहीं है । ऐसा अमृतके समान सुखप्रद वचन सब नहीं सुना सकते । त्ने यह वचन सुनाया है, इसके लिये तू जो चाहे सो पुरस्कार माँग ले, मैं तुझे देती हूँ ।'

इसपर मन्यरा गहनेको फेंक्कर कैकेयीको बहुत कुछ उच्छा-छीधा समझाती है, परतु फिर भी कैकेयी तो श्रीराम-

के गुणोकी प्रशसा करती हुई यही कहती है कि श्रीरामचन्द्र धर्मन, गुणवान, सयतेन्द्रिय, सत्यवती और पवित्र हैं। वे राजाके ज्येष्ठ पुत्र हैं, अताएव हमारी कुलप्रथाके अनुसार उन्हें युवराजपदका अधिकार है। दीर्घायु राम अपने भाइयों और सेवकोंकी पिताकी तरह पालन करेंगे। मन्यरा। तू ऐसे रामचन्द्रके अभिपेककी बात सुनकर क्यों दुखी हो रही है। यह तो अम्युदयका समय है। ऐसे समयम त् जल क्यों रही है। इस मावी कत्याणमे त् क्यों दुःख कर रही है!

यथा वै भरतो मान्यस्तथा भृयोऽपि राघवः । कोसल्यातोऽतिरिक्तं च मम ग्रुश्रूपते वहु ॥ राज्यं यटि हि रामस्य भरतस्यापि तत्तदा । मन्यते हि यथाऽऽस्मान तथा भ्रातृंस्तु राघव ॥

(वा० रा० २ । ८ । १८-१९ )

'मुझे भरत जितना प्यारा है, उसमे कहीं अविक प्यारे राम हे, क्योंकि राम मेरी सेवा कीसल्यासे भी अविक करते ही रामको यिं राज्य मिळता है तो वह भरतको ही मिळता है, ऐसा समझना चाहिये, क्योंकि राम सब भाइयोंको अपने ही समान समझते ही।'

इसपर जन मन्यरा महाराज दशरयकी निन्दा करके कैकेयीको फिर उभाइने लगी। तन तो कैकेयीने नड़ी न्रुरी तरह उसे फटकार दिया—

ईदशी यिंट रामे च बुद्धिस्तव समागता । जिह्नायारछेदनं चैव कर्तन्यं तव पापिनि ॥ पुनि अस कवहुँ कहिस घरकोरी । तौ घरि जीम कढावठॅ तारी ॥

इस प्रसङ्गते पता लगता है कि केंकेयी श्रीरामकों कितना अधिक प्यार करती थीं और उन्हें श्रीरामके राज्याभिषेकमें कितना बड़ा मुख था। इसके बाद मन्थराके पुन. बहकानेपर कैंकेयीके द्वारा जो कुछ कार्य हुआ, उसे यहाँ । छिखनेकी आवन्यकता नहीं । उसी कुकार्यके लिये तो कैंकेयी आजतक पापिनी और अनर्थकी मूलकारणरूपा कहलाती है, परतु विचार करनेकी वात है कि श्रीरामको इतना चाहनेवाली, कुल्प्रया और कुलकी रक्षाका सर्वदा ध्वान रखनेवाली, परम सुजीला कैंकेयीने राज्यलोभसे ऐसा अनर्थ क्यों किया। जो थोड़ी देर पहले रामको भरतसे अधिक प्रिय बतलाकर उनके राज्याभिषेकके सुसंवादपर दिव्याभरण पुरस्कार देती थीं और राम तथा

दगरथकी निन्दा करनेपर, भरतको राज्य देनेकी प्रतिज्ञा जाननेपर भी, मन्थराको 'घरफोरी' कहकर उसकी जीभ निकलवाना चाहती थीं, वे ही जरा-सी देरमे इतनी कैसे बदल जाती है कि वे रामको चौदह सालके लिये वनके दु.प सहन करनेके लिये भेज देती है और भरतके गील-स्वभावको जानती हुई भी उनके लिये राज्यका वरदान चाहती हैं ?

इसमे रहस्य है, वह रहस्य यह है कि कैकेयीका जन्म भगवान् श्रीरामकी लीलामे प्रधान कार्य करनेके लिये ही हुआ था। कैकेयी भगवान श्रीरामको परब्रह्म परमात्मा समझती थों और श्रीरामके लीलाकार्यमें सहायक वननेके लिये उन्होंने श्रीरामकी रुचिके अनुसार यह जहरकी चूँट पी थी। यदि कैकेयी श्रीरामको वन भिजवानेमें कारण न वनतीं तो श्रीरामका लीलाकार्य ही सम्पन्न न होता । न सीताका इरण होता और न राक्षसराज रावण अपनी सेनासहित मरता । श्रीरामने अवतार धारण किया था- 'दुप्कृतीका विनाश करके साधुओंका परित्राण करनेके लिये ।' दुष्टोके विनाशके लिये हेत्की आवश्यकता थी । विना अपराध मर्यादापुरुपोत्तम श्रीराम किसीपर आक्रमण करने क्यो जाते । आजकलके राज्यलोभी लोगोंकी भाँति वे जबरदस्ती परस्वापहरण करना तो चाहते ही नहीं थे। मर्यादाकी रक्षा करके ही सारा काम करना था उन्हे। रावणको मारनेका कार्य भी दयाको लिये हुए था, मारकर ही उसका उद्धार करना था। दृष्टकार्य करनेवालींका वध करके ही साधु और दुष्टोंका—दोनोका परित्राण करना था। साधुओको दुष्टोसे बचाकर सदुपदेशसे और दुष्टोका कालमूर्ति होकर मृत्युरूपसे-एक ही वारसे दो शिकार करने थे। पर इस कार्यके लिये भी कारण चाहिये, वह कारण था सीताहरण । इसके सिवा अनेक शाप-वरदानींको भी सचा करना था। पहलेके हेतुओकी मर्यादा रखनी थी। परत वन गये विना सीताहरण होता कैसे ? राज्याभिपेक हो जाता तो वन जानेका कोई कारण नहीं रह जाता । महाराज दगरथकी मृत्युका समय समीप आ पहुँचा था, उसके लिये भी किसी निमित्तकी रचना करनी थी। अतएव इस निमित्तके लिये देवी कैकेयीका चुनाव किया गया और महाराज दश्तरथकी मृत्यु एव रावणका वध, इन दोनो कार्योंके लिये कैकेयीके द्वारा राम वनवासकी व्यवस्था करायी गयी।

सर्विनयन्ता भगवान् श्रीरामकी ही प्रेरणासे देवताओंके

द्वारा प्रेरित होकर जब सरम्बती देवी कैकेग्रीकी बुद्धि फेर गयी और जब उनपर उसका पूरा असर हो गया—'भावी बस प्रतीति उर आई'—तब भगविद्यानुसार बरतनेवाली कैकेग्री भगवान्के मायावश ऐसा कार्य कर बैठीं, जो अत्यन्त कूर होनेपर भी भगवान्की लीलाकी सम्पूर्णताके लिये अत्यन्त भावश्यक था।

अव प्रन्न यह है कि जब केनेयी भगवान्की परम भक्त थीं। प्रमुकी इम आम्यन्तरिक गुह्मनीलाके अतिरिक्त प्रकाशमे भी श्रीरामसे अल्पन्त प्यार करती थीं, राज्यमें और परिवारमे उनकी बड़ी मुख्याति थी, सारा कुटुम्ब कैंकेबीसे प्रसन्न था, फिर भगवान्ने उनीके द्वारा यह भीपण कार्य कराकर उसे कुटुम्वियों और अनुधवासियोंके द्वारा तिरस्कृत, पुत्रद्वारा अपमानित और इतिहासमें सदाके लिये लोकनिन्दित क्यों यनाया ! जन भगवान् ही सबके प्रेरक है, तव साध्नी सरला कैनेचीके मनमें सरस्वतीके द्वारा ऐसी प्रेरणा ही क्यो करवायी। जिससे उनका जीवन सदाके लिये दुखी और नाम सदाके लिये बदनाम हो गया ?' इसीमें तो रहस्य है । भगवान् श्रीराम साक्षात् सचिदानन्द परमात्मा है, कैंकेयी उनकी परम अनुराशिणी सेविका है । जो सबसे गुहा और कठिन कार्य होता है. उसको सबके सामने न तो प्रकाशित ही किया जा सकता है और न हर कोई उसे करनेमे ही समर्थ होता है। वह कार्य तो किसी अत्यन्त कडोरकर्मी, घनिष्ठ और परम प्रेमीके द्वारा ही करवाया जाता है । खास करके जिस कार्यम कर्ताकी बदनामी हो। ऐसे कार्यके लिये तो उसीको चुना जाता है। जो अत्यन्त ही अन्तरङ्ग हो । रामका लोकापवाद मिटानेके लिये श्रीसीताजी वनवास स्वीकार करती <u>हुई</u> सन्देशा कहलाती है कि भी जानती हूँ मेरी ग्रुद्धतामे आपको सन्देह नहीं है, केवल आप लोकायवादके भयसे मुझे त्याग रहे हैं। तथापि मेरे तो आप ही परम गति हैं। आपका लोकापवाद दूर हो, मुझे अपने शरीरके लिये कुछ भी शोक नहीं है। ' यहाँ सीताजी 'रामकाज' के लिये कप्ट सहती हैं। परंतु उनकी वदनामी नहीं होती। प्रशसा होती है; उनके पातिवतकी आजतक पूजा होती है। परतु कैकेयीका कार्य इससे अत्यन्त महान् है । उसे तो 'रामकाज' के लिये रामविरोधी प्रख्यात होना पड़ेगा। 'यावचन्द्रदिवाकरी' गालियाँ सहनी पड़ेगी । पापिनी, कलकिनी, कुलघातिनीकी उपाधियाँ प्रहण करनी पड़ेंगी, वैधव्यका दुःख स्वीकारकर पुत्र और नगरनिवासियोंके द्वारा तिरस्कृत होना पडेगा ! तथापि 'रामकाज' जरूर करना पडेगा । यही रामकी इच्छा है और इस 'रामकाज' के लिये रामने कैकेयीको ही प्रधान पात्र चुना है । इसीसे यह कलङ्कका चिर टीका उन्हींके सिर पोता गया है। यह इसीलिये कि वे परव्रहा श्रीरामकी परम अन्तरङ्ग प्रेमपात्री है, वे श्रीरामकी लीलाओं में सहायिका हैं, उन्हे वदनामी-खुशनामीसे कोई काम नहीं, उन्हे तो सब कुछ सहकर भी 'रामकाज' करना है । रामरूपी सूत्रधार जो कुछ पार्ट दे, उनके नाटककी साङ्गताके लिये उनके आज्ञानुसार इन्हें तो वही खेल खेलना है, चाहे यह कितना ही क्रूर क्यों न हो । कैंकेयी अपना पार्ट वडा अच्छा खेलती है । राम अपने 'काज' के लिये सीता और लक्ष्मणको लेकर खुङी-खुङी वनके लिये विदा होते हैं। कैकेयी इस समय पार्ट खेल रही थीं, इसीलिये उनको नाटकके स्वामीसे, जिसके इगितसे उस सत्रधारसे जगन्नाटकका प्रत्येक परटा पड रहा है और उसमे प्रत्येक किया सुचारुरूपसे हो रही है, एकान्तमे मिलनेका अवसर नहीं मिलता । इसीलिये वे भरतके साथ वन जाती हैं और वहाँ श्रीरामसे--नाटकके स्वामीसे एकान्तमे मिलकर अपने पार्टके लिये पूछती है और साधारण स्त्रीकी भाँति लीलांचे ही लीलामयसे उनको दुःख पहुँचानेके लिये क्षमा चाहती है, परत लीलामय भेद खोलकर साफ कह देते हैं कि 'यह तो मेरा ही कार्य था, मेरी ही इच्छासे, मेरी मायासे हुआ था। दुम तो निमित्तमात्र थी, सुखमे भजन करो और मुक्त हो जाओ ।' वहाँका प्रसङ्ग इस प्रकार है । जब भरत श्रीरामको लौटा ल जानेका बहुत आग्रह करते हैं। किसी प्रकार नहीं मानते, तब भगवान् श्रीरामका रहस्य जाननेवाले मुनि वशिष्ट श्रीरामके सकेतमे भरतको अलग ले जाकर एकान्तमे समझाते है—'पुत्र । आज मै दुन्ने एक गुप्त रहस्य धुना रहा हूं । श्रीराम साक्षात् नारायण है, पूर्वकालमे ब्रह्माजीन इनसे रावण-वधके लिये प्रार्थना की यी, इसीसे इन्होने दगरथके यहाँ पुत्ररूपसे अवतार लिया है । श्रीसीताजी साक्षात् योगमाया है। श्रीलदमण गेपके अवतार है, जो सदा श्रीरामके साथ उनकी मेवामे लगे रहते है । श्रीरामको रावणका वध करना है, इससे वे जरूर वनमें बहेंगे, तेरी माताका कोई दोप नहीं है-

कैकेच्या वरदानादि यद्यसिप्दुरभाषणम् ॥ सर्वं देवकृतं नोचेदेव सा भाषयेत्कथम् । नय्मास्यजाग्रह तात रामस्य विनिवर्तने ॥ (अ० रा० २ । ९ । ४५-४६ ) 'कैंकेयीने जो वरदान मॉगे और निष्ठुर वचन कहे थे। सो सब देवका कार्य था—रामकाज था। नहीं तो भला। कैंकेयी कमी ऐसा कह सकती १ अतएव तुम रामको अयोभ्या लौटा ले चलनेका आग्रह छोड दो।'

रास्तेमे भरद्वाज मुनिने भी सकेतसे कहा था-

'भरत । तू माता कैकेयीपर दोषारोपण मत कर । रामका वनवास समस्त देव-दानव और ऋृि पयोके परम हित और परम सुखका कारण होगा । अव श्रीविशयजीसे स्पष्ट परिचय प्राप्तकर भरत समझ जाते हैं और श्रीरामकी चरण-पादुका सादर लेकर अयोध्या लौटनेकी तैयारी करते हैं। इधर कैकेयीजी एकान्तमे श्रीरामके समीप जाकर ऑखोरे ऑमुओ-की धारा वहाती हुई न्याकुल हृदयसे हाथ जोड़कर कहती हैं--- श्रीराम । तुम्हारे राज्याभिपेकमे मैने विघ्न किया या। उस समय मेरी बुद्धि देवताओने विगाड़ दी थी और मेरा चित्त तुम्हारी मायासे म हित हो गया था। अतएव मेरी इस द्रुएताको तुम क्षमा करो, क्योंकि साबु क्षमाशील हुआ करते हैं । फिर तुम तो साक्षात् विष्णु हो। इन्द्रियोसे अन्यक्त सनातन परमात्मा हो, मायासे मनुष्यरूपधारी होकर समस्त विश्वको मोहित कर रहे हो। तुम्हींसे प्रेरित होकर लोग साध-असाध कर्म करते हैं। यह सारा विश्व तुम्हारे अधीन है। अखतन्त्र है, अपनी इच्छासे कुछ भी नही कर सकता। जैसे कठपुतिलयाँ नचानेवालेके इच्छानुसार ही नाचती हैं, वैसे ही यह बहुरूपवारिणी नर्तकी माया तुम्हारे ही अधीन है। तुम्हे देवताओका कार्य करना था, अतएव नुमने ही ऐसा करनेके छिये मुझे प्रेरणा की । हे विञ्वेश्वर ! हे अनन्त ! हे जगन्नाथ । मेरी रक्षा करो । मै तुम्हे नमस्कार करती हूँ । तुम अपनी तत्त्वज्ञानरूपी निर्मल तीक्ष्णधार तलवारसे मेरी पुत्र-वित्तादि विपयोमे स्नेहरूपी फॉसी काट दो । मैं तुम्हारे शरण हूं। ( अव्यातमरामायण )

कैसेगिके स्पष्ट और सरल वचन सुनकर भगवान्ने हॅसते हुए कहा—'हे महामागे। तुम जो कुछ कहती हो, सत्य कहती हो, इसमे किञ्चित् भी मिथ्या नहीं है। देवताओका कार्य सिद्ध करनेके लिये मेरी ही प्रेरणासे उस समय तुम्हारे मुखसे वैसे वचन निकले थे। इसमे तुम्हारा कुछ भी दोष नहीं है। तुमने तो मेरा ही काम किया है। अब तुम जाओ और हृदयमे सदा मेरा ध्यान करती रहो। तुम्हारा स्नेहपाश सव ओरसे दूट जायगा और मेरी इस मिक्तके कारण तुम शीम ही मुक्त हो जाओगी। मै सर्वत्र समदृष्टि हूँ। मेरे न तो

कोई द्रेष्य है और न प्रिय। मुझे जो भजता है, मैं भी उसीको भजता हूँ; परत हे माता! जिनकी बुद्धि मेरी मायासे मोहित है, वे मुझको तत्त्वसे न जानकर सुख-दुःखोका मोक्ता साधारण मनुष्य मानते हे। यह बड़े सीभाग्यका विषय है कि तुम्हारे हृदयमे मेरा यह भवनागक तत्त्वज्ञान हो गया है। अपने घरमे रहकर मेरा स्मरण करती रहो। तुम कभी कमोंसे लिस नहीं होओगी।' (अध्यात्मरामायण)

भगवान्के इन वचनोसे कैंकेयीकी स्थितिका पता लगता है। भगवान्के कथनका सार यही है कि "तुम 'महाभाग्यवती' हो। लोग चाहे तुम्हे अभागिनी मानते रहे। तुम निर्दाप हो। लोग चाहे तुम्हे दोपी समझें। तुम्हारे द्वारा तो यह कार्य मैने ही करवाया था। जिन लोगोकी बुद्धि मायामोहित है। वे ही तुमको मामूली स्त्री समझते हैं। तुम्हारे हृदयमे तो मेरा तत्वशन है, तुम धन्य हो।"

भगवान् श्रीरामके इन वचनोको सुनकर कैकेयी आनन्द

और आश्चर्यपूर्ण हृदयसे सैंकडो बार साहाङ्ग प्रणाम और प्रदक्षिणा करके सानन्द भरतके साथ अयोध्या छौट वर्यी ।

उपर्युक्त स्पष्ट वर्णनसे यह भलीमाँति सिद्ध हो जाता है कि कैकेपीने जान-बूझकर स्वापंबुद्धिसे कोई ध्यनर्थ नहीं किया था। उन्होंने जो कुछ किया, सो श्रीरामकी ब्रेरणाने प्रामकाज' के लिये। इस विवेचनंस यह प्रमाणित हो जाता है कि कैकेपी बहुत ही उच्चकोटिकी भक्तहृदया देवी थी। वे सरल, स्वार्थहीन, प्रेममय, स्नेह-वात्सल्ययुक्त, धर्मपरायणा, बुद्धिमती, आदर्श पतिवता, निर्मय वीराङ्गना होनेके साथ ही भगवान् श्रीरामकी अनन्य भक्ता थीं। उनकी जो कुछ बदनामी हुई और हो रही हे, नो सब श्रीरामकी अन्तरङ्ग प्रीतिका निदर्शनरूप ही है। जिस देवीने जगत्के आधार, प्रेमके समुद्र, अनन्य रामभक्त भरतको जन्म दिया, वह देवी कदापि तिरस्कारके योग्य नहीं हो सक्त्री, ऐसी प्रातःसरणीया देवीके चरणोंमे वार-वार अनन्त प्रणाम है।

## माता देवकी

विश्वं यदेतत् स्वतनी निशान्ते यथावकाशं पुरुषः परी भवान्। विभिर्ति सोऽयं मम गर्भगोऽभू-दहो नुलोकस्य विद्यम्बन हि तत्॥ (श्रीमझा०१०।३।३१)

श्रीदेवकीजी कहती है— प्रलयके अन्तमे जब आप इस सम्पूर्ण ब्रह्माण्डको अपनेमे लीन कर लेते हैं, तब सम्पूर्ण विश्व आपके उदरमे समा जाता है, किसीको भी अवकाशकी न्यूनता नहीं होती। वे ही आप मेरे गर्भमे आये है, यह लोगोंके लिये एक आश्चर्यकी वात है— इसपर मला, कौन विश्वास करेगा।

महाराज उप्रसेनके एक भाई थे, उनका नाम देवक था।
महाभाग्यवती देवकीजी उन्होंकी पुत्री थीं। कस इनका
भाई था। ये कससे छोटी थीं, अतः वह इन्हें बहुत प्यार
करता था। इनका विवाह यदुवनी राजा श्रीवसुदेवजीसे
हुआ। देवकजीने अपनी पुत्रीका विवाह बड़े ही उल्लासके
साथ किया। वहुत-सा दहेज वसुदेवजीको दिया गया और
वड़ी धूमधामसे विवाहका समस्त कार्य सम्पन्न हुआ। कस
अपनी वहिनके प्रति स्नेह प्रदर्शित करनेके लिये विदाईके
समय उसके रथको स्वय हॉकने लगा। रथमे नवविवाहिता

देनकीजी और वसुदेवजी बंठे थे। क्स घोडोकां हॉक रहा
या। इसी समय आकागवाणी हुई— अरे ओ मूढ कम !
त् जिस वहिनके रथको इतनी प्रीतिंग्ध टॉक रहा है, इसीका
अप्टम गर्भ नुझे मारेगा। वस, फिर क्या था, रंगमे भग
पड़ गया, अमृतमे विप मिल गया। ट्रिके स्थानमें उदासी
छा गयी, स्नेहका स्थान हेपने बहुण कर लिया। कोधके
आवेगमे कस रथसे कूद पडा। उसने तलवार निकाल
ली और देवकीजीकी चोटी पकड़कर वह बड़े कोधके माथ
बोला— वस, न रहेगा वॉस न बजेगी वॉसुरी। विषके बृक्षको
वढने ही क्यो दिया जाय कि फिर उसके फलोसे मृत्युकी
सम्भावना हो। बढनेके पहले बृक्षको काट ही देना बुद्धिमानी
है। मैं अभी इस देवकीका अन्त किये देता हूँ।

पासमे वैठे हुए वसुदेवजीने वह धैर्यके साथ उसे समझाया, शानकी वाते वतायी, धर्म सुझाया और अन्तमे विश्वास दिलाया कि 'इसके जितने भी पुत्र होगे, हम सब उम्हे दे जाया करेंगे। उम इस अवलाको, जो तुम्हारी छोटी वहिन है, नविवाहिता है, क्यो मारते हो ?' भगवान्की प्रेरणा, उसके मनमे यह बात बैठ गयी। उसने देवकीको छोड़ दिया; परतु पीछेसे वसुदेवजीके सहित देवकीको कारावासमे वद कर दिया।

क्रमगः देवकीजीके गर्भरे सात सतानें हुई । अपन त्रितजानुसार वसुदेवजीने उन्हे कसको साप दिया और उस दूष्टने सभीको मार डाला । अप्टम गर्भमे साक्षात् श्रीमगवान् चतुर्भुजरूपमें प्रकट हुए। यह गर्भ देवकीके लिये 'हर्फ्योकविवर्धनः' हुआ। हर्प तो इस वातका था कि साक्षात् मगवान् अन्ततीर्ण हुए हैं। शोक कंसके अत्याचारोको छेकर। जब भगवान् अपनी प्रभासे दसो दिशाओको जगमगाते हए गङ्ख, चक्र, गदा, पद्मके साथ चतुर्भुजरूपमे प्रकट हुए, तव देवकीमाताने उनकी बड़ी स्तुति की और प्रार्थना की--- 'प्रमो । मै कससे बहुत डरती हूँ, वह तुम्हे भी मार **हालेगा । अत. उससे मेरी रक्षा करो और अपना यह** अलौकिक रूप छिपा लो ।' लीलामय भगवान्ने कहा-'यदि ऐसा ही है तो मुझे नन्दजीके गोकुलमे भेज दो, क्हाँ यगोदाजीके गर्मसे मेरी माया उत्पन्न हुई है, उसे के आओ ।' यह कहकर प्रभु साधारण शिशु हो गये। वसुदेवजी भगवान्को नन्दजीके यहाँ पहुँचा आये और बहाँसे कन्याको ले आये । बालक उत्पन्न हुआ है। यह **बुनक**र कस आया और उसने उस विज्य-कन्याको पत्थर-**बर** पटककर मार डाला ।

भगवान् त्रजमे ही बड़े हुए । देवकी माना अपने इदयंके दुकड़ेको देखनेके लिये तरसती रहीं । उनका मन उस स्यामसुन्दर सलोनी मनमाहिनी मृर्तिके लिये तरसता रहा । कंसको मारकर जब भगवान् देवकीजी और बसुदेवजीके पास आये, तब भगवान्ने अत्यन्त स्नेह प्रदर्शित करते हुए कहा—'आपलोग सदा मेरे लिये उत्कण्ठित रहे, किंतु में आपलोगोकी कुछ मी सेवा- ग्रुश्रूषा नहीं कर सका । वाल्य-कालकी कीड़ाएँ करके वालक माता-पिताकं प्रमुदित करता है, मेरे द्वारा यह भी नहीं हो बका, अतः आप क्षमा करे—

तत् क्षन्तुमईथस्तात मातनीं परतन्त्रयो । अकुर्वतोर्वा ग्रुश्रूपा क्छिप्टयोर्हुईडा भ्रुशम् ॥ (श्रीमद्रा०११।४५।९)

इस प्रकार भगवान्ने मातृ-पितृ-मिक प्रदर्शित की ।

जव श्रीमशुरापुरी छोडकर भगवान् द्वारका पधारे, तव दैवकी-जी द्वारकामे ही भगवानके समीप रहती थीं । वे उन्हें अपना प्रिय पुत्र ही समझती थीं । पुत्र-स्नेह भी कैसा मधुमय सम्बन्ध है । भगवत्ताका उन्हें स्मरण भी नहीं होता था। उनके छिये तो ध्यामसुन्दर बालक ही थे, उन्हें अपने हाथसे खिलानी-पिलाती, भॉति-ऑतिकी शिक्षाएँ देतीं । मातु-स्नेहको व्यक्त करनेके लिये भगवान् भी देवकीजीकी हर प्रकारसे सेवा करते। जन्मके समय भगवान्-ने अपने चतुर्मुजरूपसे जो माताको दर्शन दिया था, उसे वे भूल गर्यों और अब उन्हें फिर अपना पुत्र ही मानने लगीं। भगवान् तो माताको असली जान कराना चाहते थे, अत उनके मनमे एक प्रेरणा की।

माताने जब सुना कि मेरे पुत्र राम-कृष्णने गुरुद्क्षिणामे गुरुके मृतक पुत्रको ला दिया, तब उन्होंने भी प्रार्थना की
कि मेरे भी कसके द्वारा जो पुत्र मारे गये हैं, उन्हें ला दो।'
माताकी ऐसी प्रार्थना सुनकर भगवान् वासुदेव बलदेवजीके
साथ पाताल-लोकमे गये और वहाँसे उन पुत्रोकों ले
आये। माताने देखा, वे तो अभी उसी अवस्थाके हैं।
माता अपने आपको भूल गयी। उनके स्तानोमेसे दूध
टपकने लगा। वहे स्तेहसे उन्हें गोदीमे बिठाकर वे दूध
पिलाने लगी। वे भी श्रीकृष्णोच्छिष्ट स्तनका पान
करके देवलोकको चले गये। अब माताको जान हुआ
कि ग्ये मेरे साधारण पुत्र नहीं। ये तो चराचरके स्वामी
है, विश्वके एकमात्र अधीश्वर हं।' माताकी मोह-ममता
दूर हो गयी, वे भगवान्के ध्यानमे मन्न हो गयीं।

अन्तमे जब प्रभास-क्षेत्रकी महायात्रा हुई और उसमे सब यदुविश्योंका नाग हो गया तथा भगवान् भी अपने लोकको पधार गये, तब यह समाचार दारुकके द्वारा वसुदेव-देवकीजीने भी सुना । वे दौड़े-दौड़े प्रभास-क्षेत्रमे आये । वहाँ आनन्दकन्द श्रीकृष्ण और बलरामको न देखकर माता देवकीजीने श्रीवसुदेवजीके साथ भगवान्के विरहमे पाञ्चमौतिक गरीरसे उसी क्षण सम्बन्ध त्याग दिया । वे उस भगवद्वामको चली गयी, जहाँ उनके प्यारे प्रभु नित्य निवास करते हैं।

# माता रोहिणी

जब कव्यपजीने वसुदेवके रूपमे जन्म धारण किया, तब उनकी पत्नी सपोक्षी माता कडू भी रोहिणीके रूपमे उत्पन्न हुई । सस्य आनेपर वसुदेवजीसे रोहिणीका विवाह हुआ। इनके अतिरिक्त पौरवी, भद्रा, मिदरा, रोचना, इला और देवकी आदि और वहुत-सी पतियाँ वसुदेवजीके थीं।

जब क्रूर कसने वसुदेव-देवकीको कारागारमे वद कर दिया, तव रोहिणीजी वडी व्याकुल हुई; पर कससे इनको पित-सेवाके लिये कारागारमे जानेकी आजा मिल गयी। ये वहाँ जाया करती। इससे इनका दुःख बहुत कुछ कम हो गया। वहीं जब देवकीजीमें सातवें गर्भका प्रकाश हुआ, तब इनमें भी साथ-ही-साथ गर्भके लक्षण दीख पड़े। वसुदेवजीकों चिन्ता हुई कि जैसे यह कस देवकीके पुत्रोकों मार दे रहा है, वैसे ही रोहिणीके पुत्रकों भी कहीं शङ्कावश न मार दे। इस भयसे उन्होंने रोहिणीको अपने भाई वजराज नन्दके यहाँ ग्रसभावसे भेज दिया।

जब रोहिणीजी नन्दालय आयी थीं, तब उनके तीन मासका गर्भ था । वजपुर आनेके चार मास पश्चात् योगमायाने इनके गर्भको तो अन्तर्धान कर दिया तथा देवकीजीके सातवे गर्भको वहाँसे आकर्षित कर दिया । इस प्रकार बल्रामजीकी जननी बननेका परम सौमाय्य रोहिणीजीको प्राप्त हुआ । योगमायाद्वारा गर्भस्थापनाके सात मास पश्चात्—सब मिलाकर चौदह मास गर्भ धारणकी लीला हो जानेपर रोहिणीजीने श्रावणी पूर्णिमाके दिन, श्रीकृष्ण-जन्मसे आठ दिन पूर्व, अनन्तको प्रकट किया। अनन्तरूप बल्राम रोहिणीके गर्भसे अवतरित हुए ।

जिस दिनसे रोहिणी नन्दालय पंधारी थीं, उसी दिनसे यशोदा एव रोहिणीमें इतना प्रेम हो गया कि मानो दोनो दो देह, एक प्राण हो। रोहिणीको पाकर यशोदाके आनन्दकी सीमा न रही। उनके आनन्दका एक यह भी कारण था कि रोहिणी अपने पातित्रत्यके लिये विख्यात थीं। अतः वजरानी सोचने लगीं—जब ऐसी सतीके चरण घरमे आ गये है, तब मेरी गोद भी अवश्य भर जायगी। हुआ भी

यही, सती रोहिणीके पधारनेपर यञोटाका अङ्क भी श्रीकृष्ण-चन्द्रसे विभूपित हो ही गया ।

व्रजरानी तो रोहिणीक गुणोको टेख-देखकर मुग्य रहतीं । उन्होने अपने घरका सारा भार रोहिणीजीके हाथमे सौप रक्खा था, व्रजरानीके घरकी मालकिन तो रोहिणीजी बन गयी थीं। अस्तु, जब रोहिणीजीको पुत्र हुआ, तब नन्दालयमे सर्वत्र आनन्द छा गया । अवन्य ही यह आनन्द प्रकट नहीं हुआ, यंगोदारानी जी भरकर उत्नव भी न मना सकीं, क्योंकि माई वसुदेवका नत्दजीको यह आदेश मिल चुका या कि रोहिणीके पुत्रजन्मकी वात सर्वथा गुप्त रक्खी जाय । वजराजने गुप्त भावसे ही रोहिणीजीके पुत्रका जातकर्म पवित्र ब्राह्मणे।के द्वारा करवाया और दक्षिणामे एक लाख गाये दीं । रोहिणीजी पहलेमे ही नन्ददम्पतिके व्यवहारको देखकर उनपर न्यौछावर थीं । पुत्र होनेके अवसरपर जव यह उदारता देखी, तब तो उनका रोम-रोम कृतज्ञतामे भर गया । उनके नेत्रोसे अशुधारा वह चली । साथ ही पुत्रकी छवि देख-देखकर वे आत्मविस्मृत भी होती जा रही थीं। वह छवि ही जो ऐसी थी-

शुश्राश्रवक्त्रं तडिदालिलोचनं नवान्द्रकेशं शरदश्रविद्रहम् । भानुप्रभावं तमस्त रोहिणी तत्त्रत्र युक्त स हि दिन्गवास्त्रकः ॥

समुदित चन्द्रके समान तो उसका मुख था, विद्युत्-रेखाजैसी नेत्रोकी शोमा थी, उसके निरपर नवजळवर-कृष्ण केश्व
थे, समस्त अङ्गाकी आमा शारदीय ग्रुभ्न मेघके समान थी,
वह वाळक सर्यके समान दुष्प्रधर्ष तेज शाली था। ऐसे परम
सुन्दर वाळकको श्रीरोहिणीने जन्म दिया। वाळकका इस
तरह शोभासम्पन्न होना सर्वथा उपयुक्त ही था, क्योंकि यह
अस्थि-मज्ञा मेद-मासनिर्मित प्राकृत शिशु तो था नही—यह तो
परम दिव्य वाळक था। वाळक भी कथनमात्रका ही, शास्तवमे तो स्वय भगवान् ब्रजेन्द्रनन्दनका अनन्त'—'शेष' नामसे
अभिहित रूप ही वाळक वनकर आया था।

रोहिणीजीको एक दु.ख भ्लता न था। वह था पित-वियोगका। पुत्रको देखकर वह दु.खभार वहुत कुछ कम हो गया। फिर भी रह-रहकर भीतुर वह स्मृति जाग उठती और रोहिणीजी पितके लिये व्याकुल हो जाती, किंद्र जिस

यह वर्णन भी मिलता ह िक करयपपत्ती अदितिके ही दो भाग हो गये। एक भागसे ने देवकीके रूपमे उत्पन्न हुईं, दूसरेसे रोहिणीके रूपमें। कल्प-मेदसे दोनों ही वर्णन सत्य हे।

दिनसे यगोदानन्दनका जन्म हुआ, जिस क्षणसे रोहिणीजीने उन्हें देखा, वस, उसी क्षणसे रोहिणीजी मानो सर्वथा वदल गर्यी। उनके हृदयकी सारी वेदना, सारी जलन यगोदानन्दन-के मुखचन्द्रने हर ली, उनके प्राण गीतल हो गये। वजपुर-मे आज पहली वार रोटिणीको गोपियोने वस्त्राभृषणोसे सुसजित देखा।

ग्यारह वर्ष, छः महीने राम श्यामकी मधुर वाललीलाओसे झरती हुई दिव्यातिदिव्य रसमन्दािकनी वजपुरमे प्रवाहित होती रही, उसमे निरन्तर अवगाहनकर रोहिणी धन्य होती रहीं। इसक पश्चात् राम ग्याम मधुपुर चले गये। कसका निधन हुआ, वसुदेव कारागारने मुक्त हुए, पुत्रोको इदयसे लगाकर वसुदेवने छाती ठडी की। यह होनेपर उन्होंने रोहिणीजीको बुलानेक लिये वजपुरमे दूत मेजा। पतिका आह्वान सुनकर रोहिणीजीकी विचित्र ही अवस्था हुई। वे व्याकुल होकर मन-ही-मन सोचने लगी—

आज्ञा पत्युर्विदक्षाप्यथ नवसुतथोर्जातु हातु न शक्या सेयं गोविन्दमाता वत कथिमव वा हेयतामाञ्च यातु । तस्मादेकैकनेत्राद्यवयवमिष चेद्रागमेकं तनोर्मे पुर्यां जीवे न कुर्यादपरिमह विधिम्तर्राहं निस्तरेऽयम् ॥

'आह ! एक ओर पितकी आजा है, उसे मैं टाल नहीं सकती, अपने दोनों पुत्रोंको देखनेकी इच्छा छोड़ देना भी मेरे वराकी वात नहीं । पर, हाय ! श्रीकृष्णजननी यशोदाको भी सहसा कैसे छोड दूँ । आह ! कदाचित् विधाता मेरे गरीरके दो भाग कर देता—एक नेत्र एव आधे अवयव एक शरीरमें, बचा हुआ नेत्र एव अवशिष्ट अवयव दूसरे शरीरमें, एक तो मधुपुरीके जीवनके लिये एव एक यहाँ यशोदाकी संभालके लिये—इस कमसे इस उद्देश्यको लेकर यदि देव मेरे अङ्गोंको बॉट दे, तो ही मैं इस विपत्तिसागर-को पार कर सकूँगी । अन्यथा और कोई उपाय नहीं है।

रोहिणीजीको अतिशय विषण्ण देखकर यशोदाने रोकर समझाया—'विहन । तेरे प्राण एव मेरे प्राण तो एक हैं। इसका प्रत्यक्ष प्रमाण यह है कि हम दोनोंने क्षणभरके लिये भी राम श्याममे भेद नहीं देखा। तो विहन । मेरी बात मान । मै मन्दमागिनी तो जा नहीं सकती, तू चली जा। राम-श्यामको देखकर तेरे प्राण जीतल हो जायँगे तथा पुत्रोको देखकर यदि तेरे प्राण रह गये तो मै भी जी आऊँगी, क्योंकि तेरे-मेरे प्राण सर्वथा अभिन्न है। इसके सिवा मेरे प्राण वचानेका और कोई दूसरा उपाय मुझे नहीं दीखता। वास्तवमे रोहिणीजी यही मोचकर मधुपुरी चली आयी।

#### $\times$ $\times$ $\times$ $\times$

मथुरासे जब वसुदेवजीको लेकर श्रीकृष्णचन्द्र द्वारका चले गये, तब रोहिणीजी भी द्वारका चली गयी। उनके मनमे आनन्द तो यह रहता या कि वे निरन्तर राम श्यामकी लीलाएँ देखती थीं, सुनती थीं, पर जब यगोदाका स्मरण होता, तब प्राणोमे टीस चलने लगती, वे फुफकार मारकर रो उठती।

कुरक्षेत्रमे रोहिणीजीका यशोदासे पुन' मिलन हुआ। यशोदाको कण्ठसे लगाकर, उनके अनन्त गुणोको सबसे कह-कहकर न जाने वे कितनी देरतक रोती ही रहीं।

एक वार रोहिणीजी फिर ब्रजपुरी पधारी थीं । दन्त-वक्त्रका विनाश करके जब श्रीकृष्णचन्द्र ब्रजपुर गये, तब उन्होंने रामके सहित रोहिणी मैयाको बुलाया । रोहिणी मैया अपने पुत्र वलरामके साथ आर्यो । तथा जब ब्रजेश्वरी यशोदा एकं नन्द अन्तर्धान होने लगे, तब ये भी नित्य लीलाकी रोहिणी-मे मिल गयी । अवस्य ही जनसाधारणकी दृष्टिमे तो रोहिणी-जी ब्रजपुरसे लौट आयी तथा श्रीकृष्णचन्द्रकी शेष लीलामे योगदान करती रही । जब यदुकुल ध्वस हुआ और दाकक इस समाचारको लेकर द्वारका लौटे, तब वसुदेव-देवकीके सिहत रोहिणीजी चीत्कार करती हुई वहाँ गर्यी, जहाँ यदुविशयोके मृत शरीर पड़े थे । वहाँ जब राम-कृष्णको—अपने पुत्रोंको नही पाया, तब वे मूर्ळित होकर गिर पड़ीं । रोहिणीजीकी यह मूर्च्छो फिर नहीं दूटी । रोहिणीजीके साथ ही वसुदेव-देवकी-की भी यही दशा हुई—

हेवकी रोहिणी चैव वसुदेवस्तथा सुतौ। कृष्णरामावपदयन्तः शोकार्ता विजहुः स्मृतिम्॥ प्राणांश्च विजहुस्तत्र भगवद्विरहातुराः।

**<sup>---₽¢}∞&</sup>lt;u>=C=</u>0**•∑•₹•--

<sup>\*</sup> रोहिणीजीके और भी बहुत-से पुत्र थे। उनके गर्भसे वसुदेवजीने बलराम, गद, सारण, दुर्मद, विपुल, ध्रुव और कृतः भादि पुत्र उत्पन्न किये थे।

## माता यशोदा

नेमं विरिञ्चो न भवो न श्रीरप्यङ्गसंश्रया। प्रसारं छेभिरे गोपी यत्तस्प्राप विमुक्तिदात्॥ (श्रीमद्गा०१०।९।२०)

'मुक्तिदाता भगवान्से जो क्रुपाप्रसाद नन्दरानी यंशोदा मैयाको मिला, वैसा न ब्रह्माजीको, न शङ्करको, न अर्घोङ्गिनी लक्ष्मीजीको भी कभी प्राप्त हुआ ।'

वसुश्रेष्ठ द्रोणने पद्मयोनि ब्रह्मासे यह प्रार्थना की— 'देव । जब में पृथ्वीपर जन्म धारण करूँ, तब विद्येश्वर स्वयं भगवान् श्रीहरि श्रीकृष्णचन्द्रमें मेरी परमा मिक हो ।' इस प्रार्थनाके समय द्रोणपत्नी धरा भी वही खडी थीं। धराने मुखसे कुछ नहीं कहा, पर उनके अणु-अणुमें भी यही अभिलापा थी, मन ही-मन धरा भी पद्मयोनिसे यही माँग रही थी। पद्मयोनिने कहा—'तथास्तु—ऐसा ही होगा।' इसी वरके प्रतापसे धराने बजमण्डलके एक सुमुख नामक गोपक एवं उनकी पत्नी पाटलाकी कन्याके रूपमें भारतवर्षमें जन्म धारण किया—उस समय जब कि स्वय भगवान् श्री-कृष्णचन्द्रके अवतरणका समय हो चला था, क्वेतवाराह-कल्पकी अद्वाईसवी चतुर्युगीके द्वापरका अन्त हो रहा था। पाटलाने अपनी कन्याका नाम यशोदा रक्ता। यशोदाका विवाह बजराज नन्दसे हुआ। ये नन्द पूर्वजन्ममें वही द्रोण नामक वसु थे, जिन्हे ब्रह्माने वर दिया था।

भगवान्की नित्यलीलामे भी एक यशोदा है । वे भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रकी नित्य माता है । वात्सल्यरसकी घनीभृत मूर्ति ये यशोदारानी सदा भगवान्को वात्सल्यरसका आखादन कराया करती है । जब भगवान्के अवतरणका समय हुआ, तब इन चिदानन्दमयी, वात्सल्यरसमयी यशोदाका भी इन यशोदा ( पूर्वजन्मकी धरा ) मे ही आवेश हो गया। पाटलापुत्री यशोदा नित्ययशोदासे मिलकर एकमेक हो गर्यी।

तथा इन्हीं यशोदाके पुत्रके रूपमे आनन्दकन्द परब्रह्म पुरुषोत्तम स्वय भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र अवतीर्ण हुए ।

जब मगवान् अवतीर्ण हुए थे, उस समय यगोदाकी आयु ढळ चुकी थी। इससे पूर्व अपने पति नन्दके साथ यशोदाने न जाने कितनी चेष्टा की थी कि पुत्र हो, पर पुत्र हुआ नहीं। अतः जब पुत्र हुआ, तब फिर आनन्दका कहना ही क्या है— सूबत धानन कों ज्यों पान्यो, ये पायौ या पनमं ।
—यशोदाको पुत्र हुआ है, इस आनन्दमे सारा व्रजपुर
निमग्र हो गया।

x x x

छठे दिन यगोदाने अपने पुत्रकी छठी पूजी। इसके दूसरे दिनसे ही मानो यशोदा-वात्सस्य सिन्धुका मन्यन आरम्भ हो गया, मानो स्वय जगदीश्वर अपनी जननीका हृद्र मयते हुए राशि-राशि भावरल निकाल-निकालकर विलेरने लगे, बतलाने लगे, घोपणा करने लगे—'जगत्की देवियो। देखो, यदि तुममेसे कोई मुझ परब्रहा पुरुपोत्तमको अपना पुत्र बनाना चाहो तो में पुत्र भी बन सकता हूँ, पर पुत्र बनाकर मुझे कैसे प्यार किया जाता है, वात्सस्यभावसे मेरा भजन कैसे होता है—इसकी तुम्हे शिक्षा लेनी पड़ेगी। इसीलिये इन सर्वथा अनमोल रतोंको निकालकर में जगत्मे छोड दे रहा हूँ, ये ही तुम्हारे आदर्श होगे; इन्हे पिरोकर अपने हृद्यका हार बना लेना। हृदय आलोकित हो जायगा, उस आलोकमें आगे बढकर पुत्ररूपसे मुझे पा लोगी, अनन्तकालके लिये सुखी हो जाओगी।' अस्त

कसंप्रेरित पूतना यशोदानन्दनको मारने आयी। उसने अपना विषपूरित स्तन यशोदानन्दनके श्रीमुखमे दे दिया। किंतु यशोदानन्दन विपमय दूधके साथ ही पूतनाके प्राणोको भी पी गये। शरीर छोडते समय श्रीकृष्णचन्द्रको छेकर ही पूतना मधुपुरीकी ओर दौडी। आह । उस क्षण यशोदाके प्राण भी मानो पूतनाके पीछे-पीछे दौड चछे। यशोदाके प्राण तभी छौटे, तभी उनमे जीवनका सञ्चार हुआ, जब पुत्रको छाकर गोपसुन्दरियोने उनके वक्षः स्थलपर रक्खा। यशोदाने स्नेहवक उस समय परमात्मा श्रीकृष्णपर गो-पुच्छ फिराकर उनकी महल-कामना की।

× × ×

क्रमगः यशोदानन्दन वढ रहे थे एव उसी क्रमने मैयाका आनन्द भी प्रतिक्षण वढ रहा था। यशोदा मैना पुत्रको देख-देखकर फूळी नहीं समाती थीं—

जसुमित फूली फूली डोलित । अति आनद रहत सगरे दिन हिस हिस सब सों बोलिब । मगल गाय उठित अति रस सो अपने मनको भागी । बिकसित कहित देख व्रजसुदिर कैसो लगत सुहासी ॥

र सुरुक्त एक नाम महोत्साह भी वा।

कभी पालनेपर पुत्रको सुलाकर आनन्दमे निमग्न होती रहर्ती—

पलना स्याम झुकावित जननी । अति अनुराग परस्पर गावित, प्रफुलिन मगन होति नॅद घरनी ॥ ठमॅगि ठमॅगि प्रमु मुजा पसारत, हरिष जसोमित अकम भरनी । सूरदास प्रमु मुदित जसोदा, पूरन भई पुरातन करनी ॥

इस प्रकार जननीका प्यार पाकर श्रीकृष्णचन्द्र तो आज इक्यासी दिनके हो गये; पर जननीको ऐसा ल्पाता या मानो 'कुछ देर पहले ही मैंने अपने पुत्रका यह सलोना मुख देखा है। आज वे अपने पुत्रको एक विशाल शकटके नीचे पलनेपर मुला आयी थी। इसी समय कसप्रेरित उत्कच नामक दैत्य आया और उसगाड़ीमे प्रविष्ट हो गया, शकटको यशोदानन्दनपर गिराकर वह उनको पीस डाल्ना चाहता था। पर इससे पूर्व ही यशोदानन्दनने अपने पैरसे शकटको उलट दिया, शकटामुरके संसरणका अन्त कर दिया। इघर जब जननीने शकट पतनका भयद्भर खब्द मुना, तब ये सोच बैटी कि मेरा लाल तो अव जीवित रहा नहीं। यस, ढाढ मारकर एक वार चीत्कार कर उठी और फिर सर्वथा प्राणशून्यन्त्री होकर गिर पड़ी। बड़ी कठिनताचे गोपशुन्दरियाँ उनकी मुच्छी तोडनेमे सफल हुई। उन्होने ऑस्बें खोलकर अपने पुत्रको देखा, देखकर रोती हुई ही अपनेको धिकार देने लगी—

'हाय रे हाय । मेरा यह नीलमणि नवनीतमे भी अधिक सुकोमल है, केवल तीन महीनेका है और इसके निकट शकट हठात् भूमिपर गिरकर टूट गया । यह बात सुनकर भी मेरे प्राण न निकले, में उन्हीं प्राणोकों लेकर अभीतक जीवित हूं, तो यही सत्य है कि में वज़से भी अधिक कठोर हूं । मै कहलाने-मात्रको माता हूं, मेरे ऐसे मातृत्वको, मातृवत्सलताको धिकार है।'

$$\times$$
  $\times$   $\times$ 

यश्रोदारानी कभी तो प्रार्थना करती—हे विधाता ! मेरा वह दिन कब आयेगा, जब मै अपने छालको बकेयाँ चलते देखूँगी, दूधकी दॅतुलियाँ देखकर मेरे नेत्र शीतल होगे, इसकी तोतली बोली सुनकर कानोमे अमृत बहेगा—

नद धरिन आनँदमरी, सुत स्याम खिलांव । कबिद्द धुटुरुतनि चलिहिंग, किह बिधिहि मनावै ॥ कबिद्द दॅतुिल है दूध की देखें इन नैनिन १ कबिद्दें कमल मुख बोरिहै, सुनिहों उन वैनिन ॥ चूमित कर पग अधर भ्रू, लटकित लट चूमित ।
कहा बरिन सूरज करें, कहूँ पावे सो मित ॥
— कभी श्रीकृष्णचन्द्रसे ही निहोरा करने जातीं—
नान्हरिया गोपाल लाल, तू बेगि बडी किन होहि ।
इहि मुख मुद्द बचन हुँसि कैथों जननि कहै कब मोहि ॥

जननीका मनोरथ पूर्ण करते हुए क्रमशः श्रीकृष्णचन्द्र बोलने भी लगे, बकैयाँ भी चलने लगे और फिर खड़े होकर भी चलने लगे। इतनेमे वर्ष पूरा हो गया, यशोदारानीने अपने पुत्रकी प्रथम वर्षगाँठ मनायी। इसी समय कसने तृणावर्त दैत्यको मेजा। वह आया और यगोदाके नीलमणि-को उड़ाकर आकागमे चला गया। यगोदा मृतवत्सा गौकी माँति पृथ्वीपर गिर पड़ी। इस बार जननीके जीवनकी आशा किसीको न थी। पर जब श्रीकृष्णचन्द्र तृणावर्तको चूर्ण-विचूर्णकर लौटे, गोपियाँ उन्हें दैत्यके छिन्न-भिन्न शरीरपरसे उठा लाया, तब तत्क्षण यगोदाके प्राण भी लौट आये— शिग्रमुपसद्य यशोदा दनुजहृतं द्राक् चिचेत लीनापि। वर्षाजलमुपलभ्य प्राणिति जातिर्यथेन्द्रगोपाणाम्॥

'दैत्यके द्वारा अपहृत शिशुको पाकर महाप्रयाण (मृत्यु) मे लीन होनेपर भी यशोदा उसी क्षण वेसे ही चैतन्य हो गर्यी जैसे वर्षाका जल पाकर इन्द्रगोप (बीरबहूटी) कीटकी जाति जीवित हो जाती है।

#### x x x

यशोदा एव श्रीकृष्णचन्द्रमे होड लगी रहती थी।
यशोदाका वात्सल्य उमझता, उसे देखकर उससे सौगुने
परिमाणमे श्रीकृष्णचन्द्रका लीलामाधुर्य प्रकाशित होता, फिर
इस लीलामाधुरीको देखकर महस्रगुनी मात्रामे यगोदाका
भावसिन्धु तरिद्वित हो उठता, इन भावलहरियोसे धुलकर पुनः
श्रीकृष्णचन्द्रकी लीलाकिरणे निखर उठतीं, क्षणभर पूर्व जो
थीं उससे लक्षगुणित परिमाणमे चमक उठतीं—इस कमसे
बढकर यशोदाका वात्सल्य अनन्त, असीम, अपार बन गया
था। उसमे ह्रवी हुई यगोदा और सब कुछ भूल गयी थी,
केवल नीलमणि ही उनके नेत्रोमे नाचते रहते थे। कब दिन
हुआ, कब रात्रि आयी—यगोदाको यह भी किसीके बतानेपर
ही भान होता था। उनको क्षणभरके लिये भावसमाधिसे
जगानेके लिये ही मानो यशोदानन्दनने मृत्तिका मक्षणकी लीला
की। श्रीकृष्णने मिट्टी खायी है, यह सुनकर यगोदा उनका
मुख खुलाकर मिट्टी हुँदिने गयी और उनके मुखसे सारा विश्व

अवस्थित देखा, देखकर एक वार तो वे कॉप उठीं । किंद्र इतनेमे ही श्रीकृष्णचन्द्रकी वैष्णवी मायाका विस्तार हुआ, यशोदा-वात्सल्यसागरमे एक लहर उठी, वह यशोदाके इस विश्वदर्शनकी स्मृतितकको वहा ले गयी, नीलमणिको गोदमे लेकर यशोदा अपने प्यारसे उन्हे स्तनपान कराने लगी—

अक में लगाड नद नद को अनद माइ।
ग्यान गूढ भूिले गां, भन सुपुत्र प्रेम आइ॥
दिस बाक लाल को पसी सु मोह फॉस आड।
सीम सृधि चृमि चारु दूध दे हिये अघाइ॥

x x x

यशादा भृली रहती थी। पर दिन तो पूरे होते ही थं। यगोदाके अनजानमे ही उनके पुत्रकी दूसरी वर्पगांठ भी आ पहुँची। फिर देखते-देखते ही उनके नीलमणि दो वर्ष दो महीनेके हो गये। पर अब नीलमणि ऐसे, इतने चळ्ळ हो गये थे कि यशोदाको एक क्षण भी चैन नहीं। गोपियोके घर जाकर तो न जाने कितने दहीके भाँड फोड आया करते थे; एक दिन मैयाका वह दहीभाँड भी फोड दिया, जो उनके कुलमे वर्षांसे सुरक्षित चला आ रहा था। जननीने डरानेके उद्देश्यसे श्रीकृष्णचन्द्रको ऊखलमे बाँघा। सारा विश्व अनन्त कालतक यशोदाकी इस चेष्टापर विलहार जायगा—

जिन वॉध्यो सुर असुर नाग मुनि प्रवतः कर्म की डोरी । सोइ अविछिन्न ब्रह्म जसुमति हिंठ वॉध्यो सकत न छोरी ॥

इस वन्धनको निमित्त बनाकर यगोदाके नीलमणिने दो अर्जुनवृक्षोको जडसे उखाड़ दिया । फिर तो व्रजवासी यशोदानन्टनकी रक्षाके लिये अतिदाय व्याकुल हो गये । पूतनासे गकटसे, तृणावर्तसे, वृक्षसे—इतनी वार तो नारायणने नीलमणिको वचा लिया, अब आगे यहाँ इस गोकुलमे तो एक क्षण भी नहीं रहना चाहिये । गोपोने परामर्श करके निश्चय कर लिया—वस, इसी क्षण वृन्दावन चले जाना है । यही हुआ, यशोदा अपने नीलमणिको लेकर वृन्दावन चली आर्यों।

× × ×

चृन्दावन आनेके पश्चात् श्रीकृष्णचन्द्रकी अनेको भुवन-मोहिनी छीलाओका प्रकाश हुआ । उन्हें गोपवालकोके मुखरे सुन-सुनकर तथा कुछको अपनी ऑखो देखकर यगोदा कमी तो आनन्दम निमग्न हो जाती, कमी पुत्रकी रक्षाके लिये उनके प्राण व्याकुल हो उठते।

श्रीकृष्णचन्द्रका तीसरा वर्ष अभी पूरा नहीं हुआ था। फिर भी व वछडा चराने वनमे जाने लगे। वनमे वत्सासुर-वकासुर आदिको मारा । जव इन घटनाओका विवरण जननी सुनती थी। तत्र पुत्रके अनिप्टर्ना आगद्वांस उनके प्राण छटपटाने लगते । पॉचवे वर्पकी गुह्राप्टमीसे श्रीकृष्णचन्द्रका गोचारण आरम्भ हुआ तथा इसी वर्प ग्रीव्मके समय उनकी काल्यिदमन-लीला हुई । काल्यिके वन्धनमे पुत्रको वॅवा देखकर यगोदाकी जो दगा हुई थी, उसे चित्रित करनेकी क्षमता किसीमे नहीं । छठें वर्षमे जैसी-जैसी विविध मनोहारिणी गोप्रकीडा श्रीकृष्णचन्द्रने की, उसे सुन-सुन यगोदाको कितना सुख हुआ था, इसे भी वर्णन करनेकी शक्ति किसीमे नहीं । सातवे वर्ष धेनुक-उदारकी छीला हुई। आठवे वर्ष गांवर्धनघारणकी लीला हुई, नवे वर्षम सुदर्शनका उद्धार हुआ। दसवे वर्ष अनेको आनन्दमयी बालकीडाऍ हुईं। ग्यारहवे वर्ष अरिष्ट-उद्धार हुआ, बारहवें वर्षके गौण फाल्गुनमासकी द्वाटशीको केशी दैत्यका उदार हुआ । इन-इन अवसरापर यशोदाके हृदयमे हर्ष अयवा दुःखकी जो वाराएँ फूट निकल्ती थी। उनमे यशोदा स्वयं तो हुव ही जातीं, सारे व्रजको भी निमग्न कर देती थी।

इस प्रकार ग्यारह वर्ष, छः महीने यगोदारानीके भवनको श्रीकृष्णचन्द्र आलोकित करते रहे; किंनु अब यह आलोक मधुपुरी जानेवाला था । श्रीकृष्णचन्द्रको मधुपुरी ले जानेके लिये अकूर आ ही गये । वही फाल्गुन द्वादगीकी सन्त्या थीं, अकूरने आकर यगोदाके दृदयपर मानो अतिकूर वज्र गिरा दिया । सारी रात व्रजेश्वर व्रजन्मानो अतिकूर वज्र गिरा दिया । सारी रात व्रजेश्वर व्रजन्मानो यगोदाको समझाते रहे, पर यशोदा किसी प्रकार भी सहमत नहीं हो रही थीं, किसी हालतमे प्रवक्तो कंसकी रगगाला देख आनेकी अनुमित नहीं देती थीं । आखिर योगमायाने मायाका विस्तार किया, यशोदा भ्रान्त हो गयीं । अनुमित तो उन्होंने फिर भी नहीं दी, पर अवतक जो विरोध कर रही थीं, वह न करके ऑस दालने लगीं । विदा होते समय यशोदारानीकी जो करण दशा थीं, उसे देखकर कौन नहीं रो पड़ा । आह ।

यात्रामङ्गलसम्पद न क्रुरुते व्यया तदात्वोचितां वात्सल्यौपयिकं च नोपनयते पाथेयमुद्श्रान्तधीः। धूलीजालमसा विलोचनजलैर्जम्बालयन्ती परं गोदिन्दं परिरभ्य नन्दगृहिणी नीरन्ध्रमाक्रन्दति॥

व्यम हुई यंगोदा यात्राके समय करने योग्य मङ्गलकार्य भी नहीं कर रही है। इतनी भ्रान्तिचत्त हो गयी है कि अपने वात्संच्यंक उपयुक्त पुत्रकों कोई पायेय (राहखर्च) तक नहीं दे रही हैं। देना भूल गयी है। श्रीकृष्णचन्द्रकों हृदयसे लगाकर निरन्तर रो रही है, उनके अञस अश्रुपवाह-से भूमि पद्भिल हो रही है।

रथ श्रीकृष्णचन्द्रको लेकर चल पडा। रथचको (पहियो) के चिह्न भूमिपर अङ्कित होने लगे, मानो धरारू पिणी यशोदा-के छिदे हुए हृदयको पृथ्वीदेवी व्यक्त कर रही थी।

× × ×

श्रीकृष्णचन्द्रके विरहमं जननी यशोदाकी क्या दशा हुई, इसे यथार्थ वर्णन करनेकी सामर्थ्य सरस्त्रतीमें भी नहीं। यशोदा मैया वास्त्रवमें विक्षिप्त हो गयी। जहाँ श्रीकृष्णचन्द्र रथपर वैठे थं, वहाँ प्रतिदिन चली आती। उन्हें दीखता अभी-अभी मेरे नीलमणिको अक्तूर लिये जा रहे हैं। वे चीत्कार कर उठतीं—'अरे! क्या वजमे कोई नहीं, जो मेरे जाते हुए नीलमणिको रोक ले, पकड़ ले। वह देखी, रथ वढा जा रहा है, मेरे प्राण लिये जा रहा है, मैं दौड नहीं पा रही हूं, कोई दौडकर मेरे नीलमणिको पकड लो, भैया।

कभी जड-चेतन, पशु पक्षी, मनुप्य—जो कोई भी दृष्टिके सामने आ जाता, उसीसे वसुदेवपत्नी देवकीको अनेको सदेश भेजतीं। सॅदेसो देवकी सों कहियो ।

हों तो घाय तुम्हारे सुत की, मया करत नित रहियो ॥ जटि देव तुम जानत उन की, तक मोहि कहि आवे । प्रातिह उठत तुम्हारे सुत को माखन रोटी मावे ॥ तेल उबटनी अरु तातो जल देसत ही मिज जावे । जोड जोट मॉगन, सोड सोट देती, कम कम किर किर न्हावें ॥ सूर पिक सुनि मोहि रैन दिन बटबो रहत उर सोच । मेरो अरक सटैती नोहन हेहें करत सकोच ॥

किसी पियकने यगोदाका यह सदेग श्रीकृष्णचन्द्रसे जाकर कह भी दिया। सान्त्वना देनके लिने श्रीकृष्णचन्द्रने उडवको मेजा। उद्भव आये। पर जननीके ऑस पोड़ नहीं नके।

× × ×

यशोदारानीका हृदय तो तब शीतल हुआ। जब व कुरु-क्षेत्रमे श्रीकृष्णचन्द्रसे मिलीं। राम स्थामको हृदयस लगाकर। गोदमे वैठाकर उन्होने नब-जीवन पाया।

कुरुक्षेत्रसं जव यशोदारानी छौटी, तव उनकी जानमे उनके नीलमणि उनके साथ ही बृन्दावन छौट आये। यगोदाका उजडा हुआ ससार फिरने वस गया।

× × ×

श्रीकृष्णचन्द्र अपनी लीला समेटनेवाले थे। इसीलियें अपनी जननी यशोदाको भी पहलेने भेज दिया। जब भानुनन्दिनी गोलोकविहारिणी श्रीराधाकिशोरीको वे विदा करने लगे, तब गोलोकके उसी दिव्यातिदिन्य विमानपर जननीको भी विठाया तथा राधाकिशोरीके साथ ही यगोदा अन्तर्धान हो गर्यी, गोलोकमे पधार गयी।

### भाग्यवती यज्ञपितयाँ

तत्रैका विष्टता भर्त्रा भगवन्त यथाश्रुतम् । हृद्रोपगुरा विजहां देह कर्मानुबन्धनम् ॥ (श्रीमझ०१०।२३।३४)

'उनमेसे एकको उसके पतिने जनर्दस्ती पकडकर रक्खा । वह भगवानके पहले सुने हुए रूपका ध्यान करती हुई कर्मबन्धनोसे मुक्त होकर, चेतन्य होकर भगवत्स्वरूपमे जा मिळी ।

वृन्दावनमे कुछ याज्ञिक ब्राह्मण यज्ञ कर रहे थे। भगवान् श्रीकृष्णने अपने सखाओको भूखा जान उनके पास अन्नके लिये मेजा। याजिकोने उन्हें फटकारकर खदेड दिया। तब भगवान्ने याजिक ब्राह्मणोकी पितयोके पास उनको मेजा। वे श्रीकृष्णका मधुर नाम सुनते ही विविध भोजनोके थाल सजाकर चल दी।

जव यज्ञशालांसे संभी याज्ञिकांकी पित्रयाँ व्यामयुन्दरके समीप जाने लगी। तव एक याज्ञिक-पत्नीक पित भोजन कर रहे थे। वे वड़े ही क्रोधी और ऋपण थे। उनकी पत्नीने जब सभीको जाते देखा। तव उसका हृदय भर आया। इयामयुन्दरकी सलोनी स्रतको देखनेकी कितने समयकी उसकी

साध थी । मनमोहनकी मञ्जुल मूर्तिका ध्यान करते करते ही उसने अनेको दिन तथा रात्रियोको विताया था । वे ही धनश्याम आज समीप ही आ गये है और सङ्गकी सभी सहेलियाँ उस मनोहारिणी मूर्तिके दर्शनसे अपने नेत्रोको सार्यक बनायेगी। इस बातके स्मरणसे उसे ईर्घ्यां सी होने लगी। उसने भी जल्दी जल्दी एक याल सजाया।

उसके पतिने पूछा—'क्यो, कहाँकी तयारी हो रही है। उसने सरलताके स्वरमे कहा—'सुन्दरताके सागर क्यामसुन्दरके दर्शनके लिये मैं सहेलियोके माथ जाऊँगी।'

उसने कहा---'मै भोजन जो कर रहा हूँ ११

उसने अत्यन्त ही विनय और स्नहक खरमे कहा— 'आप मोजन तो कर ही चुके हे, अब मुझे जानकी आजा दीजिये। देखिये, मेरी सब सहेलियाँ आगे निकली जा रही है ११

क्रोधी ब्राह्मण एकदम अभिशामां वन गये और कठोर स्वरमे बोले---'बडी उतावली लगी है। वया धरा हे वहाँ ११

उसने कहा—'वहाँ त्रिभुवनमोहन व्यामकी झाँकी है, मेर। मन विना गये नहीं मानता।'

उसने कहा—हॉ, में उन मदनमोहनक दर्शनके लिये अवन्य जाऊँगी।'क्रोधके खरमे ब्राह्मणने कहा—'न जायतव ११

उसने दृढतासे कहा—'न देने जाऊँगी र जरूर जाऊँगी और सबसे आगे जाऊँगी। मला, जो भरे प्राणोंके प्राण हैं, मनके मन हैं और आत्माके आत्मा है, उन सच्चे स्वामीके पास न जाऊँगी, तो क्या जगत्के झूठे—श्रनावटी सम्बन्धोंमें फॅसी रहूँगी ?

ब्राह्मणन कहा—'तेरा स्वामी तो में ही हूँ । मुझे भी छोडकर तेरा कोई दूसरा स्वामी है क्या ११

उसने कहा—'आप मेरे गरीरके खामी हैं, आत्माके प्रभु तो वे सारे जगत्के समस्त प्राणियोके अधीश्वर—सर्वलोक-महेश्वर परमात्मा श्रीमदनमोहन ही है । उन्हीं सच्चे स्वामीके दर्शनसे आज इन नेत्रोको सार्थक कहॅगी।'

ब्राह्मण खाना पीना भूल गये, उन्हें पत्नीपर वडा कोघ आया। मुझे खामी न मानकर और मेरी उपेक्षा करके यह दूसरेके पास जाती है, इससे वे अभिमानी ब्राह्मण जल उटे। अत्यन्त ही हठके साथ उन्होंने कोघ और दृढताके खरमें कहा—'अन्छी बात है, देखता हूं तू मेरी आजाके बिना कैसे जाती है।

उसने कहा—'आप न्यर्थ ही क्रोध करते हं । मेरा-उनका ऐसा सम्बन्ध हे कि कोई लाख प्रयत्न करे, मुझे उनके दर्शन करनेमें रोक नहीं सकता।'

ब्राह्मणने उसी म्बरमं कहा—'हाथ कगनको आरसी क्या । देखना है, तू केने मदनमोहनके दर्शन करती है ।' यह कहकर उन कोबी ब्राह्मणने पनीके हाथ-पैरोको कसकर बॉध दिया और म्बय उसके पास ही बठ गया।

यज्ञपत्नीने दृढताके म्वरमे कहा—प्यस, इतना ही करेंगे या और भी कुछ ?

उसने कहा—'ओर यह कर्मगा कि जवतक वे सब लौटकर नहीं आयेगी नवतक यही वटा वटा पहरा देता रहुँगा।

उसने म्र्वी हॅसी हॅसकर कहा— पर्रेकी अब स्या आवन्यकता है। गरीरपर आपका अधिकार हे, उम्रे आपने बॉध ही लिया। प्राण और आत्मा तो उन्हीं परमात्मा श्रीनन्दनन्दनके हैं, उनपर तो उन्हींका एकमात्र अविकार है। गरीरमें न मही, तो मेरे प्राणीं के और आत्माके साथ उनका मेठ होगा। यह कहकर उसने ऑर्थे मूँद ली।

जिस सुन्दरी मालिन को मनमोहनन अपनाकर निहाल कर दिया था, अपना यथार्थ स्वरूप-जान करवाकर कृतार्थ कर दिया था, वही मालिन मथुराम इन ब्राह्मणोंके घरोमें फ्ल-माला देने जाया करती थी। वही प्रतिदिन जा-जाकर इन विप्रपितयोंके सामने स्थाममुन्दरके स्वरूप-सौन्दर्यका वस्तान किया करती। उसीके मुखसे इसने यगोदानन्दनके स्वरूपकी व्याख्या और प्रभसा सुनी थी। उसने जिस प्रकार ब्रजेन्द्रनन्दनके स्वरूपका वर्णन सुना था, उसी रूपका वह ऑख मूँद धीरे-धीरे ध्यान करने लगी।

ध्यानमे उसने देखा, नीलमणिके समान तो शरीरकी सुन्दर आमा है, मरे हुए गोल-गोल मुखके ऊपर काली-काली बुँघराली लटे लटक रही है। गलेमे सुन्दर फूलोकी माला तथा कठे आदि आभूपण पड़े हुए है। कमरमे सुन्दर पीली धोती वॅधी है। कधोपर जरीका दुपट्टा फहरा रहा है। हाथमे छोटी-सी मुरली शोमायमान है। ऐसे मन्द-मन्द मुसकराते हुए स्थामसुन्दर अत्यन्त ही ममताके साथ देखते हुए मेरी ओर आ रहे है। उन्हे देखते ही ब्राह्मणीका श्वाब कक गया। उसके नेत्रोके दोनो कोरोंमेसे अश्र ढलक पड़े। मुख्य प्राण उसके शरीरसे निकलकर पियतमके शरीरमें

समा गये। ब्राह्मणीका वचन सत्य हुआ। उसकी आत्मा ेस्वसे पहले स्यामसुन्दरके पास पहुँच गयी। ब्राह्मणने देखा उसकी पत्नीका प्राणहीन गरीर उसके पास पडा है। वह हाय-द्वाय करके अपने भाग्यको कोसने लगा। है प्राणोंके प्राण । हे सभीके प्रिय स्वामिन् । इस ब्राह्मणीकी-सी उत्कट अभिलापा और ऐसी एकाप्रता कभी इस प्रेमहीन जीवनमे भी एक-आध क्षणके लिये हो सकेगी क्या ?

## भक्तिकी परम आदर्श श्रीगोपीजन

ता मन्मनस्का मन्त्राणा मटर्थे त्यक्तद्वेहिका । मामेव दियत प्रेष्टमात्मानं मनसा गता ॥

मगवान् श्रीकृष्ण कहते हैं—'उन गोपिर्नोका मन मेरा मन हो गया है उनके प्राणः, उनका जीवनसर्वम्ब में ही हूं। मेरे लिये उन्होंने अपने गरीरके सारे सम्बन्धोंको छोड दिया है। उन्होंने अपनी बुद्धिमें केवल मुझको ही अपना प्यारा प्रियतम और आत्मा मान लिया है।'

किल्दनिन्दनी श्रीयमुनाजीके तटपर वृहद्दन नामका

प्रक अतिराय सुन्दर वन था। इस वनमे एवं वनके पार्चदेशोमे अनेकों त्रज वसे हुए थे। इन त्रजोमे अगणित गोप
निवाद करते थे। प्रत्येक गोनके पास अपार गोधनकी
सम्पत्ति थी। गोनालन ही इनकी एकमात्र जीविका थी।
सब परोमे दूध-दिकी धारा वहा करती। वडे सुखमे
इनका जीवन त्रीतना था। छल-कपट ये जानते ही नहीं थे।
धर्मने पूर्ण निष्ठा थी। इन्हीं गोपोके धर श्रीगोपीजनोका
अवतरण हुआ था—विश्वमे श्रीकृष्णप्रेमका आदर्श स्थापित
करनेके लिये, एक नवीन मार्ग दिखाकर त्रितापसे जलते हुए
जगत्के प्राणियोको और उधर परमहम मुनिजनोको
भगवत्येमसुधाकी वारासे सिक्त कर, उस प्रवाहमे वहाकर
अचिन्त्य अनिर्वचनीय चिन्मय आनन्दमन लीलारससिन्धुमे
सदाके लिये निमन्न कर देनेके लिये।

लगभग पाँच हजार वर्ष पूर्वकी वात है, उपर्युक्त वर्जो-के गोपोके एकच्छत्र अभिपति महाराज नन्दके पुत्ररूपमे न्यबोदा रानीके गर्भसे परब्रह्म पुरुपोत्तम गोलोकविहारी स्वय भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रका अवतार हुआ। व्रजपुरकी वसुन्धरा-पर नद्मोदानन्दनकी विश्वमोहिनी लीला प्रमित हुई। सक्को अपने सौमाग्यका परम फल प्राप्त होने लगा। इनमें सर्व-प्रथम अवसर मिला वहाँकी वात्सस्यवती गोपियोको। इन व्रजोंमें जितनी पुत्रवती गोपियों थीं, स्वने अस्तिल ब्रह्माण्ड-नायक स्थोदानन्दनको अपने श्रद्धमे धारण किया, वे उन्हे अपना स्तनदुग्ध पिलाकर कृतार्थ हुई । योगीन्द्र-मुनीन्द्रगण अपने ध्यानपथम भी जिनका स्पर्श पा छेनेके लिये सदा लालायित रहते हैं, उन अनन्तेश्वयंनिकेतन महामहेश्वरको, अपने विशुद्ध वात्सस्यमय प्रेमकी भेंट चढ़ाकर इन गोपियोंने—मानो वे उनके ही हाथकी कठपुतली हो— इस रूपमे पाया । सर्वेश्वरकी वह प्रेमाधीनता, भक्तवञ्यता देखने ही योग्य यी—

देत करताल वे ठाल गोपाल सा पकर ज़जवाल कपि ज्यों नचार्वे ॥ कोज कहै लकन पकराव मोहि पॅवरी,

कोउ महै लाल विज लाओ पीर्क । कोउ कहें ललन गहान मोहि सोहनी,

कोऊ महै लाल चढ़ि नाठ सीढी ॥ कोठ कहै ललन देखी मोर कैंसे नर्चे,

कोउ कहै भ्रमर कैसे मुँजारै। कोउ कहै पीर किंग दौर आओ काल।

रीझ मोतीन के हार वार्रे॥ जो कुछ कहं व्रजनवृसोड सोइ करत,

तीतरे वन वोकन सुद्दात्र । रोय परत वस्तु जव मारी न ॐ तवै,

चूम मुख जननी ठर सों लगार्ने ॥ देन कहि लोनी पुनि चाहि रहत बदन,

र्हस खमुज बीच ले ले कम्मेर्जै। धाम के काम ब्रजवाम सब मूल रहीं,

कान्ह बलताम के सग डॉर्ड ॥ सूर गिरिधरन मधु चरित मधु पान के,

और अमृत कडू आन त्याँ । और मुख रंग की कीन इच्छा करें,

मुकिहू लीन सी सारी कामे भ

किंतु इन वात्सस्यवती गोषिकाओंकी अपेक्षा भी निर्मस्तर, निर्मस्तम प्रेमका निदर्शन व्यक्त हुआ मधुरभावसे श्रीकृष्णचन्द्रके प्रति आत्मिनिवेदन, सर्वसमर्पण करनेवाली श्रीगोपीजनोंमें । जनकी इन गोपकुमारिकाओंका, गोप-सुन्दरियोंका श्रीकृष्णप्रेम जगत्के अनादि इतिंहासमें सर्वथा अप्रतिम बना रहेगा । प्रेमकी जैसी अनन्यता इनमें हुई और फिर सर्वथा निर्वाध भगवत्सेवाका जो अधिकार इन्हें प्राप्त हुआ, वह अन्यत्र कहीं है ही नहीं।

उस समयकी बात है जब वजराजकुमार रेंगते हुए अपने ऑगनमें खेल रहे थे। कुछ बड़ी आयुकी गोप-कुमारिकाएँ भी अपनी जननियोंके साथ नन्दमवनमें इन्हें देखने आया करतीं । सव-की-सव सरलमति वालिकाएँ थीं। पर श्रीकृष्णचन्द्रके महामरकत-श्यामल अङ्गीपर दृष्टि पड्ते ही इनकी दशा विचित्र हो जाती । ये ऐसी निष्पन्द हो जातीं मानो सचमुच कनकपुत्तिका ही हों। न जाने। इनकी समस्त शैशवोचित चञ्चलता उस समय कहाँ चली जाती । जो गोपवालक थे, वे जब श्रीकृष्णचन्द्रके समीप आते: उनकी माताएँ जब उन्हें नीलसुन्दरके पास लातीं। तब वे तो अतिराय उल्लासमें भरकर किलकने लगते। अत्यन्त चञ्चल हो उठते । पर उनसे सर्वथा विपरीत दशा इन वालिकाओंकी होती। वे विचित्र गम्भीर हो जातीं । केवल इनकी ही नहीं; जो बहुत छोटी थीं, अथवा श्रीकृष्णचन्द्रकी समवयस्का या उनसे कुछ मास बड़ी थीं; उनकी भी यही दशा होती । वृद्धा गोपिकाएँ स्पष्ट देखतीं-- 'यह सुकुमार कलिका-सी नन्ही वालिका-जिसे जन्मे एक वर्ष भी पूरा नहीं हुआ है, उसने देखा यशोदाके नीलमणिकी ओर केवल आधे क्षण भर ही, और वस, माताकी गोदमें वह सर्वथा स्थिर हो गयी, उसके नेत्रोंका स्पन्दन भी रुद्ध हो गया ।' माताएँ एक बार तो आश्चर्य करने लगतीं। पर फिर दुरंत ही उनका समाधान हो जाता-'इस साँवरे शिशुका रूप ही ऐसा है-जडमें विकृति हो जाती है, ये तो चेतन हैं। अन माताओंको क्या पता कि ये समस्त बालिकाएँ वजमें जन्मी ही हैं श्रीकृष्णचन्द्र-के लिये। वे नहीं जानतीं कि ये नन्दनन्दन श्रीकृष्णचन्द्र ही त्रेताके दशरथनन्दन श्रीरामचन्द्र हैं। कोशलपुरसे ये मिथिला पधारे थे । श्रीजनकनन्दिनीका स्वयंवर था । धनुर्भङ्गके अनन्तर श्रीवैदेहीने जयमाला राघवेन्द्रके गलेमें डाली । रघुकुलचन्द्रका विवाह सम्पन्न हुआ । उस समय मिथिलाकी पुरिन्ध्रयाँ उनका कोटि-मदन-सुन्दर रूप देखकर विमोहित हो गयीं। प्राणोंमें उत्कण्ठा जाग उठी—'आह, हमारे पति ये होते !' किंतु सर्वसमर्थ श्रीराघवं उस समय तो मर्यादापुरुषोत्तम थे।

इसीलिये सत्यसङ्कल्प प्रभुने यही वरदान दिया—'देवियो शोक मत करो, भा शोकं कुरुत खियः'; द्रापरके अन्तर्मे तुम्हारा मनोरथ पूर्ण होगा—

द्वापरान्ते करिष्यामि भवतीनां मनोरथम्। पराश्रद्धा एवं भक्तिक द्वारा तुमसव प्रजने गोती वर्गोगी----श्रद्धया परवा भक्त्या प्रजे गोष्यो भविष्यथ ।

उसीके परिणामस्वरूप वे मिनियाकी वस्त्रनाएँ ही बालिकाएँ बनकर उनके घर प्रधारी हैं। वीक्रणनद्भवे नार पादपद्मोंमें न्योद्यावर होनेके विधे ही आयी हैं—महान हस रहस्यको वे बृद्धा भोटीगोपिकाएँ गया जाने ? इसंत अतिरिक्त कोशल देशकी ओर लौडते हुए दृह्या श्रीसमयो देशकर न जाने कितनी पुर-साणियाँ विमोहित हुई और अंगदर्शी कोशलेन्द्रनन्दनने उन्हें भी यह मुक म्बाइर्रित दी भी-- मित्रे गोप्यो भविष्यथ ।' अपने बनवासी रूपके दर्शनसे सुन्ध हुए दण्डकारण्यके ऋषियोंको भी उन्होंने द्वापरक अन्तमें गोषी वननेका वरदान दिया था । प्रजारज्ञनका पवित्र आदर्भ रखते हुए राजा रामचन्द्रने अपनी प्राणिया शीजानकीफा--उनके सर्वेथा नित्य पवित्र रहनेपर भी-परित्याग किया । तथा फिर जब-जब वे यह करने बैठे, तब-तब प्रत्येक यहमें औ उनकी अर्दाङ्गिनीके स्थानपर स्वर्णनिर्मित सीता विराजती । सर्वेश्वरकी मायाका क्या कहना है-एवः दिन वे अगणित स्वर्णसीता-मूर्तियाँ चैतन्ययन यन गर्या और सबके लिये राघवेन्द्रके मुखसे यह वरदान घोषित हुआ था-पतुम समी पुण्य चृन्दावनमें गोपी वनोगी, में तुम्हारा मनोरय पूर्ण करूँगा। र रुचिपुत्र श्रीयशभगवान्के सीन्दर्यस विमाहित हुई देवाङ्गनाओंने तपस्या करके, परमा भक्तिः श्रीहरिको संवुष्टकर गोपी वननेका अधिकार पाया था । श्रुतियोंको गोपी चननेका वरदान मिला था। न जाने किन-किनने श्रीहरिक विभिन्न अवतारोंके द्वारा प्रत्यक्ष या मूक 'एवमल्व'का वरदान पाकर द्वापरके शेपकालमें गोपीपदका सौभाग्यलाभ किया था। प्रपञ्च-गत कितने बङ्भागी जीवोंने, बङ्गेबङ्गे ऋषि-मुनियोंने, साक्षात् ब्रह्मविद्या आदिने शत-सहस्र जन्मोंकी उपासनासे जगदीश्वर-की कृपा प्राप्त की थी और उनके मुखस निर्गत 'तयास्तु' का वल लेकर वजकी गोपी वननेक अधिकारी हुए थे। इन सवकी गणना किसके पास है ? एकमात्र श्रीकृष्णचन्द्रकी अचिन्त्यलीला-महाशक्तिको ही इसका पूर्ण विवरण शात रहता है। नजकी सीधी सादी वृद्धा गोपियोंको इस रहस्यका

क्या पता । इतना ही नहीं, वे वेचारी नहीं जानती कि स्वयं , गोलोकविहारी ही वजमे पधारे हैं। और जब वे आये हैं, तब गोलोकविहारिणी भी आयी ही होगी। उनके नित्य परिकरोका भी अवतरण अवश्य हुआ होगा। धराका द सह दैत्यभारसे पीडित होना। विधाताके समीप जाकर अपना दुःस निवेदन करनाः ब्रह्माका जगन्नाथकी स्तुति करनाः परमपुरुपके अवतरण-का खंदेश प्राप्त करना परमपुरुपकी प्राणिपयाकी मेवाके लिये सुरवनिताओके प्रति भतलपर उत्पन्न होनेका आदेश होना— यह कथा इन आभीर-गोपिकाओने सुनी नही है। इसलिये वे कल्पना ही नहीं कर सकतीं कि इन गोपवालिकाओं के रूप-में नित्यलीलाके महामिहम परिकर है। अपने म्वामीकी भुवन-पावनी लीलामे योगदान करने आये हैं, देवादानाएँ हैं। श्रतिगण हैं, प्रपञ्चके अगणित सीमाग्यशाली साधनसिद्ध प्राणी हैं, जो यहाँ गोपी बनकर कृतार्थ ट्रोने आये है। वे स्वय कोन हैं, यही उन्हें पता नहीं है। फिर अपनी पुत्रियो-इन गोप वाल्किओंके सम्बन्धमे वे केंगे जाने । श्रीकृष्णचन्द्रकी अघटन घटना पटीयसी योगमायाकी यवनिकाफी ओटमें क्या है, 🗸 इसे फ्रोई जान नहीं सकता । स्मृतिका जितना अग लीलारस-पोपणके लिये आवश्यक होता है, उतन अशवरसे योगमाया आवरण इटा लेती ट, शेप भाग पूर्णतया आवृत ही रहता है। यही कारण है कि यद्योदानन्दनको देखते टी इन नन्दी-सी बालिकाओंकी। अथवा किञ्चित् वयम्का गोपक्रमारिकाओंकी दशा ऐसी क्यों हो जाती है। इसका वास्तविक रहस्य वे बृद्धा गोपियाँ नहीं जान सकती थी।

दिन वीतते क्या देर लगती है। जा वयस्का गोप कुमारिकाएँ थीं वे व्याहके योग्य हो गर्या। गापाने इन विभिन्न नजीमें अच्छे घर वर देखकर उनका व्याह किया। विवाहके सभी सस्कार विविवत् सम्पन्न हुए, भावने फिरी। पर आदिसे अन्ततक एक अतिशय आश्चर्यमयी घटना उन दुल्टिन वनी हुई गोपवालिकाओं की ऑखों के सामने घटित हो रही थी। इसे और तो किसीने नहीं देखा, पर बालिका स्पष्टरूपसे अनुभव कर रही थी, वरके—उसके भावी पतिके अणु-अणु-में नन्दनन्दन ही दी ह, उसका पाणिग्रहण श्रीकृष्णचन्द्र ने किया है। वह स्वम देख रही है, या जायत्मे ही सचमुच ऐसा हो रहा है—वह कुछ समझ नही पाती थी। उसका रोम रोम एक अनिर्वचनीय आनन्दमे परिष्ठत हो रहा था। भ्रान्त-सी हुई वह अपने व्याहकी विधि देखती जा रही थी।

जिसके साथ उसने अपनी सगाईकी वात मुन रक्खी थी वह वर क्षणभरके लिये भी उसके दृष्टिपथमे न आया । अञ्चलकी ओटमे विस्फारित नेत्रोसे वह एकत्रित समुदायकी ओर कभी देखतोः पर कुछ भी निर्णय नहीं कर पाती । निर्णय कर लेना उसके वशकी वात ही नहीं है। वास्तवमें तो वात यह है-गोपी न तो स्वम देख रही थी। न उसे मतिभ्रम हुआ था। वह सर्वथा सत्यका ही दर्शन कर रही थी। सचमुच श्रीकृष्णचन्द्रने ही उसका पाणिग्रहण कियाथा । जो एकमात्र उनकी ही हो चुकी हे, उनके लिये ही वजमे आयी है, उन्हें परपुरुप स्पर्भ भी कैमे कर सकता है। यह तो छीछारसकी वृद्धिके लिये विवाहका अभिनय था। इसका नियन्त्रण कर रही थीं श्रीकृष्णचन्द्रकी अचिन्त्यमहाशक्ति योगमाया। लोकदृष्टिमे यह प्रतीति हुई कि अमुक गोपवालाका अमुक गोपवालकके साथ विवाह हुआ। पर सनातन सत्य सिद्धान्त है--- त्रजमुन्दरियोका कभी क्षणभरके लिये भी मायिक पतियोमे मिलन होता ही नही---

'न जात व्रजदेवीना पतिभि मह मङ्गम ।'

एक कालमे एक ही स्थानपर मत्यको आवृत कर योगमाया किसे कव क्या प्रतीति करा देगी, इसे वे ही जानती हैं। गोपवालाने अभी-अभी मत्यको प्रत्यक्ष देखा है, किंतु पुनः उसकी स्मृतिमे आगे कितना उलट फेर वे करती रहेगी और परिणामस्वरूप उसका श्रीकृष्णप्रेम उत्तरोत्तर कितना निग्वरता जायगा—इसकी इयता नहीं है। जो हो, प्रायः प्रत्येक विवाहमे ही दुलहिन गोपीको औरोकी प्रतीतिसे सर्वया विकद्ध उपर्युक्त अनुमृति ही हुई। और जहाँ ऐसी अनुमृति नहीं हुई, वहाँ आगे चलकर श्रीकृष्णमिलनमे, भगवत्पादपद्मान के स्पर्शम किञ्चित् व्यवधान हो ही गया। उन-उन व्यज-सुन्दरियोको श्रीकृष्णचन्द्रकी चरणसेवा मिली अवस्य, पर इस देहसे नहीं—इस देश्को छोड देनेके अनन्तर।

जो गोपकुमारिकाएँ श्रीकृष्णचन्द्रकी समवयस्का थीं या उनसे कुछ ही छोटी या बड़ी थीं—उनके लिये एक दूसरी ही बात हुई। समस्त बज बृहद्वनसे उठकर बृन्दावन चला आया और वहाँ श्रीकृष्णचन्द्रकी वत्सचारणलीला आरम्म हुई। फिर उनकी आयुका चौथा वर्ष आरम्म होनेपर शरद ऋतुमे ब्रह्माने समस्त गोक्तस एव गोपशिशुओका अपहरण किया। एक वर्षके लिये स्वय श्रीकृष्णचन्द्र ही विभिन्न बजोके असख्य बालक एव गोवत्सोका रूप वारणकर लीला करते रहे। किसी बजवासी गोपको गन्धतक न मिली कि

उनके पुत्र तो ब्रह्माकी मायासे मुग्ध होकर कही अन्यत्र पड़े हैं और नन्दनन्दन ही उनकी सन्तानके रूपमे खेल रहे है। इसी बीचमे योगमायाकी प्रेरणासे सबने अपनी कन्याओं की सगाई की। धर्मकी साक्षी देकर सबने बजबालक बने हुए श्रीकृष्णचन्द्रको ही अपनी कन्या देनेका वचन दे डाला। सबके अनजानमे ही श्रीकृष्णचन्द्र उन समस्त गोप-कुमारिकाओं के भावी पति बन गये।

इम प्रकार गोपकुमारिकाओके गोपसन्दरियाके श्रीकृष्णसेवाधिकार प्राप्त होनेकी भूमिका प्रस्तृत हुई। और जब नन्दनन्दनको आठवाँ वर्ष लगा एवं लगभग एक मास और बीत गया चुन्दावनमे शरद्की शोभा विकसित होने लगी, तव श्रीगोपीजनोमे श्रीकृष्णमिलनकी उत्कण्ठा ( पूर्वराग ) जगानेका कार्य भी सम्पन्न हो गया । अवध्य ही एक प्रकारते नहीं । स्वेच्छामय श्रीकृष्णचन्द्रने श्रीगोपीजनो-के प्रेमविवर्षनके लिये जहाँ जो पद्धति उपयुक्त थी, उसी-को अपनाया । उनके पौगण्डवय श्रित स्यामल अङ्गोके अन्तरालसे कैशोर झॉकसा रहा था। और सचतो यह है कि वे तो नित्यकिगोर है। इसी कैशोर रूपकी आवश्यकता थी श्रीगोपीजनोकी ऑखोके लिये, उनके प्रेमोपहारको ग्रहण करनेके लिये। इसीलिये वह उनके समक्ष व्यक्त होने लगा। और फिर एक दिन गूँज उठी वर्गाध्विन । इससे पूर्व भी वशीका स्वर वज-सुन्दरियोने मुना अवन्य था । पर आजकी तान निराली थी । कर्णरन्त्रोमं प्रवेश करते ही गोपसुन्दरियोकी दशा कुछ-की कुछ हो गयी---

करूना गन अग अनग तये। कर तान सरासन वान हये॥ इक मूर्जि गिरी न सम्हार तहाँ। उर माँझ मनोभव पीर महाँ॥ इक आनन चद रुखै रुखकै। इग चाहि चकोर रुगै चरुकै॥ इक तान विंवी हम कौं वरसें। इक चारुन सीस करें हरसें॥ इक रुप अमी घर ध्यान रही। इक चित्र किसी इमि मोइ गई॥

वे सचगुच ही क्षणोमे ही सर्वथा बदल गर्यी। हृदयका सिव्यत श्रीकृष्ण-प्रेम उमडा और उसके प्रवाहमे उनके प्राण, मन इन्द्रियाँ, शरीर—सभी वह चले। योगमायाने इस अवसरपर भी अपने अञ्चलकी किञ्चित छाया-सी डाल दी। गोपसुन्दरियोकी स्मृतिका कुछ अश दक गया और वे सोचने लगी, अनुभव करने लगीं कि इससे पूर्व उन्होंने कभी श्रीकृष्णचन्द्रके दर्शन नहीं किये, कभी वंशीकी यह अमृत- घारा कर्णपयमे आयी ही नहीं। प्रथम वार श्रीकृष्णचन्द्रके दर्शन हुए पीयूषका

वे पान कर सकी है। कितनी तो यह भी भूल गयी कि यह स्थामवर्ण सौन्दर्यनिधि बालक कौन है और परस्पर इक दूसरीसे परिचय पूछने लगी—पी बहिन । के किनरें। पुत्र है !

गोपसुन्दरियोक लिये शीकृष्णचन्द्रके अतिरिक्त अव अन्य कुछ रहा ही नहीं। वे मन ही-मन नन्दनन्दनपर न्योछावर हो गर्यो । घर, माता-पिता, भाई-त्रन्धु, पति, सगे-सम्बन्धी-सबकी ममता निमटकर श्रीकृष्णचन्द्रमे केन्द्रित हो गयी । अब वे अन्यमनस्करी रहने लगा । निरन्तर उनके नेत्र सजल रहने लगे। प्राणीम एक विचित्र व्यया थी। जिसे वे प्रकट भी नहीं कर पाली थीं नह भी नहीं सकती थी। श्रीकृष्णदर्शनमें लिये सतन ब्याकुल रहती । प्रात एवं साय अपने द्वारपर खडी हो जाती। वन जाते हुए, वज छीटते हुए श्रीकृष्णचन्द्रके दर्शन जहाँ जिस स्थानमे हो सकते, वहीं वे चली जाता। गृहकार्य पदा रहता। गुरुक्त खीमते, शल्लातेः समझातेः, जिंतु सिर नीचा कर लेनेके आतिरिक्त व और कोई उत्तर न देती । कितनोंक अङ्ग पीले पड़ गये । अभिभावकोने समझा ये रुग्त हो गयी है। उनके लिये वैद्य बुलाये गये। वैद्योने वताया-किमी गहरी चिन्ताके कारण इनकी ऐसी अवस्था हो गयी है। पर क्या चिन्ता है-यह किसीको पता नहीं लग सका । भाव बढ़ते-बढ़ते बह दशा हुई कि उनके द्वारा ग्रहकार्य होना सर्वथा असम्भव हो गया। वे करे तो क्या करे । उनके नेनेंभिः मनमे श्रीकृष्णचन्द्र समा गये थे। सचेत करनेपर वे कार्यमार सॅमालने अवश्य चलतीं, पर ज्यो चलती कि दीखता, आगे-पीछे दाहिने-त्रॉयें--चारो ओरमं हमे घेरकर श्रीकृष्णचन्द्र साथ चल रहे हैं। झाड़ू देने चल्ती, तो प्रतीत होता झाड़ूके कण-कणमे श्रीकृष्णचन्द्र समाये हुए ह । दहींके मॉडमे, मन्यन-डोरींमे मथानीमे श्रीकृष्णचन्द्र खड़े हॅसते दीखते । वे कैसे दही विलोये <sup>१</sup> वर्तन मॉजने जाती, उनके कह्मणसे **सन् सन्** शब्द होता और उन्हें अनुभव होने लगता—श्रीकृष्णचन्द्रके नूपुरकी रुनझन रुनझन ध्वनि है। वे चिकत नेत्रोसे द्वारकी ओर देखने लगती और उन्हें यही भान होता—'वह देखों, द्वारपर वे खडे है ।' दीपक सॅजोकर वे दीपदान करनें चलतीः पर दीपककी लौमे श्रीकृष्णचन्द्र नाचते दीखते और दीपक हाथसे गिर जाता। चलते फिरते, सोते-जागते किसी ओर भी दृष्टि फेरते समय श्रीकृष्णचन्द्र उनके सामने निरन्तर बने रहते थे। इस परिस्थितिमे घरके काम कैसे हो।

कितनी तो उन्मत्तप्राय हो गयीं । सिरपर दहीका माट लिये वे आती नन्दन्नमें दही वेचने और 'दही लो' के बदले जिकार उठती 'श्रीकृष्ण लो !' 'श्रीकृष्ण लो !' लोग चिकत नेत्रोसे देखते और वे वाबरी-सी इस वीथीसे उस वीथीमें फिरती रहती । जिनका बाह्य जान छुत नहीं हुआ था एव इदयमें निरन्तर श्रीकृष्णकी स्फूर्ति रहनेपर भी किसी प्रकार अपनेको संमालनेमें समर्थ थीं, उनका कार्य रह गया था—केवल श्रीकृष्णनामका गान—पनघटपर, यमुना-तटपर, गोष्ठमे, व्रजपुरकी गिलयोमें, हाटमें मिलकर परस्पर एक दूसरीके प्रति अपने प्राणवल्लम श्रीकृष्णचन्द्रके सम्बन्धकी चर्चा करते रहना—

हे सिं सुनु यह वचन अनूपा । नयनवत कहेँ यह फल रूपा ॥ नदसुअन टरसन तें आना । अपर लाम कछु मै निह जाना ॥

अपर कहत यह वात, अति विचित्र रुखु वेष वर । ठाढे ये दोउ स्रात, गोप माग महें सुमग अति ॥ दै नटवर सुम वेष, गावत सुमग सुराग वर । अस मै कवहुँ न पेख, गौर स्थाम सिंख रुसत जुग ॥

हे सिंख यह वसी वहमागी। कौन सुक्रत इन किय अनुरागी॥ दामोदर अधराधर लागी। रहत निरतर छन निह त्यागी॥ अपर कहै सुनु सिंख सयानी। यह वृदावन मृ सुखदानी॥ स्वर्गहुतें अति मुमग सुहानी। कीरति विसद मई जग जानी॥ नदसुअन पद अकित गाता। अति विचित्र सन्न कहँ सुख दाता॥

गिरि के चहुँ दिसि जीत्र गन, नचत देखि गन मीर । रहे धिनत है तिज किया, निरखत नदिनसोर ॥ अस सुख अपर लोक निह देखा । पहि तें यह छिति सुखद विसेषा ॥

×
हे सिख ! दिखि इहि वनकी हरिनी । जदिष मृदमित इनकी वरनी ॥ बेनु नाद सुनि अति सचु पावति । पितन सिहत चिक हिरि पैआवित ॥ सुंदर नंद कुँवर वर वेषा । निरखत कगत न नैन निमेषा ॥ प्रेम सिहत अवकोकित दूजे । आदर सिहत हरिहि जनु पूजे ॥ हे सिखि ! अवर चित्र इक चही । गगन मै सुरवनिता किन कही ॥ वैठी जदिष विमानन मिहयाँ । अपने पितन सौ दै गरविहयाँ ॥ दिष्ट परे साँवरे अनुपा । निपटिह विनिता उत्सव रूपा ॥ इनि सुनि वेनु गीन गित नई । कक निह परत विकल है गई ॥ हे सिखि ! देववधुन की रही । तुम इन गाइन तन किन चही ॥ हिर मुख तें जु स्रवत है वाल । बेनु गीत भीयूष रसाल ॥ अवन ठठाड पिवत हे ऐसें । नैक कहूं छिर जाइ न जैसें ॥ इसिख ! वन विहा किन हेरी । सुनत जु बेनु गीत पिय केरी ॥

वैठे रुचिर हुमन की डारें। इकटक मोहन वदन निहारे। के सिरा। चेतन जन की रही। ये जु अचेतन ते किन चही। वेनु गीत सुनि सरिता जिती। टमिंग मनोमव विथकित तिती। वन में वल अरु सुदर स्याम। पसु चारत, परसत दिखि घाम। निरखहु सजिन मेह की नेह। छत्र करि िल्यों अपनी देह। देखी सखी गोवर्धन कहियाँ। परम श्रेष्ठ हरिदासन महियाँ। रामकृष्ण पद परसन करि कै। रह्यों जु अति आनदिह मिर कै। हे सिख गिरि गोधन की रही। सुदर नदकुँअर तन चही। अद्भुत गोपवेष वर करें। सेली कध सु मिन मन हरें। ठाढे गाह गहन के काज। किए फिरत ग्वालन की साज। तैसिय रूप माधुरी सरसे। रग रली मुरली मधु वरसे। ता किर हरे सबन के हिए। चर कीने थिर, थिर चर किए।

इन गोपिकाओमे न रही थी छजा और न रहा था कोई भय। ये निश्चय कर चुकी थीं—

हों तो चरन कमल लपटानी जो मात्रे सो होब री।

परमानंद स्वामी के ऊपर सर्वस डारों वार री। दिन-रात श्रीकृष्णचिन्तनः श्रीकृष्णचरित्रकी चर्ची करती रहकर वे तन्मय हो गयी—

वर्णयन्त्यो मिथो गोप्य क्रीडास्तन्मयता यसु ॥ (श्रीमद्गा०१०।२१।२०)

उन गोपकुमारियोकी दशा भी विचित्र थी। ये प्रायः श्रीकृष्णचन्द्रके समान वयकी ही थी। किंतु जैसे नन्द-नन्दन कैंगोर गोमासे मण्डित हो चुके थे, वैसे ही इनकें शैशवकी ओरसे नवयौवन व्यक्त होनेकी प्रस्तावना कर रहा था। सव-की-सब अविवाहिता थी। इन सबने देखा वजराज-तन्यकी उस सौन्दर्यराशिको, इनके प्राण, मनमे भी वह रूप समा गया। फिर तो आराधना आरम्म हुई नन्दनन्दन-को पतिरूपमे पानेके लिये। हेमन्तके प्रथम मासमे दल की-दल ये श्रीयमुनाके तटपर अरुणोदयसे पूर्व एकत्र हो जातीं। परस्परका स्नेह भी अद्भुत ही था। एक दूसरीका हाथ पकड़े उच्चकण्ठसे श्रीकृष्णचन्द्रकी छीलाका गान करती चल्तीं। स्नान करके जलके समीप भगवती कात्यायनी महामाया देशिकी वाल्ककामयी प्रतिमा बनाकर विविध उपचारोसे पूजा करतीं और अन्तस्तलकी श्रद्धासे प्रार्थना करतीं—'माता! नन्द-

नन्दनको हमारा पति बना दो, हम तुम्हे नमस्कार कर रही है--- 'नन्दगोपसुत देवि पति मे कुरु ते नमः ।' एक मासतक निर्वाध यह व्रत चलता रहा । योगेश्वरेश्वर श्रीकृष्णचन्द्रका हृदय द्रवित हो उठा इनकी यह अ3लनीय लगन देखकर । चराचरके अधीश्वर, सर्वव्यापक, अन्तर्गामी, विश्वारमा, व्रजराजनन्दन म्वय प्यारे उनके व्रतको सफल करनेके लिये। चीरहरण-श्रीकृष्णमिलनमे वाधक समस्त दूर कर देनेकी पवित्रतम लीला सम्पन्न हुई। आज इन गोपकुमारिकाओका सर्वम्व समर्पण सस्कार पूर्ण हुआ स्वय अखिलात्मा महामहेश्वर—उनके ही प्रियतम प्राणवल्लभ वजराज-दुलारेके हाय । सेवाधिकारप्राप्तिका वचन पाकर वे कृतार्थ हुई । प्राणोंमे गूँज उठा श्रीकृष्णचन्द्रके द्वारा दिया हुआ उस समयका यह वरदान—दियो, आगामी भारदीय रात्रियोमे तुम सर मरे साथ रमण करोगी-मेरे म्वरूपानन्द का निर्वाध उपभोग, मेरी नेवाका सुख पाओगी भयेमा रंखय क्षपाः ।'

इसके दूसरे वर्ष गारदीय पूर्णिमाकी उप्चवल रात्रिमे गोपसुन्दरियोकाः गोपकुमारिकाओका महारासके लिये आह्वान हुआ। इनकी मिलनोत्कण्ठा चरम सीमाको स्पर्श करने लगी थी। ठीक उसी समय श्रीकृष्णचन्द्रकी वशी पुनः बज उठी । आज इस समयकी ध्वनि प्रविष्ट भी हुई केवल उनके ही कानोंसे। म्विन पुकार रही थी उन्हें ही—उनके नाम ले-लेकर । उनका मन तो श्रीकृष्णचन्द्रके पास था ही । शरीरमे मनकी छायामात्र थी । वह भी आज ध्वनिके -साय ही चली गयी। और तब दौड़ी उस स्वरके पीछे-पीछं सब की-सब गोपवाछाएँ । जो जहाँ जिस अवस्थामे थी वह वहींसे वैसे ही दौड़ पड़ी। दूघ दुहना वीचमें ही रह गया, दुग्धपूर्ण पात्र, सिद्ध हुए भोज्य अन्न चूल्हेपर ही रह गये, भोजन परोसनेका कार्य जितना हो चुका था, उतना ही रह गया, घरके गिशुओका सलालन, अपने पतियोकी सेवा घरी रही, अपने सामने मोजनके लिये परसी हुई थाली पडी ही रह गयी, अपने गरीरमे अङ्गरागलेपनकी, अङ्ग-मार्जनकी, नेत्रोमे अजनदानकी क्रिया भी जितनी हो चुकी थी, उतनी ही रही, और वे सब कुछ छोडकर, भूलकर चल पड़ी श्रीकृष्णचन्द्रकी ओर । कहाँ पहननेके वस्त्र कहाँ पहन लिये गये, किस अङ्गके आभूपण कहाँ धारण कर लिये गये--कितनी उलट-पुलट हो गयी है, कैसी विचित्र वेशभूषासे सजित होकर वे जा रही हैं, यह जान भी उन्हे

नहीं। पति आदि गुरुजनोने उन्हें रोकनेका कम प्रयास नहीं
किया। पर वे तो चली टी गर्या; जा पर्ट्चा श्रीकृष्णचन्द्रके
चरणप्रान्तमें। हाँ, कुछ अवस्य गेक नी गर्या। पतियोंने
द्वार वह कर दिये; कितु पतियंका अधिकार, वल प्रयाग
शरीरपर ही था न मन एवं प्राणपर नी नहीं फिर
विलम्ब क्यों १ वे कह्न हुँ, विरस्भ जलनी गोपसुन्दरियाँ
ध्यानस्थ हो गर्या। श्रीकृष्णचन्द्रके चन्ण उनके ध्यानपर्यमे
उत्तर आये। और इधर दूटा उन्ना समस्त वन्धन। इस
गुणमय देहको सदाक लिये छोडकर मा जा रगडी हुई
अपने प्रियतम प्राणवहलम श्रीकृष्णचन्द्रके अत्यन्न समीप
पजहुर्गुणमय देह मद्दा प्रतीणवन्तना। उनके ये शरीर
सचमुच पतिभुक्त हो चुके थे, श्रीकृष्णचन्द्रकी मेवांक अयोग्य
थे। प्राकृतांश किञ्चित् अविष्ठाए था उनमें। इसीलिये उनका
परित्याग करके ही श्रीकृष्णचन्द्रकी माक्षान सेवान सर्वथा
निर्वाध परिपूर्ण सेवाका अधिकार वे पा सर्की।

उघर जो बशीरवस आफर्पित रोकर राशि-राशि गोप-मुन्दरियाँ एकत्रित हुईं थी। उनकी पहले ना अत्यन्त कठिन प्रेम परीक्षा हुई। पर इसमें वे सव-की-सव उत्तीर्ण हुई। उनके परमोज्ज्वल भावके मूल्यमं विश्वातमा उनके हाथो विक गये। गोपमुन्दरियाँ श्रीकृष्णचन्द्रके हृदयमे लगकर कृतार्थ हो गयीं । उसी समय वियोगकी लीला भी हुई, श्रीकृष्ण-चन्द्र कुछ समयके लिये अन्तर्धान हुए । और तव निखरा गोपसुन्दरियोके प्रेमका रूप। श्रीकृत्णविरहम उनके द्वास घटित चेष्टाएँ, उनका श्रीकृष्णगान, प्रलाप, करण-ऋन्दन— सभी सदा अद्वितीय ही रहेंगे । श्रीकृष्णचन्ट कहीं गये थोड़े थे। वहीं थे। छिपकर प्रेमसुख हे रहे थे। वे उनक वीचमें ही मन्मय मन्मयरूपमे प्रकट हो गये। गोपसुन्दरियोने उनके लिये अपने उत्तरीयका आसन विछाया । स्नेहमारसे दवे हुए वे विराजे उसी ओटनीके आमनपर । कौन १ वे विराजेः जिनके लिये अपने हृदयमं आसन निछाकर योगेश्वर-मुनीश्वर प्रतीक्षा करते रहतं है। जो हो अपने दर्शनसे प्रेमभरी वाणीसे श्रीकृष्णचन्द्रने सबके प्राण शीतल कर दिये । फिर महारास हुआ । इस प्रकार गोपमुन्दियोके सम्पूर्ण मनोरथ पूर्ण हुए। आदिस अन्ततक यह ऐसी विश्वपावन छीला हुई कि जिसे श्रद्धापूर्वक निरन्तर सुनकर, गाकर विश्वके प्राणी आज भी महा भयङ्कर हृद्रोग—काम-विकारसे त्राण पा छेते है।

दो वर्षः कुछ महीनोतक गोपीजन प्रतिदिन ही अतुलनीय

परमानन्दरसका उपभोग करती रहीं । दिनके समय तो वे श्रीकृष्णभावनाके स्रोतमे अवगाहन करती रहती एव रात्रिके समय निमम हो जाती राख रख-सिन्ध्रमे । पर सहसा एक दिन उनकी एकमात्र निधि ही छिन गयी। श्रीक्रप्णचन्द्र मथुरा चले गये । प्रियतमके विरहमे उनकी क्या ढगा हुई-इसे कोई कैंगे चित्रित करे । उनके अन्तरकी व्यथाको उन्होंके प्राणोकी छायामे अपने प्राण मिलाकर कोई अतिशय बङ्भागी अनुभव भले कर ले, अन्यथा वाणीमे तो वह आनेसे रही । बाह्य दञाके सम्बन्धमे वाणी सक्षेपमे इतना ही कह सकती है--उसके बाद गोपबालाओने अपने केश नहीं स्वारे, उनकी वे सुचिक्रण काली ब्रॅघराली अलकें-जिन्हे अखिलात्मा खय भगवान श्रीकृष्णचन्द्र स्पर्शकर प्रेम-विद्वल हो जाते-उलझकर जटा-सी वनती गर्यो । किसीने फिर गोपसुन्दरियोके अधरोपर पानकी लाली नहीं देखी, अङ्गोपर उन्हें आभूपण धारण करते नहीं देखा। उनका शरीर क्षीण-क्षीणतर होता गया । मलिन वस्त्र घारण किये यमुनाके तटपर वन-वृक्षोंके नीचे गिरिराजके चरणप्रान्तमे---जहाँ-जहाँ श्रीकृष्णचन्द्रके चरण-चिह्नकी भावना होती। वहीं वे बैठी रहतीं । उनके नेत्र निरन्तर झरते रहते । पहले भी वेश-विन्यास ये अपने लिये तो करती नहीं थीं। करती थीं श्रीकृष्णचन्द्रके सुलके लिये । अपने अङ्गोको सजानेके रूपमे इनके द्वारा विशुद्ध भगवत्सेवा होती थी । इनके इस सजे हुए रूपको देखकर श्रीकृष्णचन्द्र सुखी होते हैं, इसीलिये ये शृङ्गार धारण करती थीं । जब श्रीकृष्ण ही चले गये, तव फिर क्या राजना । यही काम और प्रेममे अन्तर है । 'काम चाहता है अपना सुख, अपनी इन्द्रियोंकी तृप्ति' और 'प्रेम चाहता है एकमात्र सबके नित्य प्रेमास्पदस्वरूप श्रीकृष्ण-चन्द्रका सुख, अपने द्वारा वे सुखी हो। अगिपीजनोमे आदिसे अन्ततक विशुद्ध प्रेमका प्रवाह है । इन्होने श्रीकृष्ण-चन्द्रके लिये लोकधर्म-लोकाचारका त्याग किया; वेदधर्म-कर्माचरणको जलाञ्चलि दी, देहधर्म—क्षत्-पिपासा आदिको भी सर्वथा भूलकर इनके साधनोकी उपेक्षा कर दी, कौन क्या कहता है, इसकी परवा—छजा छोड़ दी। और तो क्या, ये सत्कुलरमणी यीं, आर्यपयमे पूर्ण प्रतिष्ठित थीं, यह इनके लिये दुस्त्यज था, इसे भी इन्होने श्रीकृणचन्द्रके लिये छोड दिया, आत्मीय स्वजनोका भी परित्याग किया; उनके द्वारा की हुई समस्त ताड़नाकी, मर्त्सनाकी भी उपेक्षा कर दी । अपने सुखके सभी साधनाको विसर्जनकर इन्होंने श्रीकृष्णचन्द्रसे प्रेम किया । अपने सुखकी वासनाः हम

श्रीकृष्णसे सुखी हो—यह वृत्ति कभी इनमें जागी ही नहीं। इसीलिये ये श्रीकृष्णचन्द्रके लिये निरन्तर तड़पती रहीं, पर इतना निकट होनेपर भी वे कभी मधुपुरी नहीं गयीं। क्या पना, हमारे जानेसे प्रियतमके सुखमे व्याघात हो—इस भावनाने कभी उन्हें बृन्दावनकी सीमासे पार नहीं जाने दिया। इसीको कहते ह वास्तविक श्रीकृष्णप्रेम। इनके इस निर्मलतम प्रेममें कहीं कामकी गन्य भी नहीं है। श्रीकृष्ण-सुखके लिये ही इनका श्रीकृष्ण-सम्बन्ध है।

कुछ दिन पश्चात् श्रीकृष्णचन्द्रके भेजे हुए उद्धव आये इन्हें सान्त्वना देने । बड़े ही तत्त्वज्ञानी थे उद्धव । पर आकर हूव गये वे व्रजसुन्दरियोके प्रेमपयोधिमं—

उमग्यों ज्यों तह सिन्छ, सियु है तन की धारन । भीजत अंबुन नीर, कचुकी मृषन हारन ॥ ताही प्रेम प्रवाह में, ऊवी चहा वहाय । मह ग्यान की मेंड हो, वज में प्रगच्यों आय ॥ कूहके त्रन मए॥

उद्धय चाहने लगे—'किसी प्रकार इस युन्दावनमें लता-पत्रके रूपमे उत्पन्न हो जाऊँ और श्रीगोपीजनकी चरणरज मुझपर निरन्तर पड़ती रहे।'

वास्तवमे श्रीकृष्ण-वियोगकी यह छीला तो हुई थी / प्रेमकी परिपृष्टिके लिये--- न विना विप्रलम्भेन सम्भागः पृष्टि-मञ्नते ।' साथ ही यदि यह लीला न होती तो प्रेमकी चरम परिणतिका रूप एव भगवान्की प्रेमाधीनताका उच्चतम निदर्शन जगतमे अप्रकट ही रह जाता । श्रीगोपीजन जैसे श्रीकृष्णचन्द्रके लिये ज्याकुल थीं, वेसे ही श्रीकृष्णचन्द्र भी उनके लिये सतत न्याकुल रहते थे। केवल द्वारकेशकी रानियाँ--विशेषतः पद्दमिरिपयाँ ही जानती थीं कि उनके स्वामीकी क्या दगा है चुन्दावनकी, श्रीगोपीजनोकी स्मृतिको लेकर । उन्हें आश्चर्य होता था, वे समझ नहीं पाती थीं । कभी वे सोचने लगतीं कि हममे ऐसी कौन-सी श्रुटि है, जो हमारे नायके हृदयमे आज भी हमारी अपेक्षा बहुत-बहुत अधिक स्थान सरक्षित है श्रीगोपीजनोके लिये। द्वारकेशने उनकी इस शङ्काका एक दिन समाधान कर दिया। कहते है कि सहसा द्वारंक धर रुग्ण हो गये । उस चिदानन्दमय गरीरमे भी कही रोग होता है १ यट तो प्रभुका अभिनय या। जो हो, उदरमें पीड़ा थी। मब उपचार हो चुके, पर पीड़ा मिटी नहीं । देवर्षि नारद पघारे । प्रभुने बताया-- 'देवर्षे ।

पीड़ा हो रही है, इसकी ओषधि भी है। पर अनुपान तुम ला दो। किसी सच्चे भक्तकी चरणधूलि ला दो, फिर में उसे सिरपर धारणकर स्वस्थ हो जाऊँगा। फिर तो पूरी द्वारावती छान डाली नारदने और सारे भूतलपर घूम आये। किंतु किसीने भी नरकके भयसे त्रिभुवनपतिको चरणधूलि नही दी। वे निराग लौट आये। केवल वजमे जाना वे भूल गये थे। प्रभुने आग्रह करके इस बार वहीं भेजा। वियोगिनी व्रजवालाओने घेर लिया देवर्पिको। वे पूछने लगीं अपने प्रियतमकी कुशल। उन्होने भी सारी बात बता दी। सबके नेत्र बहने लगे। तुरत एक साथ ही सबने अपने चरण आगे कर दिये और गद्गद कण्ठसे वे बोर्ली—'देवर्षे! जितनी रज चाहिये, ले जाओ। इसारे प्रियतमकी पीड़ा मिट जाय, वे सुखी हो जायं। इसके बदले यदि हमे अनन्त जन्मोतक नरकमे जलना पड़े तो यही होने दो। इसीमे हमे परम सुख है। प्रियतमका सुख ही हमारा सुख है, बाबा! देविंपिने

एक बार तो स्वय उस पावन रजमं स्नान किया और द्वारका छौट आये । भगवान् तो नित्य म्बस्य ये ही । पर पद्दमहिपियोकी ऑर्पे खुल गर्यी ।

कुरक्षेत्रमे गोपसुन्दरियोका श्री हृष्णचन्द्रसे मिलन हुआ। प्रियतमसे मिलकर वे जीतल हुई। इसके अनन्तर जब लीला समेटनेका समय आया, गोलाकिवहारिणी अपने नित्य धाममें पषारने लगीं, तब श्रीगोपीजन भं। उनके साथ ही अन्तर्हित हो गर्यी। जो नित्य गोपिकाएँ हे, उनके लिये तो कोई प्रश्न ही नहीं है। जो साधनसिद्धा गोपिकाएँ थीं, वे भी नित्यलीलामे सदाके लिये प्रविष्ट हो गर्यी।

जदिप जसोदा नट अर ग्वालवाल सव धन्य।
प या जगमें प्रेम को गोषा मई अनन्य॥

X
X
गोषी पद पक्रज पराग कीजै महाराज,
तृन कीजे रावरेई गोकुर नगर की।

# श्रीकुन्तीदेवी

( लेखक--श्रीजयदयालजी गोयन्दका )

विपद सन्तु नः शश्वत् तत्र तत्र जगद्वुरो । भवतो दर्शनं यत्स्यादपुनर्भवदर्शनम् ॥ (श्रीमद्भा० १।८।२५)

कुन्तीजी भगवान्से प्रार्थना करती है—'जगद्गुरो । हमपर जहाँ-तहाँ सदा विपत्तियाँ ही आती रहे, क्योंकि विपत्तियों में ही आपके दर्शन होते हैं और आपके दर्शन होनेपर फिर इस ससारके दर्शन नहीं होते, अर्थात् जन्म-मृत्युसे छुटकारा मिल जाता है।'

कुन्तीदेवी एक परम आदर्श आर्य-नारी थी। ये महात्मा पाण्डवोकी माता एव भगवान् श्रीकृष्णकी बूआ थीं। ये वसुदेवजीकी सगी वहिन थी तथा राजा कुन्तिभोजको गोद दी गयी थां। जन्मले इन्हें लोग प्रथाके नामसे पुकारते थे, परतु राजा कुन्तिभोजके यहाँ इनका लालन-पालन होनेसे ये कुन्तीके नामसे विख्यात हुई। ये नालकपनसे ही वडी सुगीला, सदाचारिणी, सयमगीला एव भक्तिमती थां। राजा कुन्तिभोजके यहाँ एक बार एक बडे तेजस्वी बाह्मण अतिथिरूपमे आये। इनकी सेवाका कार्य बालिका कुन्तीको संगण गया। इसकी बाह्मणोमे बड़ी भक्ति थी

और अतिथि सेवामे वही स्वि थी। राजपुत्री पृथा आलस्य और अभिमानको त्यागकर ब्राह्मणदेवताकी सेवाम तन-मनसे सलग्न हो गयी। उसने शुद्ध मनसे सेवा करके ब्राह्मण-देवताको पूर्णतया प्रसन्न कर लिया। ब्राह्मणदेवताका व्यवहार बड़ा अटपटा था। कभी वे अनियमित समयपर आते, कभी आते ही नहीं और कभी ऐसी चीज खानेको माँग बैठते, जिसका मिलना अत्यन्त कठिन होता। किंतु पृथा उनके सारे काम इस प्रकार कर देती मानो उसने उनके लिये पहलेसे ही तैयारी कर रक्ली हो। उसक शील-स्वभाव एव सयमसे ब्राह्मणको बड़ा सन्तोष हुआ। कुन्तीकी यह बच्चपनकी ब्राह्मणनेवा उनके लिये बड़ी कल्याणप्रद सिद्ध-हुई और इसीसे उनके जीवनमे सयम, सदाचार, त्याग एव सेवाभावकी नींव पड़ी। आगे चलकर इन गुणोका उनके अदर अद्भुत विकास हुआ।

कुन्तीके अदर निष्कामभावका विकास भी बचपनसे ही हो गया था। इन्हें वडी तत्परता एव लगनके साथ महात्मा ब्राह्मणकी सेवा करते पूरा एक वर्ष हो गया। इनके सेवामन्त्रका अनुष्ठान पूरा हुआ। इनकी सेवाम

ट्रॅंटनेयर भी ब्राह्मणको कोई बुटि नहीं दिखायी दी । तव तो वे इनपर वढे प्रमन्न हुए । उन्होंने कहा—भ्वेटी । मैं तेरी सेवासे वहुत प्रस्त्र हूं । मुझसे कोई वर मॉग छे।' कुन्तीने ब्राह्मणदेवनाको वडा ही सुन्दर उत्तर दिया। श्रीकृष्णकी वृक्षा और पाण्डवोंकी भावी माताका वह उत्तर उनके सर्वथा अनुरुप था । इन्तीने कहा-भगवन् ! आन और पितानी सुक्षपर प्रसन्न हैं, मेरे सब कार्य तो इसींचे सफार हो गये। अब मुझे बरोकी कोई आदश्यकता नहीं है।' एक अल्प्यपत्का वालिकाने अदर विल्खण मेनामानरे साथ-साथ ऐसी निष्कामताका संयोग मणि-मञ्जन-संत्रोगके समान था । हमारे देशकी वाल्काओं को कुन्तीके इस आदर्श निष्काम संवामावसे शिक्षा प्रहण करनी चाहिये । अतिथि-रेजा हमारे मामाजिक जीवनका प्राण रही है और उसकी शिक्षा भारतनासियोको बचपने न ही मिल जाया करती थी । सबी एव सास्विक सेवा वही है जो प्रसन्नतापूर्वक की जाय-जिन्में भार अथवा उजनाहट न प्रतात हो और निसके यदलेमें हुछ न चाहा जाय । आजकलकी स्वामें प्राप्त इन दोनो वातीया अभाव दे वा जाना है। प्रमन्नतापूर्वक नि'रामभावसे की हुई मेना क्ल्यागका परम माधन वन जाती है।

जव कुन्तीने ब्राह्मणमें कोई वर नहीं मॉगा, तब उन्होंने उससे देवताओं के आवाइनका मन्त्र ब्रह्मण करने के लिये कहा। वे कुछन कुछ कुन्तीको देकर जाना चानते थे। अवकी यार ब्राह्मण के अपनानके मयसे वह अन्वीकार न कर सकी। तब उन्होंने उसे अथवेदेदके जिरोक्शनमें आये हुए मन्त्रीन वा उपदेश दिया और कहा कि 'इन मन्त्रोंके बल्मे तृ जिस जिस देवताका आवापन करेगी यही तेरे अधीन हो जायगा।' याँ कहक वे ब्राह्मण व्याह्मण और कोई नहीं, उप्रतया महर्षि दुर्वासा थे। व ब्रह्मण और कोई नहीं, उप्रतया महर्षि दुर्वासा थे। व वनके दिये हुए मन्त्रोंके प्रभावने वह आगे चलकर धर्म आदि देवताओं से ब्रुविधिर आदिको पुत्रहण मात कर सकी।

हुन्तीना विवाह महाराज पा हुसे हुआ था। महाराज पाण्डु वहे ही धर्मातमा थे। इनके द्वारा एक वार भूळसे मृगन्त्रधारी किन्टम मुनिकी हिंगा हो गयी। इन घटनासे इनके मनमें वड़ी ग्लानि और निर्वेद हुआ और इन्होंने सब कुछ त्यागकर बनमें रहनेका निश्चय कर लिया। देवी हुन्ती वढी पतिभक्ता थीं। ये भी अपने पनिके साथ इन्टियोको बनमें करके तथा कामजन्य सुखको तिलाझि

वनमें रहनेके लिये तैयार हो गर्जी । तबसे इन्होंने जीवनपर्यन्त नियमपूर्वक ब्रह्मचर्य-ब्रतका गलन किया और स्वमपूर्वक रहीं। पतिका स्वर्गवास होनेपर इन्होने अपने वचौंकी रक्षाका मार अपनी छोटी सौत माद्रीको सोपकर अपने पतिका अनुगनन करनेका विचार किया । परतु माद्रीने इसका विरोध किया । उसने कहा-<sup>'विहिन</sup> में अभी युवती हूँ, अन में ही पतिदेवका अनुगमन कर्न्गा । तुम मेरे वद्योकी सँभाल रखना। हुन्तीने माद्रीनी वात मान ली और अन्तनक उसके पुत्रोको अपने पुत्रोंने वटकर समझा । सपत्री एव उनके पुत्रोंके साय केसा वर्ताव करना चाहिये। इसकी शिक्षा भी हमारी माता-बिह्नोको कुन्तीके जीवनसे छेनी चाहिये । पतिके जीवनकालमे इन्होंने नाटीके साथ छोटी विहनका-सा वर्ताव क्या और उत्तरे सती होनेके बाद उसके प्रश्नोके प्रति वही भाव रक्खाः जो एक आदर्ग विमाताको रखना चाहिये । सर्देक्के प्रति तो इनकी विशेष ममता यी और वे भी इन्हें बहुत अधिक प्यार करते थे।

पतिर्का मृत्युके वादने हुन्तीदेवीका जीवन वरावर कप्टमें वीता । परतु ये बड़ी ही विचारबीला एवं घैर्यवती थीं। अत. इन्होंने कटोकी कुछ भी परवा नहीं की और अन्ततक वर्मपर आरुट रहीं । दुर्योघनके अत्याचारीको भी ये चुरचार सहनी रहीं । इनका स्त्रमान वडा ही कोमल और दयाल या। इन्हें अपने क्षेत्रं कोई परवा नहीं थी परतु ये दूमरोंका कप्ट नहीं देख सकती थीं। लाखाभवनसे निकलकर जब ये अपने पुत्रींके साथ एकचका नगरीमें रहने छरी यें उन दिनों वहाँकी प्रजार एक बड़ा भारी मकट छात्रा था । उस नगरीके पास ही एक वकासुर नामका राक्षम रहता या। उम राक्षसके लिये नगरवासियांको प्रतिदिन एक गाडी अन्न तथा हो भैंसे पहुँचाने पडते थे। जो मनुष्य इन्हें लेकर जाना उसे भी वह गक्षस खा जाता। वहाँके निवासियोका वारी-वारीसे यह काम करना पटता था। पाण्डवगण जिस ब्राह्मणके घरमें भिक्षकांके स्पर्ने रहते के एक दिन उसने घरने गक्षसके लिये आदमी मेजनेकी वारी आर्जा । ब्राह्मगपरिवारमे कुरराम मच गया । कुन्तीको जब इस बातका पता लगा। नव उनका हृदय दयामे भर आया । उन्होंने सोचा--- 'हमलोगोके रहते ब्राह्मण-परिवार-को कप्ट भोगना पड़े, यह तुमारे छिये वडी छजाकी वात होगी । फिर हमारे तो ये आश्रयदाता हैं, इनका प्रत्यपकार

हमें किसी-न-किसी रूपमे करना ही चाहिये। अवसर आने-पर उपकारीका प्रत्युपकार न करना धर्मसे च्युत होना है। जब इनके घरमे हमलोग रह रहे हैं, तब इनका दुःख वॅंटाना हमारा कर्तन्य हो जाता है ।' यो निचारकर कुन्ती ब्राह्मणके घर गयीं । उन्होंने देखा कि ब्राह्मण अपनी पत्नी और पुत्रके साथ वैठे हैं । वे अपनी स्त्रीसे कह रहे हैं— तुम कुलीन, शीलवती और बच्चोकी मा हो। मै राक्षससे अपने जीवनकी रक्षांके लिये तुम्हे उसके पास नहीं भेज सकता। 'पतिकी वात सुनकर ब्राह्मणीने कहा-'नहीं, मै स्वय उसके पास जाऊँगी। पत्नीके लिये सबसे बढकर सनातन कर्तव्य यही है कि वह अपने प्राणीकी बिल देकर पतिकी मलाई करे। सिनोके लिये यह बड़े सौभाग्यकी बात है कि वे अपने पतिसे पहले ही परलोक-वासिनी हो जाय । यह भी सम्भव है कि स्त्रीको अवस्य समझकर वह राश्वस मुझे न मारे । पुरुषका वध निविवाद है और स्त्रीका सन्देहगस्त, इसलिये भी मुझे ही उसके पास भेजिये। मा-वापकी दुःखभरी बात सुनकर कन्या बोली-'आप क्यो रो रहे हैं १ देखिये, धर्मके अनुसार आप दोनो मझे एक-न-एक दिन छोड देगे। इसलिये आज ही मुझे छोडकर अपनी रक्षा क्या नहीं कर लेते <sup>१</sup> लोग सन्तान इसीलिये चाहते हे कि वह हमे दु.खसे बचाये ।' कन्याकी बात सनकर मा-बाप दोनो रोने लगे, कन्या भी रोये बिना न रह सकी । सबको रोते देखकर नन्हा सा ब्राह्मण-बालक कहने लगा--'पिताजी ! माताजी ! वहिन ! मत रोओ ।' फिर उसने एक तिनका उठाकर हॅसते हुए कहा-पै इसीसे राभसको मार डाल्रॅगा ।' तव सब लोग हॅस पड़े । कुन्ती यह सब देख-सुन रही थीं । वे आगे बटकर उनसे वोर्ली—'महाराज ! आपके तो एक पुत्र और एक ही कत्या है । मेरे आपकी दयासे णंच पुत्र है । राक्षसको मोजन पहुँचानेके लिये में उनमेखे क्सिको मेज दूँगी, आप घवराय नहीं ।' ब्राह्मणदेवताने कुन्तीदेवीके इस प्रस्तावको अस्वीकार कर दिया । उन्होने कहा-दिवि ! आपका इस प्रकार कहना आपके अनुरूप ही है, परतु में तो अपने लिये अपने अतिथिकी हत्या नहीं करा सकता । कुन्तीने उन्हें बतलाया कि 'मैं अपने जिस पुत्रको राक्षसके पास भेजूँगी। वह वडा बलवान्। मन्त्रसिद्ध और तेजस्वी है। उसका कोई वाल भी बॉका नहीं कर सकता। इसपर ब्राह्मण राजी हो गये । तब कुन्तीने भीममेनको उस कामके लिये

राक्षसके पास भेज दिया । भला, दूसरोंकी प्राण-स्काके लिये इस प्रकार अपने हृदयके दुकडेका जान-वृत्तकर कोई माता बल्दिन कर सकती है ? कहना न होगा कि कुन्तीके इस आदर्ग त्यागका ससारपर बहुत ही अच्छा प्रभाव पड़ा । अतएव सभीको इससे शिक्षा लेनी चाहिये ।

कुर्न्तादेवीका जीवन आरम्भसे अन्ततक बड़ा ही त्यागपूर्ण) तपस्यामय और अनासक्त था । पाण्डवोके वनवास एवं अजातवासके समय ये उनसे अलग हस्तिनापुरमे ही रही और वहींसे इन्होने अपने पुत्रोके लिये अपने भतीजे भगवान् श्रीक्र णके द्वारा क्षत्रियधर्मपर उटे रहनेका सन्देश भेजा। इन्होंने विदुला और सञ्जयका दृशन्त देकर बड़े ही मार्मिक शब्दोंमे उन्हें कहला भेजा कि-- पुत्रो । जिस कार्यके लिये क्षत्राणी पुत्र उत्पन्न करती है, उस कार्यके करनेका समय आ गया है । 4 इस समय तुमलीग मेरे दूधको न लजाना । 3 महाभारतयुद्धके समय भी ये वहीं रहीं और युद्ध-समाप्तिके वाद जब धर्मराज युधिष्ठिर सम्राट्के पदपर अभिपिक्त हुए और इन्हें राजमाता वननेका सौमाग्य प्राप्त हुआ, उस समय इन्होने पुत्रवियोगसे दुखी अपने जेठ-जेठानीकी सेवाका भार अपने ऊपर ले लिया और द्वेप एव अभिमानसे रहित होकर उनकी सेवामे अपना समय निताने लगीं। यहाँतक कि जब वे दोनो सुधिष्ठिरसे अनुमति लेकर वन जाने लगे, तब ये भी चुपचाप उनके सङ्ग हो लीं और युधिष्ठिर आदिके समझानेपर भी अपने दृढ निश्चयसे विचलित नहीं हुई । जीवनभर दुःख और होंग भोगनेके बाद जब मुखके दिन आये। उस समय भी सासारिक सुख-भोगको ठुकराकर स्वेच्छासे त्याग, तपस्या एव सेवामय जीवन स्वीकार करना कुन्तीदेवी-जैसी पवित्र आत्माका ही काम था । जिन जेठ-जेठानीसे उन्हे तथा उनके पुत्रो एव पुत्रवधुओंको कष्टः अपमान एव अत्याचारके अतिरिक्त कुछ नहीं मिला, उन जेठ-जेठानीके लिये इतना त्याग ससारमे कहाँ देखनेको मिलता है । हमारी माताओ एव वहिनोको कुन्तीदेवीक इस अनुपम त्यागसे शिक्षा छेनी चाहिये।

कुन्तिदिवीको वन जाते समय भीमसनने समझाया कि भाता । यदि तुम्हे अन्तमे यही करना था तो फिर व्यर्थ

<sup>-</sup> एतद्धनक्षयो वाच्यो नित्योषुक्तो वृकोदर । यदर्थ क्षत्रिय स्ते तस्य कालोऽयमागतः ॥ (महा० उद्योग० १३६ । ९-१०)

इमन्त्रेगोंके द्वारा इतना नर-सहार क्यों करवाता ? हमारे वनवासी निनाकी मृत्युके बाद हमें वनमे नगरमे उया स्वायी १० उस समय कुन्नीदेवीने उन्हें जो उत्तर दिया वर् हृदयमें अद्वित करने योग्य है। वे बोर्की-दिटा। तमहोग कापर वनकर हाय-पर-हाय धरवर न बेटे रहा, छत्रियोचित पुरुपार्यको त्यागकर अण्मानपूर्ण जीवन न व्यतीन करो, शक्ति रहने अपने न्यापेचिन अधिकारमे मदाके लिये हाथ न हो। वैठा—इसीलिये मेने तुमरोगोना युद्धके लिये उक्नाया या. अपने सुन्वकी इच्छाखे ऐसा नहीं किया था। एके गाय-सुख भोगनेनी इच्छा नहीं है। में तो अब तरके द्वारा पनि होकमें जाना चाहती हूँ । इसिख्ये अपने यनवासी जेठ-जेठानीकी मेवामें रहरूर में अपना शेप तीयन तरमें ही विनार्जेगी। तुमरोग सुन्यपूर्वक वर छीट जाओ और वर्मपूर्वक प्रनाका पालन करते हुए अपने परिजनोको सुख दो । इस प्रकार अपने पुत्रीको समझा-बुझाकर दुर्न्नादेवी अपने नेट-जेटानीर साथ वनम चरी गर्जी और अन्त समानम उनकी स्त्राम रहकर उन्होंने उन्होंक साथ दावातिमें जरकर योगियोंकी माँति द्यर्गर छोड़ दिया । कुन्नीदेवी-जैमी आदर्श महिलाएँ सनारके इतिहासमें बहुत कम मिलेंगी।

माना छुन्नीने कभी क्षाचारिक सुरत नहीं भोगा; जबने वे विवाहित होकर आयों, उन्हें विपत्तियोका ही सामना करना पड़ा । पित रोगी थे, उनके साथ जंगलों में मटकती रहां । वहीं पुत्र पदा हुए उनकी देग्व-रेग्व की, थोड़े दिन हिन्नापुरम पुत्रों के साथ रही, वह भी दूसेंग्की आश्रिता वनकर । पित लाखाएएं किसी प्रकार अपने पुत्रों ले लेकर भागी और भिक्षांक अन्नपर नीवन विनानी रही । थादे दिन राज्यमुन्व मोगनेका समय आग्रा कि वर्मराज शुविष्ठिर करकें जुएमें सर्वस्व हारकर वनवासी वने । विदुष्के वर्में रहकर कुन्नीजी निनेनमें नीवन विनानी रहीं । युद्ध हुआ । परिवारवालोंका सहार हुआ । पाण्डवोंकी विजय हुई । एर ने पाण्डवोंक साथ राज्य-मेगामें समिलित नहीं हुई । इस प्रकार उनका नीवन सड़ा विग्रत्तिमें ही कहा । इस विग्रत्तिमें भी उन्हें मुख्या । वे इस विग्रत्तिको मगवान्से चाहनी औं और हहवमें हमें विपत्ति माननी भी नहीं थीं—

विपदो नैंत्र विपदः सम्पदो नैंव सम्पदः । विपदः विम्मरण विष्णो सम्पद्मारायणम्मृतिः॥

'विर्यात्त यथार्थम विर्णान नर्गो है, सम्यान भी सम्यत्ति नहीं । भगवान्का विम्मरण होना ही विर्यात्ति है और उनका म्मरण बना रहे, यही सबसे वड़ी सम्यत्ति है। सो उन्हें भगवान्का विम्मरण कभी हुआ नर्गा, अतः वे वस्तुतः सदा नुग्रमें ही रहीं।

## परम भक्तिमती द्रापदी

मगवान्ती सारी आदर्श भगाउद्-विश्वास्त्री मृति देवी
द्रीयदी पाञ्चाल्यनेका राजा द्रुपदकी अगोनिजा करना था।
दनकी उत्पत्ति यहांदेदीसे हुई थी। इनका ल्यान्त्रावण्यअनुसम्
था। अद्रकाल्य व्यास-सुन्दर होतेसे इनको लोग क्रणा
भी कहते थे। इनके द्रागरेने तुरनके लिले हुए कमल्की मशुर
नुगत्य निकल्कर एक कोल्यक पेल्यों रहती थी। इनके
प्राक्त्यक समय आकाद्याणी हुई थी— देवताओंका कार्य
सिद्ध करनेके लिले अञ्चित्रीय सहारक उद्देश्यने इस रमणी
रक्तका प्राक्त्य हुआ है। इसके लागा कीरवीको बद्दा भय
होगा। पूर्व नन्ममे दिये हुए भगवान् शक्तक व्यदानने इन्ह
इस जन्ममे पाँच पति प्राप्त हुए। अकेरे अर्जुनक द्राग
न्वयवरमे जीती जानेकर भी मत्या कुल्यीकी आज्ञाने इन्हें पाँचों
म्यद्यांने ब्याहा था।

दीनदी उच केटिकी पतिजना एव भगनद्रका थीं।

इनकी मगवान् श्रीकृष्णके चरणां में अविचल प्रीति थी। ये उन्हें नपना सर्ता, रक्षक, हितपी एव परम आत्मीय तो मगनी दी थीं उनकी सर्वव्यापकृता एवं सर्वद्यक्तिमत्ताम भी उनका पूर्ण विश्वास था। तब कीरवीकी समामे दुष्ट दु शासन-ने दन्हें नगी करना चादा और समामदोमें किमीका साहस न हुआ कि दम अमानुगी अल्याचारको रोक, उस समय अपनी लान बचानेका कोई दूसरा उपाप न देख इन्होंने अल्यन्न आतुर होकर मगवान श्रीकृष्णको पुकरा—

गोविन्द द्वारतातिन कृष्ण गोपीजनप्रिय॥ क्रारवे परिभृता सा कि न जानािन केशव। है नाथ है रसानाथ वजनाथार्निनाशन ।॥ क्रारपार्णवसमा मासुद्धरस्य नार्दन !। कृष्ण कृष्ण सहायोगिन विश्वान्सन विश्वसावन॥ प्रपन्ना पाहि गोविन्द । कुन्सव्येऽवर्गीदनीस।

(महा० समा० ६८। ४५-/४)

'हे गोबिन्द । हे द्वारकावाती ! हे सिच्चदानन्दस्वरूप प्रेमघन ! हे गोपीजनब्छम । हे केशव । में कौरवोके द्वारा अपमानित हो रही हूँ, इस वातको क्या आप नहीं जानते ! हे नाथ । हे रमानाथ । हे बजनाथ, हे आर्तिनागन जनार्दन । में कौरव-समुद्रमे डूब रही हूँ, आप मुझे इससे निकालिये । कृष्ण । महायोगी । विश्वातमा । विश्वके जीवनदाता गोविन्द । में कौरवोसे घरकर वडे संकटने पड़ी हुई हूँ आपकी गरण हूँ, मेरी रक्षा कीजिये ।

सबे हृदयकी करण पुकार भगवान् दुरत सुनते हैं।
श्रीकृष्ण उस समय द्वारकामे थे। वहाँसे वे तुरंत दौडे आये और
धर्मरूपते हौपदीके वस्त्रोके रूपमें प्रकट होकर उनकी लाज
बचायी। भगवान्की कृताने हौपदीकी साडी अनन्तगुना बढ
गयी। दुश्चासन उसे जितना ही खींचता था, उतना ही वह
बढती जाती थी। देखते-देखते वहाँ वस्त्रका ढेर लग गया।
महावली दुःशासनकी दम हजार हाथियोंके वच्चाली प्रचण्ड
मुजाएँ थक गर्यी, परन्तु साडीका छोर हाथ नहीं आया।
'दस हजार गजवल थक्यों, घट्यों न दस गज चीर।'
उपस्थित सारे समाजने भगवङ्गक्ति एव पातिवतका अहु।
चमत्कार देखा। अन्तमे दुश्चासन हारकर लजिन हो बैठ
गया। भक्तवस्तल प्रभुने अपने भक्तकी लाज रख ली। धन्य
भक्तवस्तलता।

एक दिनकी बात है—जब पाण्डव द्रीपदीके साथ काम्यक वनमे निवासकर रहे थे, दुर्योधनके भेजे हुए महर्षि दुर्बासा अपने दस हजार शिष्योंको साथ लेकर पाण्डवोके पास आये ! दुष्टमति दुर्योधनने जान-वृह्मकर उन्हें ऐसे समय भेजा जब कि सब लोग भोजन करके विश्राम कर रहे थे । महाराज युधिष्ठिरने अतिथिसेवांक उद्देव्यसे ही भगवान् स्पर्देवने एक ऐसा चमत्कारी वर्तन प्राप्त किया था, जिसमे पकाया हुआ योडा-सा भी भोजन अलय हो जाता था परन उसमे गर्त यही थी कि जबतक द्रीपदी भोजन नहीं कर चुकती थीं, तभीतक उस वर्तनमे यह जमत्कार रहता था । युधिष्ठिरने महर्षिको शिष्यमण्डलीके सहित भोजनके लिये आमन्त्रिन किया और दुर्वासाजी स्नानादि नित्यक्मीसे निवृत्त होनेके लिये नवके साथ गङ्गातटगर चुने गये ।

दुर्वासाजीके माय दस हजार शिष्योका एक पूरा-का-पूरा विश्वविद्यालय चला करता था। धर्मराजने उन सवको भोजनका निमन्त्रण तो दे दिया और ऋषिने उसे स्वीकार भी कर लिया, परन्तु किनीने भी इसका विचार नहीं किया

कि द्रौपदी मोजन कर चुकी है, इसिल्ये स्वैके दिये हुए वर्तनते तो उन लोगोंके मोजनकी व्यवस्था हो नहीं मकती थी। द्रौपदी वही चिन्तामें पड़ गर्यों। उन्होंने सोचा— क्ष्मृषि यदि विना मोजन किये वापस लौट जाते हैं तो वे विना गाप दिये नहीं मानेंगे।' उनका कोघी स्वभाव जगिद्दिस्थात था। द्रौपदीको और कोई उनाय नहीं सझा। तव उन्होंने मन-हीं मन मक्तमयमञ्जन भगवान श्रीकृष्णका स्मरण किया और इस आनित्तते उवारनेकी उनमें विन्वासपूर्ण आर्त प्रार्थना करते हुए अन्तमं कहा—आपने जैसे राजसभामें दु-शासनके अत्याचारसे मुझे बचाया था, वेमे ही यहाँ भी इस महान सकटसे तुरत बचाइये—

दु शासनादहं पूर्वं सभाया शोचिता यथा। तथैव मञ्च्यदस्मान्मामुद्धर्तुमिहाईसि॥ (महा० वन० २६३। १६)

श्रीकृष्ण तो सदा सर्वत्र निवास करते और घट-घटकी जाननेवाले है, वे तुरंत वहाँ आ पहुँचे । उन्हें देखमर द्रीपदी-के शरीरमें मानो प्राण लौट आये, इवते हुएको मानो सन्ना सहारा मिल गया । द्रौपदीने सक्षेपमे उन्हें सारी वात सुना दी । 🗸 श्रीकृष्णने अधीरता प्रदिशंत करते हुए कहा-अौर सव बात पीछे होगी। पहले मुझे जल्दी कुछ खानेको दो। मुझे वड़ी भूख लगी है। तुम जानती नहीं हो में कितनी दूरसे हारा-यका आया हूं ।' द्रीनदी लाजके मारे गड़-सी गर्यों । उन्होंने इकते-इकते कहा-प्रमो ! मैं अभी-अभी खाकर उठी हूँ। अव तो उस वर्तनमे कुछ भी नहीं बचा है। श्रीकृष्णने कहा-- जरा अपना वर्तन मुझे दिखाओ तो सही।' कृष्णा उसे ले आर्मा। श्रीकृष्णने हाथमे लेकर देखा तो उसके गलेमे उन्हे एक सागका पत्ता चिपका हुआ मिला। उन्होंने उसीको मुँहमे डालकर कहा-एइस सागके पत्तेसे सम्पूर्ण जगत्के आत्मा यजभोक्ता परमेश्वर तृप्त हो जाय । इसके बाद उन्होने सहदेवसे कहा---भैया । अब उम मुनीश्वरोको भोजनके लिये बुला लाओ । सहदेवने गङ्गातट-पर जाकर देखा तो वहाँ उन्हें कोई नहीं मिला। बात यह हुई कि जिस समय श्रीकृष्णने सागका पत्ता सुँहमे डालकर वह मझल्प किया, उस समय मुनीश्वरलोग जलमे खड़े होकर अधमर्पण कर रहे थे। उन्हें अकस्मान् ऐसा अनुभव होने लगा मानो उन सदका पेट गलेतक अन्नसे भर गया हो । वे सव एक दूसरेके मुँहकी ओर ताकने छगे और कहने लगे कि 'अव हमलोग वहाँ जाकर क्या खाउँगे।

दुर्वासाने चुपचाप भाग जाना ही श्रेयस्कर समझा; क्योंिक वे यह जानते थे कि पाण्डव भगवद्गक्त है और अम्बरीपके यहाँ उनपर जो कुछ बीती थी, उसके बादसे उन्हें भगवद्भक्तोंसे बड़ा डर लगने लगा था। बस, सब लोग वहाँसे चुपचाप भाग निकले। सहदेवको वहाँ रहनेवाले तपस्वियोंसे उन सबके भाग जानेका समाचार मिला और उन्होंने लोटकर सारी वात धर्मराजसे कह दी। इस प्रकार द्रौपदीकी श्रीकृष्णभक्तिये पाण्डवोक्ती एक भारी विपत्ति सहज ही टल गयी। श्रीकृष्णने प्रकट होकर उन्हें महर्षि दुर्वासाके दुर्दमनीय क्रोधानलसे बचा लिया और इस प्रकार अपनी शरणागतवत्सलताका परिचय दिया।

#### × × ×

राजसूय यजकी समाप्तिपर श्रीकृष्णचन्द्र द्वारका चले गये थे। गाल्वने अपने कामचारी विमान सौमके द्वारा उत्पात मचा रक्खा था। पहुँचते ही केशवने शाल्वपर आक्रमण किया। सौमको गदाघातसे चूर्ण करके, शाल्व तथा उसके सैनिकोको परमधाम भेजकर जब वे द्वारकांम लौटे, तब उन्हें पाण्डवोके जुएमे हारनेका समाचार मिला। वे सीधे हिस्तनापुर आये और वहाँसे जहाँ बनमे पाण्डव अपनी स्त्रियो, बालकों तथा प्रजावर्ग एव विप्रोंके साथ थे, पहुँचे। पाण्डवों से मिलकर उन्होंने कोरवोके प्रति रोष प्रकट किया।

द्रौपदीने श्रीकृष्णसे वहाँ कहा—'मधुस्दन । मैंने महर्षि असित और देवल्से सुना है कि आप ही सृष्टिकर्ता हैं। परशुरामजीने बताया था कि आप साक्षात् अपराजित विष्णु हैं। आप ही यम, श्रृषि, देवता तथा पञ्चभृतस्वरूप है। जगत् आपके एक अगमे स्थित है। त्रिलोकीमे आप व्याप्त है। निर्मलहृदय महिपयोक हृदयमे आप ही स्फुरित होते है। आप ही जानियो तथा योगियोकी परम गति हैं। आप विश्व हे, सर्वादमा है, आपकी गक्तिसे ही सबको गक्ति प्राप्त होती है। आप ही मृत्यु, जीवन एव कर्मके अधिष्ठाता हैं। आप ही परमेग्वर हैं। मैं अपना दुःख आपसे न कहूं तो किससे कहूँ।'

यो कहते-कहते द्रौपदीके नेत्रोसे ऑसुओकी झड़ी लग गयी। वे फ़ुफ़कार मारती हुई कहने लगीं—'मैं महापराक्रमी पाण्डवोंकी पत्नी, धृष्टसुम्नकी बहिन और आपकी मखी हूँ। कोरवोकी भरी ममामे मेरे केश पकड़कर मुझे, घसीटा गया। मे एकवस्त्रा रजस्वला थी, मुझे नग्न करनेका प्रयक्त किया गया। ये मेरे पति मेरी रक्षा न कर सके । इसी नीच ,दुर्योवनने भीमको विप देकर जलमे वॉधकर फेक दिया था । इसी दुष्टने पाण्डवोको लाक्षामवनमे भस्म करनेका प्रयत्न किया था । इसी पिशाचने भर केश पकड़-कर घसीटवाया और आज भी वह जीवित है ।'

पाञ्चाली फूट-फूटकर रोने लगीं। उनकी वाणी अस्पष्ट हो गयी। व श्रीकृष्णको उलाहना दे रही थी—'तुम मेरे सम्बन्धी हो, में अग्निमे उत्पन्न गौरवमयी नारी हूँ, तुमपर मेरा पवित्र अनुराग है, तुमपर मेरा अधिकार है और रक्षा करनेमे तुम समर्थ हो। तुम्हारे रहते मेरी यह दशा हो रही है।

भक्तवत्तल और न सुन सके। उन्होंने कहा—'कल्याणी! जिनपर तुम रुए हुई हो, उनका जीवन समाप्त हुआ समझो। उनकी स्त्रियाँ भी इसी प्रकार रोयेगी और उनके अश्रु सूखनेका मार्ग नए हो चुका रहेगा। योड़े दिनोमे अर्जुनके बाणोंसे गिरकर वे श्वगाल और कुत्तोके आहार बनेगे। मै प्रतिज्ञा करता हूँ कि तुम सम्राजी बनकर रहोगी। आकाश पट जाय, समुद्र सूख जायें, हिमालय चूर हो जाय, पर मेरी बात असत्य न होगी, न होगी।'

#### × × ×

इसी यात्रामे एक दिन बातो ही-बातोमे सत्यभामाजीने द्रीपदीसे पूछा-विहन ! मैं तुमने एक बात पूछती हूं ! मैं देखती हॅ कि तुम्हारे शूरवीर और बलवान् पति सदा तुम्हारे अधीन रहते हैं, इसका क्या कारण है १ क्या तुम कोई जतर-मतर या औपध जानती हो १ अथवा क्या इमने जप, तप, वत, होम या विद्यासे उन्हें काम कर रक्ला है १ मुझे भी कोई ऐसा उपाय वताओं। जिससे भगवान व्यामसन्दर मेरे चद्यमे हो जाय ।' देवी द्रौपदीने कहा-- 'वहिन । आप श्यामसुन्दरकी पटरानी एव प्रियतमा होकर कैसी वाते कर रही हैं। सती-साध्वी स्त्रियों जतर-मतर आदिसे उतनी ही दूर रहती हैं। जितनी सॉप विच्छ्रंस । क्या पतिको जतर-मतर आदिसे वरामे किया जा सकता है १ मोली माछी अथवा द्भराचारिणी स्त्रियाँ ही पतिको वशमे करनेके लिये इस प्रकार-के प्रयोग किया करती हैं। ऐसा करके वे अपना तथा अपने पतिका अहित ही करती है। ऐसी स्त्रियोंसे तो सदा दूर रहना चाहिये ।'

द्सक वाद उन्होन वतलाया कि अपने पतियोको प्रसन्न रसनेके लिये वे किस प्रकारका आचरण करती थीं । उन्होंने कहा—'विहन । में अहङ्कार और काम-कोधका परित्याग करके बड़ी सावधानीसे मब पाण्डवोकी और उनकी स्त्रियोकी सेवा करती हूँ । मैं ईर्ष्यांसे दूर रहती हूँ और मनको वगमे रखकर केवल सेवाकी इच्छासे ही अपने पतियोके मन रखती हूँ । मे कदुभापणसे दूर रहती हूँ, असभ्यतासे खड़ी नहीं होती, खोटी बातोपर दृष्टि नहीं डालती, बुरी जगहपर नहीं बैठती, दूषित आचरणके पास नही फटकती तथा पतियोके अभिप्रायपूर्ण सकेतका अनुसरण करती हूँ । देवताः मनुष्य, गन्धर्व, युवा, धनी अथवा रूपवान्-कैसा ही पुरुष क्यों न हो, मेरा मन पाण्डवोंके सिवा और कही नहीं जाता । अपने पतियोके भोजन किये बिना मै भोजन नहीं करती, स्नान किये बिना स्नान नही करती और बैठे बिना स्वय नहीं बैठती । जब-जब मेरे पति घर आते हैं। तब-तब में खड़ी होकर उन्हें आसन और जल देती हूं। मैं घरके बर्तनोको मॉज-धोकर साफ रखती हूँ, मधुर रसोई तैयार करती हूँ, समयपर भोजन कराती हूँ। सदा सजग रहती हूँ, घरमे अनाजकी रक्षा करती हूँ और घरको झाड़-बुहारकर साफ रखती हूँ । मै बातचीतमे किसीका तिरस्कार नहीं करती, कुलटा स्त्रियोंके पास नहीं फटकती और सदा ही पतियोके अनुकूल रहकर आलस्यसे दूर रहती हूँ । मैं दरवाजेपर बार बार जाकर खड़ी नहीं होती तथा खुली अथवा कूड़ा-करकट डालनेकी जगहपर भी अधिक नहीं ठहरती। किन्त सदा ही सत्यभाषण और पतिसेवामे तत्पर रहती हूं । पतिदेवके बिना अकेळी रहना मुझे बिल्कुछ पसद नहीं है। जब किसी कौदुम्बिक कार्यसे पतिदेव बाहर चले जाते है, तब मे पुष्प और चन्दनादिको छोड़कर नियम और वतोका पालन करती हुई समय विताती हूं। मेरे पति जिस चीजको नही खाते। नहीं पीते अथवा सवन नही करते। मै भी उससे दूर रहती हूँ । स्त्रियोके लिये शास्त्रने जो-जो बाते बतायी है, उन सबका मै पालन करती हूँ। शरीरको यथाप्राप्त वस्त्रालकारोंसे सुसजित रखती हूँ तथा सर्वदा सावधान रहकर पतिदेवका प्रिय करनेमे तत्पर रहती हूँ।

'सासजीने मुझे कुटुम्ब सम्बन्धी जो-जो धर्म बताये है, उन सबका मै पालन करती हूँ । मिक्षा देना, पूजन, श्राद्ध, स्यौहारोपर पजवान बनाना, माननीयोका आदर करना तथा और भी मेरे लिये जो जो धर्म विहित है, उन समीका मै सावधानीसे रात दिन आचरण करती हूँ, मैं विनय और नियमोको सर्वदा सब प्रकार अपनाये रहती हूँ । मेरे विचारसे तो स्त्रियोका सनातनधर्म पतिके अधीन रहना ही है, वही उनका इष्टदेव है । मैं अपने पतियोसे बढकर कभी नही

रहती, उनसे अच्छा भोजन नहीं करती, उनमें बढिया वस्त्राभूषण नही पहनती और न कभी सासजीसे वाद-विवाद करती हूँ, तथा सदा ही सयमका पालन करती हूँ। मैं सदा अपने पतियासे पहले उठती हूँ तथा बड़े-बूढोकी संवामे लगी रहती हूँ । अपनी सासकी में भोजन, वस्त्र और जल आदिसे सदा ही सेवा करती रहती हूं । वस्र, आभूपण और भोजनादिम मै कभी उनकी अपेक्षा अपने लिये कोई विशेषता नहीं रखती । पहले महाराज युधिष्ठिरके दस हजार दासियाँ थी। मुझे उन सबके नाम, रूप, वस्त आदि सबका पता था और इस वातका भी ध्यान रहता था कि किसने क्या काम कर लिया है और क्या नहीं । जिस समय इन्द्रप्रस्थमे रहकर महाराज युधिष्ठिर पृथ्वी पालन करते ये, उस समय उनके साथ एक लाख घोड़े और उतने ही हायी चलते थे। उनकी गणना और प्रबन्ध में ही करती थी और में ही उनकी आवश्यकताएँ सुनती थी। अन्तः पुरके ग्वालो और गड़रियोसे लेकर सभी सेवकोके काम-काजकी देख-रेख भी मै ही किया करती थी।

'महाराजकी जो कुछ आय, व्यय और वचत होती थी, उस सबका विवरण म अकेली ही रखती थी। पाण्डवलोग कुटुम्बकासारा भार मेरे ऊपर छोड़कर पूजा-पाठमें लगे रहते थे और आये-गयोंका स्वागत-सत्कार करते थे; और मैं सब प्रकारका सुख छोड़कर उसकी संभाल करती थी। मेरे पतियोंका जो अटूट खजाना था, उसका पता भी मुझ एकको ही था। मैं भूख-प्यासको सहकर रात दिन पाण्डवांकी सेवामे लगी रहती। उस समय रात और दिन मेरे लिये समान हो गये थे। में सदा ही सबसे पहले उठती और सबसे पीछे सोती थी। सत्यभामाजी! पतियोंको अनुकूल करनेका सुझे तो यही उपाय मालूम है। एक आदर्श गृहपत्नीको घरमे किस प्रकार रहना चाहिये—इसकी शिक्षा हमें द्रीपदीके जीवनसे लेनी चाहिये।

#### × × ×

द्रौपदीके जिन लबे-लबे, काले वालोका कुछ ही दिन पहले राजस्य यगमे अवभृथ-स्नानके समय मन्त्रपूत जलसे अभिषेक किया गया था, उन्हीं वालोका दुष्ट दुःगासनके द्वारा भरी सभामे खींचा जाना द्रौपदीकों कभी नहीं भूला। उस अभूतपूर्व अपमानकी आग उनके हृदयमें सदा ही जला करती थी। इसीलिये जन-जब उनके सामने कौरवोसे सुन्धि करनेकी बात आयी, तब तब इन्होंने उसका विरोध ही किया और बराबर अपने अपमानकी याद दिलाकर अपने पितयोको युद्रके लिये प्रोत्साहित करती रही। अन्तमे जब यही तय हुआ कि एक बार कौरवोको समझा बुझाकर देख लिया जाय, और जब भगवान् श्रीकृष्ण पाण्डवोकी ओरसे सन्धिका प्रस्ताव लेकर हस्तिनापुर जाने लगे, उस समय भी इन्हे अपने अपमानकी बात नहीं भूली और इन्होंने अपने लबे-लबे काले बालोको उन्हे दिखाते हुए श्रीकृष्णसे कहा—'श्रीकृष्ण! तुम सन्धि करने जा रहे हो सो तो ठीक है, परतु दुम मेंने इन खुले केशोको न भूल जाना—

जाहु मर्ज कुरुराज यै धारि दूत को वेम ।
भूकि न जेयो पै वहा कैसी । कृष्णा-केस ॥
भूकि न जेयो पै वहा कैसी । कृष्णा-केस ॥
भधुसूदन । क्या मेरे ये केश आजीवन खुले ही रहेगे १
यदि पाण्डव युद्ध नहीं करना चाहते तो मै अपने पाँचो
पुत्रोको आदेश दूँगी, वेटा अभिमन्यु उनका नेतृत्व
करेगा, मेरे वृद्ध पिता और माई सहायता करेगे।
पर श्रीकृष्ण । कुम्हारा चक्र क्या शान्त ही रहेगा ११

इसपर श्रीकृष्णने गम्भीरताके साथ कहा—'कृष्णे । ऑसुओको रोको, मैने प्रतिज्ञा की है, और प्रकृतिके सारे नियमोके पलट जानेपर भी वह मिथ्या नहीं होगी । उम्हारा जिनपर कोप है, उनकी विधवा पित्रयोको उम श्रीष्ठ ही रोते देखोगी।'

काम्यक-वनमे जब दुष्ट जयद्रथ द्रौपदीको बलपूर्वक ले जानेकी चेष्टा करने लगा, तब इन वीराङ्गनाने उसे इतने जोरसे धक्का दिया कि वह कटे हुए पेडकी तरह जमीनपर गिर पड़ा, कित्र फिर तुरत ही उठ खडा हुआ और इन्हें बलपूर्वक रथपर बैठाकर ले चला । जब भीम अर्जुन उसे पकड़ लाये और उसको अपने दुष्कर्मका पर्याप्त दण्ड मिल गया, तब इन्होंने दया करके उसे छुडा दिया। क्रोधके साय-साय क्षमाका कैसा अपूर्व मेल है ! इनका पातिवततेज तो अपूर्व या ही । जिस किसीने भी इनके साथ छेड-छाड की, उसीको प्राणीसे हाथ धोने पड़े । दुर्योधन, दुःशासन, कर्ण, जयद्रय, कीचक आदि सबकी यही दगा हुई । महाभारत-युद्धमे जो कौरवोका सर्वनाग हुआ, उसका मूल सती द्रौपदीका अपमान ही था।

महाभारत समाप्त हुआ । पाण्डव-सेना शान्तिसे शयन कर रही थी । श्रीकृष्ण पॉचो पाण्डवो तथा द्रौपदीको लेकर

उपष्ठव्य नगर चले गये थे। प्रातः दूतने समाचार दिया कि रात्रि में शिविरमें अग्नि लगाकर अश्वत्थामाने सबको निर्दयता- पूर्वक मार डाला। यह सुनते ही सब रथमे बैठकर गिविरमें पहुँचे। अपने मृत पुत्रोको देखकर द्रौपदीने वडे करूण खरमें कृत्दन करते हुए कहा—'मेरे पराक्रमी पुत्र यदि युद्धमें लडते हुए मारे गये होते तो मैं सन्तोप कर लेती। क्रूर ब्राह्मणने निर्दयतापूर्वक उन्हें सोते समय मार डाला है।'

द्रौपदीको धर्मराजने समझानेका प्रयत्न किया, परतु पुत्रके शबोके पास रोती माताको क्या समझायेगा कोई । भीमने क्रोधित होकर अश्वत्यामाका पीछा किया । श्रीकृष्णने बताया कि नीच अश्वत्थामा भीमपर ब्रह्मास्त्र प्रयोग कर सकता है । अर्जुनको लेकर ये भी पीछे रयमे बैठकर गये । अश्वत्यामाने ब्रह्मास्त्रका प्रयोग किया । उसे शान्त करनेको अर्जुनने भी उसी अस्त्रसे उसे शान्त करना चाहा । दोनो ब्रह्मास्त्रोने प्रलयका हञ्य उपिश्यत कर दिया । भगवान् व्यास तथा देविंप नारदने प्रकट होकर ब्रह्मास्त्रोको लौटा लेनेका आदेश दिया । अर्जुनने ब्रह्मास्त्र लौटा लिया । पकडकर द्रोण-पुत्रको उन्होने बॉध लिया और अपने शिविरमे ले आये ।

अश्वत्थामा पशुकी मॉित बॅधा हुआ या। निन्दित कर्म करनेसे उसकी श्री नष्ट हो गयी थी। उसने सिर झका रक्खा था। अर्जुनने उसे लाकर द्रौपदीके सम्मुख खडा कर दिया। गुरुपुत्रको इस दशामे देखकर द्रौपदीको दया आ गयी। उन्होंने कहा—'इन्हें जल्दी छोड दो। जिनसे सम्पूर्ण अस्त्रश्लोकी आपलोगोंने शिक्षा पायी है, वे मगवान् द्रोणाचार्य ही पुत्ररूपमे स्वय उपस्थित हैं। जैसे पुत्रोके शोकमे मुझे दु.ख हो रहा है, मै रो रही हूं, ऐसा ही प्रत्येक स्त्रीको होता होगा। इनकी माता देवी कृपीको यह शोक न हो। वे पुत्रशोकमे मेरी तरह न रोये। ब्राह्मण सब प्रकार पूज्य होता है। इन्हें शीघ छोड दो। ब्राह्मणोंका हमारे द्वारा अनादर नहीं होना चाहिये।' धन्य माताका हृदयं।

भीमसेन अश्वत्थामाके वधके पक्षमे थे । अन्तमे श्रीकृष्ण-की सम्मतिसे द्रोणपुत्रके मस्तकपर रहनेवाली माणि छीनकर अर्जुनने उसे शिविरसे बाहर निकाल दिया।

द्वारकासे लौटकर अर्जुनने जग्न यदुवगके सक्षयका समाचार दिया, तन परीक्षित्का राज्याभिषेक करके वर्मराजने अपने राजोचित वस्त्रोका त्याग कर दिया। मौन-न्नत लेकर वे निकल पड़े। भाइयोने भी उन्हीका अनुकरण किया। द्रौपदीने भी वल्कल पहना और पितयोंके पीछे चल पड़ी। धर्मराज सीधे उत्तर चलते गये। वदिरकाश्रमसे ऊपर वे हिमप्रदेशमे जा रहे थे। द्रौपदी सबके पीछे चल रही थी। सब मौन थे। कोई क्सिकी ओर देखता नहीं था। द्रौपदी-ने अपना चित्त सब ओरसे एकाग्र करके परात्पर भगवान् श्रीकृष्णमे लगा दिया था । उन्हे जगैरका पता नहीं था। हिमपर फिसलकर वे गिर पड़ी । जरीर उमी व्वेत हिमर राजिमे विलीन हो गया। महागनी जैपदी तो परम तत्त्वसे एक हो चुकी थी। वे तो वस्तुत. भगवान्की अभिन्न जिक्त ही थी।

**~~%<\v**€€€€€€€€€

## सती उत्तरा

महाराज विराटने कल्पना भी नहीं की थी कि अजात-वासमे पाण्डव उन्हींके यहाँ छिपे हैं। जब उन्होंने सुना कि उनके पुत्र उत्तरने अकेले ही भीष्म, कर्ण, द्रोण, कृप प्रभृति समस्त कौरवपक्षीय महार्थियोको दुर्योधनके साथ पराजित करके अपनी गायोको लौटा लिया है, तब वे आनन्दा-तिरेकमे पुत्रकी प्रशसा करने लगे। उन्हें असह्य हो गया कि राजसभामे पासा विछानेको नियुक्त ब्राह्मण कड्क उनके पुत्रके बटले नपुसक बृहन्नलाको प्रशसा करे। उन्होंने पासा खींच कर मार दिया। कड्ककी नासिकासे रक्त निकलने लगा। सैरन्त्री वनी हुई द्रौपदी दौडी आयी और उसने कटोरी सामने रखकर रक्तको भिमपर गिरनेसे बचाया। इसी समय सुमार उत्तरने राजसभामे प्रवेश करके महाराजको नमझाया और महाराजने ब्राह्मणसे क्षमा माँगी।

तींसरे दिन महाराज विराटको पता लगा कि कड़के वेगमे पाण्डवराज महाराज युधिष्ठिरका ही उन्होने अपमान किया था। वडा खेद हुआ उन्हे। पाण्डवोका परिचय प्राप्त करके महाराजने अनजाने अपराधोके परिमार्जन तथा खायी मैत्री खापनके उद्देश्यसे प्रस्ताव किया कि अर्जुन उनकी पुत्री उत्तराका पाणिग्रहण करे । अर्जुनने वडी गम्भीरतासे उत्तर दिया—'राजन् । बृहब्नलाके वेशमे मै कुमारी उत्तराको वर्षभर नृत्य एव सङ्गीतकी शिक्षा देता रहा हूँ। अनेक वार एकान्तमे राजकुमारीको मैने शिक्षा दी है। अब यदि मै उन्हें स्वीकार कर लूँ तो ससारमें मेरे चरित्रपर सन्देह किया जायगा । आपकी पुत्रीके चरित्रपर भी लोग सन्देह करेंगे। मैने सदा पुत्रीकी भाँति मानकर राजकुमारीको शिक्षा दी है। राजकुमारीने भी मुझे सदा आदर दिया है और पूज्य माना है। अतएव राजकुमारी मेरे लिये पुत्रीके समान है। अपने पुत्र अभिमन्युकी पलीके रूपमे में उन्हें स्वीकार करता हूं । भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रके भानजेको जामातारूपमे म्वीकार करना आपके लिये भी गौरवकी यात होगी।

समीने अर्जुनकी धर्मनिद्राकी प्रशमा की । यथावसर उत्तराका विवाह सुभद्राजीके परम तेजम्बी पुत्र कुमार अभिमन्युमे हो गया !

महाभारतके विकट सत्राममें जब अर्जुन बातुओं के ललकारनेपर दूर उनके माथ संग्राम करने चले गये, तब आचार्य द्रोणने चकत्यूहका निर्माण किया । भगवान् शहरके वरदानके प्रतापसे जयद्रथ पाण्डवपनके सभी शूरोको ब्यूहमें प्रवेग करनेने रोकनेमें उस दिन नमर्थ हो गया । अकेले अभिमन्यु ब्यूहमें जा सके । भयद्भर सग्राममें जब सभी कर्णादि महारथी उम तेजस्वी वालकने पराजित हो गये, तब अधर्मपूर्वक आठ महारथियोने एक मा । उसपर आक्रमण कर दिया । अभिमन्यु वीरगतिको प्राप्त हुए । उत्तरा उम नमय गर्भवती थी । श्रीकृष्णचन्द्रन उन्हें आधामन देकर पतिके साथ सती होनेने रोक लिया ।

भेरी रक्षा करो । यह प्रच्चित वाण मेरी ओर आ रहा है । मेरी रक्षा करो । यह प्रच्चित वाण मेरी ओर आ रहा है । मेरे यह मेरा विनाग कर है, किनु मेरे उदरमें मेरे स्वामीकी जो एकमात्र धरोहर है. वह सुरक्षित रहे । पाण्डवासे विदा लेकर श्रीकृष्णचन्द्र द्वारका जानेके लिये रथपर बैठने ही जा रहे थे कि अन्त. पुरसे कातर चीत्कार करती भयविद्वला उत्तरा उनके पैरोपर आ गिरी । उसके वक्ष अस्त-व्यस्त हो गये थे । केग खुले हुए थे और नेत्र कातर हो रहे थे । इसी समय पाण्डवोने देखा कि उनकी ओर भी पाँच प्रज्वित वाण आ रहे हैं ।

भत डरो !<sup>१</sup> कहकर चक्रपाणिने चक्र उठाया और पाण्डवो-

भी ओर आते हुए वाणोको जान्त कर दिया। सक्ष्मरूपमे उत्तराके गर्भमे प्रविष्ट होकर उन्होने जिज्ञकी रक्षा की। अश्वत्थामाने जब द्रौपदीके पाँचो पुत्रोको मार डाळातथा शिविर-मे अग्नि लगाकर वह भाग गया। तब प्रातः अर्जुन उमे पकड़ लाये। यद्यपि वह वन्य था। किंतु पाञ्चालीने उसे मुक्त करा दिया। उसकी जिरःस्थ मणि छीनकर अर्जुनने उसे निकाल दिया। इतज होनेके बदले अश्वत्थामाने अपमानका अनुभव किया। उसने पाण्डुके बजका ही उन्मूलन करनेका सङ्कल्प करके यह ब्रह्माल प्रयुक्त किया था। जबतक उत्तराको बालक न हो जाय। तबतकके लिये श्रीकृष्णका द्वारका जाना स्थिगत हो गया।

सीकपर इपीकास्त्रसयुक्त ब्रह्मास्त्रका अश्वत्यामाने प्रयोग किया था। गर्भमे श्रीकृष्णने शिशुके चारो और गदा धुमाते हुए अस्त्रके प्रभावको दूर रक्खा, किंतु उत्पन्न होते ही बालक अस्त्रप्रभावसे जीवनहीन सा हो गया। यह समाचार पाकर जनार्दन स्तिकाग्रहकी ओर चले। उन्होंने अश्वत्यामा, को डॉटकर कहा था—'ब्राह्मणावम । यदि तेरे ब्रह्मास्त्रसे 'अभिमन्युका पुत्र मर भी गया तो मै उसे पुनर्जीवन दूँगा।' उन्हे अपनी प्रतिज्ञा पूर्ण करनी थी। मार्गमे ही कुन्तीदेवी मिजी। उन्होंने बड़े कातर स्वरोमे उस बालकको जीवित करनेके लिये प्रार्थना की। पैरोमे पडकर उसी समय सुमद्राने कहा—'मुझे बहिन समझकर, पुत्रहीना समझकर या एक अनाय अवला ही समझकर मेरी रक्षा करो। तुम सब कर सकते हो। मेरे पौत्रको जीवन दान दो।'

'ये तुम्हारे श्वगुरतुल्य श्रीद्वारकेंग पंधार रहे हैं। द्रौपदीने उत्तराको सूचना दी। वह उसी दुखियाकी सेवामे लगी थी। सूतिकाग्रह न्वेत पुष्पोकी मालाओसे मलीमॉति सुसिंजत था। तीक्ष्ण गस्त्र चारा ओर लटक रहे थे। तिन्दुक (तेदू) काप्रकी प्रव्वलित अग्निमे घृतकी आहुतियाँ पड रही थी। चारो कोनोमे अग्नि प्रव्वलित थी। अनेक निपुण चिकित्सक ्रतथा वृद्धा स्त्रियाँ उपिंशत थी। रक्षोन्न द्रव्य मलीमॉति यथास्थान रक्ले थे।

उत्तराने वस्त्रसे अपने सारे अङ्गोको ढककर भृमिपर

मस्तक रखकर श्रीकृष्णको प्रणाम किया। वह रोती हुई कहने लगी—'मेरे पितदेवने मुझे यही एक थाती दी थी। इसे खोकर में अब क्या मुख उन्हें दिखाऊँगी। वे कहा करते थे कि यह वालक द्वारकामे जाकर शस्त्र शिक्षा प्राप्त करेगा। वे कमी झूठ नहीं बोले थे। हाय, उनकी अन्तिम यात झूठी हो रही है। यही एकमात्र पाण्डवोके वशमे बचा था। अब कौन पूर्वजोको पिण्ड देगा। इसके बिना में, आपकी बहिन, माता कुन्ती तथा कोई भी जीवन-धारण नहीं करेगा। पार्थका पौत्र मरा हुआ उत्पन्न हुआ, इसे मुनकर धर्मराज मुझे क्या कहेगे १ मेरे श्रुगुर ही मुझे क्या कहेगे १ आपका अपने भानजेपर अत्यन्त प्रेम था। उन्हींका यह पुत्र निर्दयतासे ब्रह्मास्त्रद्वारा मार डाला गया है। में आपने इसकी भिक्षा माँगती हूँ।'

पगलीकी भाँति उत्तराने मृत वालकको गोदमे उठा लिया और कहने लगी—'बेटा! ये त्रिभुवनके खामी तेरे सम्मुख खंडें है। तू धर्मात्मा तथा शीलवान् पिताका पुत्र है। यह अगिष्टता अच्छी नही। इन सर्वेश्वरको प्रणाम कर। इनके मङ्गलमय मुखारिवन्दका दर्गन करके अपने नेत्रोको सार्थक कर। मैने सोचा या कि तुझे गोदमे लेकर इन उत्पत्ति पालन प्रलय-समर्थ सर्वाधारके श्रीचरणोपर मस्तक रक्लूंगी। मेरी सारी आगाएँ नष्ट हो गयी।'

श्रीकृष्णने पवित्र जल लेकर आन्वमन किया और ब्रह्मास्त्र-को गिमत कर दिया। इतना करके वे बोले—'यदि धर्म और ब्राह्मणोम मेरा सन्चा प्रेम हो तो यह वालक जीवित हो जाय। यदि मुझमे सत्य और वर्मकी निरन्तर स्थिति रहती हो तो अभिमन्युका यह वालक जीवनलाम करे। यदि मैने राग-ह्रेपरिहत बुद्धिसे केगी और कसको मारकर धर्म किया हो तो यह ब्रह्मास्त्रमे मृत शिशु अभी जी उठे।'

सहसा बालकका श्वास चलने लगा । उसने नेत्र खोल दिये। चारो ओर आनन्दकी लहर दोड गयी। पाण्डवोका वशघर यही शिशु परीक्षित् था। विष्णुके द्वारा रक्षित होनेके कारण उसका एक नाम 'विष्णुरात' भी पडा।

## भक्त-वाणी

क्षणार्धेनापि तुल्ये न स्वर्ग नापुनर्भवम् । भगवत्सिङ्गसङ्गस्य मर्त्यानां किमुताशियः ॥ — कृष्ट ऐसे भगवान्के प्रेमी मक्तोका यदि आधे क्षणके ल्यि भी समागम हो जाय तो उसके सामने मैं स्वर्ग और मोक्षको भी कुछ नहीं समझता । 

# प्रह्लादकृतं श्रीनृसिंहजीकी स्तुति

नरहरि कर परसत तुरत, झरत नयन ते नीर। करन लगे प्रह्लादजी अस्तुति गिरा गॅभीर॥ जव परी जननीपै भीर तर्वाहं दुख टारे। हे क्रवानाथ! करुणेश! जगत-रखवारे॥ नित सत्त्व-प्रकृति सुर तुमहि रिझावे, ध्यावे । अज-सिव-सनकादिक पार न पावे, गावे ॥ हम नीच असुर अति कर, अधम कहलावै। क्यों करी कृपा गुभ दरहान दीन्हे प्यारे॥ हे कृपा० नहि कोई तुमकूँ तप प्रसाव ते पावैं। यदि भक्त होय तो पशु ह पैद्धरि जावें॥ हो मकहीन द्विज, नहिं तिन मख मह्ं आवें। अगनिन खल श्वपचट्ट भक्त मकितें तारे ॥ हे कृपा० जो जैसे तुमकूँ नरहरि भगवन् । ध्यावै। वह तैसो दरशन नाथ ! तुम्हारो पावै॥ ज्यों दरपनमे प्रतिविम्व-खरूप लखावै। है प्रकट खंमते मेटे दुःख हमारे॥ हे कृपा० मक्ति हित नित नव कच्छ-मच्छ वपु धारौ । जो शत्रु मावत मर्जे तिनिह संहारौ ॥ असुरनिकूँ दैसें मुक्ति सुरनि दुख टारो । जग जीवनि हित अति मधुर चरित विस्तारे ॥ हे कृपा० नित तमरे चरितनि भक्त-जनन में गाऊँ। नित रूप मनोहर तमरो नरहरि !ध्याऊँ ॥ भव-तरिन चरन गहि नाथ ! पार है जाऊँ । है जग-जीवन अति सुखमय चरन तिहारे ॥ हे कृपा० यह जीव जगतमे तुमको तजिकै भटक्यो । मायाके फंदे फॅस्पो गुननिमहॅ अटक्यो ॥ चौरासी चक्कर माहि अविद्या पटक्यो। हो तुम ही नरहरि केवल एक सहारे ॥ हे कृपा० निह उत्तम मध्यम अधम बुद्धि है तुमरी। है तुमकूँ सृष्टि समान चराचर सवरी॥ हम काल-व्यालसे डसे, लेउ सुधि हमरी। ये काम-कोध-मद-लोम-मोह अहि कारे ॥ हे कृपा० यह मन मेरो है नरहरि ! चंचल भारी। निहं सुनै तुम्हारी कथा सकल अघहारी॥ हों दीन हीन अति छीन गॅवार मिखारी। हे नाथ लगाओ हूवत नाव किनारे॥ हे कृपा० खामी। कैसे पावे हम तुम्हें असुर खल कामी॥ अपरम्पार तुम्हारी हो घट-घट-व्यापी प्रभुवर अन्तरयामी। निगमागम सवरे नेति-नेति कहि हारे ॥ हे कृपा० कृपानाथ, करुणेश, जगत-रखवारे। जब परी जननिपै भीर, तबहि दुख टारे॥ —श्रीप्रसुदत्तजी ब्रह्मचारीकृत 'श्रीभागवत-चरित'#से

<sup>\*</sup> श्रीव्रह्मचारीजी-रचित प्रसिद्ध 'भागवती कथा' मासिकरूपमे २५० पृष्ठोमे प्रकाशित हो रही है । उसमे श्री-मद्रागवतकी कथाएँ बहुत ही रोचक ढगसे लिखी गयी है । अवतक ४४ खण्ड प्रकाशित हो चुके है । वार्षिक मृत्य १५=) है। उपर्युक्त 'स्तुति' उनके 'श्रीभागवत चिरत'से ली गयी है। इस ग्रन्थमे सुन्दर सरल भाषाके छापय हैं। सात दिन ( सप्ताह ) की दृष्टिसे इसमे श्रीमद्भागवतकी कथा साररूपमे लिखी गयी है। स्त्री वालक भी इसे पढकर समझ सकते और लाम उठा सकते हैं। लगभग ९०० पृष्ठकी सिजल्द पुस्तकका मृत्य ५।) है। दोनोंके मिलनेका पता है—संकीर्तन-भवन, झुसी (इलाहाबाद )।

#### भक्त पहाद

रामनाम जपता कुतो भय सर्वतापशमनैकभेषजम् । पञ्य तात मम गात्रसन्निधा पावकोऽपि सल्लिलायतेऽधुना ॥

जब भगवान् वाराहने पृथ्वीको रसातलसे लाते समय हिरण्याश्रको मार दियाः तब उसका वडा भाई दैत्यराज हिरण्यकिशेषु बहुत ही क्रोधित हुआ । उसने निश्चय किया कि भी अपने भाईका बदला लेकर रहूँगा ।' अपनेको अजेय एव अमर बनानेके लिये हिमालयपर जाकर वह तप करने लगा । उसने सहस्रो वपातक उम्र तप करके ब्रह्माजीको सन्तुष्ट किया । ब्रह्माजीने उसे वरदान दिया कि भ्राम किसी अम्ब गम्बसे ब्रह्माजीद्वारा निर्मित किसी प्राणीसे रातमे दिनमे, जमीनपर, आकागमे—कही मारे नहीं जाओगे।'

जब हिरण्यकिशपु तपस्या करने चला गया था, तभी देवताओने दैत्योकी राजधानीपर आक्रमण किया। कोई नायक न होनेसे दैत्य हारकर विजाओमे भाग गये। देवताओने दैत्योकी राजधानीको लूट लिया। देवराज इन्द्रने हिरण्यकिशपुकी पती क्रियाधूको बदी कर लिया और स्वर्गको ले चले। रास्तेमे देविभ नारद मिल गये। उन्होने इन्द्रको रोका कि 'तुम दैत्यराजकी पतिव्रता पतीको मत ले जाओ।' इन्द्रने बताया कि क्याधू गर्भवती है। उसके जब सन्तान हो जायगी, तब उसके पुत्रका वध करके उसे छोड़ दिया जायगी। देविषेने कहा—'इसके गर्भमे भगवान्का परम भक्त है। उससे देवताओको भय नही है। उस भागवतको मारा नही जा सकता।' इन्द्रने देविषेकी बात मान ली। वे 'कयाधूके गर्भमे भगवान्का भक्त है' यह सुनकर उसकी परिक्रमा करके अपने लोकको चले गये।

जब कयाधू देवराजके बन्धनमें छोड दी गयी, तब वह देविंपिके ही आश्रममें आकर रहने लगी । उसके पति जबतक तपस्यासे न लौटे, उसके लिये दूसरा निरापद आश्रय नहीं था। देविंपि भी उसे पुनीकी मॉित मानते थे और बराबर गर्भस्य बालकको लक्ष्य करके उसे भगवद्गिक्तका उपदेश किया करते थे। गर्भस्य बालक प्रह्लादने उन उपदेशोको ग्रहण कर लिया। भगवान्की कृपासे वह उपदेश उन्हे फिर भूला नहीं।

जब चरदान पाकर हिरण्यकशिपु छौटाः तव उसने सभी देवताओको जीत छिया । सभी छोकपाछोको जीतर्कर वह उनके पदका स्वयं उपभोग करने लगा । उसे भगवान्से घोर गत्रुता थी, अतः ऋषियोको वह कष्ट देने लगा । यज्ञ उसने वद करा दिये । धर्मका वह घोर विरोधी हो गया । उसके गुरु ग्रुकाचार्य उस समय तप करने चले गये थे । अपने पुत्र प्रह्लादको उसने अपने गुरुपुत्र षण्ड तथा अमर्कके पास शिक्षा पाने भेज दिया । प्रह्लाद उस समय पाँच ही वर्षके थे । एक वार प्रह्लाद घर आये । माताने उनको वस्ता-भरणोसे सजाया । पिताके पास जाकर उन्होंने प्रणाम किया । हिरण्यकि गपुने प्रह्लादको गोदमे वैठा लिया । स्नेहपूर्वक उनसे उसने पूछा—'वेटा ! तुमने जो कुछ पढा है, उसमेसे कोई अन्छी वात मुझे भी सुनाओ तो ।'

प्रह्लादजीने कहा—'पिताजी । ससारके सभी प्राणी असत् ससारमे आसक्त होकर सदा उद्दिग्न रहते हैं। मैं तो सबके लिये यही अच्छा मानता हूँ कि अपना पतन करानेवाले जलहीन अन्धक्पके समान घरोको छोड़कर मनुग्य वनमे जाकर श्रीहरिका आश्रय ले।'

हिरण्यकशिषु जोरने हॅस पडा। उसे लगा कि किसी अनुने
मेरे वच्चेको वहका दिया है। उसने गुरुपुत्रोको सावधान
किया कि 'वे प्रह्लादको सुधारे। उसे दैत्यकुलके उपयुक्त अर्थ,
धर्म, कामका उपदेश दे।' गुरुपुत्र प्रह्लादको अपने यहाँ ले
आये। उन्होंने प्रह्लादसे पूछा कि 'तुमको यह उलटा ज्ञान
किसने दिया है १' प्रह्लादने कहा—'गुरुदेव! यह में हूँ और
यह दूसरा है, यह तो अजान है। मगवानकी इस मायासे
ही जीव मोहित हो रहे है। वे दयामय जिसपर दया करते
है, उसीका चित्त उनमे लगता है। मेरा चित्त तो उनकी
अनन्त कुपाने ही उन परम पुरुषकी ओर सहज खिन्न गया है।'

गुरुपुत्रोने बहुत डॉटा-धमकाया और वे प्रह्लादको अर्थ-शास्त्र, दण्डनीति, राजनीति आदिकी शिक्षा देने लगे। गुरुद्वारा पढाथी विद्याको प्रह्लाद ध्यानपूर्वक सीखते थे। वे गुरुका कभी अपमान नहीं करते थे और न उन्होने विद्याका ही तिरस्कार किया, पर उस विद्याके प्रति उनके मनमे कभी आस्था नहीं हुई। गुरुपुत्रोंने जब उन्हें भलीमॉर्ति सुशिक्षित समझ लिया, तब देत्यराजके पास ले गये। हिरण्यकिशपुने अपने विनयी पुत्रको गोदमे बेठाकर फिर पूछा—'बताओ, वेटां। तुम अपनी समझसे उत्तम ज्ञान क्या मनते हो। ११ प्रह्लादजीने कहा—'भगवान्के गुण एव चरित्रोंका अवण, उनकी लीलाओ तथा नामोका कीर्तन, उन मङ्गलमयका स्मरण, उनके श्रीचरणोकी सेवा, उन परम प्रभुकी पूजा, उनकी वन्दना, उनके प्रति दास्यभाव, उनसे सख्य, उन्हे आत्म-निवेदन—यह नवधा भक्ति है। इस नवधा भक्तिके आश्रयसे भगवान्मे चित्त लगाना ही समस्त अध्ययनका सर्वोत्तम फल मै मानता हूँ।

हिरण्यकशिप तो क्रोधसे लाल पीला हो गया। उसने गोदसे प्रह्लादको धक्का देकर भूमिपर पटक दिया। गुरुपुत्री-को उसने डॉटा कि ज़ुमलोगोने मेरे पुत्रको उल्टी शिक्षा देकर शत्रुका व्यवहार किया है। ' गुरुपुत्रोने वताया कि 'इसमे हमारा कोई ढोष नहीं है। प्रह्वादजी पिताद्वारा तिरस्कृत होकर भी जान्त खड़े थे। उन्हें कोई क्षोम नहीं था। उन्होने कहा-(पिताजी! आप रुष्ट न हो। गुरुपुत्रोका कोई दोष नही है। जो लोग विषयासक्त है—धरके परिवारके मोहमे जिनकी बुद्धि वॅधी है, वे तो, उगले हुएको खानेके समान, नरकमे ले जानेवाले विषयीके, जो वार वार भोगे गये है, सेवन करनेमें लगे हैं। उनकी बुद्धि अपने-आप या दूसरेकी प्रेरणासे भी भगवान्मे नहीं लगती । जैसे एक अन्धा दूसरे अन्धेको मार्ग नहीं वता सकता, वैसे ही जो सासारिक सुखोको ही परम पुरुषार्थ माने हुए हैं। वे भगवान्के खरूपको नहीं जानते । वे भला, किसीको क्या मार्ग दिखा सकते हे । सम्पूर्ण क्लेशो, सभी अनयोंका नाश तो तभी होता है, जन वुद्धि भगवान्के श्रीचरणोमे छगे । परन्तु जवतक महा-पुरुषोकी चरण-रज मस्तकपर धारण न की जाय, तवतक बुद्धि निर्मल होकर भगवान्मे लगती नहीं।

नन्हा सा वालक त्रिभुवनविजयी दैत्यराजके सामने निर्मय होकर इस प्रकार उनके शतुका पक्ष ले यह असह्य हो गया दैत्यराजको । चिल्लाकर हिरण्यकशिपुने अपने क्रूर समासद् दैत्योको आज्ञा दी—'जाओ, तुरत इस दुष्टको मार डालो । असुर माले त्रिशूल, तलत्रार आदि लेकर एक साथ 'मारो । काट डालो ।' चिल्लाते हुए पॉच वर्षके वालकपर दृटु पडे । पर प्रहाद निर्मय खडे रहे । उन्हें तो सर्वत्र अपने दयामय प्रभु ही दिखायी पडते थे । डरनेका कोई कारण ही नहीं जान पडा उन्हें । असुरोने पूरे वल्ले अपने अस्त्र शरू चलाये कितु प्रह्लादको कोई क्रेडा नहीं हुआ । उनको तनिक भी चोट नहीं लगी । उनके शरीर खूते ही वे हथियार दुकडे-दुकड़े हो जाते थे ।

अव हिरण्यकगिपुको आश्चर्य हुआ । उमने प्रहादको मारनेका निश्चय कर लिया । अनेक उपाय करने लगा वह । मतवाले हाथीके सामने हाथ पैर वॉधकर प्रह्वाट टाल दिये गये. पर हाथीने उन्हें सॅड़से उठाकर मस्तकपर वैठा लिया। कोठरीमे उन्हे वद किया गया और वहाँ भयकर मर्प छोडे गये, पर वे सर्प प्रह्लादके पास पहुँचकर केन्तुओके समान सीधे हो गये। जगली सिंह जब वहाँ छोडा गया। तब वह पालत् कुत्तेके समान पूँछ हिलाकर प्रहादके पाम जा वैठा । प्रह्लादको मोजनमे उप्र विप दिया गया; वितु उसमे उनके ऊपर कोई प्रभाव न हुआ, विप जैसे उनके उदरमे जाकर अमृत हो गया हो । अनेक दिनातक भोजन तो नया। जलनी एक वूँदतक प्रहादको नहीं दी गयी पर वे शिथिल होनेके बदले ज्यो-के-त्यो बने रहे। उनका तंज बढता ही जाता था । उन्हे ऊँचे पर्वतपरमे गिराया गया और पत्थर वॉधकर समुद्रमे फेका गया। दोनो बार वे सक्कुशरः भगवन्नामका कीर्तन करते नगरमे लौट आये। वडा भारी लकडियोका पर्वत एकत्र किया गया | हिरण्यकशिपुकी वहिन होलिकाने तप करके एक वस्त पाया था। वह वस्त अग्निमे जलता नहीं था। होलिका वह वस्त्र ओटकर प्रहादको गोदमे लेकर उस लकडियोके टेरपर बैठ गयी। उस टेरमे अग्निलगा दी गयी। होलिका तो भस्म हो गयी। पता नहीं, कैसे उसका वस उड गया उसके देहने, किनु प्रह्लाद तो अतिमे वैठे हुए पिताको समझा रहे ये-पिताजी! आप भगवान्से द्वेप करना छोड है । राम नामका यह प्रभाव तो देखें कि यह अग्नि मुझे अत्यन्त भीतर लग रही है। आप भी राम नाम छे और ससारके नमस्त तापासे इसी प्रकार निर्भय हो जायँ।

दैत्यराज हिरण्यकिंगपुके अनेक देत्यांने मायाक प्रयोग किये, कितु माया तो प्रहादकं मम्मुरा टिकती ही नहीं । उनके नेत्र उठाते ही मायाके हृज्य अपने-आप नष्ट हो जाते हैं । गुरुपुत्र पण्ड तथा अमर्कने अभिचारके द्वारा प्रहादको मारनेके लिये कृत्या उत्पन्न की, परतु उस कृत्याने गुरुपुत्रोको ही उल्टे मार दिया । प्रहादने भगवान्की प्रार्थना करके गुरुपुत्रोको फिरमे जीवित किया । यो मारनेकी चेष्टा करनेवालोको उनके मरनेपर जिला दिया । धन्य है । इस प्रकार दैत्यराजने अनेको उपाय कर लिये प्रहादको मारनेके, पर कोई सफल न हुआ । जिमका चित्त मगवान्मे लगा है, जो सर्वत्र अपने द्यामय प्रभुको प्रत्यक्ष देखता

हैं। भला उसकी तिनकसी भी हानि वे सर्वसमर्थ प्रभु कैंमे होने दे सकते हैं।

अव दैत्यराजको भय लगा। वे सोचने लगे कि फर्हा यह नन्दा मा वालक मेरी मृत्युका कारण न हो जाय ।' गुरुपुत्रींके कहनेंगे वरुणके पाशमे वॉधकर प्रहादको उन्होंने फिर गुरु है भेज दिया । शिक्षा तथा सद्भवे प्रभावने जाय, यह उनकी रच्छा थी। न्बर गुरुप्रत्मे प्रहादजी अपने गुरुशंकी पढायी विचा पढते तं। थे। पर उनका चित्त उनमें लगता नहीं या । जब दोनी गुरु आश्रमके काममें लग जाते। तव प्रहाद अपने महपाठी बारकोको बुला छेते । एक तो ये राजकुमार ये दूसरे अत्यन्त नम्र तथा सबंग म्नेह ऋरनेवाले थे, अतएव सब वालक रोलना छोड़कर उनक बुलानेपर इनके ममीप ही एकत्र हो जाते थे । प्रहादजी वह प्रेममे उन वालकांको समझाते वे-- भाइयो ! यह जन्म व्यर्व नष्ट करने योग्य नहीं है। यदि इस जीवनमें भगवान्कों न पाया गया नो बहुत बड़ी द्यानि हुई । घर द्वार, स्त्री पुत्र, राज्य-धन आदि तो दु रा टी देनेवाल है । उनमें मोट् करके तो नरक जाना पदता है । इन्द्रियोक विपयोग हटा लेनेम ही सुदा और ज्ञान्ति है। भगवानुको पानेका माधन सबसे अच्छे रूपमे इन कुमारावस्थामें ही हो सकता है। बड़े हानपर तो स्त्री, पुत्र, धन आदिका मोह मनको बॉध हैता ह ओर भला, बृजावस्वामें कार्ज कर ही क्या सकता है । मगवानको पानमे कोई बड़ा परिश्रम भी नर्श । वे तो हम सबके हृदयम ही रहते हैं। सब प्राणियोम वे ही भगवान् ह, अत किमी प्राणीको कष्ट नहीं देना चाहिये । मनका सदा भगवान्में ही लगाये रहना चाहिये।'

मीधे मादे सरल चित्त देंत्यालकोपर प्रहादजीके उपदेशका प्रभाव पहता था। वार वार मुनते मुनते वे उस उपदेशपर चलनेका प्रयत्न करने लगे। शुकाचार्यके पुत्रोने यह सब देखा तो उन्हें बहुत भय हुआ। उन्होंने प्रहादको दंत्यगजके पाम ले जाकर सब बाते बतायी। अव हिरण्यकिष्णुने अपने हायमे प्रहादको मारनेका निश्चय किया। उसने गरजकर पूछा— अरे मूर्ज । त् किसके बलपर मेरा वरावर तिरस्कार करता है १ में तेरा वय करूँगा। कहाँ है तेरा वह सहायक १ वह अब तुझे आकर बचाये तो देखूँ।

प्रह्वादजीने नम्रतासे उत्तर दिया— 'पिताजी! आप कोध न करें । सबका बल उस एक निखिल शक्तिसिन्धुके सहारे ही है! में आपका तिरस्कार नहीं करता । ससारमें जीवका कोई शत्रु है तो उसका अनियन्त्रित मन ही है । उत्पथगामी मनको छोडकर दूमरा कोई किसीका शत्रु नहीं । भगवान् तो सब कही है। वे मुझमें है, आपमें है, आपके हायके इस खद्भमें है, इस राम्भेमें है, सर्वत्र है ।

भी इस सम्मेमं भी है ११ हिरण्यकिंगुने प्रहादकी वात पूरी होने नहीं दी । उसने सिंहासनसे उठकर पूरे जोरसे एक घूँसा सम्भेपर मारा। घूँमेके शब्दके साथ ही एक महाभयद्वर दूसरा शब्द हुआ, जेंसे सारा ब्रह्माण्ड फट गया हो । सब लोग भयभीत हो गये । हिरण्यकिंगु भी इधर-उधर देखने लगा । उसने देखा कि वह खम्मा बीचसे फट गया है और उसमे मनुग्यके शरीर एव सिहके मुख्की एक अद्भुत भयद्भर आकृति प्रकट हो रही है । भगवान् नृसिंहके प्रचण्ड तेजसे दिशाएँ जल सी रही थीं । वे बार-बार गर्जन कर रहे थे । देखने बहुत उछल कृद की, बहुत पतरे बदले उसने. किंनु अन्तम नृसिंह भगवान्ने उमे पक्रड लिया और राजसभाके द्वारपर ले जाकर अपने जानुपर रखकर नदोंसे उसका हृदय फाड़ डाला।

दंत्यराज हिरण्यकिष्णु मारा गयाः किंतु भगवान् नृसिंहका काथ शान्त नरी हुआ। वे बार-बार गर्जना कर रहे थे। ब्रह्माजीः शकरजी तथा दूसरे सभी देवताओं ने दूरसे ही उनकी स्तुति की। पास अनेका साहस तो भगवती लक्ष्मीजी भी न कर सकी। वे भी भगवान्का वह विकराल कुद्ध रूप देराकर हर गयीं। अन्तमें ब्रह्माजीने प्रह्मादको नृसिंह भगवान्को शान्त करनेके लिये उनके पास भेजा। प्रह्माद निर्भय भगवान्के पास जाकर उनके चरणीपर गिर गये। भगवान्ने रनेहमे उन्हें उठाकर अपनी गादमें बेठा लिया। वे बार बार अपनी जीभसे प्रह्मादको चाटते हुए कहने लगे—पेबटा प्रह्माद । मुझे आनेमें बहुत देर हो गयी। तुझे बहुत कप्ट सहने पड़े। तू मुझे क्षमा कर दे। '

प्रह्वादजीका कण्ठ भर आया । आज त्रिभुवनके स्वामी उनके मस्तकपर अपना अभय कर रप्तकर उन्हें म्नेहसे चाट रहे थे। प्रह्वादजी धीरेसे उठे। उन्होंने दोनों हाथ जोडकर भगवान्की स्तुति की। बड़े ही मिक्तिभावसे उन्होंने भगवान्का गुणगान किया। अन्तमे भगवान्ने उनसे वरदान मॉगनेको कहा। प्रह्वादजीने कहा—प्रभो!

आप वरदान देनेकी बात करके मेरी परीक्षा क्यों लेते हैं १ जो सेवक स्वामीसे अपनी सेवाका पुरस्कार चाहता है, वह तो सेवक नहीं, व्यापारी है। आप तो मेरे उदार स्वामी है। आपको सेवाकी अपेक्षा नहीं है और मुझे भी सेवाका कोई पुरस्कार नहीं चाहिये। मेरे नाथ पदि आप मुझे छुद्ध वरदान ही देना चाहते है तो मै आपसे यही मॉगता हूं कि मेरे हृदयमें कभी कोई कामना ही न उठे।

फिर प्रह्लादजीने भगवान्मे प्रार्थना की—'मेरे पिता आपकी और आपके भक्त मेरी निन्दा करते थे) वे इस पापसे छूट जाय ।' भगवान्ने कहा—'प्रहाद । जिस कुलमे मेरा भक्त होता है, वह पूरा कुल पवित्र हो जाता है। तुम जिसके पुत्र हो, वह तो परम पवित्र हो चुका। तुम्हारे पिता तो इक्कीस पीढियोके साथ पवित्र हो चुके। मेरा भक्त जिस स्थानपर उत्पन्न होता है, वह स्थान धन्य है। वह पृथ्वी तीर्थ हो जाती है, जहाँ मेरा भक्त अपने चरण रखता है।' भगवान्ने वचन दिया कि 'अव में प्रहाढकी सन्तानोका वध नहीं करूँगा।' कल्पपर्यन्तके लिये प्रहाढजी अमर हुए। वे भक्तराज अपने महाभागवत पौत्र वलिके साथ अव भी सुतलमे भगवान्की आराधनामें नित्य तन्मय रहते हे।

## दैत्यराज विरोचन

ननु स्वार्थपरो छोको न वेद परसङ्कटम् । यदि वेद न याचेत नेति नाह यदीइवरः॥ (श्रीमझा०६।१०।६)

श्रीप्रह्लादजीके पुत्र दैत्यराज विरोचन परम ब्राह्मणभक्त थे। इन्द्रके साथ ही ब्रह्मलोकमे ब्रह्माजीके पास ब्रह्मचर्यका पालन करते हुए उन्होंने निवास किया था। ब्रह्माजीके द्वारा उपदेश किया हुआ तत्त्वज्ञान यधिप वे यथार्थरूपने ब्रह्म नहीं कर सके, तथापि धर्ममे उनकी श्रद्धा थी और उनकी गुरुभक्तिके कारण महर्षि शुकाचार्य उनपर बहुत प्रसन्न थे। विरोचनके दैत्याधिपति होनेपर दैत्यो, दानचो तथा अमुरोक्ता बल बहुत बढ गया था। इन्द्रको कोई रास्ता ही नहीं दीखता था कि कैसे वे दैत्योकी बढती हुई शक्तिको दबाकर रक्खे।

विरोचनने स्वर्गपर अधिकार करनेकी इच्छा नहीं की थी, कितु इन्द्रका मय बढता जाता था। इन्द्र देखते थे कि यदि कभी दैत्योंने आक्रमण किया तो हम धर्मात्मा विरोचनको हरा नहीं सकते। अन्तमे देवगुरु वृहस्पतिकी सलाहसे एक दिन वे वृद्ध ब्राह्मणका रूप धारण करके विरोचनके यहाँ गये। ब्राह्मणोके परम मक्त और उदार-

शिरोमणि वैत्यराजने उनका स्वागत किया। उनके चरण घोये और उनका पूजन किया। इन्द्रने विरोचनके दान और उनकी उदारताकी बहुत ही प्रशसा की।

विरोचनने नम्रतापूर्वक वृद्ध ब्राह्मणसे कहा कि आपको जो कुछ मॉगना हो, उसे आप सकोच छोडकर मॉग ले। व्रहन्ने वातको अनेक प्रकारमे पक्की कराके तब कहा— व्दैत्यराज । मुझे आपकी आयु चाहिये। वात यह थी कि यदि विरोचनको किसी प्रकार मार भी दिया जाता तो ग्रकाचार्य उन्हें अपनी सजीवनी विद्यास फिर जीवित कर सकते थे।

विरोचनको वड़ी प्रसन्नता हुई । वे कहने छगे—'में धन्य हूँ । मेरा जन्म छेना सफल हो गया। आज मेरा जीवन एक विष्रनं स्वीकार किया, इसमे यडा सौमाग्य मेरे छिये और त्या हो सकता है।'

अपने हाथमे खड्ग लेकर स्वय उन्होंने अपना मस्तक काटकर वृद्ध ब्राह्मण बने हुए इन्द्रको दे दिया । इन्द्र उस मस्तकको लेकर भयके कारण शीव्रतासे स्वर्ग चले आये और यह अपूर्व दान करके विरोचन तो भगवान्के नित्य धाममे ही पहुँच गये । भगवान्ने उन्हे अपने निज जनोमे लेलिया।

## भक्त-वाणी

तुल्याम लवेनापि न खर्गं नापुनर्भवम्। भगवत्सिङ्गस्य मर्त्यानां किमुताशिषः। (श्रीमङ्गा०१।१८।१३) भगवान्के प्रेमी भक्तोके क्षणमात्रके सत्सङ्गसे खर्ग अथवा मोक्षकी भी तुल्ना नहीं की जा सकती। फिर ससारके तुन्छ भोगोकी तो बात ही क्या है।—ग्रौनक

## महादानी बलि

िकसात्मनानेन जहाति योऽन्ततः
 िक्तं रिक्थहारें स्वजनारयदस्युभि ।
 िकं जायया संसृतिहेतुभृतया
 सत्र्यस्य गेहं. किमिहायुपो व्ययः॥
 (श्रीमद्रा०८।२०।९)

भक्तशेउ प्रहादके पुत्र विरोचन्त्री पत्नी सुरोचनारे देशकुलकी कीर्तिको अमर करनेवाले उदारमना बिलका जन्म हुआ था। विरोचनके पश्चात् ये ही दैत्येश्वर हुए। जब दुर्वासा ऋषिके जापसे इन्द्रकी श्री नष्ट हो गयी, तब देत्य-दानवोकी सेना लेकर बिलने देवताओपर चढाई की और स्वर्गपर पूरा अधिकार कर लिया। देवता पराजित होकर ब्रह्माजीके पास गये। ब्रह्माजीने भगवान्की स्तृति की। वे प्रभु प्रकट हुए और उन्होंने क्षीरिसन्धुके मन्थनका आदेश दिया। भगवान् विष्णुकी सम्मतिसे इन्द्रने बिलमे सिलकर लमुद्रका मन्थन किया, परतु सफलता तो सदा श्रीहरिके चरणोमे ही रहती है। भगवान्का आश्रय लेनेके कारण देवताओंको अमृत मिला और भगवान्ने विमुख दैत्य उससे विद्वत ही रह गये।

भगवान्ने मोहिनी रूप घारण करके क्षीरसमुद्रसे निकले अमृत-कल्याको, जिसे देल्योंने छीन लिया था, ले लिया और युक्तिपूर्वक देवताओं को अमृत पिला दिया। इस मेदके प्रकट होनेपर देल्य बहुत ही क्षुद्र हुए। देवताओं एव देल्योंमें बड़ा भयकर युद्ध छिड़ गया। भगवान्की कृपा देवताओपर थी, अतः उनको विजयी होना ही था। देल्य पराजित हुए। बहुत-से मारे गये। स्वय दैल्यराज विल युद्ध-भूमिमे बज्जद्वारा मारे गये। वचे हुए दैल्योंने विल तथा दूसरे सभी अपने पक्षके सेनिकोंके मृत या घायल गरीरोंको उटा लिया और वे उन्हे अस्ताचल पर्वतपर ले गये। वहाँ देल्यगुरु शुकाचार्यजीने अपनी सजीवनी विद्यासे सभी मृत देल्योंको जीवित कर दिया।

बिल पहलेसे ही ब्राह्मणोंके परम भक्त थे । अब तो आचार्य ग्रुकने उन्हें जीवन ही दिया था । वे सब प्रकारसे गुरु एव विप्रोकी सेवामे लग गये । उनकी निश्चल सेवासे आचार्य वहें ही प्रसन्न हुए। ग्रुकाचार्यजीने बिलसे यज्ञ कराना प्रारम्भ किया । उस विश्वजित् यज्ञके सम्पूर्ण होनेपर सन्तुष्ट

हुए अभिने प्रकट होकर विलक्षे घोड़ोंसे जुता रय, दिन्य धनुप, अक्षय त्रोण एव अभेद्य कवच प्रदान किये। आचार्यकी आजासे उनको प्रणाम करके बिल उस रथपर सवार हुए और उन्होने स्वर्गपर चढाई कर दी। इस बार उनका तेज असह्य था। देवगुक बृहस्पतिके आदेशसे देवता विना युद्ध किये ही स्वर्ग छोड़कर भाग गये। बिल अमरावतीको अधिकारमे करके त्रिलोकीके अधिपृति हो गये। आचार्य शुक्रने उनसे अञ्चमेधयज्ञ कराना प्रारम्भ किया। विना सौ अञ्चमेधयज्ञ किये कोई इन्द्र नहीं बन सकता, आचार्य शुक्र सौ अञ्चमेध कराके बिलको नियमित इन्द्र बना देना चाहते थे।

देवमाता अदितिको बड़ा दु ख हुआ कि मेरे पुत्रोको म्वर्ग छोड़कर इधर-उधर पर्वतोकी गुफाओमे छिने हुए बड़े कछसे दिन विताने पड़ते ई। वे महासती अपने पित महिंप कम्यप्ती शरण गर्या और महिंके आदेशानुसार उन्होंने भगवान्की आराधना की। भगवान्ने दर्शन देकर देवमाताको वताया—'माता। जिसपर देवता तथा ब्राह्मण प्रसन्न हों, जो धर्मपर स्थिर हो, उसके विरुद्ध बळप्रयोग सफल नहीं होता। वहाँ तो विरोध करके कछ ही मिलता है। बिल धर्मात्मा और ब्राह्मणोंके परम मक्त हें। मैं भी उनका तिरस्कार नहीं कर सकता, किंतु मेरी आराधना कभी व्यर्थ नहीं जाती। मैं आपकी इच्छा किसी प्रकार अवस्य पूरी करूँगा।'

भगवान् वामनरूपते देवमाता अदितिके यहाँ
पुत्र वनकर प्रकट हुए । महर्पि कश्यपने ऋषियोके साथ
उन वामनजीका यजोपवीत-सरकार कराया । वहाँसे भगवान्
बिलकी यज्ञशालाकी ओर चले । नर्मदाके उत्तर तटपर
शुकाचार्यकी अध्यक्षतामे बिलका सौवाँ (१०० वाँ)
अश्वमधयज चल रहा था । निन्यानवे अश्वमध वे पूरे कर
चुके थे । सबने देखा कि सूर्यके समान तेजस्वी, वामनरूपके
एक ब्रह्मचारी छत्ता, पलाशदण्ड तथा कमण्डलु लिये
यज्ञशालामे पदार्पण कर रहे हैं । शरीरके अनुरूप बड़े ही सुन्दर
छोटे छोटे सुकुमार अङ्गचाले भगवानको देखकर सभी लोग
खड़े हो गये । बिलने वामन ब्रह्मचारी-रूपधारी भगवानको
सिंहासनपर वैठाकर उनके चरण धोये। वह पवित्र चरणोदक
मस्तकपर चढ़ाया । मलीमांति पूजन करके बिलने कहा—

'ब्रह्मचारीजी! आपके आगमनसे आज मैं कृतार्थ हो गया। मेरा कुल घन्य हो गया। अब आप जिस लिये पघारे हैं, वह निःसकोच कहे, क्योंकि मुझे लगता है कि आप किसी उद्देश्यसे ही यहाँ आये है।'

भगवान्ने विष्की प्रश्ता की । उनके कुलकी श्र्ता, दानशीलताकी प्रश्ता की और तब तीन पद भूमि मॉगी। बिलको हॅसी आ गयी। उन्होंने अधिक भूमि मॉग छेनेका भगवान्से आग्रह किया। भगवान्ने कहा—'राजन्! तृष्णाकी तृप्ति तो कभी होती नहीं। मनुष्यको अपने प्रयोजनसे अधिककी इच्छा नहीं करनी चाहिये, अन्यथा उसे कभी शान्ति न मिलेगी। जिसकी भूमिमें कोई तप, जप आदि किया जाता है, उस भूसामीको भी उसका भाग मिलता है, अतः मै तीन पद भूमि अपने लिये चाहता हूँ। मुझे इससे अधिक नहीं चाहिये।'

विल जब भूमिदानका सकल्प देने लगे, तब आनार्य शुक्रने उन्हे रोका । शुक्राचार्यने वताया कि 'ये ब्रह्मचारीरूपमें साक्षात् विष्णु है और त्रिलोकी नाप लेने आये है।' आचार्यने यह भी कहा कि 'तीनो लोक इनके दो पदमे ही आ जायँगे। तीसरे पदको स्थान नहीं रहनेसे दानका संकल्प पूरा न होगा और उसके फलस्वरूप तुम्हे नरक भी मिल सकता है।' परंतु बलिने सोचकर आचार्यसे कह दिया कि 'मुझे ऐस्वर्यके नाश या नरकका भय नहीं है। मैं दान देनेको कहकर अस्वीकार नहीं कल्या।' शुक्राचार्यने स्थ होकर बिलको शाप दे दिया— 'त् मेरी आशा नहीं मानता, अतः तेरा यह ऐस्वर्य नष्ट हो जायगा।'

आचार्यके शापने भी बिल डरे नहीं । उन्होंने स्थिर चित्तने श्रद्धापूर्वक वामनभगवान्को भृमिका दान किया। भृमि दानका सकल्प हो जानेपर वामनभगवान्ने अपना रूप बटाया। वे विराट्रूप हो गये। उन्होंने एक पदमे समस्त पृथ्वी नाप ली और उनका दूषरा चरण ब्रह्मलोकतक पहुँच गया। आक्रमणके लिये उद्यत दैत्योंको भगवान्के पार्षदोंने मारकर भगा दिया। वे सब पाताल चले गये। भगवान्की आशाने गरुडजीने बलिको वरुणपाशमे वाँघ लिया। अब भगवान्ने कहा—प्वलि! तुम्हे अपनी सम्पत्तिका बड़ा गर्वथा। तुमने मुझे तीन पद भूमि दी थी; किंतु तुम्हारा समस्त राज्य दो पदमे तुम्हारे सामने मैंने नाप लिया। अब मेरी एक पद भूमि और दो।

वर्मात्मा, सत्यवादी, ब्राह्मण-भक्त बिल राज्य छिन जाने और वन्धनमे होनेपर भी स्थिर थे। उन्हें तिनक भी दुःख या क्षोभ नहीं हुआ था। उन्होंने नम्रतासे कहा—'भगवन्! सम्पत्तिका स्वामी उस सम्पत्तिसे बड़ा होता है। आपने दो पदमे मेरा राज्य ले लिया, अब एक पदमे मेरा दारीर ले लें। तीसरा पद आप मेरे मस्तकपर रक्खे।' बिल धन्य हो गये!

भगवान्ने तीसरा पद विलेके मस्तकपर रख दिया। भगवान् ब्रह्मा यह सब देखकर स्वयं आये। यदि धर्मात्मा पुरुष बन्धनमे पड़े तो धर्मके आधारपर स्थित विश्व वैसे रहेगा। ब्रह्माजीने भगवान्से प्रार्थना की—'प्रभो! आपके चरणोमे जो श्रद्धापूर्वक एक चुल्द्र जल और दूर्वाके कुछ अकुर चढाता है, वह भी सम्पूर्ण वन्धनोसे सदाके लिये छूट जाता है, फिर जिसने स्थिरचित्तसे श्रद्धापूर्वक आपको त्रिलोकीका राज्य दान कर दिया, वह बन्धनमे कैसे रह सकता है।'

यह यिलका वन्धन थोडे ही था, यह तो वस्तुतः भगवान्ने स्वय अपने वॅधनेके छिये ही अपने मनका एक प्रकारका वन्धन-रज्जु प्रस्तुत किया था।

भगवान्ने ब्रह्माजीकी ओर देखा और फिर स्नेह्से बिलकी ओर देखते हुए वे वोले—'ब्रह्माजी! धर्मका फल ही है मुझे सन्तुष्ट करना। मैं प्रह्मादके इस धर्मात्मा पौत्रकी परीक्षा ले रहा था। आप जानते ही हैं कि जो अपने आपको मुझे दे देता है, मैं भी अपनेको उसे दे देता हूँ। इस बिलने मुझे जीत लिया है। वेटा बिल। उठो। अब तुम अपने पितामह प्रह्मादके साथ सुतलमे जाओ। उस सुतलका राज्य करो, जिसके वैभवकी तुलनामे स्वर्ग किसी गणनामे नहीं है। मैं स्वयं अब बरावर गदा लिये वहाँ सदा-सर्वदा तुम्हारे द्वारपर उपिस्तत रहूँगा। जो भी दैत्य-दानव तुम्हारी आधा नहीं मानेगे, उन्हें मेरा चक्र दण्ड देगा। तुम्हें नित्य मेरे दर्शन होगे। पुत्र । तुम्हें इन्द्र ही तो होना था। मैं स्वय दुम्हें अगले साविण मन्वन्तरमें इन्द्रपदपर वैठाऊँगा।'

बिलके नेत्रोसे अश्रुका प्रवाह चलने लगा । वे बोलनेमें असमर्थ हो गये । ये करुणामय प्रभु इतनी तुच्छ सेवासे द्रिवत हो गये। ये सम्पूर्ण भुदनोंके स्वामी अन दैत्योंके द्वारपर द्वाररक्षक वनेगे ।' विलने भगवान्के चरणोपर मस्तक रख दिया । भगवान्की आज्ञासे ग्रुकाचार्यने वह यज्ञ पूर्ण कराया। बिल अन शुतलमे भगवान् वामनके द्वारा सुरक्षित विराजते हैं।

## शिवभक्त बाणासुर

षाण पुत्रशतज्येष्ठो बलेरासीन्महात्मनः । येन वामनरूपाय हरयेऽदािय मेटिनी ॥ तस्यौरसः सुतो बाणः शिवभक्तिरतः सदा । मान्यो वदान्यो धीमांश्च सत्यसन्धो दृढवतः ॥

'जिन्होंने वामनरूपधारी श्रीविष्णुभगवान्को यह समस्व पृथ्वी दान दे दी, उन्हीं महात्मा बल्कि सौ पुत्र थे; उन सौमे बाणासुर सबसे बडे थे। ये बड़े मान्य, उदार, बुद्धिमान्। सत्यप्रतिश्च, दृढवत और शिवजीके परम भक्त थे।'

असुरवशमे प्रह्लादजी ऐसे कुलदीपक हुए कि उनके प्रभावसे उनका सारा वंश ही भक्त हो गया। प्रह्लादजी स्वयं परम भागवत विष्णुभक्त थे । पुण्यवान् परम भागवतोकी जहाँ गणना होती है। वहाँ प्रह्लादजीका सर्वप्रथम नाम लिया जाता है। इनके पुत्र विरोचन ये; विरोचनके पुत्र बिल दानिशिरोमणि और इतने सत्यवादी हुए कि सक्षात् विष्णु-भगवान्को उनके यज्ञमे आना पड़ा और छद्मवेशसे उन्हें बॉषकर अन्तमे स्वय बलिके प्रेमपाशमे बॅध जाना पडा । और तबसे अवतक उनके दरवाजेपर द्वारपाल बनकर आप विराजमान है। बलिके सौ पुत्र हुए, उनमे वाणासुर सबसे ज्येष्ठ थे । इन्होने हिमालय प्रान्तमे केदारनाथजीके पास शोणितपुरको अपनी राजधानी बनाया। ये परम गिवमक्त और दृढप्रतिज्ञ थे। इनके हजार हाथ थे। ये हजारो वर्पीतक शिवजीकी आराधना करते रहे। जब ताण्डव नृत्यके समय शकरजी लयके साथ नाचते, तब ये हजार हाथोसे बाजे वजाते। इनकी सेवासे भूतनाथ भवानीपति परम प्रसन्न हुए । उन्होने इन्हे वरदान मॉगनेको कहा। इन्होने प्रार्थना की-प्रभो ! मुझे तो आपकी कृपा चाहिये। जैसे मेरे पिताके यहाँ सदा विष्णुभगवान् विराजमान रहकर उनकी पुरीकी रक्षा करते हैं, उसी प्रकार आप भी मेरी राजधानीके निकट सदा निवास करें और मेरी रक्षा करते रहे ।' आद्यतोप भगवान्ने कहा, 'अच्छी बात है, ऐसा ही होगा ।' यह कहकर शकरज़ी वहाँ रहने लगे।

अधिक वल, विद्या, धन, वैभव आदि पाकर अभिमान-का होना स्वाभाविक है, किंनु जिनके कोई इष्ट हैं, जो भक्त हैं, उनके अभिमानरूपी रोगको कल्याणकारी श्रीइष्टदेव शीघ्र ही नष्ट कर देते हैं। इसी प्रकार वाणासुरको भी अपने बलका और हजार भुजाओंका अभिमान हो गया था। वह पृथ्वीमें लड़ाईके लिये अपने समान बलवालेको खोजता रहा । दिग्गज उसके बलको देखकर भाग गये, देवता डर गये और इन्द्रने हार मान ली । तीनों लोकोमे वाणासुरको कोई भी परास्त नहीं कर सका । इससे उसका अभिमान और बढ गया । उसने शिवजीके पास जाकर उनके चरणोमे प्रणाम करके कहा—'भगवन् । ये सहस्र बाहु मेरे लिये भाररूप ही हैं, इनसे युद्ध करनेके लिये कोई वली मुझे मिलता ही नहीं । क्या करूँ १ कैसे इनकी खुजली मिटाऊँ ११

सर्वान्तर्यामी शिव उसकी दर्पभरी वाणीका अभिप्राय समझ गये। वे तो दर्पहारी हैं ही, उन्होंने वाणासुरको एक झडी दी और कहा—'जिस दिन यह झडी स्वतः ही गिर पड़ेगी, उसी दिन समझना कि तुझसे अधिक बली तुझसे लड़ने आयेगा और तेरे दर्पको चूर्ण करेगा।' झडी लेकर बाणासुर प्रसन्नताके साथ घर लौट गया। कालान्तरमे भगवान् वासुदेवने आकर उसके मदको चूर्ण किया और उसकी हजार भुजाओंमेसे केवल चारको छोड़कर समीको काट डाला। इतिहास इस प्रकार है—

वाणासुरकी एक ऊषा नामकी पोडशवर्णीया विवाहयोग्य कन्या थी, उसने एक दिन भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजीके पौत्र अनिकद्रको खप्नमे देखा । ऐसी मनोहर मूर्तिको देखते ही वह उसपर अनुरक्त हो गयी । उसकी एक चित्ररेखा नामकी सखी थी, वह चित्रविद्या और आकाशमे उड़नेकी विद्या जानती थी । जब अपा जागी और घबरायी, तब चित्ररेखाने सबके चित्र बनाये । जब अनिकद्रजीका चित्र बनाया, तब ऊषाने कहा—'येही हैं।' चित्ररेखा योगवल्से वहाँ गयी और राजिमे सोते हुए अनिकद्रको उठा लायी और उन्हे अपाके महलोमे रख दिया ।

बहुत दिनोतक अन्त पुरमे रहनेसे धीरे-धीरे यह वात कपाके पिता बाणामुरके कानोतक पहुँची। उमे बडाक्रोव आया और उसने एक दिन स्वय जाकर अनिरुद्धको पकड़ लिया और उन्हें कारागारमे बॉधकर टाल दिया। इधर की उधर खबर देनेवाले, वायुसे भी अधिक वेगवान्, चतुर्दश भुवनोंमें बिना रोक-टोक घूमनेवाले देवर्षि नारदजीने यह सब चृत्तान्त द्वारकापुरीमें जाकर समस्त यादवीसे और श्रीकृष्णभगवान्से कहा। इसे सुनकर भगवान् वड़ी भारी सेनासहित जोणितपुर- पर चढ आये । आकर वाणासुरसे युद्ध किया । अन्तमे उसने अपने इष्ट्रेव शकरजीको स्मरण किया । शंकरजी तो औहर-दानी ठहरे, भक्तसे पूछा—क्या चाहते हो ११ उसने कहा, भिरे लिये आप युद्ध करे । 'एवमस्तु' कहकर भगवान् भोलेनाथ युद्ध करने लगे । भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजीका और शिवजीका परस्पर वडा घोर युद्ध हुआ । दोनो ही ईश्वर थे । एक ही भगवान् दो रूपोमे प्रकट थे । उनका युद्ध ही क्या था, भक्तको मान देने और भिक्तकी मर्यादा वढानेके लिये ही उन्होने यह लीला रची थी । अन्तमे दोनो ओरसे प्रेमसिध हुई । शिवजीने भगवान्से कहा—प्रभो । आपको भला, कौन

जीत सकता है । यह वाणासुर मेरा वडा भक्त है, इसपर कृपा कीजिये, इसे अभयदान दीजिये।

भगवान्ने कहा—'एक तो यह आपका भक्त दूसरे प्रहादका प्रपोत्र, में इसे मारूँगा नहीं। मैने प्रहादके वशकों को न मारनेकी प्रतिज्ञा की है। इसकी भाररूप जो ये हजार भुजाएँ हैं, उन्हें में काटे देता हूं; केवल चार भुजाएँ इसकी सदा रहेगी। यह आजसे आपका प्रधान पार्पद माना जायगा और संदा अजर-अमर रहेगा।' यह कहकर भगवान्ने वाणासुरकों अभयदान दे दिया। उसी दिनसे परम शिवभक्त वाणासुर अजर-अमर हो गये।

## भक्तहृदय कुम्भकर्ण

रामि केवल प्रेमु पिआरा । जानि केउ जो जाननिहारा ॥

भगवान्की लीला अद्भुत है । जो तर्क करना चाहते हैं,
वे उसमे अविश्वास करके अशान्त होते हैं और जो श्रद्धाल्य
हैं, विश्वासी हैं, वे उन लीलामयकी अद्भुतकी हाओमे आनन्द
प्राप्त करते हैं । रावणका छोटा भाई कुम्भकर्ण सृष्टिका ही
प्राणी था, फिर भी वह सृष्टिकर्ताके लिने ही एक समस्या हो
गया था । जब तपस्या करते हुए कुम्भकर्णके पास ब्रह्माजी
बरदान देने पहुँचे, तब वरदान देना तो दूर, उन्हे दूसरी ही
चिन्ता हो गयी । वे सोचने लगे—'यदि कही यह नित्य
मोजन करेगा तो सारा विश्व कुछ ही कालमे ही इसके द्वारा
नप्ट हो जायगा ।' सरस्वतीके द्वारा ब्रह्माजीने कुम्भकर्णकी
बुद्धि श्रमित करा दी और उसने छः महीने सोते रहनेका
वरदान माँग लिया ।

पाप पुण्य, धर्म-कर्मसे भला, कुम्मकर्णको क्या काम । वह तो छ. महीनेतक खरांटे लेता पडा रहता था एक पहाडकी वडी भारी गुफामे। छ. महीनेपर केवल एक दिनके लिये जागता था। वह दिन भोजन करने तथा कुजलमङ्गल पूछनेमे ही बीत जाता था। रावणके अपकर्मोंमे कुम्मकर्णका कोई हाथ नहीं था, न हो ही सकता था। उस महाकायका दृदय निर्मल था। वह इतना शुद्ध अधिकारी था कि स्वयं देवर्षि नारदने उसे तत्त्वज्ञानका उपदेश दिया था।

जव ल्ङ्काकी सेना वानर-रीछोंकी मारसे सत्रस्त हो गयी, जब अवनि, अकम्पन आदि राधसनायक कपियोके हाथ मारे गये, तब रावणने कुम्भकर्णको जगानेका आदेश दिया । अनेक उपायोंके द्वारा किसी प्रकार राक्षस कुम्भकर्णको जगा सके । जागनेपर सब वाते सुनकर कुम्भकर्णको वडा हु.ख हुआ । उनने रावणसे कहा—

जगदवा हरि आनि अत्र सठ चाहत कल्यान । मरु न कीन्ह तें निसिचरनाहा । अव मोहि आइ जगापहि काहा ॥ अजहूँ तोत त्यागि अभिमाना । भजहु राम होदहि कल्याना ॥

परत वड़े भाईका अनादर करना कुम्भकर्णको अभीष्ट नहीं था। वह तो अपने नेत्रोको सफल करना चाहता था। उसने अपनी एकमात्र इच्छा ब्यक्त की—

स्याम गात सरसीरुह होचन । देखीं जाइ तापत्रय मोचन ॥

विमीपणजी जानते थे कुम्मकर्णके निष्कपट हृदयको । वे युद्धके लिये आते हुए उस अपने भाईके समीपगये । कुम्भकर्णने उनको वड़ी सुन्दर शिक्षा दी—

धन्य धन्य तेँ धन्य विभीषन । मण्हु तात निसिचरकुरु भृषन ॥ वधु वस ते कीन्ह उजागर । मजेहु राम सोभा सुख सागर ॥

बचन कर्म मन कपट तिज मजेहु राम रनधीर।

हृदयमे भिक्तका यह निर्माल भाव लेकर कर्तव्यक्षे विवश वह महाकाय युद्धमे आया । वह 'देखों जाइ तापत्रय मोचन' का सकल्प लेकर चला था। अतः भक्तवत्सल प्रभुने भी कहा—'में देखाउँ खल वल दलहि' और वे 'राजिवनैन' स्वय 'कर सारग साजि किट भाथा' कुम्भकर्णके सम्मुख पहुँचे। स्वयाममे पराक्रम प्रदर्शित करके, श्रीरामके वाणोसे शरीर त्याग-कर कुम्भकर्ण उन प्रभुमे ही लीन हो गया।

तासु तेज प्रमु बदन समाना । सुर मुनि सबिह अचभव माना ॥

परंतु इसमे आश्चर्य करनेकी कोई वात नहीं है। यह ठीक है कि कुम्भकर्ण राक्षस था, राक्षसी आहार करनेवाला था, तमोगुणरूपा घोर निद्रामें पड़ा रहता था और रावणका पक्ष लेकर लड़ने आया था, किंतु श्रीराम तो भाव देखते हैं और कुम्भकर्णका भावपूर्ण हृदय श्रीरघुनाथजीको परम बहा ही मानता था । वह उनके दर्शन करके, उनके वाणोसे देह-त्याग कर कृतार्थ होने ही आया था और तव उसकी परमगति हो, इसमे आश्चर्यकी भला, कौन-सी बात है।

## शरणागत भक्त श्रीविभीषणजी

सक़देव प्रपन्नाय तवास्मीति च याचते। अभयं सर्वभूतेभ्यो ददाम्येतद् वर्तं मम॥ (वा०रा०६।१८।३३)

भगवान्ने कहा है—जो एक वार भी शरणागत होकर कहता है 'मभो ! मै तुम्हारा हूं', उसे में सम्पूर्ण प्राणियोसे अभय कर देता हूं । यह मेरा वत है ।

ब्रह्माजीके मानसपुत्र महर्षि पुलस्त्य, पुलस्त्यजीके विश्रवा मुनि और विश्रवा मुनिकी एक पत्नीसे कुनेरजी, दूमरीसे रावण, कुम्मकर्ण तथा विमीपण हुए । रावण-कुम्मकर्णके साथ विमीपणजी मी कठोर तप करने लगे । जव ब्रह्माजी इन्हें वरदान देने आये, तव इन्होने कहा—'नाथ ! मुझे तो भगवान्की अविचल मिक्त ही चाहिये।' लोकखद्या 'तथास्तु' कहकर चले गये । रावणने असुरोकी प्राचीन राजधानी ल्ड्कापर अधिकार किया और अपने माइयो तथा अनुचरोके साथ वह वहीं रहने लगा । रावण देवताओका शत्रु था और स्वयं उसे मजन-पूजन आदिसे एक प्रकारका द्वेप मी था; किंतु अपने छोटे माईको इन कामोसे रोककर उसने कृष्ट देना नहीं चाहा । विभीपण ल्ड्कामे मगवान्का मजन-पूजन करते रहते थे और जब रावण दिग्विजयके लिये चला जाता था, तव ल्ड्काका राज्यकार्य भी वही देखते थे, क्योंकि कुम्मकर्ण तो सोया ही करता था।

रावणकी अनीति, उसका अधर्म विभीपणजीको सदा ही क्षेत्र देता था। वे अनेक बार समझाना भी चाहते थे, किंनु रावण अहङ्कारी था। विभीषण वड़े भाईका पूरा आदर भी करते थे। जब दशानन श्रीसीताजीको चुरा लाया, तब उन्होंने बहुत समझाया—'परस्त्रीका सेवन थश, आयु और पुण्यका नाश करनेवाला है। इस पापसे नरक होता है। किसी सतीको इस प्रकार ले आना और पीडा देना बहुत ही अनुचित है।' परंतु रावणने उनकी एक भी बातपर ध्यान नहीं दिया।

जव हनुमान्जी लङ्का पहुँचे, तव रात्रिमें श्रीजानकीजीको हुँढते हुए उन्हे विमीपणका घर दीख पड़ा । उस घरके पास भगवानुका मन्दिर बना था । घरकी दीवाछोपर चारी ओर भगवान्का मङ्गलमय नाम मुन्दर अक्षरोमे अङ्कित था । तुल्सीके नवीन वृक्ष घरके सामने लगे ये । हनुमान्जी आश्चर्यमे पड गये कि लड्कामे यह भगवन्द्रक्त-जैसा घर किसका है । उस समय रात्रिके चौथे प्रहरके प्रारम्भमे ही विमीषण जीकी निद्रा टूटी । वे जगते ही भगवान्का स्मरण-कीर्तन करने छगे । हनुमान्जी 'साधु' समझकर ब्राह्मण-वेशमें उनके पास गये । ब्राह्मणको देख विभीपणजीने बड़े आदरसे उनको प्रणाम किया । ल्ङ्कामे सामान्य ब्राह्मण आ नहीं सकता था । उन्हें सन्देह हुआ कि भीरे दयामय प्रभुने अपने किसी भक्तको मुझ अधमपर कृपा करके तो नहीं मेजा है १ स्वय वे भक्तवत्वल श्रीराम ही तो मुझ दीनको कृतार्थं करने नहीं पधारे हैं ११ हनुमान्जीने जव अपना परिचय दियाः तव वड़े ही करुण स्वरमे उन्होने कहा---

तान कवहुँ मोहि जानि अनाथा । करिहिह कृग मानुकुरुनाथा ॥ तामस तनु कछु साघन नाहीं । प्रीति न पद सरोज मन माहीं ॥ अव मोहि मा मरोस हनुमता । विनुहिर कृपा मिलहि नहि सता ॥

हनुमान्जीने आश्वासन दिया। प्रमुके परम उदार कोमल स्वभावका वर्णन किया। विभीपणजीसे पता पाकर वे श्रीजानकीजीके समीप गये और उनसे मिलकर वातचीत की। जब मेघनाद नागपागसे हनुमान्जीको वॉधकर राजसमामे ले आया और रावणने उनके वधकी आजा दी, तव विभीपणने भीति विरोध न मारिअ दूता' कहकर उनकी रक्षा की।

हनुमान्जी लड्डा जलाकर लीट गये । सभी राक्षस भयसे सगड्जित रहने लगे । एक दिन समाचार मिला कि श्रीराम बहुत बड़ी वानरी सेना लेकर समुद्रके उस पार आ पहुँचे हैं । रावण अपनी राजसमुमि आगेके कर्तव्यका निश्चय करने बैठा । चाडुकार मन्त्री उसकी मिथ्या प्रशसा करने छगे । उस समय विभीषणने प्रणाम करके नम्रतापूर्वक कहा---

नो आपन चाहै कल्याना । सुजसु सुमित सुम गित सुख नाना ॥ सा परनारि लिलार गोसाई । तजठ चठिथ के चद कि नाई ॥ चौदह मुवन एक पित होई । भूत द्रोह तिष्टइ नहिं सोई ॥ गुन सागर नागर नर जोऊ । अलप लोम भल कहइ न कोऊ ॥

काम क्रोध मद लोम सब नाथ नरक के पथ ।

सब परिहरि रघुबीरिह मजह मजिह जेहि सत ॥

इतनी नीति बताकर भगवान् श्रीरामके स्वरूपका
वर्णन करते हुए उन्होंने कहा—

तात राम निहंं नर भूपाला । मुवनेस्वर कालहु कर काला ॥ अझ अनामय अज मगवता । न्यापक अजित अनादि अनता ॥ गो द्विज घेनु देव हितकारी । कृपासिंघु मानुष तनु घारी ॥ जन रंजन मजन खल बाता । नेद धर्म रच्छक सुरत्राता ॥ ताहि वयरु तिज नाइअ माथा । प्रनतारित मजन रघुनाथा ॥ देहु नाथ प्रमु कहेँ नेदेही । मजहु राम सब मॉित सनेही ॥ सरन गएँ प्रमु ताहु न त्यागा । विस्व द्रोह कृत अघ जेहि लागा ॥ जासु नाम त्रय ताप नसावन । सोइ प्रमु प्रगट समुद्यु जियं रावन॥

परतु रावणके सिरपर तो काल नाच रहा था। उसे ऐसी कल्याणकारिणी शिक्षा अच्छी न लगी। भरी सभामे विभीषणको लात मारकर उसने लङ्कासे निकल जानेकी आज्ञा दी। इतना अपमान सहकर भी विभीषणजीने उसे प्रणाम किया। सतजन अपना अहित करनेवालेका भी हित ही चाहते है। विभीषणने तब भी कहा—

तुम्ह पितु सरिस मलेहि मोहि मारा । राम मर्जे हित होइ तुम्हारा ॥

तदनन्तर मन्त्रियोको साथ छेकर विभीषण आकाश-मार्गसे भगवान्के पास पहुँचनेके छिये चल पड़े। मार्गमे वे सोचते जा रहेथे—

देखिहर्डे जाइ चरन जरू जाता। अरून मृदुरू सेवक सुखदाता॥ जे पद परिस तरी रिषि नारी। दंडक कानन पावन कारी॥ जे पद जनकसुता उर लाण। कपट कुरग सग ध्या धाण॥ हर उर सर सरोज पद जेई। अहोमाग्य में देखिहर्डे तेई॥

जिन पायन्ह के पादुकन्हि भरत रहे मन लाइ।
ते पद आजु बिलोकिहउँ इन्ह नयनन्हि अब जाइ॥
घन्य है वह हृदयः जिसमें उन 'अवन मृदुल' चरणी-को देरानेकी तीव लालमा जागती है। विभीषण समुद्र- पार पहुँचे । प्रभुको सन्देश मिला । सुग्रीवने शद्धा की; किंतु कहीं उन शरणागतवत्सल अशरण-गरणकी शरण लेनेमे कोई बाधा खडी होनेका साहस कर सकती है ! प्रभुकी आज्ञासे हनुमान्जी तथा अगद बड़ें आदरसे विभीषणको ले गये प्रभुके पास । राघवेन्द्रकी वह जटा-मुकुटधारी, दूर्वादल श्याम-शरीरकी अनुपम गोभा देखकर नेत्र निहाल हो गये । विभीषणने अपना परिचय दिया और भूमिपर प्रणाम करते वे चरणोंपर गिर पड़ें—

श्रवन सुजस सुनि आयउँ प्रमु मजन मव भीर । न्नाहि न्नाहि आरति हरन सरन सुखद रघुवीर ॥

श्रीराघवेन्द्र झपटकर उठे और विभीपणको उठाकर उन्होंने हृदयसे लगा लिया । उसी दिन सर्वे बर श्रीरामके करोने सागरके जलसे विभीषणको लद्धाके राज्यपर अभिपिक्त कर दिया । 'लङ्केग' तो वे उसी दिन हो गये । रावणसे युद्ध हुआ और राक्षसराज अपने समस्त परिकरोंके साथ मारा गया । विभीपणको लङ्कांके सिंहासनपर वैठाकर तिलक करनेकी विधि भी पूरी हो गयी ।

विमीपणका प्रमु बहुत सम्मान करते थे। उनकी सम्मित मानकर लक्ष्मणजीके विरोध करनेपर भी और यह जानकर भी कि इससे कुछ लाम न होगा, केवल विभीपणकी सम्मितका मान रखनेके लिये वे तीन दिनोतक कुद्रा विछाकर समुद्रके किनारे निर्जल वत करते हुए समुद्रसे मार्ग पानेकी प्रार्थना करते रहे थे। रावणके मारे जानेके पश्चात् जब विभीपणजी राजा हो गये, तब उन्होंने वानर-रिछोका खूब सत्कार किया। पुष्पक विमान उन्होंने प्रमुक्ती सेवामे अर्पण कर दिया और उस विमानसे प्रमुक्ते साथ ही वे अयोध्या आये—अयोध्यामे श्रीराघवेन्द्रका राज्याभिषेक हो जानेपर कुछ दिन वहाँ रहकर तब भगवान्की आजासे लड्डा लीटे।

#### श्रीरामकी पुनः लङ्कायात्रा और सेतु-भङ्ग

ल्ङ्काविजयके बहुत दिनो वाद एक समय भगवान् श्रीरामको भक्त विभीषणका स्मरण हो आया । उन्होने सोचा कि 'विभीषण धर्मपूर्वक शासन कर रहा है या नहीं ? देविवरोधी व्यवहार ही राजाके विनाशका सूत्र है । में विभीपणको लङ्काका राज्य दे आया हूँ, अब जाकर उसे सम्हालना भी चाहिये । कही राज्यमदमे उससे अधर्माचरण तो नहीं हो रहा है । अतएव मै स्वय लङ्का जाकर उसे देखूँगा और हितकर उपदेश दूँगा, जिससे उसका राज्य अनन्त कालतक स्थायी रहेगा । श्रीराम यों विचार कर ही रहे थे कि भरतजी भी आ पहुँचे । भरतजीने कभी लद्धा देखी नहीं थी। अतएव श्रीरामजीकी आगा लेकर वे भी साथ हो लिये। दोनो भाई पुण्यक-विमानपर खवार होकर मुनियोंके आश्रमोमें होते हुए किप्किन्धापुरीमे जाकर भक्त सुग्रीवसे मिले । सुग्रीवने राज-घरानेके सब स्त्री-पुरुपों तथा नगरीके समस्त नर-नारियोंसमेत महाराज श्रीराम और भरतका बड़ा खागत किया । फिर सुत्रीवको साथ लेकर विमानपरसे भरतको विभिन्न स्थान दिखलाते और उसकी कथा सुनाते हुए भगवान लड्डाम जा पहुँचे। विभीषणको दूताने यह शुभ समाचार सुनाया। श्रीरामके ल्ह्रा पधारनेका सवाद सुनकर विभीपणको वही प्रसन्नता हुई । सारा नगर बात की-बातमे सजाया गया और अपने मन्त्रियोंको साथ लेकर विभीषण अगवानीके लिये चले। सुमेरुस्थित सूर्यकी भाँति विमानस्य श्रीरामको देखकर साष्टाङ्ग प्रणामपूर्वक विभीपणने कहा- 'प्रभो ! आज मेरा जन्म सफार हो गया। आज मेरे सारे मनोर्थ सिद्ध हो गये; क्योंकि आज में जगद्वन्य अनिन्य आप दोनों स्वामियोंके दर्गन कर रहा है। आज स्वर्गवासी देवगण भी मेरे भाग्यकी इलाघा कर रहे हैं। मैं आज अपनेको त्रिदशपति इन्द्रकी अपेक्षा भी श्रेष्ठ समझ रहा हूँ।'

सर्वरत्नम्शोभित उज्ज्वल भवनमं महोत्तम सिंहासनपर श्रीराम विराजे, विभीषण अर्च्य देकर हाथ जोडकर भरत और स्त्रीवकी स्तृति करने लगे । ल्ह्वानिवासी प्रजाकी रामदर्शनार्थ भीड लग गयी। प्रजाने विभीपणको कहलाया- प्रभो ! इमको उस अनोखी रूपमाअरीको देखे वहत दिन हो गये। युद्धके समय हम सब देख भी नहीं पाये थे। आज हम दीनोंपर दया करके हमारा हित करनेके लिये करणामय हमारे घर पधारे हे, अतएव शीघ्र ही हमलोगोंको उनके दर्शन कराइये ।' विभीपणने श्रीरामसे पूछा और दयामयकी आजा पाकर प्रजाके लिये द्वार खोल दिये । लङ्काके नर-नारी राम-भरतकी झॉकी देखकर पवित्र और मुग्ध हो गये। यों तीन दिन बीते । चौथे दिन रावणमाता किंकसीने विभीपणको बुलाकर कहा-धेटा ! में भी श्रीरामके दर्शन करूँगी। उनके दर्शनसे महामुनिगण भी महापुण्यके भागी होते हैं। श्रीराम साक्षात् सनातन विष्णु हैं, वे ही यहाँ चार रूपोमे अवतीर्ण हैं । सीताजी स्वयं लक्ष्मी हैं । तेरे भाई रावणने यह रहस्य नहीं जाना । तेरे पिताने कहा था कि रावणको मारनेके लिये भगवान् रघुवंशमें दशरथके यहाँ प्रादुर्भूत होगे। विभीषणने कहा— 'माता! आप नये वस्त्र पहनकर कज्ञन थालमे चन्दन, मधु, अक्षत, दिध, दूर्वाका अर्घ्य सजाकर भगवान् श्रीरामके दर्शन करें। 'सरमा (विभीपण-पत्नी) को आगे करके और अन्यान्य देवकन्याओको साथ लेकर आप श्रीरामके समीप जायँ। मैं पहले ही वहाँ पहुँच जाता हूँ।'

विभीपणने श्रीरामके पास जाकर वहाँसे सब लोगोंको विल्कल हटा दिया और श्रीरामसे कहा-दिव ! रावणकी, कुम्भकर्णकी और मेरी माता कैकसी आपके चरण-कमलोंके दर्शनार्थ आ रही हैं। आप कृपापूर्वक उन्हें दर्शन देकर कृतार्थ करे ।' श्रीरामने कहा, "भाई ! तुम्हारी मा तो मेरी 'मा' ही है। मै ही उनके पास चलता हूँ, तुम जाकर उनसे कह दो ।" इतना कहकर विभ श्रीराम उठकर चले और कैंक्सीको देखकर मस्तकरे उसे प्रणाम किया तथा वोले-अाप मेरी धर्ममाता हैं, मै आपको प्रणाम करता हूं । अनेक पुण्य और महान् तपके प्रभावसे ही मनुप्यको विभीपणके सदृश भक्तोंकी जननीके चरण-दर्शनका सौभाग्य भिलता है। आज मुझे आपके दर्शनसे वड़ी प्रसन्नता हुई। जैसे श्रीकौसल्याजी हैं, वैसे ही मेरे लिये आप है । वदलेमें कैकसीने मातृभावसे आशीर्वाद दिया और भगवान श्रीरामको विश्वपति जानकर उनकी स्तुति की । इसके बाद 'सरमा' ने भगवान्की स्तुति की । भरतको सरमाका परिचय जाननेकी इच्छा हुई। उनके सकेतको समझकर 'इगितविद्' श्रीरामने भरतसे कहा--'यह विभीषण-की साध्वी भार्या है, इनका नाम 'सरमा' है। ये महाभागा सीताकी प्रिय सखी हे और इनकी सखिता बहुत दृढ है। इसके बाद सरमाको समयोचित उपदेश दिया । फिर विभीपणको विविध उपदेश देकर कहा--- 'निष्पाप ! देवताओका प्रिय कार्य करनाः उनका अपराध कमी न करना । लड़ामे कभी मनुष्य आर्थे तो उनका कोई राक्षस वध न करने पायें । विभीपणने आज्ञानुसार चलना स्वीकार किया । तदनन्तर वापस छोटनेके छिये सुप्रीव और भरत-सहित श्रीराम विमानपर चढ़े । तव विभीषणने कहा-प्रमो । यदि ल्ह्लाका पुल ज्यों-का-त्यों बना रहेगा तो पृथ्वी-के सभी लोग यहाँ आकर हमलोगोंको तग करेगे, इसलिये क्या करना चाहिये ११ भगवान्ने विभीषणकी बात सनकर पलको बीचमे तोड डाला और दस योजनके बीचके दुकड़ेके फिर तीन दुकड़े कर दिये। तदनन्तर उस एक एक दुकड़ेके फिर छोटे-छोटे दुकड़े कर डाले, जिससे पुल टूट गया और यो लड्काके साथ भारतका मार्ग पुनः विन्छिक हो गया।

विभीपण तथा उनके परिवारके प्रति भगवान्का कितना स्नेह था; इस कथासे इसका पता लगता है।

इतना ही नहीं, विभीपणके प्रति रामका कितना स्तेह था—इसकी एक कथा और पढ़िये—

#### विभीपणके वदले खयं दण्ड ग्रहण करनेको तैयार

एक समय श्रीरामको मुनियोके द्वारा समाचार मिलता है कि लङ्काधिपति विभीपण द्रविड़ देशमे कैद है। भगवान् श्रीराम अब नहीं ठहर सके। वे विभीपणका पता लगाने और उन्हें छुडानेके लिये निकल पड़े । खोजते खोजते विप्रघोष नामक गाँवमे पहुँचे । विभीपण वहीं कैंद थे । वहाँके लोगोने श्रीरामको दिखलाया कि विमीपण जमीनके अदर एक कोठरीमे जजीरोंसे जकड़े पड़े हे । श्रीरामके पुछनेपर ब्राह्मणोने कहा---'राजन् ! विभीपणने ब्रह्महत्या की थी, एक अति धार्मिक चृद्ध ब्राह्मण निर्जन उपवनमे तप कर रहा था, विभीपणने वहाँ जाकर उसे पददलित करके मार डाला। ब्राह्मणकी मृत्यु होते ही विभीपणके पैर वहीं रक गये, वह एक कदम भी आगे नही वढ सका, ब्रह्महत्याके पापसे उसकी चाल वद हो गयी। हमलोगोने इस दुष्ट राक्षसको वहुत मारा-पीटा, परत इस पापीके प्राण किसी प्रकार नहीं निकले । अब हे श्रीराम ! आप पधारे है। आप चक्रवर्ती राजराजेश्वर है। इस पापात्माका वध करके धर्मकी रक्षा कीजिये।' यह सुनकर श्रीराम असमञ्जसमे पड़ गये । एक ओर विभीषणका भारी अपराध है और दूसरी ओर विभीपण श्रीरामके ही एक सेवक है । यहाँपर श्रीरामने ब्राह्मणोसे जो कुछ कहा, वह बहुत ही ध्यान देने योग्य है। शरणागत भक्तके लिये भगवान् कहॉतक करनेको तैयार है, इस बातका पता भगवान्के शब्दोसे छग जायगा । भगवान् श्रीराम स्वय अपराधीकी तरह-नम्रतासे कहने छगे---

> वरं ममैव मरणं मद्भक्तो हन्यते कथम्। राज्यमायुर्मया इत्तं तथैव स सविष्यति॥

भृत्यापराधे सर्वत्र स्वामिनो दण्ड इप्यते । रामवाक्यं द्विजाः श्रुत्वा विसायादिदमहावन् ॥ (पगपुराण, पातालखण्ड)

विभीपणको तो में अखण्ड राज्य और आयु दे चुका, वह तो मर नहीं सकता। फिर उसके मरनेकी जरूरत ही क्या है। वह तो मेरा मक्त है, भक्तके लिये में स्वयं मर सकता हूँ। सेवकके अपराधकी जिम्मेवारी तो वास्तवमें स्वामीपर ही होती है। नौकरके दोपसे मालिक ही दण्डका पात्र होता है, अतएव विभीपणके बदले आपलोग मुझे दण्ड दीजिये। अरामके मुखसे ऐसे वचन सुनकर बाहाणमण्डली आश्चर्यमें हूच गयी। जिमको श्रीरामसे दण्ड दिलवाना चाहते थे, वह तो श्रीरामका सेवक है और सेवकके लिये उसके स्वामी स्वय श्रीराम ही दण्ड ग्रहण करना चाहते हैं। अहा हा। स्वामी हो तो ऐसा हो। भ्रान्त मनुष्यो। ऐसे स्वामीको विसारकर अन्य किस साधनसे सुखी होना चाहते हो !

ब्राह्मण उसे दण्ड देना भूल गये । श्रीरामके मुखसे ऐसे वचन सुनकर ब्राह्मणोको यह चिन्ता हो गयी कि विभीपण जल्दी छूट जाय और अपने घर जा सके तो अच्छी बात है। वे विभीपणको छोड़ तो सकते थे, परतु छोड़नेंसे क्या होता । ब्रह्महत्याके पापसे उसकी तो गति रुकी हुई थी। अतएव ब्राह्मणोने कहा--- रामभद्र ! इस प्रकार उन्हें बन्धनमे पड़े रखना उचित नहीं है । आप वशिष्ठ प्रभृति मुनियोकी रायसे उन्हें छुडानेका प्रयत्न कीजिये। अनन्तर श्रीरामने प्रधान-प्रधान मुनियोसे पूछकर विभीपणके लिये तीन सौ साठ गोदानका प्रायश्चित्त वतलाकर उन्हे छुड़ा लिया । प्रायश्चित्तद्वारा विशुद्ध होकर जब विभीपण भगवान् श्रीरामके सामने आकर सादर प्रणाम करने छगे, तव श्रीरामने उन्हे सभामे ले जाकर हॅसते हुए यह शिक्षा दी-·ऐसा कार्य कभी नहीं करना चाहिये । जिसमें अपना हित हो, वही कार्य करना चाहिये । हेराक्षसराज ! दुम मेरे सेवक हो, अतएव तुम्हे साधुशील होना चाहिये, सर्वत्र दयाछ रहना चाहिये।

विभीपणजी वस्तुतः भगवान्के श्रेष्ठ भक्त हैं और सात चिरजीवियोमेसे एक हैं । स्वय श्रीरामने इन्हें अपना सखा कहकर बार-बार इनकी बड़ी प्रशसा की है ।

## असुर भक्त गुडाकेश

बहुत पहले, सृष्टिके प्रारम्भमे ही महासुर गुडाकेश ताबिका शरीर धारण करके चोदह हजार वर्षतक अडिंग श्रद्धा और बड़ी दृढताके साथ भगवान्की आराधना करता रहा। उसकी निश्चयपूर्ण तीन तपस्यामे सन्तुष्ट होकर भगवान् उसके रमणीय आश्रमार प्रकट हुए । तपस्यानिरत गुडाकेश भगवानुको देखकर कितना आनिन्दित हुआ, यह वात कही नहीं जा सकती । शहु-चक्र-गदाधारी, चतुर्वाह, पीताम्बर पहने, मन्द-मन्द मुसकराते हुए भगवान्के चरणोपर वह गिर पड़ा। उसके सारे शरीरमे रोमाञ्च हो आया, ऑखोमे ऑस वहने लगे, हृदय गदगद हो गया, गला र्घ गया और वह उनसे कुछ भी वोल नहीं सका। थोड़ी देरके बाद जब कुछ सम्हला, तव अञ्जलि वॉधकर, सिर छुकाकर भगवानके सामने खड़ा हो गया । भगवान्ने मुसकराते हुए कहा-- 'निप्पाप गुडाकेश! तुमने कर्मसे, मनसे, वाणीने जिस वस्तुको वाञ्छनीय समझा हो, जो चीज तुम्हें अच्छी लगती हो, मॉग लो । मैं आज ( तुम्हें सब कुछ दे सकता हूं।' भगवान्की बात सुनकर गुडाकेशने विशुद्ध हृदयमे कहा--- भगवन् ! यदि आप मुझपर पूर्णरूपने प्रसन हैं तो ऐसी कृपा करें कि मैं जहाँ-जहाँ जन्म हूँ, हजारो जन्मतक आपके चरणोमें ही मेरी दृढ भक्ति वनी रहे । भगवन् । एक वात और चाहता हूँ । आपके हायसे छूटे हुए चकके दारा ही मेरी मृत्यु हो और जब चकसे मै मारा जाऊँ, तव मेरे मारा, मजा आदि तॉवेके रूपमे हो जाय और वे अत्यन्त पवित्र हो । उनकी पित्रता इसीमे है कि उनमें भोग लगानेसे आपकी प्रसन्नता सम्पादित हो।

अर्थात् मरनेपर भी मेरा शरीर आपके ही काममे आता रहे।'
भगवान्ने उसकी प्रार्थना स्वीकार की और कहा—'तवतक
तुम ताँवा होकर ही रहो। यह ताँवा मुझे बड़ा प्रिय होगा।
वैगाख ग्रुक्त द्वादशीके दिन मेरा चक्र तुम्हारा वध करेगा
और तब तुम सदाके छिये मेरे पास चले जाओगे।' यह कहकर
भगवान् अन्तर्हित हो गये। और वह मनमे इस उत्सुकताके
साथ बड़ी तपस्या करने छगा कि कब वैशाख ग्रुक्त द्वादशी
आये और कब अपने प्रियतमके हाथोंसे छूटे हुए चक्रके
द्वारा मेरी मृत्यु हो, जो मुझे उनके प्यारसे भी मीठी होगी।
अन्तमे वह द्वादशी आ गयी। बड़े उत्साहके साथ वह
भगवान्की पूजा करके प्रार्थना करने छगा—

मुज्ञ मुज्ञ प्रभो ! चक्रमपि विह्तसमप्रभम् । आत्मा मे नीयता शीघं निकृत्याङ्गानि सर्वेश ॥

प्रमो । शीघातिगीघ घघकती हुई आगके समान जाज्वस्य-मान चक्र मुझपर छोड़ो, अब विलम्ब मन करो । नाथ ! मेरे शरीरको डुकड़े-डुकड़े करके मुझे शीजातिशीघ अपने चरणोंकी सिक्षिमें बुला लो ।' अपने मक्तकी सची प्रार्थना मुनकर भगवानने तुरत ही चक्रके द्वारा उसके शरीरको डुकड़े-डुकड़े करके अपने "ास बुला लिया और अपने प्यारे मक्तका शरीर होनेके काग्ण वे आज भी तॉबेसे बहुत प्रेम करते हैं और वैज्जवलोग बड़े प्रेमसे तॉबेके पात्रमे भगवान्को अर्घ्य-पादादि समर्पित करते हैं । इसीके मलसे सीसा, लाख, कॉसा, रूपा और सोना आदि भी बूने हैं । तभीसे भगवान्को तॉबा अत्यन्त प्रिय है ।

## भक्त-वाणी

जिह्ना न वक्ति भगवद्गुणनामधेयं चेतश्च न सारति तच्चरणारिवन्दम्।
कृष्णाय नो नमति यच्छिर पकदापि तानानयध्वमसतोऽकृतविष्णुकृत्यान्॥ (श्रीमद्रा॰६।३।२९)
——यमराज

जिनकी जीम भगवान्के गुणो और नामोका उच्चारण नहीं करती, जिनका चित्त उनके चरणारिवन्दोका चिन्तन नहीं करता और जिनका सिर एक वार भी भगवान् श्रीकृष्णके चरणोमे नहीं झुकता—उन भगवत्सेवा-विमुख पापियोको ही मेरे पास लाया करो ।

#### असुर भक्त गय

नारुं द्विज्ञत्वं टेवत्वमृपित्वं वासुरात्मजा । प्रीणनाय मुकुन्द्रस्य न वृत्तं न बहुज्ञता ॥ (श्रीमझा०७।७।५१)

'अमुरपुत्रो । मगवान् मुकुन्टको प्रसन्न करनेके लिये न तो ब्राह्मण-धन्निय-वेंक्यवर्णरूप द्विज होना पर्याप्त है और न देवता अथवा ऋषि होना । वे दयामय न तो आचारसे प्रसन्न होते हैं, न बहुत-से शास्त्रोका ज्ञान होनेसे ।' यह उपदेश प्रह्लादजीने पाद्मकर्पमें अपने सहपाठी दैत्यपुत्रोको दिया था ।

अमुरवशमे उत्पन्न होनेपर भी गय परम भागवत था। उसमे अवर्मका लेश भी नहीं था। उसने दैत्यकुलतिलक अपने पूर्वज प्रहादजीके उपवेशको हृदयमे धारण कर लिया और तपस्या करने लगा।

गयकी तपस्या अत्यन्त कठोर थी । वह एक पैरसे सहस्रो वर्ष निर्जल, निराहार खडा रहा । भगवान्मे उमका चित्त लगा हुआ था। उसके हृदयमे भगवान्की मनमोहिनी मृर्ति प्रत्यक्ष हो गयी थी । हृदयमे भगवानकी जो अमृतमयी दिव्य झॉकी होती थी। उससे गयका गरीरसदा पुलकित रहता था। उसे भूख प्यासः सर्दी-गरमी आदिका पतातक नहीं था। उसका गरीर भीतरके अनन्त आह्वादके कारण विना कुछ खाये पिये भी सुपुष्ट था । उसका वल तिनक भी घटता नहीं था। उसका तेज दिशाओं में बढता ही जाता था। अनेक बार ब्रह्माजी, शकरजी वरदान देने गयके पास आये; किंतु उसे तो कोई वरटान ही नहीं चाहिये था। वह तो भगवान्को प्रसन्न करनेके लिये तप कर रहा या और तप करते ही रहना चाहता था। इस तपको छोड़ना भी चाहिये, यह उसका मन सोच ही नहीं सकता था। इन्द्र, वरुण आदिने उसे मार देनेके लिये अनेक प्रयत्न किये । कितु गयके शरीरपर किसी अस्त्र-शस्त्रका कोई प्रभाव नहीं होता था और वह महात्मा को ब करना तो दूर, किसीकी ओर नेत्र उठाकर देखतातक नहीं था।

तपस्यासे तेज बढता है। गयका तेज बढता ही जाता था। देवता भी उसके आगे हतप्रम हो गये। दिशाएँ उस तेजसे ढक गर्यी। ब्रह्माजी सोचने छगे कि ध्वव क्या हो १ गयका तेज इसी प्रकार बढता ही गया तो सारी सृष्टिका रजोगुण और तमोगुण इस तपस्वीके प्रभावसे नष्ट हो जायगा। सत्त्रगुण सीमा छोड़कर बढ जाय तो भी प्रलय हो जायगी । अन्तमें ब्रह्माजीने भगवान्त शरण छी । भगवान्की विक्षांके अनुसार गयके पास आक वे बोले—'असुरश्रेष्ठ ! तुम तो मुझमें कोई वरटान मॉगते नहीं । किंतु आज में तुमसे वरटान मॉगने आया हूं । मुझे यज करना है । सृष्टिमें तुम्हारे शरीर-जैसा पवित्र स्थल कोई नहीं है । यज करनेके लिये में भूमिके रूपमें तुमसे तुम्हार शरीर चाहता हूं।'

गयने कहा-प्रजापित ! मेरा सौभाग्य है कि मेरा गरीर किसी अन्छे काममे आयेगा । मेरे गरीरपर यज करके आप मेरे खामी यजपुरुप नारायणका भजन करेंगे, इससे बड़ा फल इस देहका मुझे और क्या मिलना है । आप प्रसन्नतासे यज करें। ' इतना कहकर असर गय लेट गया। ब्रह्माजीने उसकी देहपर यजवेदी, कुण्ड आदि बनाये । ऋषियोंके साथ सैकड़ों वर्पमे समाप्त होनेवाला वड़ा भारी यग उन्होने किया । सृष्टिकर्ताके आश्चर्यका ठिकाना नही रहा । गयका शरीर थोडा भी जला नहीं था । विना हिले-इले, विना श्वास लिये वह महामाग इतने समयतक चुपचाप पड़ा रहा । अव यज समाप्त होनेपर उसने उठना चाहा । ब्रह्माजी वहुत डरे । उन्होंने फिर भगवान्को पुकारा। अव भगवानने गयके विभिन्न अङ्गोपर विभिन्न देवताओंको स्थापित किया और स्वय गढा लेकर उस तपस्वी असुरके हृदय-परखड़े हो गये। गयने कहा—'ब्रह्माजी। मै चाहूँ तो अब भी सहज ही उठकर खड़ा हो सकता हूँ, क्योंकि इन सर्वात्मा नारायण-ने कृपा करके मुझे पहले ही अपरिमित शक्ति दे दी है। किंतु मेरे खामी खय जनतक मेरे ऊपर खड़े हे, तनतक मै हिल भी नहीं सकता । अपने आराध्यका अपमान मै नहीं कलगा । हाँ, यदि भगवान् मेरे ऊपरसे चले गये तो तुरंत उठ खड़ा होऊँगा। आप सवमें कोई मुझे दवाये नही रख सकता।

भगवान्से गयने वरदान मॉगा—'जो कोई मेरे गरीरपर अपने पितरोके लिये पिण्डदान करे, उसके पितर मुक्त हो जायें।' भगवान्ने गयको यह वरदान दिया। गयका पूरा तीर्थक्षेत्र गयके गरीरपर ही है और भगवान् गदाघर उसके द्ध्यदेगपर अब भी श्रीविष्रहरूपमे स्थित हैं। विष्णुपदके उस तीर्थमें पितरोंको पिण्डदान करनेसे अक्षय नृप्ति प्राप्त होती है और वे सारे क्षेत्रोंसे छूट जाते हैं।

#### असुरराज भक्त वृत्र

ममोत्तमश्लोकजनेषु सर्त्यं संसारचक्रे भ्रमत स्वकर्मभि । स्वन्माययाऽऽत्मात्मजदारगेहे-

> प्वामक्कचित्तस्य न नाथ भूयात्॥ (श्रीमङ्गा० ६ । ११।२७)

्हे पुण्यक्रीति प्रभो ! अपने कर्मोंसे समारचक्रमें घूमते हुए मेरी मित्रता आपके मक्तोंसे—आपके जनोसे ही हो । हे स्वामी ! मेरा चित्त आपकी मायाके कारण स्त्री पुत्र घर आदि-मे जो आमक्त हो रहा है, ऐसा न हो ! यह अब आपको छोड़ और कहीं आसक्ति न करे ।'

एक वार देवराज इन्द्रने आचार्य वृहस्पतिके देवसभामे आनेपर गर्ववंग उनका सत्कार नहीं किया, इसमे वृहस्पतिजी रुष्ट होकर योगवलसे ऐसे खानपर चले गये कि दूँढनेपर भी देवताओं को मिले नहीं । गुरुहीन देवताओंपर असुरोने चढाई कर दी और देवता हार गये । ब्रह्माजीकी सम्मतिसे देवताओंने त्वष्टाके पुत्र विश्वरूपको पुरोहित वनाया । विश्व-रूपको 'नारायणकवच का ज्ञान था । उसके प्रभावने बलवान् होकर इन्द्रने अमुरोको पराजित किया । किंतु विश्वरूपकी माता असुर-कन्या थीं । इन्द्रको सन्देह हुआ कि विश्वरूप प्रत्यक्ष तो हमारी सहायता करते हैं, पर गुप्तरूपसे अमुरोंको भी हिवर्भाग पहुँचाते हैं। इस सन्देहसे क्रोयवश इन्द्रने विश्वरूपको मार डाला । पुत्रकी मृत्युसे दुखी त्वप्टाने इन्द्रसे बदला लेनेके लिये उसका शत्रु उत्पन्न हो, ऐसा सकत्य करके अभिचार-यंग किया । उस यंज्ञते अत्यन्त भयकर चुत्रका जन्म हुआ। यह चृत्रासुर पूर्वजन्ममें भगवान्के 'अनन्त'स्वरूपका परम भक्त चित्रकेतु नामक राजा था । पार्वतीजीके शापरे उसे यह असुरदेह मिला था। असुर होनेपर भी पूर्वजन्मके अभ्याससे वृत्रकी भगवद्गक्ति उत्तरोत्तर बढती ही गयी।

साठ हजार वर्ष कठोर तप करके वृत्रासुरने अमित शक्ति प्राप्त की । वह तीनों लोकोंको जीतकर उनके ऐश्वर्यका उप-मोग करने लगा । वृत्र असुर था, उसका शरीर असुर-जैसा था, किंतु उसका हृदय निष्पाप था । उसमें वैराग्य था और मगवान्की निर्मल-निष्काम प्रेमरूपा मिक थी । मोगों की नश्वरता वह जानता था । एक बार सयोगवश वह देवताओंसे हार गया । तत्र असुरोंके आचार्य शुक्र उसके

पास आये । उस समय आचार्यको यह देखकर आश्चर्य हुआ कि वृत्रके मुखपर राज्यच्युत होनेका तथा पराजयका कोई खेद नहीं है। उन्होंने इसका कारण पूछा। उस महान् असुरने कहा-- भगवन् । सत्य और तपके प्रभावसे में जीवों-की जन्म मृत्यु तथा सुख-दुःखके रहस्यको जान गया हूँ। इमसे मुझे किसी भी अवस्थामे हर्ष या शोक नहीं होता। जीव अपने कमेंकि अनुसार पुण्यका फल भोगने स्वर्ग तथा पापका फल भोगने नरक जाता है और वहाँके फलभोगसे वचे कमाके परिणाम-खरूप उमे मनुष्यः पद्यः, पक्षी आदि योनियोंमे जन्म लेना पडता है । मरकर फिर वह इसी प्रकार स्वर्ग-नरकादिमं जाता है। भगवानने कृपा करके सुझे अपने तत्त्वका ज्ञान करा दिया है, इमसे जीवोके आवागमन तथा भोगोके मिलनेन मिलनेमें मुझे विकार नहीं होता। मैने घोर तप करके ऐश्वर्य पाया और फिर अपने कमेंसि ही उसका नाज कर दिया। मझे उन ऐश्वर्यके जानेका तनिक भी शोक नहीं है। इन्द्रसे युद्ध करते समय मेंने अपने स्वामी श्रीहरिके दर्शन किये थे। भगवान् की कृपासे और पहले किये तपके अविदार पुण्यप्रभावसे मेरी बुद्धि अभी बुद्ध है। मै आपसे और कोई इच्छा न करके यही प्रार्थना करता हूं कि किस कर्मसे, किस प्रकार भगवान्की प्राप्ति हो, यह आप मुझे जपदेश करें।

ग्रुक्ताचार्यने वृत्रकी भगवद्भिक्तिकी प्रशसा की और भगवान्के प्रति नमस्कार किया। उसी समय सनकादि कुमार वहाँ घूमते हुए आ पहुँचे। ग्रुक्ताचार्यतथा वृत्रने उनका आदरपूर्वक पूजन किया। ग्रुक्ताचार्यके पूछनेपर सनत्कुमारजीने कहा—'जो भगवान् सम्पूर्ण विश्वमे स्थित हैं, जो सृष्टि, पालन तथा सहारके परम कारण हैं, वे श्रीनारायण शास्त्रजान; उग्र तप और यजके द्वारा नहीं मिलते। मनसहित सब इन्द्रियोको सासारिक विपयोसे हटाकर उनमे लगानेसे ही वे प्राप्त होते हैं। जो हदतर अध्यवसायसे निष्कामभावपूर्वक भगवान्को प्रसन्न करनेके लिये कर्तव्यक्मी करते हैं और ग्रम दम आदि साधनोको करके चित्तग्रुद्धि प्राप्त कर लेते हैं, वे ही इस आवागमन-चक्रसे छूटते हैं। जैसे वार वार तपानेपर सोना ग्रुद्ध होता है, वैसे ही अनेक जन्मोतक प्रयत्न करते रहनेसे जीव भी ग्रुद्ध हो जाता है। जैसे थोड़ी सुगन्धिसे सरसोका तेल अपनी गन्ध नहीं छोड़ता,

वैसे ही थोडे यत्नसे चित्तका मल नहीं मिटता । गरीरके मैलके समान इदयका मैल भी साधनोंसे दूर होता है । प्रवल प्रयत्न करनेवाला पुरुप एक जन्ममे भी इदयको ग्रुद्ध कर लेता है । बुद्धिके विपयासिक आदि दोष वार-वारके महान् प्रयत्नसे नष्ट हो जाते हैं । सचराचरमे एकमात्र मगवान् ही व्याप्त है । समी रूपोमे वे नारायण ही दिखलायी पड रहे हैं । निर्मलक्ष्य पुरुष ज्ञान दृष्टिसे सबको नारायणस्वरूप देखते हैं । इस समदृष्टिसे वे ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाते हें । सभी जीव मरकर अपने प्रारुव्धानुसार नाना योनियामे जन्म लेते हैं और फिर मृत्युको प्राप्त होते हैं । इसी प्रकार यह ब्रह्माण्ड भी सृष्टि-प्रलयके चक्रमे हैं, किन्तु जो इन्द्रियोको स्यत करके सुख-दु खमे सम रहते हैं, जो निर्मल मनसे परम पवित्र भगवद्गितको जानना चाहते हैं, वे ब्रह्म-साक्षात्कार करके दुर्लभ मोक्षस्वरूप अविनाशी परब्रह्मको प्राप्त कर लेते हैं।

बृत्रासुर अत्र दृढ निरन्वयसे सर्वत्र सबमे भगवान्का अनुभव करने लगा। वह ऐसा भगवन्द्रावयुक्त हो गया कि उसकी तुलना कही सम्भव ही नहीं । राज्यहीन होनेपर भी निर्भय होकर वह अपने शत्रु देवताओके बीचमे रहने लगा । इन्द्रादि देवताओने उसे मारनेका बहुत प्रयत्न किया; पर वे सफल न हुए । मारनेवालोके तेजको वह हरण कर लेता या और उनके अस्त्र गस्त्र निगल जाता था। तब देवताओने भगवान्की शरण ली । उन्होने भगवान्की बहुत ही शानमयी स्तुति की। भगवान्ने प्रकट होकर कहा--दिवताओ। मैं तुमपर प्रसन्न हूँ। मेरे प्रसन्न होनेपर फिर जीवको कुछ भी दुर्लभ नही रहता, किन्तु जिनकी बुद्धि अनन्यभावसे मुझमे लगी है, जो मेरे तत्त्वको जानते है, वे मुझे छोडकर और कुछ नहीं चाहते। विषयोको ही यथार्थ माननेवाला पुरुष विपयोकी ही इच्छा करता है, क्योंकि वह अपने वास्तविक कल्याणको जानता नही । ऐसे विषयकी इच्छा करनेवालेको कोई विपय ही दे तो वह भी अजानी ही कहा जायगा। जैसे अच्छा वैद्य रोगीके चाहनेपर भी उसे कुपथ्य नहीं देता वैसे ही सत्पुरुप अजानी विपयेच्छुको बन्धनकारी भोग देने-वाले कर्माका उपदेश नहीं करते।

भगवान्के इस उपदेशका तात्पर्य स्पष्ट है । बहुत ज्ञान-मयी खुति करके भी देवता वृत्रका वध चाहते थे । उन्हे स्वर्गके भोगोंको निर्विष्ठ भोगनेकी तुच्छ कामना थी। दयामय भगवान् उनपर प्रसन्न थे, फिर भी वे भगवान्को सर्वदाके लिये पानेकी प्रार्थना नहीं कर रहे थे। किन्तु देवताओको बोल्ते न देख अपार कृपासिन्धु प्रभुने देख लिया कि ये विषयाभिलापी ही हे। प्रभुको अपने परम भक्त वृत्रको असुर-गरीरसे मुक्त करके अपने पास बुलाना था, अतः उन्होने इन्द्रसे कहा—अच्छा, तुम महिष दधीचिके पास जाकर उनसे उनका गरीर माँग लो। वे महातमा तुम्हें अपनी देह दे देंगे। उनकी हिड्डियोसे बने वज़के द्वारा तुम असुरराज वृत्रको मार सकोगे।

इन्द्रके मॉगनेपर महर्षि दधीचिने योगद्वारा गरीर छोड़ दिया । विश्वकर्माने इनकी हिंडुयोसे वज्र वनाया । वज्र लेकर ऐरावतपर सवार हो बडी भारी सेनाके साथ इन्द्रने चुत्रपर आक्रमण किया । इस प्रकार इन्द्रको अपने सामने देखकर वह महामना असुर तिनक भी घवराया या डरा नहीं । वह निर्भय, निश्चल हॅसता हुआ युद्ध करने लगा। इसी समय भगवान् विष्णुने इन्द्रके शरीरमे प्रदेश किया। भगवान् गह्नरके ज्वरने वृत्रके शरीरमें प्रवेश करके उसे शिथिल कर दिया। इतनेपर भी ज्वरग्रस्त चृत्र इन्द्रसे पराक्रममे प्रवल पड़ रहा था। उसने ऐरानतपर एक गदा मारी तो ऐरावत रक्त वमन करता अद्वाईस हाथ पीछे हट गया। अपने शत्रुको ऐसे सकटमे पड़े देख दृत्र उल्टे आश्वासन और प्रोत्साहन देता हुआ बोला—'इन्द्र। घवराओ मत । अपने इस अमोघ वज़से मुझे मारो । गङ्का मत करो, वज़ खाली नहीं जायगा । तुम्हारा वज्र तो महर्पि दधीचि और भगवान्के तेजसे सम्पन्न है। जहाँ भगवान् है, वही विजय है, वही छक्ष्मी है और सारे गुण भी वही है। भगवान् की सची कृपा मुझपर है। मै अपने मनको भगवान्के चरणकमलोमे लगाकर तुम्हारे वज्रद्वारा इस शरीरके वन्धनसे छूटकर योगियोके लिये भी दुष्प्राप्य परम धामको प्राप्त कर लूँगा । इन्द्र । जिनकी बुद्धि भगवान्मे लगी है, उन श्रीहरिके भक्तोको स्वर्ग, पृथ्वी या पातालकी सम्पत्ति भगवान् कभी नहीं देते, क्योंकि ये सम्पत्तियाँ राग-द्वेप, उद्देग-आवेग, आधि-व्याधि, मद-मोह, अभिमान क्षोभ, व्यसन विवाद, परिश्रम-क्लेंग आदिको ही देती है। अपनेपर निर्मर अबोध शिशुको माता-पिता कमी अपने हाथो क्या विप दे सकते है १ मेरे स्वामी दयामय है, वे अपने प्रिय जनको विषय-रूप विष न देकर उसके अर्थ-धर्म कामसम्बन्धी प्रयत्नका ही नाश कर देते हैं। मुझपर

मगवान्की क्या है, इसीने तो मेरे ऐश्वर्यको उन्होंने छीन लिया और तुम्हें वज़ देकर भेजा कि तुम इस गरीरसे मुझे खुड़ाकर उनके चरणोमे पहुँचा दो । परतु इन्छ । तुम्हारा अभाग्य है । तुमपर प्रभुकी कृपा नहीं है, इसीसे अर्थ, धर्म, कामके प्रयक्षमें तुम लगे हो । भगवान्की कृपाना रहस्य तो उनके निष्किञ्चन भक्त ही जानते ई।

असुरराज वृत्र भगवान्की कृपाका अनुभव करके माव-मत्र हो गया । यह भगवान्को प्रत्यन्न देखता हुआ-सा उनसे प्रार्थना करने लगा-पहरे ! में मरकर भी तुम्हारे ही चरणोंके आश्रयमे रहें, तुम्हारा ही दान वर्ने । मेरा मन तुम्हारे गुणी-का सदा सरण करना रहे मेरी वाणी तुम्हारे ही गुण कीर्तन-में लगी रहे, मेरा बगीर हुम्हारी सेवा करता रहे। मेरे समर्थ स्वामी । मुझे स्वर्गः ब्रह्माका पदः सार्वभौम राज्यः पातालका स्वामित्व, योगसिद्धि और मोक्ष भी नहीं चारिये। में तो चाइता हूँ कि पिलयोंके जिन बचीके अभी परा न निक्ले हों, वे जैसे चुगा लाने गयी हुई अपनी माताके आने-की उत्सुक प्रतीक्षा करते हं जमे रस्तीमे बॅधे भूरासे व्याकुल छोटे बछड़े अपनी माता गौका स्नन पीनेक लिये उतावले रहते हें, जैसे पतिज्ञता स्त्री अपने दूरदेश गये पतिका दर्शन पानेको उत्कृष्ठित रहती है, वेमे ही आपके दर्शनके लिये मेरे प्राण व्याकुल रहे । इस ममारचकमे में अपने कमीसे जहाँ भी जाऊँ, वर्री आपके भक्तींगे मेरी मित्रता हो और बापकी मायाम जो यह देह-गेह, स्त्री पुत्रादिम आसिक है, वह मेरे चित्तका स्पर्श न करे। \*\*

प्रार्थना करते-करते चृत्र ध्यानमग्न हो गया । कुछ देरमें सावधान होनेपर वह इन्द्रकी ओर त्रिगूछ उटाकर

\*नए हरे तव पार्देनसूल्द्रासानुतामी भवितासि भूय ।

मन सरेनामुपनेर्पुणास्ते गृणीन वाक् कर्म करोतु कान ॥

न नाकपृष्ठ न च पारमेष्ठय न सार्वमीम न रसाधिपत्यम् ।

न योगिमिद्धीरपुनर्मव वा समञ्जस त्वा विरस्ट्य काह्ये ॥

अजातपञ्चा इव मातर खगा स्तन्य यथा वत्सतग ध्रुपातां ।

प्रिय प्रियेव च्युपित विषण्णा मनोऽरिवन्दाश्च दिवृञ्चते त्वाम्।

मभोत्तमध्येकजनेषु सख्य समारचक्रे श्रमत स्वकर्मिम ।

त्वन्माययाऽऽत्मात्मजदारगेहेप्वासक्तिचक्तस्य न नाथ भ्यान्॥

( श्रीमद्भा० ६ । ११ । २४--२७ )

दोंडा। इन्द्रने वज्रसे चूत्रकी वह दाहिनी भूजा काट दी। चूत्रने फिर परिध उठाकर वार्ये हाथसे इन्द्रकी ठोढीपर मारा । इस आधातसे इन्द्रके हाथसे वज्र गिर पड़ा और वे लिंजत हो गये। इन्द्रको लिंजत देख असुर वृत्रने हॅसकर कहा-(श्रक । यह खेद करनेका समय नहीं है। वज हायसे गिर गया तो हुआ क्या । उमे उठा छो और सावधानीसे मुझपर चलाओ । सभी जीव सर्वसमर्थ भगवानुके वर्गों हैं। सबको सर्वत्र विजय नहीं मिलती। जैसे जालमें वॅधे पक्षी हों, इसी प्रकार सब जीव परमात्माकी इच्छाके बगमें हैं। सबके सचालक भगवान् काल है, वे ही जय-पराजयके हेत् हैं। ओज, साहस, जिक्क, प्राण, अमृत और मृत्युरूपमे सबमें वे काल भगवान ही स्थित हैं। मोहवश ही लोग जड शरीरको कारण मानते हैं । कठपुतलीके समान सभी जीव मगवान्के हायके यन्त्र हं। जो लोग नहीं जानते कि ईश्वरके अनुप्रहके विना प्रकृतिः महत्तत्त्वः अहङ्कारः पञ्चभृतः इन्द्रियाः मन आदि बुछ नहीं कर सकते, वे लोग ही अजानवश पराधीन देटको स्वाधीन मानते है। प्राणियोंका उत्पत्ति-विनाश कालकी प्रेरणांसे ही होता है। जैसे विना चाहे प्रारब्ध एउ कालकी प्रेरणासे दुःए। अयश, दरिव्रता मिलती है, उमीप्रकार भाग्यसे ही लत्मी, आयु, यग और ऐश्वर्य प्राप्त होते ह । जर ऐसी बात है, तब यश-अपयश, जय पराजय, सुख दुःख, जीवन-मरणके लिये कोई क्यों हर्प विपाद करे। मुख-दु य तो गुणोके कार्य है और सन्व, रज, तम-ये तीनों गुण प्रकृतिके हे, आत्माके नहीं । जो अपनेको तीनों गुणोका साक्षी आत्मा जानता है, वह सुख दु:खसे लिस नहीं होता ।'

इन्द्रने वृत्रासुरके निष्कपट दिव्य भावकी प्रशास की— 'दानवेन्द्र! तुम तो सिद्धावस्थाको प्राप्त हो गये हो। तुम स्वर्म एक ही आत्माको देखनेवाले भगवान्के परम भक्त हो। तुम आसुरीभावको छोड़कर महापुरुप हो गये हो। तुम स्वर्को मोहित करनेवाली भगवान्की मायासे पार हो सुके हो। आश्चर्यकी बात है कि रजोगुणी स्वभाव होनेपर भी तुमने अपने चित्तको हढतासे स्वम् ति भगवान् वासुदेवमे लगा रक्ला है। तुम्हारा स्वर्गादिके मोगोंमें अनासक्त होना ठीक ही है। आनन्दसिन्धु भगवान्की भक्तिके अमृत-सागरमें जो विहार कर रहा है। उसे स्वर्गादि सुख-जैसे नन्हे गढोमें भरे खारे गदे जलसे प्रयोजन भी क्या।'

इसके वाद वृत्रने मुख फैलाकर ऐरावतसहित इन्द्रको

ऐसे निगल लिया। जैसे कोई बडा अजगर हाथीको निगल ले। निगले जानेपर भी इन्द्र नारायणकवचके प्रभावसे मरे नहीं। वज़से असुरका पेट फाड़कर वे निकल आये और फिर उसी वज़से उन्होंने उस दानवका सिर काट डाला । वृत्रके शरीरसे एक दिव्य ज्योति निकली, जो भगवान्के खरूपमें / लीन हो गयी ।

## भगवान् शेष

गास्त्रोमे भगवान्के पञ्चविध स्वरूप माने गये हैं। इनमे एक रूप 'ब्यूह'के नामसे परिचित है। यह रूप सृष्टि, पालन और सहार करनेके लिये ससारीजनोका सरक्षण करनेके लिये और उपासकीपर अनुग्रह करनेके लिये ग्रहण किया जाता है। वासुदेव, सकर्षण, प्रद्युम्न और अनिरुद्ध-ये चार व्यह हैं। वास्तवमे सकर्षणादि तीन ही व्यह है। वासुदेव तो व्यूहमण्डलमे आकर व्यूहरूपमे केवल गिने जाते हैं । इनमेसे संकर्षण जीवतत्त्वके अधिष्ठाता है । इनमे ज्ञान और वल-इन दो गुणोकी प्रधानता है। यही 'शेष' अथवा 'अनन्त'के रूपमे पातालमूलमे रहते हैं और प्रलयकालमे इन्हींके मुखमेसे सवर्तक अग्नि प्रकट होकर सारे जगत्को भस्म कर देती है । ये ही भगवान आदिपुरुष नारायणके पर्यंड्र रूपमे क्षीरसागरमे रहते है। ये अपने सहस्र मुखोके द्वारा निरन्तर भगवान्का गुणानुवाद करते रहते है और अनादि कालसे यो करते रहनेपर भी अघाते या ऊवते नहीं । ये भक्तोके परम सहायक है और जीवको भगवानकी

शरणमे ले जाते हैं । इनकी सारे टेचता वन्दना करते हैं और इनके बल, पराक्रम, प्रभाव और खरूपको जानने अथवा वर्णन करनेकी सामर्थ्य किसीमे भी नहीं है। गन्धर्व, अप्सरा, सिद्ध, किन्नर, नाग आदि कोई भी इनके गुणोकी थाइ नहीं लगा सकते-इसीसे इन्हें 'अनन्त' कहते हैं। ये पञ्चविध ज्योतिःसिद्धान्तके प्रवर्तक माने गये हैं । ये सारे विश्वके आधारभृत भगवान् नारायणके श्रीविग्रहको धारण करनेके कारण सब लोकोमे पूज्य और धन्यतम कहे जाते हैं । ये सारे ब्रह्माण्डको अपने मस्तकपर धारण किये रहते हे । ये भगवान्के निवास—गय्याः आसनः पादुकाः वस्त्रः पादपीठ, तिकया तथा छत्रके रूपमे शेप अर्थात अङ्गीभृत होनेके कारण 'शेप' कहलाते हैं । त्रेतायुगर्मे श्रीलक्ष्मणजीके रूपमे और द्वापरमे श्रीबलरामजीके रूपमे ये ही अवतीर्ण होकर भगवान्की लीलामे सहायक बनते हैं। ये भगवानके नित्य परिकर, नित्यमुक्त एव अखण्ड ज्ञानसम्पन्न माने जाते हैं।

## भक्तराज गरुड़जी

ये भी भगवान्के अन्य परिकरोकी भाँति नित्यमुक्त एव अखण्ड ज्ञानसम्पन्न माने जाते हैं। ये वेदोके अधिष्ठातृ-देवता एव वेदात्मा कहे जाते हैं। अतएव इन्हें शास्त्रोमे सर्वज भी कहा गया है। इनका भगवान्के दास, सखा, वाहन, आसन, ध्वजा, वितान एव व्यजनके रूपमे वर्णन आता है। श्रुतिमे इन्हें 'सर्ववेदमयविग्रह' कहा गया है। श्रु श्रीमद्भागवतमे एक जगह वर्णन आता है कि बृहद्रथ और रथन्तर नामक सामवेदके दो भेद ही इनके पख है और

\* 'सुपणोंऽसि गरुत्मान् त्रिवृत्ते शिरो गायत्र चक्षु ' इत्यादि । 'तस्य गायत्री जगती च पक्षावभवतासुष्णिक् च त्रिष्डुप् च पक्तिश्च धुर्या बृहत्येवोक्तिरभवा स पत छन्दोरथमास्थाय पतमध्वानमनुसम-चरद ।' (सीपर्णश्रुति ) उडते समय इन पखोसे सामगानकी ध्विन निकलती है। श्रे ये भगवान्के नित्य सगी है और सदा उनकी सेवामे रत रहते हैं। इनके सम्बन्धमे यह कहा जाता है कि इनकी पीठपर भगवान्के चरण सदा स्थापित रहते हैं, जिससे इनके चमडेपर घडा-सा पड़ गया है । यह परम सौभाग्य इन्हींको प्राप्त है। भगवान्के उच्छिष्ट प्रसादको ग्रहण करनेका अधिकार भी इन्हींको मिला हुआ है। असुरादिके साथ युद्धमे भगवान् इन्हे अपने सेनापितका पद देकर अपना सारा भार इनपर छोड़ देते हैं, क्योंकि ये भगवान्के अत्यन्त विश्वासपात्र सेवक है। भगवान्के नित्य परिकर

<sup>\*</sup> आर्कायन् पत्ररथेन्द्रपक्षेरुचारित स्तोममुदीर्णसाम । (श्रीमद्गा० ३ । २१ । ३४ )

होनेपर भी इनका जन्म कश्यप और विनतासे हुआ था । अतएव ये 'वैनतेय' कहलाते हैं । भगवान्ने गीतामे इन्हें अपनी विभृति वतलाया है । ये भगवान्के नित्य परिकर होनेके नाते भक्तोके सर्यस्य एव महान् सहायक हैं। अष्टादशपुराणान्तर्गत गरुइपुराण इन्होंके नामसे प्रसिद्ध है। भगवान्की कृपा एव प्रेरणासे इन्होंने ही इस पुराणका कथन कश्यपजीके सामने किया था और उसीको फिर व्यासजीने सङ्कलन करके प्रसिद्ध किया।

## भक्तराज काकभुशुण्डि

नारि मर्थे घृत होइ वह सिकता तें वह तेत । विनु हरि मजन न मत्र तिश्य यह सिद्धात अपेरु ॥ जत्र छद्धाके युद्धमें मेघनादने नागपाशमें श्रीरामको बॉध छिया। तत्र नारदजीने पिक्षराज गरुड़को वहाँ भेजा । गरुड़जी-ने नागोंको अध्या नो कर सिया। किंत उन्हें सन्देह हो

ने नागोंको मक्षण तो कर लिया, किंतु उन्हें सन्देह हो गया—'जिसे एक राक्षस वॉघ ले, वे सर्वसमर्थ सर्वेश्वर कैसे हो सकते हे।' अपने सन्देहको दूर करनेके लिये वे कई स्थानोंपर गये। अन्तम गद्धरजीने उन्हें काकभुगुण्डिजीके आश्रमपर मेजा। उस आश्रमका प्रभाव ही ऐसा था कि वहाँ प्रवेश करते ही गरुडका मोह अपने-आप दूर हो गया।

गरुड़ने वहाँ भुञ्जिण्डजीसे पूरा रामचरित सुना ।

गरुइजीके पूछनेपर काकसुशुण्डिजीने वताया कि 'पूर्वके किसी कल्पमें मेरा जन्म अयोध्यामें हुआ था । मे जातिसे शुद्र था। जब देशमे अफाल पड़ गया, तब जनमभूमि छोड़कर में उज्जयिनी पहुँचा । वहाँ एक त्यागी, धर्मातमा, मगवद्रक्त ब्राह्मणसे मैने। शिवमन्त्रकी दीक्षा छी । उस समय मेरे मनमें वड़ा भेदभाव था। मैं शह्लरजीका भक्त होनेपर भी भगवान विष्णु तथा राम-कृष्णसे द्वेप करता था। श्रीनारायणकी मै निन्दा करता था। मेरे गुरुदेव सच्चे सत थे। मेरी इस द्वेप-बुद्धिसे उन्हे खेद होता था । मेरे कल्याणके लिये वे वार-वार समझाते थे--- भगवान् बहुर और भगवान् विष्णु परस्पर अभिन्न है। शङ्करजी तो श्रीगम-नामका जप करते रहते हे । तुम द्वेप-बुद्धि छोड़दो । हरिऔर हरमं भेद मानना तया दोनोंमेरे किसी भी एककी निन्दा करना वडा भारी अपराध है। इससे पतन होता है। पर में अहङ्कारके कारण गुरुकी बातपर व्यान नहीं देता था । मै गर्वम चूर होकर गुरुदेवकी उपेक्षा करने लगा।

'एक दिन शूद्ररूपमे में भगवान् शङ्करके मन्दिरमे वैठा दिव मन्त्रका जप कर रहा था। उसी समय मेरे गुरु वहाँ आये, पर मैने न तो उन्हें प्रणाम किया और न उठकर खड़ा ही हुआ। सतस्वभाव ब्राह्मणको तो कुछ भी बुरा नहीं लगा; किंतु भगवान् शकर श्रूदका यह अपराध नहीं देख सके । उसी समय मिन्दरमें आकाशवाणीने श्रूदको शाप दिया—'तुम्हे एक हजार वार कीट-पतग आदिकी योनियोमें जन्म लेना पड़ेगा ।' यह आकाशवाणी सुनकर दयाछ ब्राह्मणको वड़ी व्यथा हुई । उन्होंने वड़ी ही मिक्तिये शङ्करजीकी स्तुति करके प्रार्थना की—'नाथ । यह तो अज्ञानी है । इसे क्षमा कर दें ।' भगवान शङ्कर ब्राह्मणके इस दयाभावसे सन्तुष्ट हो गये । उन्होंने आशीर्वाद दिया—'इसे जन्म मरणका कष्ट नहीं होगा । जो भी देह इसे मिलेगी, उसे यह बिना कष्टके शीब्र ही छोड़ देगा । मेरी इपासे इसे य सब बार्ते स्मरण रहेगी । अन्तिम जन्ममे यह ब्राह्मण होगा । उस समय श्रीराममें इसका अनुराग होगा और इसे अव्याहत गति भी प्राप्त होगी ।'

शापके अनुसार अनेक योनियोमें भटकनेके बाद मुझे ब्राह्मण-अरीर मिला। माता पिता बचपनमे ही परलोक चले गये थे। शहरजीकी क्रपामे अव्याहत गति थी। अब एक ही इच्छा मनमे थी कि किसी भी प्रकार सर्वेश्वर, सर्वाधार श्रीरामके दर्शन हो । ऋषि-मनियोंके आश्रमोंमे में घूमने लगा । सभी लोग निर्गुण, निराकार, सर्वव्यापी ब्रह्मका मुझे उपदेश करते थे, पर मेरा हृदय तो त्रिभुवनसुन्दर साकार ब्रह्मके दर्शन-को छटपटा रहा था। घूमता हुआ मै महर्षि छोमगके पास पहुँचा । महर्पिने भी मुझ विरक्त ब्राह्मणवालकको परम अधिकारी समझकर ब्रह्मज्ञानका उपदेशों देना प्रारम्भ किया। महर्पि निर्गुणतत्त्वका प्रतिपादन करने छगे तो मै उसका खण्डन करके सगुणका समर्थन करने लगा । बार-बार लोमदाजी निर्गुण ब्रह्मको समझाना चाहते और प्रत्येक वार मै उसका खण्डन करके सगुणकी प्राप्तिका उपाय पूछता। अन्तमे महर्पिको क्रोध आ गया । उन्होने शाप दिया- 'दुष्ट । तुझे अपने पक्षपर बड़ा दुराग्रह है। अतः तू पक्षियोमे अधम कौआ हो जा। गुरत में काकदेहधारी हो गया, किंतु इसका मुझे कोई खेद नहीं हुआ। ऋषिको प्रणाम करके मै उइकर जाने

लगा। मुझ-जैसे क्षमाशील, नम्नको शाप देनेका ऋषिके मनमे पश्चात्ताप हुआ । उन्होंने स्नेहपूर्वक पास बुलाकर मुझको राम-मन्त्र दिया और श्रीरामके बालरूपका घ्यान वताया तथा आशीर्वाद दिया—'तुम्हारे हृदयमे श्रीरामक्षी अविचल भक्ति निवास करे। मेरे आशीर्वादसे तुम अव इच्छानुसार रूप धारण कर सकोंगे और मृत्यु भी तुम्हारी इच्छाके वश रहेगी। तुममे शान और वैराग्य पूर्णरूपसे रहेगे। तुम जिस आश्रममे रहोंगे, वहाँ एक योजनतक अविद्याका प्रभाव नहीं रहेगा।

पृषिके गुरु-आज्ञा लेकर मैं नीलाचलपर चला आया।

ज्ञाकर जब कभी रामावतार होता है, तब मै श्रीरामकी पाँच वर्षकी

हर्पका आयुतक उनकी बाललीलाओका दर्शन करता हुआ अयोध्यामें

रेटाम रेटता हूँ। भगवनामका जप, ध्यान, मानसिक पूजा और

अव दिव्य राजहसोको भगवान्की कथा सुनाना, यही मेरा

म्हारी नित्यका कमें है। स्वय भगवान् शह्वर राजहस बनकर मेरे

हरपे आश्रममे रामकथा सुननेके लिये निवास कर चुके हैं।

गरुड्जीको श्रीकाकजीने श्रीरामकी भक्तिका जो उपदेश किया,

वह श्रीरामचरितमानसके उत्तरकाण्डमे देखने योग्य है।

# प्रेमी जटायु

सर्वत्र खलु दृश्यन्ते साधवो धर्मचारिणः। ग्रुराः शरण्याः सौमित्रे तिर्थंग्योनिगतेष्वपि॥

श्रीराम कहते हैं—'लक्ष्मण ! सर्वत्र—यहॉतक कि पशु-पक्षी आदि योनियोमे भी शूर्वीर, शरणागतरक्षक, धर्मपरायण साधुजन मिळते हैं।'

प्रजापित कस्यपजीकी पत्नी विनतासे दो पुत्र हुए— अरुण और गरुड़ । इनमेसे भगवान् सूर्यके सार्थि अरुणजी-के दो पुत्र हुए— सम्पाती और जटायु । बचपनमे सम्पाती और जटायु उड़ानकी होड़ लगाकर ऊँचे जाते हुए सूर्य-मण्डलके पासतक चले गये। असह्य तेज न सह सकनेके कारण जटायु तो लौट आये, किंतु सम्पाती ऊपर ही उड़ते गये। सूर्यके अधिक निकट जानेपर सम्पातीके पख सूर्यतापसे मस्स हो गये। वे समुद्रके पास पृथ्वीपर गिर पडे। जटायु लौटकर पञ्चवटीमे आकर रहने लगे। महाराज दश्ररथसे आखेटके समय इनका परिचय हो गया और महाराजने इन्हें अपना मित्र बना लिया।

वनवासके समय जब श्रीरामजी पञ्चवटी पहुँचे, तब जटायुसे उनका परिचय हुआ । मर्यादापुरुपोत्तम अपने पिताके सखा गीधराजका पिताके समान ही सम्मान करते थे । जब छल्से स्वर्णमृग बने मारीचके पीछे श्रीराम वनमे चले गये और जब मारीचकी कपटपूर्णपुकार सुनकर लक्ष्मणजी बड़े भाईको हूँ इने चले गये, तब स्नी कुटियासे रावणने सीताजीको उठा लिया। बल्पूर्वक रथमे बैठाकर वह उन्हे ले चला । श्रीविदेहराज-दुहिताका करुण-कन्दन सुनकर जटायु कोधमे भर गये। वे ल्लकारते-धिक्कारते रावणपर दूट पहें और एक बार तो राक्षसराजके केश पकड़कर उसे भूमिमे पटक ही दिया। जटायु वृद्ध थे। वे जानते थे कि रावणसे युद्धमे वे जीत नहीं सकते। परन्तु नश्चर शरीर राम काजमे लग जाय, इससे बड़ा सौमाग्य और क्या होगा। रावणसे उनका भयकर स्थाम हुआ। अन्तमे रावणने उनके पख तलवारसे काट लिये। वे भूमिपर गिर पड़े। जानकीजीको लेकर रावण भाग गया। श्रीराम विरह-व्याकुल जानकीजीको लूँढते वहाँ आये। जटायु मरणास्त्र हो रहे थे। उनका चित्त श्रीरामके चरणोमे लगा था। उन्होंने कहा—'राघव ! राक्षसराज रावणने मेरी यह दशा की है। वही दुए सीताजीको लेकर दक्षिण दिशाकी ओर चला गया है। मंने तो तुम्हारे दर्शनके लिये ही अवतक प्राणोको रोक रक्खा था। अब वे विदा होना चाहते हैं। तुम आजा दो।'

श्रीराघवके नेत्र भर आये। उन्होंने कहा—'आप प्राणोकों रोके। मै आपके गरीरको अजर-अमर तथा स्वस्थ बनाये देता हूँ।' जटायु परम भागवत थे। शरीरका मोह उन्हे था नही। उन्होंने कहा—'श्रीराम! जिनका नाम मृत्युके समय मुखसे निकल जाय तो अधम प्राणी भी मुक्ति प्राप्त कर लेता है— ऐसी तुम्हारी महिमा श्रुतियोमे वर्णित है। आज वही तुम प्रत्यक्ष मेरे सम्मुख हो; फिर मै शरीर किस लामके लिये रक्कूँ?'

दयाधाम श्रीरामभद्रके नेत्रोमे जल भर आया। वे कहने लगे—प्तात। मै तुम्हेक्या दे सकता हूँ। तुमने तो अपने ही कर्मसे परम गति प्राप्त कर ली है। जिनका चित्त परोपकारमे लगा रहता है, उन्हे ससारमे कुछ भी दुर्लम नहीं है। अब इस गरीरको छोड़कर आप मेरे धाममे पधारे।

श्रीरामने जटायुको गोदमे उठा लिया था । अपनी

जटाओरे वे उन पक्षिराजकी देहमें लगी धूलि झाड़ रहें थे । जटायुने श्रीरामके मुख-कमलका दर्शन करते हुए उनकी गोदमे ही शरीर छोड़ दिया—उन्हें मगवान्का सारूप्य प्राप्त हुआ । वे तत्काल नवजलधरसुन्दर, पीताम्बर-धारी, चतुर्भुज तेजोमय गरीर धारण करके वैकुण्ठ चले गये। जैसे सत्पुत्र श्रद्धापूर्वक पिताकी अन्त्येष्टि करता है, वैसे ही श्रीरामने जटायुके शरीरका सम्मानपूर्वक दाहकर्म किया और उन्हे जलाञ्जलि देकर श्राद्ध किया । पिक्षराजके सौमाग्यकी मिहमाका कहाँ पार है । त्रिभुवनके खामी श्रीराम, जिन्होंने दश्ररथजीकी अन्त्येष्टि नहीं की, वे जटायुकी अन्त्येष्टि विधिपूर्वक करते रहे । उस समय उन्हे श्रीजानकीजीका वियोग भी भूल गया था ।

#### भक्त ऋक्षराज जाम्बवान

स्वार्य साँच जीव कहँ पहा । मन क्रम वचन रामपद नेहा ॥

भगवान् ब्रह्माने देखा कि सृष्टिकार्यमे छगे रहते पूरा समय भगवान्की सेवामे नहीं दिया जा सकता। अतः वे अपने एक रूपसे ऋक्षराज जाम्यवान् होकर पृथ्वीपर आ गये। भगवान्की सेवाः भगवान्के नित्यमङ्गलमय रूपका ध्यानः भगवान्की छीलाओका चिन्तन—यही जाम्बवान्जीकी दिनचर्या थी। सत्ययुगमे जब भगवान् वामनने विराट्रूप धारण करके बिलको बॉध लियाः उस समय उस विराट्रूप प्रभुको देराकर ऋक्षराज जाम्बवन्तजीको यहा ही आनन्द हुआ। वे भेरी लेकर विराट्मगवान्का जयघोप करते हुए दिशाओमे सर्वत्र महोत्सवकी घोपणा कर आये और दो घडियोमे ही दौड़ते हुए उन्हांने सात प्रदक्षिणाएँ विराट्भगवान्की कर छीं।

त्रेतामें जाम्बवन्तजी सुग्रीवके मन्त्री हो गये। आयु, बुद्धि, वल एव नीतिमे सबसे श्रेष्ठ होनेके कारण वे ही सबको उचित सम्मित देते थे। वानर जब सीतान्वेपणको निकले और समुद्रके तटपर हताश होकर बेट गये, तब जाम्बवन्तजीने ही हनुमान्जीको उनके बलका स्मरण दिलाकर लड़ा जानेके लिये प्रेरित किया। भगवान् श्रीरामके युद्धकालमे तो जैसे ये प्रधान मन्त्री ही थे। सभी कायामे भगवान् इनकी सम्मित लेते और उसका आदर करते थे। लड्डा-युद्धमें मेघनादने अपनी मायासे समीको व्याकुल कर दिया था, पर जाम्बवन्तजीको वह माया स्पर्श मी नहीं कर सकी। मेघनाद और रावण भी इनके मुष्टि-प्रहारसे मूर्छित हो जाते थे। जब भगवान् अयोध्या लीट आये और राज्याभिपेकके अनन्तर सबको विदा करने लगे, तब जाम्बवन्तजीने अयोध्यासे जाना तभी स्वीकार किया, जब प्रभुने उन्हे द्वापरमे फिर दर्शन देनेका वचन दिया।

जाम्बवन्तजीकी इच्छा थी कि कोई मुझे द्वन्द्वयुद्धमे सन्तुष्ट करे । लङ्काके युद्धमें रावण भी उनके सम्मुख टिक नहीं सका था। भगवान् तो भक्तवाञ्छाकल्पतर हैं। अपने भक्तकी इच्छा पूर्ण करना ही उनका वत है। द्वापरमे श्री-कृष्णचन्द्रका अवतार हुआ । द्वारका आनेपर यादवश्रेष्ठ सत्राजित्ने सूर्यकी आराधना करके स्यमन्तक मणि प्राप्त की। एक दिन श्रीकृष्णचन्द्रने सत्राजित्से कहा कि वह मणि महाराज उग्रसेनको दे दो।' किंतु लोभवश सत्राजितने यह वात स्वीकार नहीं की । सयोगवग उस मणिको गलेमे वॉधकर सत्राजित्का भाई प्रसेनजित् आखेटके लिये वनमे गया और वहाँ उसे सिंहने मार डाला । सिंह माण लेकर गुफामे गया तो जाम्बवन्तजीने सिंहको मारकर मणि छे छी और गुफाके भीतर अपने वच्चेको खेलनेके लिये दे दी। द्वारकामे जब प्रसेन नहीं छौटा, तब सत्राजित्को शङ्का हुई कि 'श्रीकृष्णचन्द्रने मेरे भाईको मारकर मणि छीन छी है।' वीरे-धीरे यह वात फैलने लगी। इस अयगको दूर करनेके लिये श्रीकृष्णचन्द्र मणिका पता लगाने निकले। मरे घोडेको, फिर मृत सिंहको देखते हुए जाम्बवन्तकी गुफामे पहुँचे। एक अपरिचित पुरुपको देख वच्चेकी धाय चिल्ला उठी। जाम्बवन्त इस चिल्लाहटको सुन क्रोधमे भरे दौडे । केशवके साथ उनका द्वन्द्रयुद्ध होने लगा। सत्ताईस दिन रात बिना विश्राम किये दोनों एक दूसरेपर वज्रके समान घूँसे मारते रहे । अन्तमे जाम्यवन्तका शरीर मधुमूदनके घूँसोसे शिथिल होने लगा। जाम्बवन्तजीने सोचा- 'मुझे पराजित कर सके, ऐसा कोई देवता या राक्षस तो हो नहीं सकता। अवस्य ये मेरे स्वामी श्रीराम ही हैं।' वे यह सोचकर एक गये। भगवान्ने उसी समय उन्हे अपने धनुपधारी रामरूपका दर्गन दिया । जाम्बवन्तजी प्रभुके चरणोपर गिर पडे । श्रीकृष्णचन्द्रने अपना हाय उनके शरीरपर फेरकर समस्त

पीडा, श्रान्ति, क्लेंगको दूर कर दिया । अपनी कन्या किया और उस मणिको भी दे दिया । इस प्रकार अपने जाम्बवर्ताको ऋक्षराजने श्रीकृष्णचन्द्रके चरणोमे समर्पित जीवनको ही भगवान्के चरणोमें उन्होने अर्पित कर दिया ।

## महात्मा बालि

उमा दारु जोणित की नाई । सबिह नचावत रामु गोमाई ॥

देवराज इन्द्रके अंशते उत्पन्न किष्किन्धानरेश वानरराज वालि अमित पराक्रमी थे। वे सन्त्या, पूजन, देवाराधन करते थे। ब्राह्मणो तथा गौओंके भक्त थे। उनमे न कोई अधर्म था और न उनको प्रमाद ही स्पर्श करता था। उनका अपार ऐश्वर्य और महान् धन-वैभव था। पराक्रम इतना महान् था कि युद्रके लिये आये राक्षसराज रावणको उन्होंने नन्हे से कीड्निकी भॉति पकडकर अपनी कॉख (वगल) में छः महीने दवाये राखा और फिर लाकर घरमे वॉध दिया। महर्षि पुल्रस्त्यके कहनेपर उन्होंने दशाननको छोड़ा। वालिके भयते राक्षस उनके राज्यमे उत्पात नही करते थे। परतु प्रारव्यकी महिमा अपार है। अपने छोटे भाई सुप्रीविष उनको चिट हो गयी। सुप्रीवको मारकर उन्होंने निकाल दिया और उसकी सम्पत्ति तथा स्त्री छीन ली।

वालिको सुग्रीन प्राणोके समान प्रिय ये और सुग्रीव मी बालिका पिताके समान आदर करते थे। एक दिन मयका पुत्र मायाची नामक राक्षस आया और आधी रातको नगरद्वारपर आकर उसने वालिको युद्धके लिये छ उकारा । वाछि दौड पड़े । राक्षस भागकर एक गुफामे घुर गया । सुवीव भी बड़े माईके साथ दौड़े आये थे । उन्हे द्वारपर पद्रह दिनतक प्रतीक्षा करनेको कहकर बालि गुफामे चले गये । सुग्रीय एक महीने वही बैठे रहे । अन्तमे जव गुफासे रक्तकी धारा निकली, तय उन्होने निश्चय किना कि 'राअसने मेरे भाईको मार दिया।' तव गुफा-द्वारपर चिला रखकर प्राणभयमे वे भाग आये । मन्त्रियोने आते ही उन्हें राज्यतिलक कर दिया। कुछ समय वाद असुरको मारकर वालि लौटे। गुफाद्वार वद देखकर उन्हे क्रीय आया । शिला हटाकर नगरमे आनेपर जत्र उन्होने सुयीवको राजा वना देखा। तव उन्हे ऐसा लगा कि जान-चूझकर सुग्रीचने ही मुझे गुफामे बद करके मार डालना चाहा था, अत वे सुग्रीवपर टूट पड़े । घायल होकर सुग्रीव माग खड़े हुए | इस प्रकार केवल भ्रमके कारण इतना बड़ा अनर्थ हो गया।

वालिने दुन्दुभि नामक राक्षसको मारकर एक वार अप्टम्मूक पर्वतपर फेंक दिया था । उस राक्षमके रक्तसे मतंग अप्ट्रिया आ । इससे अप्ट्रिया वा । इससे अप्ट्रिया वा । इससे अप्ट्रिया वाप दिया—वालि इस पर्वतपर आते ही मर जायगा। इससे वालि वहाँ नहीं जाते थे । सुग्रीव उसी पर्वतपर रहने लगे । वहीं मर्यादापुक्पोत्तम श्रीरामसे उनकी मित्रता हुई । श्रीरामने उन्हें वालिसे युद्ध करने मेजा । जब सुग्रीवकी ललकार सुनकर वालि दौड़े, तब ताराने पैर पकडकर उन्हें समझाना चाहा । उस समय वालिने कहा—वारा ! श्रीराम तो समदर्शी हे और यदि कदाचित् वे मुझे मारेगे भी, तो मैं सदाके लिये सनाथ हो जाऊँगा।

वालि श्रीरामके स्वरूपको जानते थे । जय प्रभुने उनकी छातीम वाण मारा और वे गिर पड़े, तब सर्वेश्वर उनके सम्मुख आये। चालिने उन्हें उलाहना दिया छिपकर मारनेके लिये, किंतु 'हृद्यें प्रेम मुख बचन कठोरा' को वे सर्वान्तर्यामी मलीमॉति जानते थे। चालि कहें कुछ भी, उनकी अवस्था तो दूसरी ही थी—

पुनि पुनि चितइ चरन चित दोन्हा । मुफ्तः जन्न माना प्रमु चीन्हा ॥

मगवान्ने भी वालिके वचनका उत्तर देकर वताया कि यह जानकर भी कि सुशीव भगवान्के आश्रित है उन्हें मारनेका प्रयत्न अहङ्कारवंश ही किया गया । वालिके हृदयमे प्रेम था। वे विचाद करनेकी स्थितिमे भी नहीं थे। उन्होंने कहा—्नाथ । अ:प स्वामी है, समर्थ है। आपसे मेरी चढ़राई नहीं चल सकती. किंतु अब अन्त समयमे जब में आपकी परम गित पा रहा हूँ, तब भी क्या पार्यो ही हूँ ?'

दयामयने वालिके रारीरको अमर कर देनेको कहा। बालिने उत्तर दिया—'प्रमु । ऐसा मुअवसर वार-बार हाथ नहीं लगता ।'

जन्म जन्म मुनि जतनु कराहीं । अत राम किह आपत नाहीं ॥ जासु नाम बळ सकर कासी । देत सबिह सम गित अविनासी ॥ मम कोचन गोचर सोइ आया । बहुरि कि प्रभु अस वनिहि बनावा॥

वालिने भगवान्की स्तुति की और वरदान मॉगा-

, 'नाथ ' कर्मवग जिस भी योनिमे जन्म ग्रहण करूँ, वहीं भेरा आपके श्रीचरणोमे प्रेम रहे— जेहि जोनि जन्मो कर्म वस तहं राम पद अनुरागऊँ॥ वह दिव्य झॉकी उस धन्यभाग्यके सम्मुख थी— स्याम गात सिर जटा बनाएँ । अस्न नयन सर चाप चढाएँ ॥ श्रीरामके चरणोमे चित्तको लगाकर इस छविका दर्शन करते बालिने इस प्रकार शरीर छोड़ दिया—

'सुमन माल जिमि कठ ते गिरत न जानइ नाग॥ ,

## सखा सुग्रीव

न सर्वे श्रातरस्तात भवन्ति भरतोपमाः। महिधा वा पितु पुत्रा सुहृटो वा भवहिधाः॥

श्रीरामजी सुग्रीवजीसे कहते है—'भैया । सब भाई भरतके समान आदर्श नहीं हो सकते । सब पुत्र हमारी तरह पितृभक्त नहीं हो सकते और सब सुहृद् तुम्हारी तरह दु.खके साथी नहीं हो सकते ।'

सब सम्बन्धोके एकमात्र खान श्रीहरि ही हैं। उनसे जो भी सम्बन्ध जोडा जाय, उसे वे पूरा निभाते हें। सबी लगन होनी चाहिये, एकनिष्ठ प्रेम होना चाहिये। प्रेमपाशमे बॅधकर प्रभु स्वामी बनते हैं। वे सखा, सुहृद्, भाई, पुत्र, सेवक सभी कुछ बननेको तैयार हे। उन्हे शिष्टाचारकी आवश्यकता नहीं, वे तो सबा स्नेह चाहते है।

प्रमु तरु तर किप डार पर ते किए आपु समान । तुरुमी कहूँ न राम सो साहिब सीलनिधान॥

सुग्रीवको भगवान्ने स्थान-स्थानपर अपना सखामक्त माना है। वालि और सुग्रीव—ये दो भाई थे। दोनोमे ही परस्पर वडा स्नेह या । वालि वडा या, इसलिये वही वानरोका राजा था। एक वार एक राक्षस रात्रिमे किप्किन्धा आया । आकर वड़े जोरसे गरजने लगा । वालि उसे मारनेके लिये नगरसे अकेला ही निकला । सुग्रीव भी भाईके स्नेहके कारण उसके पीछे-पीछे चला। वह राक्षस एक वड़े भारी विलमे घुस गया । वालि अपने छोटे भाईको द्वारपर बैठाकर उस राजसको मारने उसके पीछे-पीछे उस गुफामे चला गया । सुप्रीवको बैठे-बैठे एक वर्ष बीत गया। किंतु वालि उस गुफामेसे नहीं निकला । एक महीने वाद गुफामेसे रक्तकी धार निकली। सुग्रीवने समझा, मेरा भाई मर गया है, अत. उस गुफाको एक वडी भारी गिलासे ढककर वह किप्किन्धापुरीमे छौट गया । मन्त्रियोने जव राजधानीको राजासे होन देखा तो उन्होने सुग्री को राजा बना दिया। थोड़े ही दिनोमे बालि आ गया। सुग्रीवको राजगद्दीपर वैठा देखकर वह विना ही जॉच-पड़ताल किये कोधसे आगवबूला हो गया और उसे मारनेको दौड़ा। सुग्रीव भी अपनी प्राणरक्षाके लिये भागा। भागते भागते वह मतंग ऋपिके आश्रमपर पहुँचा। वालि वहाँ गापवश जा नहीं सकता था, अतः वह लौट आया और सुग्रीवका धन-स्त्री आदि सभी उसने छीन लिया। राज्य, स्त्री और धनके हरण होनेपर दुखी सुग्रीय अपने हनुमान् आदि चार मन्त्रियोके साथ ऋष्यमुक पर्वतपर रहने लगा।

सीताजीके हरण हो जानेपर भगवान् श्रीरामचन्द्रजी अपने माई लक्ष्मणजीके साथ उन्हें खोजते-खोजते शबरीके वतानेपर ऋष्यमूक पर्वतपर आये । सुग्रीवने दूरसे ही श्रीराम-लक्ष्मणको देखकर हनुमान्जीको भेजा । हनुमान्जी उन्हें आदरपूर्वक ले आये । अग्रिको साक्षी करके दोनोमें मित्रता हुई । सुग्रीवने अपना सव दु.ख भगवान्को सुनाया । भगवान्ने कहा—'में वालिको एक ही वाणसे मार दूँगा।' सुग्रीवने परीक्षाके लिये अस्थिसमूह दिखाया। श्रीरामनीने उसे परेके ऑगूठेसे ही गिरा दिया । फिर सात ताड़ोको एक वाणसे गिरा दिया । सुग्रीवको विश्वास हो गया कि श्रीरामजी वालिको मार देंगे । सुग्रीवको लेकर श्रीरामजी वालिके यहाँ गये । वालि लड़ने आया, दोनो भाइयोमे बड़ा युद्ध हुआ । अन्तमे श्रीरामचन्द्रजीने एक ऐसा वाण तककर बालिको मारा कि वह मर गया।

बालिके मरनेपर श्रीरामजीकी आजासे सुग्रीव राजा बनाये गये और बालिके पुत्र अंगदको युवराजका पद दिया गया । तदनन्तर सुग्रीवने वानरोको इधर-उधर श्रीसीताजीकी खोजके लिये भेजा और श्रीहनुमान्जी- द्वारा सीताजीका समाचार पाकर सुग्रीव अपनी असख्य वानरी सेना लेकर लकापर चढ गये। वहाँ उन्होने वड़ा पुरुपार्थ दिखलाया। सुग्रीवने सग्राममे रावणतकको इतना लकाया कि वह भी इनके नामसे डरने लगा।

लका-विजय करके ये भी श्रीरामजीके साथ श्रीअवध-पुरी आये और वहाँ श्रीरामजीने उनका परिचय कराते हुए गुरु वशिष्ठजीसे कहा—

ए सत्र सला सुनहु मुनि मेरे । भण समर सागर कहुँ बेरे ॥ मम हित लागि जनम इन्ह हारे । भरतहु तें मोहि अधिक पिआर ॥

श्रीरामजीने सुग्रीवजीको स्थान-स्थानपर 'प्रिय सखा' कहा है और अपने मुखसे स्पष्ट कहा है कि तुम्हारे समान आदर्श निःस्वार्थ सखा ससारमे विरले ही होते हैं। श्रीरामजीने थोड़े दिन इन्हें अवधपुरीमें रखकर विदा कर दिया और ये भगवान्की लीलाओका स्मरण-कीर्तन करते हुए अपनी पुरीमें रहने लगे। अन्तमें जब भगवान् निजलोक पधारे, तब ये भी आ गये और भगवान्के साथ ही साकेत गये। सुग्र व-जैसे भगवत्क्रपाप्राप्त सखा ससारमें विरले ही होते हैं। उनका समस्त जीवन रामकाज और रामस्मरणमें ही बीता। यही जगमें जीवनका परम लाभ है। भगवान्से प्रार्थना करते हुए सुग्रीवजी कहते हैं—

व्यत्पादपद्मापितिचित्तवृत्तिस्त्वन्नामसङ्गीतकथासु वाणी। व्यद्भक्तसेवानिरतौ करो मे त्ववङ्गसद्भं लभतां मवङ्गम्॥ व्यन्मूर्तिभक्तान् स्वगुरुं च चक्षु पश्यत्वजस्तं स श्रणोतुकर्णः। व्यज्जन्मकर्माणि च पादयुग्मं व्रजत्वजस्तं तव मन्दिराणि॥ अङ्गानि ते पाढरजोविमिश्रतीर्थानि विश्रत्वहिरानुकेतो। शिरस्त्वदीयं भवपद्मजाद्यैर्जुष्टं पदं राम नमत्वजसम्॥

प्रमो । मेरी चित्तवृत्ति सदा आपके चरणकमलोमें लगी रहे, मेरी वाणी सदा आपके नामका गान करती रहे, हाथ आपके भक्तोकी सेवामें लगे रहें और मेरा गरीर (आपके पाद-स्पर्श आदिके मिमसे) सदा आपका अंग-सग करता रहे । मेरे नेत्र सर्वदा आपकी मूर्ति, आपके भक्त और अपने गुरुका दर्शन करते रहे, कान निरन्तर आपके दिव्य जनम कमाकी कथा सुनते रहे और मेरे पैर सदा आपके मदिरोजी यात्रा करते रहे । हे गरुडध्वज प्रेमेरा गरीर आपकी चरण-रजसे युक्त तीथांदकको धारण करे और मेरा सिर निरन्तर आपके उन चरणोमे प्रणाम किया करे, जिनकी शिव और ब्रह्मादि देवगण भी सदैव सेवा करते है । रे

## रामहृदय श्रीहनूमान्जी

**\$**\$\$\$\$\$\$\$

यत्र यत्र रघुनाथकीर्तनं तत्र तत्र कृतमस्तकाञ्जलिम्। बाप्पवारिपरिपूर्णलोचन

माहति नमत राक्षसान्तकम्॥

प्रनवउँ पवनकुमार सक्त बन पावक ग्यान घन । जासु हृदय आगार बसहि राम सर चाप घर ॥

भगवान् शङ्करके अशसे वायुके द्वारा किपराज केसरीकी पत्नी अञ्चनामे हन्मान्जीका प्रादुर्भाव हुआ । मर्यादा-पुरुपोत्तम श्रीरामकी सेवा शङ्करजी अपने रूपसे तो कर नहीं सकते थे, अतएव उन्होंने ग्यारहवे सद्ररूपको इस प्रकार वानररूपमे अवतरित किया । जन्मके कुछ ही समय पश्चात् महावीर हनुमान्जीने उगते हुए सूर्यको कोई लाल लाल फल समझा और उसे निगलने आकाशकी ओर दौड़ पड़े । उस दिन सूर्यमहणका समय था । राहुने देखा कि कोई दूसरा ही सूर्यको पकडने आ रहा है, तब वह उस आनेवालेको पकडने चला, कितु जब वायुपुत्र उसकी ओर वढे, तब वह हरकर भागा । राहुने इन्द्रसे पुकार की । ऐरावतपर चढकर इन्द्रको आते देख पकनकुमारने ऐरावतको

कोई वड़ा-सा सफेद फल समझा और उसीको पकड़ने लपके । धवराकर देवराजने वज़िस प्रहार किया । वज़िस इनकी ठोडी (हनु) पर चोट लगनेसे वह कुछ टेढी हो गयी। इसीसे ये हन्सान् कहलाने लगे। वज़ लगनेपर ये मूर्चिलत होकर गिर पड़े। पुत्रको मूर्चिलत देखकर वायुदेव बड़े कुपित हुए । उन्होंने अपनी गति बद कर ली। खास ककनेसे देवता भी व्याकुल हो गये। अन्तमे हनुमान्को सभी लोकपालोने अमर होने तथा अग्नि-जल-वायु आदिसे अभय होनेका वरदान देकर वायुदेवको सन्तुष्ट किया।

जातिखभावसे चञ्चल हनुमान् ऋषियोके आश्रमोमें वृक्षोको सहज चपलतावग तोड देते तथा आश्रमकी वस्तुओको अस्तव्यस्त कर देते थे। अतः ऋषियोने इन्हें गाप दिया—'तुम अपना बल भूले रहोगे। जब कोई तुम्हें स्मरण दिलायेगा, तभी तुम्हें अपने बलका मान होगा।' तबसे ये सामान्य वानरकी भाँति रहने लगे। माताके आदेशसे सूर्यनारायणके समीप जाकर वेद, वेदाङ्ग प्रभृति समस्त शास्त्रो एव कलाओका इन्होने अध्ययन किया। उसके पश्चात् किष्कन्धामे आकर सुप्रीवके साथ रहने लगे।

, सुग्रीवने इन्हें अपना निजी सिचव वना लिया । जब बालिने रुग्रीवको मारकर निकाल दियाः तब भी ये सुग्रीवके साथ ही रहे । सुग्रीवके विपत्तिके साथी होकर ऋष्यम्कपर ये उनके साथ ही रहते थे ।

वचपनमें माता अञ्जनारे वार-वार आग्रहपूर्वक इन्होंने अनादि रामचरित सुना था । अध्ययनके समय वेदमें, पुराणोंमें श्रीरामकयाका अध्ययन किया या । किरिकत्वा आनेपर यह भी जात हो गया कि परात्पर प्रभुने अयोध्याम अवतार धारण कर लिया। अब ये वडी उत्कण्ठांसे अपने स्वामीके दर्शनकी प्रतीक्षा करने छगे । श्रीमद्भागवतमें कहा गया है--'जो निरन्तर भगवान्की कृपाकी आतुर प्रतीक्षा करते हुए अपने प्रारव्धते प्राप्त सुख द खको सन्तोपपूर्वक भोगते रहकर हृदयः वाणी तथा गरीरसे भगवानको प्रणाम करता रहता है—हृदयसे भगवान्का चिन्तनः वाणीसे भगवान्के नाम-गुणका गान-कीर्तन और गरीरसे भगवान्का फुजन करता रहता है, वह मुक्तिपदका स्वत्वाधिकारी हो जाता है। अहिनुमान्जी तो जन्मसे ही मायाके वन्वनोंसे सर्वथा मुक्त थे । वे तो अहर्निंग अपने स्वामी श्रीरामके ही चिन्तन-में छगे रहते थे। अन्तमें श्रीराम अपने छोटे भाई एष्मणके साय रावणके द्वारा सीताजीके चुरा लिये जानेपर उन्हें हूँढते हुए ऋप्यम्कके पास पहुँचे । सुगीवको शङ्का हुई कि इन राजकुमारोंको वालिने मेरे मारनेका न भेजा हो । हनुमान्जी-को परिचय जाननेके लिये उन्होंने भेजा । विप्रवेप वारणकर इनुमान्जी आये और परिचय पृछकर जव अपने स्वामीको पहचाना, तब वे उनके चरणोंपर गिर पड़े । वे रोते-रोते कहने लगे—

> एकु मैं मट मोहत्रम कुटिल हृदय अग्यान । पुनि प्रमु मोहि विसोग्ठ दीनवतु भगवान ॥

श्रीरामने उठाकर उन्हें हृदयसे छगा छिया। तमीसे हृनुमान्जी श्रीअवधेशकुमारके चरणोंके समीप ही रहे। हृनुमान्जीकी प्रार्थनासे भगवान्ने सुग्रीवसे मित्रता की श्रीर वाछिको मारकर सुग्रीवको किष्किन्वाका राज्य दिया। राज्य-मोगमें सुग्रीवको प्रमत्त होते देख हृनुमान्जीने ही उन्हें सीतान्वेपणके छिये सावधान किया। वे पवनकुमार ही वानरोको एकत्र कर छाये। श्रीरामजीने उनको ही अपनी मुद्रिका दी। सौ योजन समुद्र छॉबनेका प्रक्त आनेपर जब जाम्बवन्त-जीने हृनुमान्जीको उनके बळका स्मरण दिलाकर कहा कि स्थापका तो अवतार ही रामकार्य सम्पन्न करनेके छिये हुआ

है तव अपनी शक्तिका वोषकर केसरीकिशोर उठ खड़े हुए । देवताओं के द्वारा भेजी हुई नागमाता सुरक्षको सन्तुष्ट करके समुद्रमे छिपी राखसी सिंहिकाको मारकर हनुमान्जी छड़ा पहुँचे । द्वाररिक्षका छड़िनीको एक धूँसेमें सीधा करके छोटा रूप धारणकर ये छड़ामे रात्रिके समय प्रियष्ट हुए । विभीपणजीसे पता पाकर अशोकवारिकामें जानकी-जीके दर्शन किये । उनको आध्वासन टेकर अशोकवनको उजाइ हाछा । रावणके मेजे राक्षसो तथा रावणपुत्र अक्षय-कुमारको मार दिया । मेघनाद इन्हें किसी प्रकार वॉषकर राजसमामें छे गता । वहाँ रावणको भी हनुमान्जीने अभिमान छोडकर भगवान्की शरण छेनेकी शिक्षा दी । राक्षसराजकी आजासे इनकी पूँछमे आग छगा दी गयी । इन्होंने उसी अग्निसे सारी छड़ा फूँक दी । सीताजीसे चिह्न-स्वरूप चूडामणि छेकर भगवान्के समीप छोट आये ।

समाचार पाकर श्रीरामने युद्धके लिये प्रस्थान किया । समुद्रपर सेतु बॉघा गया । सग्राम हुआ और अन्तमें रावण अपने समस्त अनुचर, वन्द्र-वान्ववींके साथ मारा गया । युद्धमं श्रीहनुमान्जीका पराक्रमः उनका गौर्यः उनकी वीरता सर्वोपिर रही । वानरीसेनाके सकटके समय वे सदा सहायक रहे । राक्षस उनकी हुकारते ही कॉपते थे । छ्टमण-जी जब मेधनादकी शक्तिसे मूर्चिस्त हो गये, तब मार्गमे पाखण्डी कालनेमिको मारकर होणाचलको हनमानूजी उखाड लाये और इस प्रकार संजीवनी ओषिय आनेसे लध्मणजी-को चेतना प्राप्त हुई । मायाची अहिरावण जव माया करके राम-ल्र्यमणको युद्धभृमिषे चुरा छे गया, तव पाताव जाकर अहिरावणका वध करके हनुमान्जी श्रीरामजीको भाई उटमण-जीके साथ छे आये । रावणवधका समाचार श्रीजानकीजीको सनानेका सौभाग्यः और श्रीराम छौट रहे हं--यह आनन्ददायी समाचार भरतजीको देनेका गौरव भी प्रभने व्यपने प्रिय सेवक इनुमान्जीको ही दिया ।

हनुमान्जी विद्या, बुद्धि, जान तथा पराक्रमकी मूर्ति हैं, किंतु इतना सब होनेपर भी अभिमान उन्हें छूतक नहीं गया। जब वे लड्डा जलाकर अकेले ही रावणका मानमर्दन करके प्रमुके पास लौटे और प्रमुने पूछा कि 'भुवन-विजयी रावणकी लड्डाको तुम कैंसे जला सके ११ तब उन्होंने उत्तर दिया—

साखामृग के विड मनुसाई । साखा तें सासा पर जाई ॥ नानि सिचु हाटकपुर नारा । निमिन्नर गन विष विण्न दजारा ॥ सो सव तव प्रताप रघुराई । नाय न कलू मोरि प्रमुताई ॥

हनुमान्जीकी भक्ति तो अनुलनीय है । अयोध्यामे
राज्यामिपेक हो जानेपर भगवान्ने सवको पुरस्कृत किया ।
सवसे अमूल्य अयोद्याके कोपकी सर्वश्रेष्ठ मणियोकी माला
श्रीजानकीजीने अपने कण्ठसे उतारकर हनुमान्जीके गलेमें
हाल दी । हनुमान्जी मणियोको ध्यानसे देख-देखकर तोडने
लगे और मुखसे हालकर फोडने भी लगे । दुर्लभ रतोको

इस प्रकार नप्ट होते देख कुछ लोगोको वडा कप्ट हुआ । कुछने उन्हे रोका । हनुमान्जीने कहा—'मैं इनमे भगवान्-का नाम तथा उनकी मूर्ति ढूँढ रहा हूँ । जिस वस्तुने मेरे स्वामी श्रीसीतारामका नाम न हो, जिसमे उनकी मूर्ति न हो, वह तो व्यर्थ है ।' प्रक्न करनेवालेने पूछा—'क्या आपके शरीरमे वह मूर्ति और नाम है ?' द्वरंत अपने नखोंने हनुमान्जीने छातीका चमडा फाडकर सवको दिखाया ।

उनके रोम-रोममे 'राम' यह परम दिन्य नाम अङ्कित था और उनके हृदयमे श्रीजनकनिन्दिनीजीके साथ सिंहासनपर वैठे महाराजाधिराज श्रीअवधेशकी भुवनसुन्दर मूर्ति विराजमान थी।

सव होग 'जयजयकार' करने हमे । भगवान्ने हनुमान्जीको हृदयसे हमा हिया ।

हनुमान्जी आजन्म नैष्ठिक ब्रह्मचारी है। व्याकरणके महान् पण्डित हैं, वेदन है, जानिशिरोमणि है, वहे विचारजील, तीक्ष्णवृद्धि तथा अउल्पराक्रमी है। श्रीहनुमान्जी बहुत निपुण संगीतज और गायक भी है। एक वार एक देव-ऋषि्दानवोंके महान् सम्मेलनमे जलागयके तटपर मगवान् शंकर तथा देविर्प नारद्जी आदि गा रहे थे। अन्यान्य देविर्प-दानव भी योग दे रहे थे। इतनेमे ही हनुमान्जीने मधुर न्वरसे ऐसा सुन्दर गान आरम्म किया कि जिसे सुनकर उन सबके मुख म्लान हो गये, जो वहे उत्साहमे गा बजा रहे थे और सभी अपना-अपना गान छोडकर मोहित हो गये और चुप होकर सुनने लगे। उस समय केवल हनुमान्जी ही गा रहे थे—

म्लानसम्लानसम्बद् हृशाः पुष्टास्तदाभवन् । स्वां स्वां गीतिमतः सर्वे तिरस्कृत्येव मूर्छिता ॥ तूष्णीम्मृतं समभवद् देविपगणदानवम् । एकः स हनुमान् गाता श्रोतार सर्वे एव ते ॥ ( पश्युराण, पाताल्यह )

जवतक पृथ्वीपर श्रीरामकी कथा रहेगी, तवतक पृथ्वीपर रहनेका वरदान उन्होंने स्वयं प्रभुमे मॉग लिया है। श्रीरामजीके अन्वमेधयजमे अन्वकी रक्षा करते समय जव अनेक महासम्राम हुए, तव उनमेहनुमान् नीका पराक्रम ही सर्वत्र विजयी हुआ। महाभारतमे भी केसरीकुमारका चरित है। वे अर्जुनके रथकी घ्वजापर वैठे रहते थे। उनके बैठे रहनेसे अर्जुनके रथको कोई पीछे नहीं हटा सकता था। कई अवसरोपर उन्होंने अर्जुनकी रक्षा भी की। एक वार भीम, अर्जुन और गरुड जीको आपने अभिमानसे भी बचाया था।

कहते हैं कि हनुमान्नीने अपने वज्रनखसे पर्वतकी गिलाओंपर एक रामचरित-काव्य लिखा था। उने देखकर महर्पि वाल्मीिकको दु ख हुआ कि यदि वह काव्य लोकमे प्रचलित हुआ तो मेरे आदिकाव्यका समादर न होगा। श्रमुपिको सन्तुष्ठ करनेके लिये हनुमान्नीने वे गिलाएँ समुद्र-मे डाल दीं। सच्चे भक्तमे यग, मान वड़ाईकी इच्छाका लेग भी नहीं होता। वह तो अपने प्रमुका पावन यग ही लोकमे गाता है।

श्रीरामकथा-श्रवणः राम-नामकीर्तनके हनुमान्जी अनन्यप्रेमी हैं। जहाँ भी रामनामका कीर्तन या रामकथा होती हैं। वहाँ वे गुप्तस्त्रमे आरम्भमे ही पहुँच जाते हैं। दोनो हाथ जोडकर छिरसे छगाये सबसे अन्ततक वहाँ वे खड़े ही रहते हैं। प्रेमके कारण उनके नेत्रोमे वरावर ऑम् झरते रहते हैं। उन अनन्य तथा अनुलनीय श्रीरामभक्तके पावन पदकमलोमे अनन्त नमस्कार।

# भक्त-वाणी

इप्टं दत्तं तपो जप्तं वृत्तं यचात्मनः प्रियम् । दारान् सुतान् गृहान् प्राणान् यत् परस्मै निवेदनम् ॥—प्रबुद्ध मनुष्य जो कुछ यज्ञ, दान, तप अथवा जप करे, सदाचारका पाळन करे—वह सव, और स्त्री, पुत्र, घर, अपना जीवन, प्राण तथा जो कुछ अपनेको प्रिय लगता हो—सव-का-सव भगवान्के चरणोमे निवेदन कर दे—उन्हे सौप दे ।



### युवराज अङ्गद

मूल म्का केसे सकें ये जगजन भूके हुए । नीककान्त प्रमु वाहुके अहद स्वर्णाह्नद हुए ॥

वनवासके समय भगवती जानकीका अन्वेपण करते हुए मर्यादापुरुपोत्तम ऋष्यमूकपर पहुँचे। वहाँ उन्होंने सुर्यावसे मित्रता की। सुत्रीतका पक्ष लेकर उन्होंने वानरराज वालिको मारा। मरते समय वालिने अपने पुत्र अङ्गदको उन सर्वेश्वरके चरणोंमे अर्रित किया। वालिने कहा—

यह तनय मन सन विनय वक ज्ल्यानप्रद प्रमु कीनिए । गहि वॉह सुर नर नाह आपन दास अगद कीनिए॥

प्रभुने अङ्गदको स्वीकार किया । सुत्रीवको किष्किन्धाका राज्य मिला, किंतु युवराजाद वालिकुमार अङ्गदजीका ही रहा । अङ्गदने मगवान्की इस कृताको हृदयसे प्रहण किया । श्रीसीताजीको हूँद्ते हुए जब वानर वीरोका दल दक्षिण समुद्रतटार निराग होकर बैठ गया, तब अङ्गदजीने अपने भाव स्पष्ट व्यक्त किये—

पिता वचे पर मारत मोही । राखा राम निहोर न ओही ॥

सौ योजन समुद्र पार करके ल्ङ्कामे जाना और वहाँसे सकुशल लोट आना सन्देहकी बात थी, फिर मी युवराज रामकाजके लिये ल्ङ्का जानेको उद्यत हो गये थे। जाम्बवन्त-जीने ही उन्हें नहीं जाने दिया। हनुमान्जी ल्ङ्का गये और वहाँके समाचार ले आये। भगवान्की कृपासे समुद्रपर सेनु वाँघा गया। असल्य वानरी हेना ल्ङ्काके त्रिकूटपर्वतपर उतर गयी। अब प्रभुने अङ्कटको दूत बनाकर रावणके पास मेजा। श्रीरामजीने अङ्कदके विपयमे वहाँ कहा है—
बहुत बुकाइ तुक्हि का कहाँ। परन चतुर मैं जानत अहाँ।

अद्भदनीके इस दौत्यकर्मको ठीक-टीक समझना चाहिये। श्रीहनुमान्जी रावणसे मिळ चुके थे। जो साम-नीति, जो समझानेका प्रयत उन्होने किया, वह असफळ हो चुका था। उसीको फिर दुहराना दुद्धिमानी नहीं थी। रावण अहद्भारी है- शिक्षा सुनना ही नहीं चाहता, प्रलोभनका उसपर कोई प्रभाव ही नहीं पडता—यह पता लग चुका था। अब तो हनुमान्जीके कार्यको आगे बढाना था। डॉटकर, मय दिखाकर ही बुद्धिहीन अहद्भारी लोगोंको रास्तेपर लाया जा सकता है। यदि रावण न भी माने तो उसके साहसको तोड देना, उसके अनुचरोको भयमीत कर देना आनेवाले युद्धके लिये वडा उत्योगी होगा। अङ्गदर्जीने यही किया। रानणकी राजसभामे उनकी तेजस्विता, उनका शोर्न अद्वितीय रहा। 'श्रीराम सर्वें वर है, उनके सेवककी प्रतिज्ञा त्रिलोकीमें कोई मंग नहीं कर सकता।' यह अविचल विश्वास अङ्गदमें था, इसीसे उन्होंने रावणकी सभामें प्रतिज्ञा की—

जों मम चरन सकसि सठ टारी । फिरहि रामु सीता मै हारी ॥

इस प्रतिज्ञाका दूसरा कोई अर्थ करना अङ्गटके दृढ विक्वासको न समझना है। रावण नीतिज्ञ था। उसने अनेक प्रकारकी मेदनीतिसे काम लिया। उसने सुझाया—प्यालि मेरा मित्र था। ये राम-लक्ष्मण तो वालिको—उम्हारे पिताको मारनेवाले हैं। यह तो वडी हीनता है कि तुम अपने पितृघातीका पक्ष ले रहे हो। अङ्गटने रावणको स्पष्ट फटकार दिया—

सुनु सठ भेद होट मन तार्जे । श्रीरचुवीर इदय नहि जार्के ॥

जव रावण भगवान्की निन्दा करने लगा, तब युवराज
उसे सह नहीं सके। कोध करके उन्होंने मुद्धी बॉधकर दोनो
मुजाएँ भूमिपर बड़े जोरसे दे मार्रा। भूमि हिल गयी।
रावण गिरते-गिरते बचा। उसके मुकुट पृथ्वीपर गिर पड़े।
उनमेसे चार मुकुट अङ्गदने उठाकर भगवान्के पास फेक
दिये। इतना गौर्य दिखाकर इतना परानम प्रकट करके
जव वे प्रभुके पास आये और जव उन दयामयने पृद्धा—
रावन जातुवान कुठ टीका। मुजवल अतुल जामु जग लीका॥
तासु मुकुट तुम्ह चारि चलाए। कहहु तात कवनी विवि पाए॥

परत जिनपर प्रभुकी कृता है, जो भगवान्के चरणोके अनन्य भक्त है, उनमे कभी किसी प्रकार भी अहङ्कार नहीं आता। उस समय अङ्गदर्जीने वडी सरखतासे उत्तर दिया— सुनु सर्वग्य प्रनत सुकजारी। मुकुट न होहि भूग गुन चारी॥ साम दान अह दड विभेदा। नृप उर वसहि नाय कह वेदा॥ नीति धर्म के चरन सुहाए। अस जियं जानि नाय पहि आए॥

जैसे अद्भदने कुछ किया हो, इसका उन्हे योधतक नहीं। वे सर्वथा निरिममान है। इसके पश्चात् युद्ध हुआ। रावग मारा गया। उस युद्धमे युवराज अद्भदका पराकम वर्णनातीत है। लक्का विजय करके श्रीराम अयोन्या पधारे। राज्याभिषेक हुआ। अन्तमे किपनायकोको विदा करनेका अवसर आया। भगवान् एक-एकको बल्लाभरण देकर विदा करने छगे। अङ्गदका इदय धक् षक् करने छगा। वे एक कोनेमें समसे पीछे दुवककर वैठ गये। 'कहीं प्रभु मुझे भी जानेको न कह दे।' इस आगङ्कासे—श्रीरामके चरणोसे पृथक् होना होगा, इस कल्पनासे ही वे व्याकुल हो गये। जब सभी वानर एव रीछ नायकोको भगवान्ने अपने उपहार दे छिये, जब सब आजा पाकर उठ खड़े हुए, तब अन्तमे प्रमुने अङ्गदजीकी ओर देखा। अङ्गदका गरीर कॉपने छगा। नेत्रोसे ऑस्की धारा बहने छगी। वे हाथ जोड़कर खड़े हो गये और कहने छगे—

सुनु सर्वग्य कृपा सुख सिधो । दीन दयाकर आरत वंवो ॥
मरती वेर नाथ मोहि वाली । गयउ तुम्हारिह कों छें घाली ॥
असरन सरन बिरद समारी । मोहि जिन तजहु मगत हित कारी ॥
मोरें तुम्ह प्रमु गुर पितु माता । जाउँ कहाँ तिज पद जलजाता ॥
तुम्हिह विचारि कहहु नरनाहा । प्रमु तिज भवन काज मम काहा॥
बालक ग्यान वृद्धि वल हीना । राखहु सरन जानि जन दीना ॥
नीचि टहल गृह के सब करिहठैं। पद पंकज विलोकि मव तरिहठैं॥

नाथ । मेरे पिताने मरते समय मुझे आपके चरणोमे हाला है, अन आप मेरा त्याग न करें । मुझे जिस किसी, भी प्रकार अपने चरणोमे ही पड़ा रहने दें !? यह कहकर अद्भद श्रीरचुनाथजीके चरणोंपर गिर पड़े । करणासागर प्रभुने उठाकर उन्हें हृदयसे लगा लिया । अपने निजी बस्न, अपने आमरण और अपने कण्टकी माला श्रीराधवने अद्भदको पहनायी और स्वय अद्भदको पहुँचाने चले । अद्भद नार-नार प्रभुको दण्डनत्-प्रणाम करते हैं । वार-नार उस कमलमुखकी ओर देखते हैं । वार-नार सोचते हें—'अन तो मुझे प्रभु कह दे कि 'अच्छा, तुम यहीं रहो ।'

दूरतक दयायामने अङ्गटको पहुँचाया । जय हनुमान्जी सुग्रीवसे अनुमति लेकर श्रीरामके पास लौटने लगे, तय अङ्गद-जीने उनसे कहा—

कहेहु दटवत प्रमु से तुम्हिह कहउँ कर जोरि । बार बार रघुनायकिह सुर्गत कराण्हु मोरि॥

महाभाग । आपकी 'सुरति' क्या रघुनायकको करानेकी आवञ्यकता है १ वे दयाधाम क्या अपने ऐसे प्रेमियोंको कभी भूछ एकते हें !

#### 

## भक्त गजेन्द्र

य. कश्चनेशो बिलनोऽन्तकोरगात् प्रचण्डवेगादभिधावतो सृशम् । भीतं प्रपन्नं परिपाति यद्भया-

> न्मृत्यु प्रधावत्यरणं तमीमहि ॥ (श्रीमद्भा०८।२।३३)

'अत्यन्त वलवान् प्रचण्ड वेगसे निरन्तर दौड़ते हुए कालरूपी अजगरके भी जो स्वामी हैं, जो भयभीत हो कर गरणमे आये हुएकी रक्षा करते हैं, जिनके भयसे मृत्यु भी दौड़ती है—कियाशील है, में उन्हों परम रक्षककी गरण हूँ।'

द्रविद्ध देशमे पहले पाण्ड्यराज्यके एक राजा थे इन्द्रशुम्न । वे सदा भगवान्के स्मरण, ध्यान, पूजन तथा नामजपमे ही लगे रहते थे । एक बार वे कुलाचल पर्वतपर मौन होकर वानप्रस्थ आश्रम स्वीकार करके श्रीहरिकी अर्चा करते थे । उसी समय वहाँ शिप्योंके साथ अगस्यजी पधारे । राजा उस समय भगवान्के पूजनमे लगे थे, अतः न तो कुछ बोले और न उन्होंने उठकर मुनिका सत्कार ही किया । अगस्त्यजीको इससे क्रोध आ गया। उन्होने जाप देते हुए कहा—'यह मूर्ख मतवाले हाथीकी भाँति वन गया है, ब्राह्मणका यह अपमान करता है, अतः इसे हाथीकी योनि प्राप्त हो।'

शाप देकर अगस्त्यजी चले गये। उनके शापके प्रभावसे गरीर छूटनेपर राजा इन्द्रशुम्न क्षीरसागरके मध्य त्रिकूट पर्वत-पर हाथी हुए। वे बड़े ही बलवान् थे। उनके भयसे वहाँ व्याघ्र, सिंह भी गुफाओं में छिप जाते थे। एक बार वे गजराज अपने शूथकी हथिनियों, दूसरे हाथियों और कल्प्मों (हाथींके बच्चों) के साथ बनमें घूम रहे थे। घूप लगनेपर जब प्यास लगी, तब कमलकी गन्ध सूंचते हुए वह यूथ बहाँके सरोवरमें पहुँचा। वह सरोवर बहुत ही विशाल था। उसमें स्वच्छ जल भरा था। कमङ खिले थे। सभी हाथियोंने जल पिया, स्नान किया और परस्पर सूंडमें जल लेकर उछालते हुए जलकीडा करने लगे।

उस सरोवरमे महर्पि देवलके शापसे ग्राह होकर हुहू

नामक गन्धर्व रहता था। वह ग्राह जलकीडा करते हुए गजराजके पास चुपकेमे आया और पैर पकड़कर उन्हें जलमें
खींचने लगा। गजराजने चिग्धाड मारी, दूसरे हाथियोने भी
सहारा देना चाहा, कितु ग्राह वहुत बल्बान् था। दूसरे
हाथी गीघ्र ही थक गये। कभी ग्राह जलकी ओर खींच ले
जाता और कभी गजराज उसे किनारेके पास खींच लाते।
इस प्रकार बरावर दोना एक दूसरेको खीचते रहे। गजराजमें
हजारो हाथियोके समान बल था, पर वह घटता जाता था।
वे थकते जाते थे। ग्राह तो जलका प्राणी था। वह इनसे
जलमे बल्बान् पड़ने लगा। जब ग्राहके द्वारा खींचे जाते
गजेन्द्र विल्कुल थक गये, उन्हें लगा कि वे अब हुव जायेंगे,
तब उन्होंने भगवान्की शरण लेनेका निश्चय किया। पूर्वजन्मकी आराधनाके प्रभावसे उनकी बुद्धि भगवान्में लगी।
पाससे एक कमल-पुष्प तोड़कर मूँड़में उठाकर वे भगवान्की
स्तुति करने लगे।

जब कोई अल्यन्त कातर होकर भगवान्को पुकारता है,

तन वे दयामय एक क्षणकी भी देर नहीं करते। कातर कण्ठसे गजराज भगवान्की स्नुति कर रहे थे। देवता भी उनके स्वरमे स्वर मिलाकर भगवान्का स्तवन कर रहे थे। उसी समय भगवान् गरुडपर वैठे वहाँ प्रकट हुए। भगवान्का दर्शन करके गजराजने वह पुष्प ऊपर उछालकर कहा— 'नारायण! निखल जगत्के गुरु, भगवन्। आपको नमस्कार।'

आते ही मगवान्ने एक हाथसे गजराजको ग्राहके सिहत जलमेसे निकालकर पृथ्वीपर रख दिया । अपने चक्रसे ग्राहका मुख फाडकर मगवान्ने गजराजको छुड़ाया । मगवान्के चक्रसे मरकर ग्राह ऋषिके शापसे छूटकर फिर गन्धर्व हो गया । उसने मगवान्की स्तुति की और उनकी आजा लेकर अपने लोकको चला गया । गजराजको मगवान्का स्पर्ध मिल्रं था । उनके अज्ञानका बन्धन तत्काल नष्ट हो गया । उनका हाथीका शरीर सुन्दर दिल्य चतुर्भुज रूपमे परिणत हो गया । मगवत्पार्थदोका रूप पाकर वे मगवान्के साथ उनके नित्य-धाममे पहुँच गये ।

# भक्त समाधि वैश्य

कलिङ्ग देगके वेश्य राजा विराधके पौत्र और दुर्मिलके पुत्र समावि वेश्यको मला, कोन नहीं जानता। हिंदुओंके घर-घरमे विराजनेवाली सप्तशातीका प्राकट्य इन्हींके कारण हुआ, जिसके कारण हम इन्हें चिरकालतक स्मरण करते रहेगे।

समाधिक घरमे किसी वातकी कमी नहीं थी। वड़ी सम्पत्ति थी और अनुल ऐश्वर्य था। परतु उनके स्त्री-पुत्रोने ही घनपर सर्वथा अपना स्वामित्व स्थापित करनेके लिये इन्हें घोखा दिया और गुरुजनोने भी इनकी उपेक्षा की। ये बहुत दुखी होकर जंगलमे चले गये। वहाँ एक मुनिके आश्रमपर पहुँचकर इन्होंने उनका आश्रय लिया, परतु अभी मनमे श्वान्ति नहीं थी। ये अपने सम्बन्धियोंके ही मुख-दुःखकी चिन्तामं पड़े ये। उसी समय इन्हें मुर्थ नामके एक राजा मिले, जो अपने मन्त्रियो, मेनापितयों और स्वजनोते ही बोखा खाकर शिकार खेलनेके बहाने घरसे भाग आये थे। दोनोंमे परस्पर परिचयके बाद वैश्यने अपनी करुण कथा और मानसिक दशा राजाको कह धुनायी। समाधिकी बात सुनकर राजा सुरथने कहा—'जिन दुष्ट और लोभी स्वजनोने तुम्हें घोखा दिया और घरते निकाल दिया, उनके कुगल-क्षेमकी चिन्ता तुम क्यों कर रहे हो १ उनके प्रति इतना स्नेह, इतनी ममता क्यों हो रही है १ समाधिने कहा—'महाराज । क्या कहूँ, मेरी समझमें भी यह बात नहीं आती। में बहुत चाहता हूँ कि मेरा मन निर्मम हो जाय, परतु इसका ऐसा स्वभाव हो गया है कि जिस स्त्रीने पितमात्र और पुत्रने पितृमावका पित्याग करके बनके लालचसे मुझे घरसे निकाल दिया, उन्हींकें प्रति मेरा मन स्नेहिंगिथिल हो रहा है। क्या करूँ, कुछ समझमें नहीं आता।'

दोनोकी मनोदशा और बाह्य परिस्थिति एक सी ही थी। दोनोने मुनिके पास जाकर अपने दुःख तथा मनकी स्थितिका निष्कपट होकर सचाईके साथ वर्णन किया। उन्होंने कहा— भगवन् । हम जानते हैं कि इन निपयोमें दुःख-ही दुःख है,

<sup>\*</sup> गजेन्द्रकी यह स्तुति कई प्राचीन ग्रन्थोंमें है। श्रीमद्भागवतमें आठवें स्कन्थके तीसरे अध्यायमें है। इस तीसरे अध्यायका आर्त -भावसे पाठ करनेपर भ्राणमुक्ति, सकटसे मुक्ति और भगवान्में प्रीति उत्पन्न होती है। महामना मालवीयजी महाराजने इसका कई बार प्रयोग करके अनुभव किया था।

म० च० अं० ३५--३६---

मिर मी इन्हींके प्रति हमारी ममता होती है, इसका क्या कारण है ?' उन कृपाछ मुनिने कहा—'भैया । यो साधारण कान तो सभी प्राणियोको रहता ही है । क्या ये पशु-पक्षी कानसे शून्य हैं ? परंतु महामायाका कुछ ऐसा ही प्रभाव है कि लोग उसके द्वारा मोहित हो रहे हैं । ये महामाया इतनी प्रभावणांकिनी है कि बड़े-बड़े ज्ञानियोका चित्त भी वलात् खींचकर मोहके पजेमे डाल देती हैं । यह सारी दुनिया इन्हींकी माया है । इनकी आराधना और प्रसन्नतासे ही इससे मुक्ति प्राप्त हो सकती है।' इसके बाद उन दोनोने महामायाकी महिमा और उनकी पूजा-पद्धित पूछी, जिसके उत्तरमें इन्हें सम्पूर्ण 'दुर्गासप्तजती' सुनायी गयी और अन्तमे दोनो ससारके विषयोंकी ममता छोड़कर भगवतीकी आराधना करने लगे । नदीके किनारे मृत्तिकाकी मृतिं बनाकर पुष्प, धूप, दीप आदि घोडशोपचारसे पूजा करते और आहार-विहार नियमित करके बड़ी सावधानीके साथ निरन्तर भगवतीका ही चिन्तन करते।

इस तरह तीन वर्ष आराधना करनेपर भगवती साक्षात् उनके सामने प्रकट हुई और वर मॉगनेको कहा। राजा सुरथके मनमे संसारकी वासना थी। इसिलये उन्होंने ससारी भोग ही मॉगे। परंतु समाधि वैश्यके मनमे अब संसारकी किसी वस्तुकी कामना नहीं रह गयी थी। उनकी दुःखरूपता, अनित्यता और असत्यता इनकी समझमे आ चुकी थी। विद्यास्वरूपिणी महामायाको प्रसन्न करके और उन्हें साक्षात् अपने सामने 'वर मॉगो' यह कहती हुई पाकर भी उनसे ससारी भोग मॉगना इन्हें ठीक न जंचा। इन्होंने भगवतीसे प्रार्थना की कि 'दिव! अब ऐसा वर दो कि 'यह मैं हूं' और 'यह मेरा है' इस प्रकारकी अहंता-ममता और आसक्तिको जन्म देनेवाला अजान नए हो जाय और मुझे विद्युद्ध ज्ञानकी उपलब्धि हो।' भगवतीने वडी प्रसन्नतासे समाधि वैभ्यको जान-दान किया और ये स्वरूपिश्वत होकर परमात्माको प्राप्त हो गये।

# भक्त तुलाधार वैश्य

**€** 

ये तुलाघार वैश्य अत्यन्त भगवद्भक्त और बत्यपरायण पुरुष ये । इनकी प्रशंसा सभी लोग करते थे । ये ब्यापारमें लगे रहकर भी इतने धर्मनिष्ठ और भगविचन्तन-बरायण ये कि इनकी समता करनेवाला उस समय और कोई न था।

इन्हीं दिनो 'जाजिल' नामके एक ब्राह्मण समुद्रके किनारे घोर तपस्या कर रहे थे। वे अपने आहार-विहारको नियमित करके वक्क स्थानपर वर्ट्य उपयोग करते हुए मन-प्राण आदिको रोककर योगसाधनाकी वहुत ऊँची भूमिकामे पहुँच गये थे। एक दिन जल्में खंडे होकर ध्यान करते-करते उनके मनमे सृष्टिके शानका उदय हुआ। भूगोल-खगोल आदिके विषय उन्हें करामलकवत् प्रत्यक्ष होने लगे। उनके मनमें यह अमिमान हो गया कि 'मेरे समान कोई दूसरा नहीं है। उनके इस मावको जानकर आकाशवाणी हुई—महाशय। आपका यह सोचना ठीक नहीं। काशीमें एक खुलाशर नामके व्यापारी रहते हैं, वे भी ऐसी बात नहीं कह स्वते, आपको तो अभी शान ही क्या हुआ है। ' इसपर जाजिल दुलाधारके दर्शनके लिये उत्कण्ठित हो गये और मार्गका शान प्राप्त करके वे काशीकीओर चल पड़े। तीर्थाटन करते हुए वे काशी पहुँचे और उन्होने देखा कि महात्मा

तुलाधार अपनी दूकानपर वैठे व्यापारका काम कर रहे हैं। जाजलिकों देखते ही वे उठ खड़े हुए और वड़ा स्वागत-सत्कार करके नम्रताके साथ वोले—'म्रह्मन्। आप मेरे ही पास आये हैं, आपकी तपस्याका मुझे पता है। आपने सर्दी-गरमी और वर्षाकी परवा न करके केवल वायु पीते हुए ठूँठकी तरह खड़े रहकर तपस्या की है। जब आपको स्खा वृक्ष समझकर जटामे चिडियोंने घोसले बना लिये, तब भी आपने उनकी ओर दृष्टि नहीं डाली। कई पिक्षयोंने आपकी जटामे ही अडे दिये और वहीं उनके अडे फूटे और बच्चे स्थाने हुए। यह सब देखते देखते आपके मनमें तपस्थाका घमड हो आया, तब आकागवाणी सुनकर आप यहाँ पधारे है। अब बतलाइये, मैं आपकी क्या सेवा करूँ।

तुलाधारकी ये वार्ते सुनकर जाजिको वडा आश्चर्य हुआ और उन्होने पूछा कि 'आपको इस प्रकारका निर्मल ज्ञान और व्यवसायात्मिका बुद्धि कैसे प्राप्त हुई !' तुलाधारने सत्य, अहिंसा आदि साधारण धर्मोकी वात सुनाकर अपने विशेपधर्म, सनातन वर्णाश्रमधर्मपर वडा जोर दिया । उन्होने बतलाया कि—'अपने वर्ण और आश्रमके अनुसार कर्तव्य-कर्मका पालन करते हुए जो लोग किसीका अहित नहीं करते और मनसा-वाचा-कर्मणा सबके हितमे ही तत्पर रहते है, उन्हें कोई वस्तु दुर्लभ नहीं । इन्हीं बातोंके यत्किञ्चित् भारते मुझे यह थोड़ा-सा ज्ञान प्राप्त हुआ है । यह सारा जगत् भगवान्का स्वरूप है, इसमें कोई अच्छा या बुरा नहीं । मिट्टी और सोनेमें तिनक भी अन्तर नहीं । इन्छा, हेष और भय छोड़कर जो दूसरोको भयभीत नहीं करता और किसीका बुरा नहीं सोचता, वहीं सच्चे ज्ञानका अधिकारी है । जो लोग सनातन सदाचारका उल्लाह्वन करके अभिमान आदिके बशमें हो जाते हैं, उन्हें वास्तविक ज्ञानकी उपलिब्ध नहीं होती ।' यह कहकर तुलाधारने जाजलिको सदाचारका

उपदेश किया। यह कथा महाभारतके शान्तिपर्वमे आती है। इसमे श्रद्धा, सदाचार, वर्णाश्रमधर्म, सत्य, समबुद्धि आदिपर बड़ा जोर दिया गया है। प्रत्येक कल्याणकामी पुरुपको इसका अध्ययन करना चाहिये। तुलाधारके उपदेशोसे जाजलिका अज्ञान नष्ट हो गया और वे ज्ञान सम्पन्न होकर अपने धर्मके आचरणमे लग गये। बहुत दिनोतक धर्मपालनका आदर्श उपस्थित करके और लोगोको उपदेशादिके द्वारा कल्याणकी ओर अग्रसर करके दोनोंने सद्गति प्राप्त की।

### सचिव सुमन्त्र

सोइ जीवन सोई जनम, सोइ तन सफल सनाथ । अपनो कहि जानत जिनहिं, सतकारत रघुनाथ ॥

सुमन्त्रजीका जन्म सूत्कुलमे हुआ था। अयोध्या-सम्राट् महाराज दशरथके ये बालिमत्र थे, सखा थे और महाराजके निजी सारिय भी थे। उत्तर कोसल-साम्राज्यके यही महामन्त्री थे। इनकी सम्मितिसे ही महाराज राज्यके सब कार्य करते थे और सभी राज्यसेवकोके ये अध्यक्ष भी थे। यात्रा, विवाह, राज्यामिषेक आदि जितने भी बृहत् कर्म अयोध्यामे होते थे, उनकी पूरी व्यवस्था सुमन्त्रजी ही करते थे। श्रीराम अपने पिताके इन सखा एव मन्त्रीको पिताके समान ही आदर देते थे। महारानियाँ भी सुमन्त्रका सम्मान करती थीं।

गुरु विष्ठिजीते आज्ञा लेकर महाराज दशरथने सुमन्त्रते सम्मति ली और श्रीरामको दूसरे ही दिन युवराज-पद देना निश्चित हो गया । सुमन्त्र उस महोत्सवका प्रवन्ध करनेमे लग गये; किंतु दूसरे दिन प्रातःकाल महाराज बहुत देरतक राजभवनसे निकले ही नहीं । सुमन्त्र ही अन्तः पुरमे जाकर महाराजको जगा सकते थे । सुमन्त्र भीतर गये । उन्होने कोपभवनमे भूमिपर मूर्च्छित पहें हुए महाराजको और पास बैठी रोषकी मूर्ति कैकेयीको देखा । यहींसे उनकी व्यथाके अपार समुद्रका प्रारम्भ हो गया । कैकेयीके कहनेसे वे श्रीरामको वहाँ बुला लाये । कैकेयीके मुखसे उन्होने श्रीरामको वनवास देनेकी बात सुनी और एक शब्दतक व्यथाके मारे उनके मुखसे नहीं निकल सका।

श्रीराम भाई लक्ष्मण और जानकीजीके साथ वनको

चले । महाराजकी आज्ञासे सुमन्त्रने उन्हे रथपर बैटाया । शृङ्कवेरपुरतक रथ आया । शृङ्कवेरपुरमे गङ्कातटपर श्रीरामने अपनी घुँघराली काली अलकोको वटके दूधसे चिपकाकर जटा बना लिया । सुमन्त्रका हृदय फटा जाता था । उन्होने महाराज दशरथका सन्देश सुनाकर श्रीरामको लौटनेके लिये कहा, श्रीजनकराजकुमारीको वनके क्लेश बताकर अयोध्या चलनेकी प्रार्थना की, किंतु कोई फल न हुआ । श्रीराम और वैदेही तो सदासे उनको पिताकी भाति मानते आये हैं । आज भी वही सम्मान, वही आदर, वही सकोचपूर्ण विनय, किंतु कोई भी लौटकर साथ नहीं चलना चाहता । सुमन्त्रने बहुत प्रयत्न किया कि 'उसे ही वनमे साथ चलनेकी अनुमति मिल जाय, पर ऐसा कब सम्भव था । सुमन्त्रकी दशा क्या हो गयी १७

नयन सूझ नहि सुनइ न काना । कहि न सफइ कछु अति अकुलाना॥

बहुत प्रकार समझा बुझाकर श्रीरघुना यजीने उन्हें छौटाया।
पर सुमन्त्र छौट न सके । वे बार बार छौट आते थे।
केवटने नाव चला दी। अयोध्याके जीवन धन वन चले
गये। जब निपादराज कुछ दूर श्रीराधवको पहुँचाकर छौटे।
तब उन्होंने जलसे बाहर पड़ी मछलीकी भाँति तड़पते
सुमन्त्रको देखा। साथमे चार सेवक देकर किसी प्रकार
उन्हें अयोध्या छौटाया। सुमन्त्रकी अन्तर्वेदनाका पार नहीं
है। वे क्या मुख लेकर अयोध्या जायँ। पुरवासियोको।
सेवकोको, महारानी कौसल्याको और महाराजको कौन सा
सवाद सुनाये। किसी प्रकार अन्धकार होनेपर वे नगरमे
गये। रथ राजद्वारपर छोड़कर भवनमे प्रवेश किया।

किसी प्रकार महाराजके पास पहुँचे । सुमन्त्रका सन्देश— उन्होंने बहुत प्रथन किया महाराजको धर्म देनेका, किंतु उन्होंका हृदय हाहाकार कर रहा था । उन्होंने सन्देशके अन्तमं कहा—

मे आपन किमि ऋहा जिल्मू। जिल्लन फिर्ज केड राम सॅदेमू॥ महाराज दशरयने शरीर त्याग दिया। अयोन्या अनाय हो गयी। क्रमन्त्र धैर्य बारण न करें तो उनके हृदयधन श्रीरामका साम्राज्य ज्यवस्थित कैसे रहे ? निनहालसे भरतजी छोटे और पिताकी अन्त्येष्टि करके वे निप्पाप चित्रक्ट पहुँचे वड़े माईको मनाने । वहाँचे वे श्रीरामकी चरण-पाहुका छे आये । सिंहासनपर वे पाहुकाएँ श्रितिष्ठित हुईँ । सुमन्त्रने धैर्गपूर्वक व्यवस्था सँमाल ली और वे चौटह वर्ष उसे सँमाले रहे । अन्तमं अयोध्याके स्वामी अयोध्या छोटे। श्रीरामने सुमन्त्रको सदा पिताकी माँति ही आदर दिया और सुमन्त्र राम-राज्यमे भी उस साम्राज्यके महामन्त्री-पदमर श्रीतिष्ठित रहे।



#### भक्त निषादराज तथा केवर भक्त

स्ताच सन्य सम जमन जह पाउँर कोल किरात । गमु कहन पावन परम होन मुवन विख्यात ॥

गङ्गातटपर श्रावेरपुरमे निपादोंके राजा गुहका निवास या। ये वचपनसे ही श्रीरामके सखा थे। जब श्रीराम आखेट करने वनमे जाते थे, तब ये भी उनके साथ रहते और गजकुमारकी सुविधाका पूरा प्रवन्ध करते थे। जब पिताकी आज्ञा स्वीकार करके श्रीराम लक्ष्मणजी तथा जानकीजीके माथ रथमे बैठकर श्रावेरपुर पहुँचे, तब निपादराज समाचार पति ही फल-मूल कन्द आदि उपहार लेकर मिलने आये। उन्होंने प्रार्थना की—

हेव घरनि चनु नामु तुम्हारा । में जनु नीचु सहित परिवारा ॥ इपा करिअ पुर धारिअ पाऊ । धापिय जनु सबु कोगु सिहाऊ ॥

महाराज दगरथने श्रीरामको वनवास दिया है, यह सुन-कर आजके म्हार्थी मित्रोके समान सकटमे पढ़े मित्रसे मुख कर लेनेकी बात सोचना ही गुहके लिये सम्भव नहीं था। श्रीराम तां उनके प्राण थे। एक क्षणमे उन्होंने अन्तेको, अपने परिवारको, राज्यको श्रीरामके चरणोमे समर्पित कर दिया। उनकी प्रार्थना थी—भीतो नीच हूँ। मेरा राज्य भी उच्छ है, किंनु कुपा करके आप इसे स्वीकार कर ले। में रे परिवारके साथ गुच्छ दास वनकर आपकी प्रत्येक आजाका पालन करूँगा।

मर्यादापुरुपोत्तमने सखाको समझाया। पिताकी आजा वतात्री। रात्रिमे विदेहराजकुमारीके साथ श्रीरामको बृक्षके नीचे कुगकी साथरीतर सोते देख निपादराज अत्पन्त व्याकुछ हो गये। उस समन लक्ष्मणजीने उन्हें तत्त्रज्ञानका उपदेश किया। दूसरे दिन राधवको गङ्गा पार करनी थी। उन्होने घाटपर आकर नौका मॉगी । घाटके मक महाइने सरलताछे कहा—'दयामय । मैंने सुना है कि आपको चरणरज लगनेछे एक पत्यर ऋपि-पत्नी वन गया । मेरी नौका तो लकडीकी है और करावर जलमें रहनेसे वह लकड़ी मी सडकर दुर्वल हो गयी है । कहीं यह नौका भी खो बन गयी तो मेरे वाल-वच्चे भूखों मर जावंगे । पेट पालनेका दूसरा कोई उपाय मेरे पास नहीं । अतः यदि आपको मेरी नौकासे ही पार जाना हो तो आजा दीजिये, मैं आपके चरण घो दू और तब आपको नौकापर चटा हूँ।'

निपादराज चाहे जितनी नौकाओका प्रवन्ध कर सकते ये, परतु वे केवटके प्रेमको पहिचानकर चुप ही रहे। श्रीरामने भी अपने इस भोले मक्तमे अनेक प्रकारते अनुरोध किया; किंतु वह तो अपनी हठपर अडा ही रहा। वह कह रहा या—'इस घाटसे थोडी ही दूरतर गङ्गाजी एक स्थानपर उथल हैं। वहाँ कुल कठितक जल है। आप चलें तो मैं वह स्थान दिखा दूंगा। मुझे अपनी नौका नहीं खोनी है। मैं आपकी और महाराज दशरथकी अपय खाकर कहता हूँ कि भले मुझे ये छोटे कुमार लखनलाल अपने वाणसे मार डाले, पर मैं विना चरण धोये आपको अपनी नौकापर नहीं चढाऊँगा।'

भक्तकी हठ रखना उन दयामयको ही आता है। उन्होंने आजा की—'अच्छा भाई। त् झटपट जल लक्त्र मेरे पैर घो छे। मुझे देर हो रही है, पार तो उतार किसी प्रकार।' प्रेमी केवटको तो जैसे परम निधि मिल गयी। पूरे कठौतेमर जल लेकर वह आ बैठा श्रीरामके सम्मुख। उन सुरम्रनि-दुर्लभ चरणोको अपने हायसे मलीभाँति उसने धीरेधीरे घोया। उस चरणोदकको स्वयं उसने पान किया, घर-

वार्लोंको पिलाया, परिवारवालोंको पिलाया, दूसरोंको दिया जो वहाँ एकत्र ये और तब श्रीरामको भाई छदमण तथा जानकी-जीके साथ नौकामे बैठाकर उसपार ले गया। रघुनाथजी उसे जानकीजीके हाथकी मुद्रिका लेकर उतराई देने लगे, तब व्याकुल होकर वह चरणोपर गिर पडा। उसने प्रार्थना की— 'मेरे स्वामी। आज मुझे क्या नहीं मिला? जीवनभर मैं श्रम करता रहा, पर मुझे पारिश्रमिक तो आज ही मिला है। आप लौटते समय इसी घाटने आयें। उस समय आप जो प्रसाद देंगे, उसे मैं मस्तकपर धारण करूँगा।'

केवटको परम दुर्लभ भक्तिका वरदान प्राप्त हुआ। निषादराज भी नौकासे पार आये थे। उन्होने कुछ दूर साथ चलनेकी प्रार्थना की। श्रीरामके साथ वे कुछ दूर गये। दो- एक दिन साथ रहकर मर्यादापुरुपोत्तमके आग्रहसे उन्हें लौट आना पड़ा। श्रुगवेरपुर रहते हुए भी वनके कोल-िकरातोसे निषादराज श्रीरामका पूरा सवाद नित्य पाते रहते थे। उन्होंने ऐसी व्यवस्था कर ली थी कि वनमे रहते हुए राम, लक्ष्मण या जानकीजीकी छोटी-बड़ी सभी बाते, प्रतिदिनके सब कार्य उनको ज्ञात होते रहे। इसीलिये जब भरतजीको लेकर वे चित्रकृट पहुँचे, तब उन्होंने उस स्थानका इस प्रकार वर्णन किया, जेसे वे वहीं रहे हो। वटके नीचेकी वेदिका स्वय जानकीजीने अपने हाथों बनायी है, तुलसीके वृक्षोमे किसे लक्ष्मणजीने और किसे श्रीसीताजीने लगाया है, इसे वे जानते थे।

जब श्रीरामको मनानेके लिये भरतजी पूरे समाजके साथ चित्रकृटको चले, तब उनके साथ सेना होनेका समाचार पाकर निपादराजको सन्देह हो गया। उन्हें आगड़ा हुई कि बनमे एकाकी श्रीरामका अनिए करनेके विचारसे तो भरत सेना लेकर बनमे नहीं जा रहे हैं। ऐसी गड़ाका होना स्वामाविक या। गड़ा होते ही गुहने भरतको रोकनेका निश्चय कर लिया। प्राण देकर भी मैं भरतको गङ्गापार नहीं होने हूँगा। यह हढ सङ्कल्प कर लिया उन्होंने। युद्धके लिये अपने सहायको, सैनिकोके साथ वेउद्यत हो गये। अयोध्याकी प्रबल सेनाके साथ संग्रामका क्या फल होगा, यह सब जानते

थे, किंद्र वहाँ प्राणोका मोह था ही नहीं। निपादराजने कहा अपने सैनिकोरी—

समर मरनु पुनि सुरसरि तीरा । राम काजु छनमगु सरीग ॥ उनका अविचल निश्चय हो गया—

तजर्उ प्रान रघुनाथ निहोरें । हुहूँ हाथ मुढ मोदक मोरें ॥
सव तैयारी हो गयी, पर एक चृद्धकी सलाहसे पहले
भरतसे मिलकर उनका भाव जानना उचित प्रतीत हुआ ।
बहुत-सी मेट लेकर निपादराज भरतजीसे मिलने गये ।
भरतलालको जैसे ही पता लगा कि ये 'रामसखा' है, वे रथ
छोड़कर उत्तर पड़े और उन्हें हुढ्यमें लगा लिया । निपादराजने
भरतजीका पूरे समाजके साथ सत्कार किया । भरतजी तो पूरी
यात्राभर उनको ही साथ लिये रहे ।

चित्रकूट पहुँचनेपर निपादराज गुहके श्रीरामप्रेमका अद्भुत परिचय मिलता है। वे भरतजीके साथ श्रीरामके पास पहुँचे और अपने उन पूज्य सखासे मिले। मिलते ही भूल गये कि वे अभी श्रुगवेरपुरसे भरतजीके साथ आये हैं। जैसे वे चित्रकूटमे श्रीरामके ही साथ रहे हा श्रीरामके ही साथ हैं, ऐमा ही उन्हें प्रतीत होने लगा। श्रीराघव यह सुनकर कि गुरुदेव तथा माताएँ भी पूरे समाजके साथ आयी हैं, उनके दर्शन करने शीघतासे चल पड़े। लक्ष्मणजीके साथ निपादराज भी आये और जैसे श्रीराम लक्ष्मणने गुरुदेव, विप्रवर्ग, माताओको प्रणाम किया, वैसे ही गुह भी पीछे सबको प्रणाम करते गये। उनकी यह प्रेमविद्धल, आत्मविस्मृत दशा देखकर विश्वश्रीने उन्हें हृदयसे लगा लिया। माताओंने बड़े स्नेहसे उन्हें आगीवाद दिया।

चित्रकूटसे भरतजीके साथ ही निपादराजको भी छौटना पड़ा । चौदह वर्प व्यतीत होनेपर प्रभु छौटे । वे राज्य सिंहासनपर आसीन हुए । निपादराज इस महोत्सवमे प्रारम्मसे अन्ततक सेवा-सलग्न रहे । जब प्रभु सब छोगोंको विदा करने छगे, तब उपहारादिसे सत्कृत करके विदा करते समय निपादराजसे उन्होंने कहा—

जाहु मवन मम सुमिरन करेहू । मन क्रम वचन धर्म अनुसरेहू ॥ तुम्ह मम सखा भरत सम श्राता । सदा रहेहु पुर आवत जाता ॥

## निष्काम भक्त तुलाधार

अकामाच्च वर्तं सर्वमकोघात्तीर्थसेवनम् । द्या जप्यसमा ग्रुद्धं सन्तोषो धनमेव च ॥ (पद्मपुराण, सृष्टिखण्ड ५३ । ६० )

प्निष्काम होना ही सर्वत्रत है, क्रोधको त्याग देना ही तीर्थसेवन है, दया ही जपके तुल्य है और सन्तोप ही ग्रुद्ध धन है।

एक छोटे-से गॉवमे तुलाधार नामक एक शुद्ध रहते थे।
वे स्वय सत्यवादी, निर्लोभी, वैराग्यवान और अनन्य
मगवद्भक्त थे। घरमे साध्वी पत्नी थी। ससारके विपयोमे
वैराग्य होनेके कारण दम्पित मगवान्के भजनमे ही समय
लगाते थे। जीवन निर्वाहके लिये कोई विशेष काम न करके
खेतमे अन्न कटनेपर गिरे हुए दाने वीनकर एकत्र कर लेना
(शिलोञ्छ्वित्ति) उन्होंने अपनी वृत्ति बनायी थी। मरपेट अन्न
और पहननेको पूरे बल्न कभी न मिल्लेपर भी उन्हें क्षोम
नहीं होता था। पितत्रता पत्नीको पितकी दिखता अखरती
ध्वस्य थी पर वह पितसे कुछ कहती नहीं थी और न तो
पितकी रुचिके विपरीत किसी दूसरे उपायसे (मजदूरी आदि
करके) देसे कमानेका ही यत्न करती थी। पित जैसा चाहे,
वैसे ही चळना उसन अपना धर्म बना लिया था।

भगवान् वडे दयालु और भक्तवत्सल हैं । सर्वान्तर्यामी होनेपर भी भक्तकी मिहमा जगत्ने विख्यात करनेके लिये वे भक्तकी परीक्षा जब-तव लिया करते हैं । उन लीलामयने द्वाचारकी परीक्षा लेनेका निश्चय किया। वुलाधारके पास कलके नामगर एक फटी घोती और एक चिथड़े-जैसा गमला या। इन नाममात्रके वलोसे वुलाधारका काम चलता नहीं या। भगवान्ने दो उत्तम बल नदी-किनारे, जहाँ वुलाधार आये, उन्होंने बलोको देखा भी, किंतु दूसरेकी बस्तु लेनेका लोम उनके मनमे तिनक भी नहीं आया। स्नान करके वे सहज ही लौट आये।

दूसरे दिन भगवान्ने दुलाधारके स्नान करनेके स्थानपर एक बडी डिल्या गूलर जैसी बडी-बडी सोनेकी डिल्योसे भरकर रख दी। दुलाधारने सोनेकी डिल्योको देखा और उनको अपनी दिखताका ध्यान भी आया, परतु उनके हृद्यने कहा—"इस धनको ले लेनेसे मेरा 'अलोभवत' नष्ट हो वायगा। घनसे अहङ्कार आता है। लाभसे लोभ बढता है।

मनुप्य निन्यानवेके चक्करमें पड जाता है। छोभीको कभी शान्ति नहीं मिलती। धन होनेसे पापकी रुचि होती है। छोभ नरकका द्वार है। धन होनेसे स्त्री पुत्र सब मदसे मतवाले हो जाते है। धन काम तथा को धको बढाकर बुद्धिका नाश कर देता है। धनसे तम नष्ट हो जाता है और मनुष्यका पतन होता है। इस प्रकार सोचकर नुलाधार सोनेको वहीं छोडकर सहज धर चले आये।

इघर भगवान् ज्योतिषी वनकर उस गॉवमे पहुँचे । लोगोका हाथ देखने और भूत-भविष्य वतलाने लगे । वुलाघारकी ली भी लोगोके साय उनसे अपना भविष्य पूलने पहुँची । भगवान्ने कहा—'तेरे भाग्यमें दरिद्रता ही लिखी है । तेरा पित इतना मूर्ख है कि घर आयी लक्ष्मीका भी वह अनादर करता है । उसे आज ही सौभाग्यसे घन मिल रहा था, पर वह उसे छोड़ आया । घर जाकर पूल तो सही कि उसने ऐमा क्यो किया ११

वह स्त्री घर आयी। पतिष्ठे उसने सव वार्ते कहीं। तुलाधार उसे लेकर इसिलये ज्योतिगीके पास आये कि ज्योतिपीको उनके धन मिलनेकी वातका पता कैसे लगा। ज्योति रीजीने उनसे भी वही वात कही। जो स्तीसे कहीं थी और वे समझाने लगे कि 'अव भी जाकर वह घन ले आओ ।' **ब्रुलाधारने कहा—'धनमे मेरा जरा भी मोह नहीं । मै यह** समझता हूँ कि धन मनुष्यको फँसानेवाला वडा भारी जाल है। जिसकी धनमें आसक्ति है, उसकी मुक्ति कभी नहीं हो सकती। धनमें मादकता है, मोह है, माया है और झूठ है। घन मिलते ही चोरसे, राजासे, यहाँतक कि अपने ही परिवार-के छोगोसे भय लगने लगता है। अविश्वास हो जाता है सवपर । सब धनके लिये ही परस्पर द्वेष करते हैं। काम, कोघः अहङ्कारका तो धन निवाम है। यह दुर्गति करानेवाला है, अतः मुझे धन नहीं चाहिये। ज्योतिपीजीने धनकी प्रशता की-- धनसे इस लोकमें सब सुख मिलते हैं। जिसके पास धन है, उसीके मित्र, वान्धव, कुल, शील, पाण्डित्य, रूपः सौमाग्य और यश है। स्त्री-पुत्रादि भी उसीका आदर करते हैं । निर्धनको कोई नहीं पूछता । सर्वत्र उसका तिरत्कार होता है। धनहीनका न कोई मित्र है न धर्म। उसका जन्म ही सार्थक नहीं। यज्ञ, दान, परोपकार—सब घनसे

ही होते हैं। मन्दिर, कुआँ, तालाब आदि धनसे ही बनाये जाते हैं। धनसे ही धर्म करनेपर स्वर्ग मिलता है। व्रत, तीर्थ, जप, जीविका, मोग आदि सब धनसे ही होते हैं। धात्रुविजय, स्त्रीसुख, विद्या, रोगका प्रतीकार, ओषधि, आत्मरक्षा अर्थात् सभी अच्छे-बुरे काम धनसे ही सम्पन्न होते हैं। जिसके पास धन है, वही इस लोकमे उत्तम मोग मोग सकता है और दानादि करके वही स्वर्ग भी जा सकता है।

तुलाधारने नम्रतासे उत्तर दिया—'भगवन् । यहाँके मोग और स्वर्ग, ये दोनो अनित्य है । भोगोमे मुख मानना ही मोह है । अहिंसा ही परम धर्म है । शिलोञ्छ ही उत्तम हित्त है । शाकाहार ही मेरे लिये अमृतके समान है । उपवास ही मेरा तप है । जो मिले, उसमे सन्तुष्ट रहना ही मेरे भोग हैं । मेरे लिये परस्त्री माताके समान और पराया धन मिट्टीके देलेके समान है । ज्योतिषीजी! मैं धन नहीं लूँगा । कीचड़-को हाथोमे लगाकर फिर उसे बोनेकी अपेक्षा तो उससे दूर रहना ही अच्छा है।' इतना कहनेपर तुलाधारके मनमें विचार आया कि 'ये ज्योतिषी कौन हैं १ इतना सुन्दर रूप, इतनी मचुर वाणी और फिर एक दरिद्रपर इतनी कृपा कोई ससारी मनुष्य बिना कारण क्यो करेगा ११ यह सोचकर तुलाधारने निश्चित किया कि अवश्य ये मेरे दयाधाम स्वामी ही हैं । उसने भगवान्के दोनो चरण पकड़ लिये । प्रार्थना करने लगा— 'प्रभो । जब आप इस दीनपर दया करने पधारे हैं, तब फिर यह छद्मवेष क्यो १ अब तो कृपा करके अपने इस दासको अपने त्रिमुवनसुन्दर रूपकी झॉकी दिखलाकर कृतार्थ कीजिये।'

भक्तकी कातर प्रार्थना सुनकर भगवान्का हृदय द्रवित हो गया । वे तुरत वहाँ अपने वास्तविक रूपमे प्रकट हो गये । भगवान् विष्णुकी उस ज्योतिर्मयी चतुर्भुज दिव्य छटा-को देखकर तुलाधार अपनी स्त्रीके साथ भगवान्की स्तुति करने लगा । दोनोने भगवान्की पूजा की और अन्तमे भगवान्की आजासे दिव्य विमानपर बैठकर दोनो उनके दिव्य धामको पधार गये ।

## प्रेमी चिक्रक भील

ब्राह्मणा क्षत्रिया वैश्या श्रूद्राश्चान्येऽन्त्यजास्तथा । हरिभक्ति प्रपन्ना ये ते कृतार्था न सशय ॥ ( पद्मपुराण, कियायोग ० स० २६ )

'ब्राह्मणः क्षत्रियः वैश्यः शूद्र तथा अन्य अन्त्यज लोगोमेसे भी जो हरिभक्तिद्वारा भगवान्के शरणागत हुएः वे कृतार्य हो गये—इसमे कोई सन्देह नहीं।'

द्वापरमे चिकिक नामक एक मील वनमे रहता था।
भील होनेपर भी वह सचा, मधुरभापी, दयालु, प्राणियोकी
हिंसासे विमुख, कोधरहित और माता-पिताकी सेवा
करनेवाला था। उसने न तो विद्या पढी थी, न शास्त्र सुने
थे, कितु था वह भगवान्का भक्त। केशव, माधव, गोविन्द
आदि भगवान्के पावन नामोका वह बराबर स्मरण किया
करता था। वनमे एक पुराना मन्दिर था। उसमे
भगवान्की मूर्ति थी। सरलहृदय चिकिकको जब कोई
अच्छा फल बनमे मिलता, तब वह उसे चखकर देखता।
यदि फल स्वादिए लगा तो लाकर भगवान्को चढा देता
और मीठा न होता तो स्वय खा लेता। उस भोले अपढको
प्राहे फल नहीं चढाने चाहिये?—यह पता ही नहीं था।

एक दिन वनमें चिक्तकको पियाल वृक्षपर एक पका फल मिला । फल तोड़कर उसने स्वाद जाननेके लिये उसे मुखमे डाला । फल बहुत ही स्वादिष्ट था, पर मुखमे रखते ही वह गलेमे सरक गया । 'सबसे अच्छी वस्तु मगवान्को देनी चाहिये' यह चिक्तककी मान्यता थी । एक स्वादिष्ट फल उसे आज मिला तो वह भगवान्का था । भगवान्के हिस्सेका फल वह स्वय खा ले, यह तो बडे दुःखकी बात थी । दाहिने हाथसे अपना गला उसने दवाया, जिसमे फल पेटमे न चला जाय । मुखमे अँगुली डालकर वमन किया, पर फल निकला नहीं । चिक्तकका सरल हृदय भगवान्को देने योग्य फल स्वय खा लेनेपर किसी प्रकार प्रस्तुत नहीं था । वह भगवान्को मूर्तिके पास गया और कुल्हाइीसे गला काटकर उसने फल निकालकर भगवान्को अर्पणकर दिया । इतना करके पीड़ाके कारण वह गिर पड़ा ।

सरल भक्तकी निष्ठांसे सर्वेश्वर जगन्नाथ रीझ गये। वे श्रीहरि चतुर्मुजरूपेस वहीं प्रकट हो गये और मन-ही-मन कहने लगे— यथा भक्तिमतानेन सास्विकं कर्म वै कृतम्। यहस्तानृण्यमाप्तोमि तथा वस्तु किमस्ति मे॥ ब्रह्मत्व वा शिवत्वं वा विष्णुत्वं वापि दीयते। तथाय्यानृण्यमेतस्य भक्तस्य न हि विद्यते॥

( पद्मपुराण, क्रियायोग० १५। २२, २४)

'इस भक्तिमान् भीलने जैसा सात्त्विक कर्म किया है। मेरे पास ऐसी कौन-सी वस्तु है। जिसे देकर में इसके ऋणसे छूट सक्ँ १ ब्रह्माका पद। जिवका पद या विष्णुपद भी दे दूँ, तो भी इस भक्तके ऋणसे मैं मुक्त नहीं हो सकता।'

फिर भक्तवत्सल प्रेमाघीन प्रमुने चिक्रकिके मस्तकपर अपना अमय करकमल रख दिया । मगवान्के कर-स्पर्ग पाते ही चिक्रिकका घाव मिट गया । उसकी पीडा चली गयी । वह तत्काल स्वस्थ होकर उठ वैठा । देवाधिदेव नारायणने अपने पीताम्बरसे उसके शरीरकी धूलि इस प्रकार झाड़ी, जैसे पिता पुत्रके गरीरकी धूिल झाडता है। भगवान्कों सामने देख चिक्रकने गद्गद होकर, दोनों हाथ जोडकर सरल भावसे स्तुति की—'केशव! गोविन्द! जगदीग! मैं मूर्ख भील हूँ। मुझे आपकी प्रार्थना करनी नहीं आती, इसिलये मुझे क्षमा करों। मेरे स्वामी! मुझपर प्रसन्न हो जाओ। आपकी पूजा छोडकर जो लोग दूसरेकी पूजा करते है, वे महामूर्ख है।'

भगवान्ने वरदान मॉगनेको कहा । चिकिकने कहा— 'कृपामय । जब मैने आपके दर्शन कर लिये, तब अब और क्या पाना रह गया १ मुझे तो कोई वरदान चाहिये नहीं । वस, मेरा चित्त निरन्तर आपमे ही लगा रहे, ऐसा कर दो ।'

भगवान् उस भीलको भक्तिका वरदान देकर अन्तर्धान हो गये । चिकिक वहाँसे द्वारका चला गया और जीवनभर वहीं भगवद्भजनमें लगा रहा।

# भक्त निषाद वसु और उसका पुत्र

दक्षिण भारतमे वेकटगिरि (वालाजी) सुप्रसिद्ध तीर्थ है। महर्षि अगस्त्यकी प्रार्थनासे भगवान विष्णुने वेक्कटाचलको अपनी नित्य निवास-भूमि वनाकर पवित्र किया है। पर्वतके मनोरम शिखरपर खामिपुष्करिणी तीर्थ है, जहाँ रहकर पार्वतीनन्दन स्कन्द खामी प्रतिदिन श्रीहरिकी उपासना करते हैं। उन्हींके नामपर उस तीर्थको खामिपुष्करिणी कहते हैं। उन्हींके नामपर उस तीर्थको खामिपुष्करिणी कहते हैं। उसके पास ही भगवान्का विशाल मन्दिर है, जहाँ वे श्रीदेवी और भूदेवीके साथ विराजमान हैं। सत्ययुगमे अञ्जनागिरि, त्रेतामे नारायणिगिरि, द्वापरमे सिहाचल और कलियुगमे वेक्कटाचलको ही भगवान्का नित्य निवास-स्थान बताया गया है। कितने ही प्रेमी मक्त यहाँ भगवान्के दिन्य विमान एव दिन्य चतुर्भुज स्वरूपका सुदुर्लभ दर्शन पाकर कृतार्थ हो चुके हैं। श्रद्धाल पुरुष सम्पूर्ण पर्वतको ही भगवत्थकरूप मानते हैं।

पूर्वकालमे वेकटाचलपर एक निषाद रहता था। उसका नाम था वसु । वह भगवान्का बहा भक्त था। प्रतिदिन स्वामिपुष्करिणीमे स्नान करके श्रीनिवासकी पूजा करता और स्यामाक (सावॉ) के भातमे मधु मिलाकर वही श्रीम्देवियोसहित उन्हें भोगके लिये निवेदन करता था। मगवान्के उस प्रसादको ही वह पत्नीके साथ स्वय पाता था। यही उसका नित्यका नियम था। भगवान्

श्रीनिवास उसे प्रत्यक्ष दर्शन देते और उससे वार्तालाप करते थे। उसके और भगवान्के बीचमे योगमायाका पर्दा नहीं रह गया था। उस पर्वतके एक भागमे सावाँका जगल था। वसु उसकी सदा रखवाली किया करता था, इसलिये कि उसीका चावल उसके प्राणाधार प्रमुके भोगमे काम आता था। वसुकी पत्नीका नाम था चित्रवती। वह वडी पतित्रता थी। दोनो भगवान्की आराधनामे सलग्न रहकर उनके सात्रिध्यका दिल्य मुख लूट रहे थे। कुछ कालके बाद चित्रवतीके गर्मसे एक मुन्दर वालक उत्पन्न हुआ। वसुने उसका नाम 'वीर' रक्खा। वीर यथानाम-तथागुणः था। उसके मनपर शैशवकालसे ही माता-पिताके भगविच्चन्तनका गहरा प्रभाव पडने लगा। जन वह कुछ बडा हुआ, तब प्रत्येक कार्यमे पिताका हाथ बॅटाने लगा। उसके अन्तःकरणमे भगवान्के प्रति अनन्य मित्तका भाव भी जग चुका था।

भगवान् वहे कौ तुकी हैं। वे भक्तों के साथ मॉित-मॉित के खेळ खेळते और उनके प्रेम एव निष्ठाकी परीक्षा भी लेते रहते हैं। एक दिन वसुको जात हुआ कि घरमे मधु नहीं है। भगवान् के भोगके लिये भात वन चुका था। वसुने सोचा—'मधुके बिना मेरे प्रभु अच्छी तरह भोजन नहीं कर सकेंगे।' अतः वह वीरको सावां के जगळ और घरकी रखवाळीका काम सौपकर पत्नीके साथ मधुकी खोजमे चळ

दिया । बहुत विलम्बके बाद दूरके जगलमे मधुका छत्ता दिखायी दिया । वसु बड़ा प्रसन्न हुआ । उसने युक्तिसे मधु निकाला और घरकी ओर प्रस्थान किया ।

इधर निषाद कुमार वीरने यह सोचकर कि 'भगवानके भोगमे विलम्ब हो रहा है' तैयार किये हुए भातको एक पात्रमे निकाला । उसमेरे कुछ अग्निमे डाल दिया और शेष सब भात वृक्षकी जडमे स्थापित करके भगवानका आवाहन किया । भगवान्ने प्रत्यक्ष प्रकट होकर उसका दिया हुआ भोग स्वीकार किया । तत्पश्चात् प्रभुका प्रसाद पाकर बालक वीर माता-पिताके आनेकी बाट देखने लगा । वस अपनी पल्नीके साथ जब घर पहुँचा, तब देखता है, वीरने भातमेसे कुछ अश निकालकर ला लिया है। इससे उसे वडा दु:ख हुआ। प्रभुके लिये जो भोग तैयार किया गया था, उसे इस नादान बालकने उच्छिष्ट कर दिया ! यह इसका अक्षम्य अपराध है ।' यह सोचकर वसु कुपित हो उठा । उसने तलवार खींच ली और वीरका मस्तक काटनेके लिये हाथ ऊँचा किया। इतनेमे ही किसीने पीछेसे आकर वसका हाथ पकड लिया। वसुने पीछे वृक्षकी ओर वृमकर देखा तो भक्तवत्सल भगवान watered-

स्वय उसका हाय पकडे खडे हैं। उनका आधा अङ्ग वृक्षके सहारे टिका हुआ है। हाथोमे शङ्क, चक्र और गदा सुशोभित है। मस्तकपर किरीट, कानोमे मकराकृति कुण्डल, अधरोपर मन्द-मन्द मुसकान और गलेमे कौस्तुभमणिकी छटा छा रही है। चारो ओर दिन्य प्रकाशका पारावार-सा उमड पड़ा है।

वसु तलवार फेककर भगवान्के चरणोमे गिर पड़ा और बोला—'देवदेवेश्वर! आप क्यो मुझे रोक रहे हैं? वीरने अक्षम्य अपराध किया है।

भगवान् अपनी मधुर वाणीसे कानोमे अमृत उड़ेलते हुए बोले—'वसु । तुम उतावली न करो । तुम्हारा पुत्र मेरा अनन्य भक्त है । यह मुझे तुमसे भी अधिक प्रिय है । इसीलिये मैने इसे प्रत्यक्ष दर्शन दिया है । इसकी दृष्टिमे मैं सर्वत्र हूँ, किंतु तुम्हारी दृष्टिमे केवल स्वामिपुष्करिणीके तटपर ही मेरा निवास है।'

भगवान्का यह वचन सुनकर वसु बडा प्रसन्न हुआ । वीर और चित्रवती भी प्रभुके चरणोमे लोट गये । उनका दुर्लभ कृपा-प्रसाद पाकर यह निषाद-परिवार धन्य-धन्य हो गया !

# भक्त भीम कुम्हार और उसकी पत्नी

दक्षिणमे वेकटाचलके समीप कूर्मग्राममे एक कुम्हार रहता था। उसका नाम था भीम। वह भगवान्का बड़ा भक्त था। साधारण लोगोंको उसकी भाव-भक्तिका कुछ भी पता नहीं था। परन्तु अन्तर्यामी वेकटनाथ उसकी प्रत्येक सेवा बड़ी प्रसन्नताके साथ स्वीकार करते थे। कुम्हार और उसकी पत्नी दोनो भगवान् श्रीनिवासके अनन्य भक्त थे।

इन्हीं दिनो भक्तप्रवर महाराज तोण्डमान प्रतिदिन भगवान् श्रीनिवासकी पूजा सुवर्णमय कमल पुष्पोसे किया करते थे। एक दिन उन्होने देखा, भगवान्के ऊपर मिट्टीके बने हुए कमल तथा तुलसीपुष्प चढे हुए हैं। इससे विस्मित होकर राजाने पूछा—'भगवन्। ये मिट्टीके कमल और दुलसीपुष्प चढाकर कौन आपकी पूजा करता है ११ भगवान्ने कहा—'कूर्मग्राममे एक कुम्हार है, जो मुझमे बड़ी भिक्त रखता है। वह अपने घरमे बैठकर मेरी पूजा करता है और मे उसकी प्रत्येक सेवा स्वीकार करता हूँ।'

राजा तोण्डमानके हृदयमे भगवद्भक्तोके प्रति बडे आदर-का भाव था । वे उस भक्तशिरोमणि कुम्हारका दर्शन करनेके लिये स्वय उसके घरपर गये । राजाको आया देख कुम्हार उन्हे प्रणाम करके हाथ जोड़कर खडा हुआ । राजाने कहा— भीम ! तुम अपने कुलमे सबसे श्रेष्ठ हो, क्योंकि तुम्हारे हृदयमे भगवान् श्रीनिवासके प्रति परम पावन अनन्य भिक्तका उदय हुआ है । मै तुम्हारा दर्शन करने आया हूँ । बताओ; तुम भगवान्की पूजा किस प्रकार करते हो ११

कुम्हार बोला—'महाराज ! मै क्या जानूँ, भगवान्की पूजा कैसे की जाती है। भला, आपसे किसने कह दिया कि कुम्हार पूजा करता है ?

राजाने कहा—'स्वय भगवान् श्रीनिवासने तुम्हारे पूजन-की बात बतायी है।'

राजाके इतना कहते ही कुम्हारकी सोयी हुई स्मृति जाग उठी । वह बोला—'महाराज । पूर्वकालमे भगवान् वेकटनाथ-ने मुझे वरदान दिया था कि 'जब तुम्हारी की हुई पूजा प्रकाशित हो जायगी और जब राजा तोण्डमान तुम्हारे द्वारपर आ जायगे तथा उनके साथ तुम्हारा वार्तालाप होगा, उसी समय तुम्हे परमधामकी प्राप्ति होगी ।' उसकी यह बात पूर्ण होते ही आकागसे एक दिन्य विमान उतर आया। उसके ऊपर साक्षात् भगवान् विष्णु विराजमान थे। कुम्हार और उसकी पत्नीने भगवान्को प्रणाम करते हुए प्राण त्याग दिये तथा राजाके देखते-देखते वे दोनो दिव्य रूप घारण करके विमानपर जा वैठे । विमान उन्हें लेकर परम धाम वैकुण्डको चला गया ।

# भक्त रोमहर्षणजी

आळोड्य सर्वशास्त्राणि विचार्य च पुन. पुन. । इटमेकं सुनिष्पन्नं ध्येयो नारायणः सदा॥

'सव शास्त्रोका मन्थन करके तथा पुनः-पुनः विचार करके यही निष्कर्ष निकाला है कि भगवान् नारायण ही सदा स्थान करने योग्य हैं।'

श्रीरोमहर्षणजी सुत जातिके थे। ये भगवान् वेदव्यासजी-के परम प्रिय भिष्य थे । भगवान न्यासने इन्हें समस्त पुराणोको पढाया और आशीर्वाद दिया कि 'तुम समस्त पुराणोके वक्ता होओगे ।' इसीलिये ये समस्त पुराणोके वक्ता माने जाते हैं। ये सदा ऋपियोके आश्रमोमे धूमते रहते थे और सबको पुराणोकी कथा सुनाया करते थे। नैमिपारण्यमें अठासी इजार ऋपि निवास करते थे। सूतजी उनके यहाँ सदा कथा कहा करते ये। यद्यपि ये सूत जातिके थे, फिर भी पुराणोके वक्ता होनेके कारण समस्त ऋषि इनका आदर करते थे और उच्चासनपर विठाकर इनकी पूजा करते थे। इनकी कथा इतनी अद्भुत होती थी कि आसपासके ऋषिगण जब पुन छेते ये कि अमुक जगह सूतजी आये है, तब सभी दौड़-दौड़कर इनके पास आ जाते और विचित्र कथाएँ सुननेके लिये इन्हें घेरकर चारो ओर बैठ जाते। पहले तो ये सब ऋपियांकी पूजा करते उनका कुगल-प्रश्न पूछते और कहते- 'ऋपियो । आप कौन-सी कथा मुझसे सुनना चाहते हैं ? इनके प्रश्नको सुनकर गौनक या कोई वृद्ध ऋषि किसी तरहका प्रश्न कर देते और कह देते-- 'रोमहर्षण सूतजी !

यदि हमारा यह प्रश्न पौराणिक हो और पुराणोंमे गाया हो। तो इसका उत्तर दीजिये ।

ऐसी कौन-सी बात है। जो पुराणींमें न हो। पहले तो सत उनके प्रथमा अभिनन्दन करते और फिर कहते-आपका यह प्रश्न पौराणिक ही है । इसके सम्वन्धमे मैंने अपने गुरु भगवान् व्याससे जो कुछ सुना है, उसे आपके सामने कहता हूँ, सावधान होकर सुनिये। इतना कहकर सूतजी कथाका आरम्म करते और यथावत् समस्त प्रश्नोका उत्तर देते हुए कथाएँ सुनाते । इस प्रकार ये सदा भगवत्-लीलाकीर्तनमें लगे रहते थे । इनसे बढकर भगवानका कीर्तनकार कौन होगा । इनकी मृत्य भगवान् वलदेवजीके द्वारा हुई। नैमिपारण्यमें तीर्ययात्रा करते हुए वलदेवजी पहुँचे । ये उस समय व्यासासनपर बैठे थे । उन्हे देखकर उठे नहीं । इसपर वलरामजीको क्रोध आ गया और उन्होने इनका सिर काट लिया । ऋषियोने वलरामजीसे कहा-प्यह आपने अच्छा नहीं किया, हमने इन्हें दीर्घ आय देकर इस उचासनपर विठाया था। आपको ब्रह्महत्याका पाप लगा है, आप प्रायश्चित्त करें।' ऋपियोकी आगा बलदेवजीने शिरोधार्य की और उन्होंने जैसा प्रायश्चित्त बताया था, वैसा किया। उस समयसे इनके पुत्र उग्रश्रवाको वह गद्दी दी गयी और तत्रसे रोमहर्षणकी जगह उप्रश्रवा पुराणोके वक्ता हुए। 'आत्मा वै जायते पुत्रः' के नाते उग्रश्रवामे अपने पिताके समस्त गुण मौजूद थे।

#### भक्त-वाणी

यमादिभियोंगपथैः कामलोभहतो मुहुः । मुकुन्दसेवया यद्वत् तथाऽऽत्माद्वा न शाम्यति ॥(श्रीमद्रा० १।६।३६) —-देवर्षि नारद

जो हृदय कामना एवं छोभसे बार-बार विधता रहता है, वह यम-नियमादि अप्राङ्ग योगमार्गसे वैसी ज्ञान्ति नहीं प्राप्त कर सकता, जैसी भगवान् श्रीकृष्णकी छीछाओके श्रवण-कीर्तनरूप भजनसे प्राप्त होती है।

# भक्त दर्जी और सुदामा माली

रामिह केवल प्रेम पिआरा । जानि केठ जो जानिहारा ॥

मशुरामे एक भगवद्भक्त दर्जी रहता था । कपड़े सीकर
अपना तथा अपने परिवारका पालन करता एव यथासम्भव
दान करता था। भगवान्का स्मरण, पूजन, ध्यान ही उसे सबसे
प्रिय था । इसी प्रकार सुदामा नामक एक माली भी मशुरामे
था । भगवान्की पूजाके लिये सुन्दर-से-सुन्दर मालाएँ, पूलोके

गुच्छे वह बनाया करता था। दर्जी और माली दोनो ही अपना-अपना काम करते हुए बराबर भगवान्के नामका जप करते रहते थे और उन श्यामसुन्दरके स्वरूपका ही चिन्तन करते थे।

भगवान् न तो घर छोड़कर वनमे जानेसे प्रसन्न होते हैं और न तपस्याः उपवास या और किसी प्रकार गरीरको कष्ट देनेसे। उन सर्वेश्वरको न तो कोई अपनी बुद्धिसे सन्तुष्ट कर सकता है और न निचासे । बहुत-से ग्रन्थोको पढ लेना या अद्भुत तर्क कर लेना, काव्य तथा अन्य कलाओकी शक्ति अथवा बहत-सा धन परमात्माको प्रसन्न करनेमे समर्थ नहीं है। दर्जी और माली दोनोमे कोई ऊँची जातिका नहीं था। किसीने वेद-शास्त्र नहीं पढे थे, कोई उनमे तर्क करनेमे चतुर नहीं था और न उन लोगोंने कोई बडी तपस्या या अनुष्ठान ही किया था। दोनो ग्रहस्थ थे । दोनोके वाल बच्चे ये । दोनो अपने-अपने काममे लगे रहते थे । परत एक बात दोनोमे थी-दोनो भगवान्के भक्त थे। दोनो धर्मात्मा थे । अपने-अपने कामको बड़ी सचाईसे दोनो करते थे । ईमानदारीसे परिश्रम करके जो मिल जाता, उसीमे दोनोको सन्तोष था। इ.ठ. छल, कपट, चोरी, कठोर वचन, दूसरोकी निन्दा करना आदि दोष दोनोमे नही थे। भगवान्-पर दोनोका पूरा विश्वास था। भगवान्को ही दोनोने अपना सर्वस्व मान रक्खा थाऔर 'राम, कृष्ण, गोविन्द' आदि पवित्र मंगवनाम उनकी जिह्नापर निरन्तर नाचा करते थे। भगवान्को तो यह निरछल सरल भक्ति-भाव ही प्रसन्न करता है।

अकूरजीके साथ बलरामजी और श्रीकृष्णचन्द्र मथुरा आये । अकूरको घर भेजकर भोजन तथा विश्राम करनेके पश्चात् दिनके चौथे पहर वे सखाओंसे घिरे हुए मथुरा नगर देखने निकले । कसके घमडी घोबीको मारकर श्यामसुन्दरने राजकीय बहुमूल्य वस्त्र छीन लिये । वस्त्रोको स्वय पहना,

बड़े भाईको पहनाया और सखाओमे बॉट दिया । वे वस्त्र कुछ राम-श्याम तथा बालकोके नापसे तो बने नहीं थे। अतः ढीले-ढाले उनके शरीरमें लग रहे थे। भक्त दर्जीने यह देखा और दौड़ आया वह । त्रिभुवनसुन्दर श्रीकृष्णचन्द्र हॅसते हुए उसके सम्मुख खड़े हो गये। जिनकी एक झॉकीके लिये बड़े-बड़े योगीन्द्र-मुनीन्द्र तरसते रहते है, वे श्यामसुन्दर दर्जी-के सम्मुख खडे थे। महाभाग दर्जीने उनके वस्रोको काट-छॉटकर, सीकर ठीक कर दिया। श्रीवलरामजी तथा सभी गोप-बालकोके वस्त्र उसने उनके शरीरके अनुरूप बना दिये । प्रसन्न होकर भगवान्ने दर्जींसे कहा- 'तुम्हे जो माँगना हो, मॉगो। 'दर्जी तो चपचाप मुख देखता रह गया श्रीकृष्ण-चन्द्रका। उसने किसी इच्छासे, किसी स्वार्थसे तो यह काम किया नही था। हाथ जोडकर उसने प्रार्थना की---'प्रभो! में नीच कुलका ठहरा, मुझे आपलोगोकी सेवाका यह सीमाग्य मिला, यही क्या कम हुआ ।' भगवान्ने दर्जीको वरदान दिया-- 'जवतक तुम इस लोकमे रहोगे, तुम्हारा शरीर स्वस्थ, सबल, आरोग्य रहेगा । तुम्हारी इन्द्रियोकी शक्ति क्षीण नहीं होगी। तम्हे सदा मेरी स्मृति रहेगी। ऐश्वर्य तथा लक्ष्मी तुम्हारे पास भरपूर रहेगी। इसके पश्चात् मेरा रूप धारण करके तम मेरे लोकमे मेरे पास रहोगे । तुम्हे मेरा सारूप्य प्राप्त होगा।

-इसके पश्चात् श्रीकृष्णचन्द्र सुदामा मालीके घर गये। सुदामा तो राम-स्यामको देखते ही आनन्दके मारे नाचने लगा कीर्तन करते हुए । उसने भूमिमे लोटकर दण्डवत्-प्रणाम किया । सबको आसन देकर बैठाया । सखाओ तथा बलराम-जीके साथ स्यामसुन्दरके उसने चरण घोये । सनका चन्दन लगाया, मालाऍ पहनायीं, विधिवत् सबकी पूजा की । पूजा करके वह हाथ जोड़कर स्तुति करने लगा। उसने कहा-भगवन् । मैने ऋषि मुनियोसे सुना है कि आप दोनो ही इस जगत्के परम कारण है। आप जगदीश्वर है। ससारके ्र प्राणियोका कस्याण करनेके लिये, जीवोके अम्युदयके लिये आपने अवतार लिया है । आप तो सारे ससारके आत्मस्वरूप है। सभी प्राणियोके सुदृद् हैं। आपमे विषमदृष्टि नहीं है। सभी प्राणियोमे समरूपसे आप स्थित है । फिर भी जो आपका भजन करते हैं, उनपर आपका अनुग्रह होता है। मैं आपका दास हूँ, अतएव मुझे कोई सेवा करनेकी आज्ञा अवश्य करे, क्योंकि आपकी सबसे बड़ी कुपा जीवपर यही होती है कि आप उमे अपनी सेवाका अधिकार दे । आपकी आजाका पालन करना ही जीवका परम सौमाग्य है ।'

मुदामाने सखाओके साथ भगवान्की पूजा कर ली थी, उन्हें मालाएँ पहनायी थी, फिर भी उसे प्रसन्न करनेके लिये श्रीकृष्णचन्द्रने कहा—'मुदामा । हम सबको तुम्हारी मुन्दर मालाएँ और फूलोके गुच्छे चाहिये ।' माली मुदामाने वडी श्रद्धासे वहुत ही मुन्दर-मुन्दर मालाएँ फिर भगवान्को तथा सभी गोप-बालकोको पहनायीं, उन्हें फूलोसे सजाया और उनके हाथोमे फूलोके सुन्दर गुच्छे बनाकर दिये।

भगवान्ने कहा-- 'सुदामा । मै तुमसे वहुत प्रसन्न हूँ । तुम वरदान माँगो ।'

सुदामा भगवान्के चरणोमे छोट गया । हाथ जोडकर उसने फिर प्रार्थना की—प्रामो । आप अखिलात्मामे मेरी अविचल भक्ति रहे आपके भक्तोंसे मेरी मैत्री रहे और स्मी प्राणियोंके प्रति मेरे मनमें दया-भाव रहे—मुझे यही वरदान आप दे।

मगवान्ने 'एवमस्तु' कहकर फिर कहा— 'तुमने जो मॉगा। वह तो तुम्हे मिल ही गया । तुम्हे दीर्घायु प्राप्त होगी । तुम्होरे गरीरका वल तथा कान्ति कभी भीण नहीं होगी । लोकमें तुम्हारा सुयग होगा और तुम्हारे पास पर्याप्त धन होगा । वह धन तुम्हारी सन्तानपरम्परामें 'वट्ता ही जायगा ।' मालीको यह चरदान देकर श्रीकृष्णचन्द्र नगर-दर्गन करने चले गये ।

वे दर्जा और माली जीवनभर भगवान्का स्मरण-भजन करते रहे और अन्तमे भगवान्के लोकमे उनके नित्य-पार्पद हुए ।

# महात्मा विदुरजी

वासुरेवस्य ये भक्ताः शान्तास्तद्गतमानसाः। तेपा टासस्य टासोऽहं भवे जन्मनि ॥

माण्डत्य ऋषिके गापते यमराजजीने ही दासी-पुत्रके रूपमे धृतराष्ट्र तथा पाण्डुके भाई होकर जन्म लिया था। यमराजजी भागवताचार्य है। अपने इस रूपमे, मनुष्य-जन्म लेकर भी वे भगवान्के परम भक्त तथा धर्मपरायण ही रहे। विदुर्जी महाराज धृतराष्ट्रके मन्त्री थे और सदा इसी प्रयत्नमे रहते थे कि महाराज धर्मका पालन करें। नीतिशास्त्रके ये महान् पण्डित और प्रवर्तक थे। इनकी विदुर्निति वहुत ही उपादेय और प्रख्यात है।

जव कभी पुत्र-स्नेहवग धृतराष्ट्र पाण्डवोको क्लेंग देते या उनके अहितकी योजना सोचते, तव विदुरजी उन्हें समझानेका प्रयत्न करते। स्पष्टवादी और न्यायका समर्थक होनेपर भी धृतराष्ट्र इन्हें बहुत मानते थे। दुर्योधन अवस्य ही इनसे जला करता था। धर्मरत पाण्डुके पुत्रोसे ये स्नेह करते थे। जब दुरात्मा दुर्योधनने लाक्षाभवनमे पाण्डवोको जलानेका पड्यन्त्र किया, तब विदुरजीने उन्हे बचानेकी व्यवस्थाकीऔर गुद्ध भाषामे सदेश भेजकर युधिष्ठिरको पहले ही सावधान कर दिया तथा उस मयङ्कर ग्रहसे बच निकलने-की युक्ति भी बता दी।

सक्रनोंको सदा न्याय एवं घर्म ही अच्छा लगता है।

अन्याय तथा अधर्मका विरोध करना उनका स्वभाव होता है। इसके लिये अनेकों बार दुर्जनोसे उन्हें तिरस्कृत तथा पीडित भी होना पडता है। विदुरजी दुर्योधनके दुष्कर्मोका प्रवल विरोध करते थे। जब कौरवोने भरी सभामे द्रीपदीकों अपमानित करना प्रारम्भ किया, तव वे रुष्ट होकर सभाभवनसे चले गये। पाण्डवोके बनवासके समय विदुरजीकों दुर्योधनके भडकानेसे धृतराष्ट्रने कह दिया—'तुम सदा पाण्डवोकी ही प्रगसा करते हो, अतः उन्होंके पास चले जाओ।' विदुरजी वनमे पाण्डवोके पास चले गये। उनके चले जानेपर धृतराष्ट्रकों उनकी महत्ताका पता लगा। विदुरसे रिहत अपनेकों वे असहाय समझने लगे। तव दूत भेजकर विदुरजीकों उन्होंने फिर बुलाया। मानापमानमें समान भाव रखनेवाले विदुरजी लौट आये।

पाण्डवोके वनवासके तेरह वर्ष कुन्तीदेवी विदुरजीके यहाँ ही रही थीं। जब श्रीकृष्णचन्द्र सन्धि कराने पधारे, तब दुर्योधनका स्वागत-सत्कार उन्होंने अस्वीकार कर दिया। उन मधुसदनको कमी ऐश्वर्य सन्तुष्ट नहीं कर पाताः वे तो भक्तके मावभरे व्रल्सीदल एव जलके ही भूखे रहते हैं। श्रीकृष्णचन्द्रने धृतराष्ट्रः भीष्मः भूरिश्रवा आदि समस्त लोगों-का आतिष्य अस्वीकार कर दिया और विदुरजीके घर वे विना निमन्त्रणके ही पहुँच गये। अपने सब्वे भक्तका घर तो

उनका अपना ही घर है। विदुरके गाकको उन त्रिमुवन-पतिने नैवेद्य बनाया। विदुरानीके केलेके छिलकेकी कथा प्रसिद्ध है। महाभारतके अनुसार विदुरजीने विविध व्यञ्जनादिते उनका सत्कार किया था।

महाराज धृतराष्ट्रको भरी सभामे श्रीकृष्णचन्द्रके सम्मुख
तया केशवके चले जानेपर अकेले भी विदुरने समझाया—
'दुर्योधन पापी है। इसके कारण कुरुकुलका विनाश होता
दीखता है। इसे बॉधकर आप पाण्डवोको दे दे।' दुर्योधन
इससे बहुत विगड़ा। उसने कठोर वचन कहे। विदुरजीको
युद्धमे किसीका पक्ष लेना नहीं था, अतः शस्त्र छोडकर वे
तीर्याटनको चले गये। अवधूतवेशमे वे तीर्थोमे धूमते
रहे। विना माँगे जो कुछ मिल जाता, वही खा लेते। नगे
श्रीर कन्द-मूल खाते हुए वे तीर्थोमे लगभग ३६ वर्ष

विचरते रहे । अन्तमे मथुरामे इन्हे उद्धवजी मिले । उनसे महामारतके युद्ध, यदुकुलके क्षय तथा भगवान्के स्वधामगमनका समाचार मिला । भगवान्ने स्वधाम पधारते समय महर्पि मैत्रेयको आदेश दिया था विदुरजीको उपदेश करनेका । उद्धवजीसे यह समाचार पाकर विदुरजी हरद्वार गये । वहाँ मैत्रेयजीसे उन्होंने भगवदुपदिष्ट तत्त्वज्ञान प्राप्त किया और फिर हिस्तिनापुर आये । हिस्तिनापुर विदुरजी केवल बडे भाई धृतराष्ट्रको आत्मकल्याणका मार्ग प्रदर्शन करने आये थे । उनके उपदेशसे धृतराष्ट्र एव गान्धारीका मोह दूर हो गया और वे विरक्त होकर वनको चले गये । विदुरजी तो सदासे विरक्त थे । वनमे जाकर उन्होंने भगवान्मे चित्त लगाकर योगियोंकी मॉति शरीरको छोड दिया ।

#### भक्त सञ्जय

श्री द्भगवद्गीतामे सञ्जय प्रधान व्यक्ति है । सञ्जयके मुखसे ही श्रीमद्भगवद्गीता धृतराष्ट्रने सुनी थी । सञ्जय विद्वान् गावल्गण नामक सूतके पुत्र थे। ये बड़े शान्तः शिष्ट, ज्ञान-विज्ञानसम्पन्न, सदाचारी, निर्भय, सत्यवादी, जितेन्द्रियः धर्मात्माः स्पष्टभाषी और श्रीकृष्णके परम भक्त तथा उनको तत्त्वसे जाननेवाले थे। अर्जुनके साथ सञ्जयकी लडकपनसे मित्रता थी; इसीसे अर्जुनके उस अन्तःपुरमे। जहाँ अभिमन्यु और नकुल सहदेवका भी प्रवेश निपिद्ध था, सञ्जयको प्रवेश करनेका अधिकार था । जिस समय सञ्जय कौरवोकी ओरसे पाण्डवोके यहाँ गये थे। उस समय अर्जुन और भगवान् श्रीकृष्ण अन्तःपुरमे थे । वही देवी द्रौपदी और महाभागा सत्यभामाजी भी थीं । सञ्जयने वापस जाकर वहाँका वर्णन सुनाते हुए धृतराष्ट्रसे कहा था-4मेंने अर्जुनके अन्त.पुरमे जाकर देखा कि भगवान् श्रीकृष्ण अपने दोनो चरण अर्जुनकी गोदमे रक्ले हुए है तथा अर्जुन-के चरण द्रौपदी और सत्यभामाकी गोदमे है । अर्जुनने बैठनेके लिये एक सोनेका पादपीठ (पैर रखनेकी चौकी) मेरी ओर सरका दी । मै उसे हाथसे स्पर्ग करके जमीनपर बैठ गया । उन दोनों महापुरुषोको इस प्रकार अत्यन्त प्रेमसे एक आसनपर वैठे देखकर मै समझ गया कि ये दोनो जिनकी आज्ञामे रहते हैं, उन धर्मराज युधिष्ठिरके मनका सङ्कल्प ही पूरा होगा।

महाभारत युद्ध आरम्भ होनेसे पूर्व त्रिकालदर्शी भगवान् व्यासने धृतराष्ट्रके पास जाकर युद्धका अवश्यम्भावी होना बतलाते हुए यह कहा कि 'यदि तुम युद्ध देखना चाहो तो मै तुम्हे दिव्य दृष्टि देता हूँ।' धृतराष्ट्रने अपने कुलका नाग देखनेकी अनिच्छा प्रकट की, पर श्रीवेद-व्यासजी जानते थे कि इससे युद्धकी बाते जाने-सुने विना रहा नही जायगा। अतएव वे सञ्जयको दिव्य-दृष्टि देकर कहने लगे कि 'युद्धकी सब घटनाएँ सञ्जयको मालूम होती रहेगी, वह दिव्य-दृष्टिसे सर्वज्ञ हो जायगा और प्रत्यक्ष-परोक्ष या दिन-रातमे जहाँ जो कोई घटना होगी-यहाँतक कि मनमे चिन्तन की हुई भी सारी बाते सञ्जय जान सकेगा।' ( महा० भीष्म० अ० २ ) इसके बाद जब कौरवोके प्रथम सेनापति भीष्मपितामह दस दिनोतक घमासान युद्ध करके एक लाख महार्थियोको अपार सेनासहित वध करनेके उपरान्त शिखण्डीके द्वारा आहत होकर शरगय्यापर पड़ गये, तब सञ्जयने आकर यह समाचार धृतराष्ट्रको सुनाया । तब भीष्मके लिये शोक करते हुए वृतराष्ट्रने सञ्जयसे युद्रका सारा हाल पूछा । तदनुसार सञ्जयने पहले दोनो ओरकी सेनाओका वर्णन करके फिर गीता सुनाना आरम्भ किया। गीता भीष्मपर्वके २५ वेसे ४२ वे अध्यायतक है।

महर्षि व्यासः सञ्जयः विदुर और भीष्म आदि कुछ ही ऐसे महानुभाव थेः जो भगवान् श्रीकृष्णके यथार्थं स्वरूपः

को पहचानते थे। धृतराष्ट्रके पूछनेपर सञ्जयने कहा था कि 'मैं स्त्री-पुत्रादिके मोहमे पडकर अविद्याका सेवन नहीं करता, में भगवानके अर्पण किये विना ( वृथा ) धर्मका आचरण नहीं करता, में शुद्ध भाव और भक्तियोगके द्वारा ही जनार्दन श्रीकृष्णके स्वरूपको यथार्थ जानता हूं। मगवान्का खरूप और पराक्रम वतलाते हुए सञ्जयने कहा- 'उदारहृदय श्रीवासुदेवके चक्रका मध्यमाग पाँच हाय विस्तारवाला है, परतु भगवान्के हच्छानुकूल वह चाहे जितना बडा हो सकता है। वह तेजः पुञ्जसे प्रकाशित चक सबके सारासार बलकी थाह लेनेके लिये बना है। वह कौरवोका सहारक है और पाण्डवोका प्रियतम है। महाबलवान् श्रीकृष्णने लीलासे ही भयानक राक्षस नरकासुर, शबरासुर और अभिमानी कस, शिशुपालका वध कर दिया था । परम ऐ-धर्यवान् सुन्दर-श्रेष्ठ श्रीकृष्ण मनके सङ्कल्पसे ही पृथ्वी। अन्तरिक्ष और स्वर्गको अपने वशमे कर सकते 🖁 । : एक ओर सारा जगत् हो और दूसरी ओर अकेले श्रीकृष्ण हो तो साररूपमे वही उस सबसे अधिक ठहरेंगे। वे अपनी इच्छामात्रसे ही जगत्को मस्म कर सकते हैं, परत उनको भस्म करनेमे सारा विश्व भी समर्थ नहीं है---

यत सत्यं यतो धर्मो यतो हीरार्जवं यतः । ततो भवति गोविन्दो यत कृष्णस्ततो जयः ॥

'जहाँ सत्य, धर्म, ईश्वरविरोधी कार्यमे लजा और हृदयकी सरलता होती है, वहीं श्रीकृष्ण रहते हैं और नहां श्रीकृष्ण रहते है, वही निःसन्देह विजय है।' सर्व-भूतात्मा पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण लीलासे पृथ्वी, अन्तरिक्ष और स्वर्गका सञ्चालन किया करते हैं, वे श्रीकृष्ण सब लोगोको मोहित करते हुए-से पाण्डवोका बहाना करके तुम्हारे अधर्मी मूर्ख पुत्रोको भस्म करना चाहते हैं । भगवान् श्रीकृष्ण अपने प्रभावसे काल-चक्र, जगत्-चक्र और युग-चक्रको **प**दा घुमाया (बदला) करते हैं। मै यह सत्य कहता हूं कि भगवान् श्रीकृष्ण ही काल, मृत्यु और खावर-जङ्गमरूप जगत्के एकमात्र अधीश्वर है । जैसे किसान अपने ही बोये हुए खेतको ( पक जानेपर ) काट लेता है, इसी प्रकार महायोगेश्वर श्रीकृष्ण समस्त जगत्के पालनकर्ता होनेपर भी स्वय उसके सहारके लिये कर्म करते है। वे अपनी महामाया के प्रभावसे सबको मोहित किये रहते हैं परतु जो उनकी गरण ग्रहण कर हेते हैं, वे मायासे कभी मोहको भास नहीं होते।

#### ये त्वामेव प्रपधन्ते न ते सुद्धन्ति मानवाः ।

इसके बाद धृतराष्ट्रने भगवान् श्रीकृष्णके नाम और उनके अर्थ पूछे। तब परम मागवत सञ्जयने कहा-भगवान् श्रीकृष्णके नाम-गुण अपार है। मे जो कुछ सुना-समझा हूँ, वही सक्षेपसे कहता हूँ । श्रीकृष्ण मायासे आवरण करते हैं और सारा जगत् उनमें निवास करता है तथा वे प्रकाशमान हैं—इससे उनको 'वासुदेव' कहते हैं। अथवा सव देवता उनमे निवास करते हैं, इस्टिये उनका नाम 'वासुदेव' है । सर्वव्यापक होनेके कारण उनका नाम 'विष्णु' है। 'मा' यानी आत्माकी उपाचिरूप बुद्धि-वृत्तिको मीन, व्यान या थोगसे दूर कर देते हैं, इससे श्रीकृष्णका नाम 'माधव' है। मधु अर्थात् पृथ्वी आदि तत्त्वोके सहारकर्ता होनेसे या वे सब तत्त्व इनमे लयको प्राप्त होते हैं। इससे भगवान्को 'मधुहा' कहते हैं । मधु नामक दैत्यका वध करनेवाले होनेके कारण श्रीकृष्णका नाम 'मधुमूदन' है । 'कृपि' शब्द सत्तावाचक है और 'ण' मुखवाचक है, इन दोनो धातुओके अर्थरूप सत्ता और आनन्दके सम्यन्धसे भगवान्का नाम 'कृष्ण' हो गया है । अक्षय अविनाशी परम स्थानका या हृद्यकमलका पुण्डरीक । भगवान् वासुदेव उसमे विराजित रहते हैं और कभी उसका क्षय नहीं होता, इससे भगवान्को (पुण्डरीकाक्ष) कहते हैं। दस्युओका दलन करते हैं; इससे भगवान्का नाम 'जनार्दन' है । वे सत्त्वसे कभी च्युत नहीं होते और सत्त्व उनसे कभी अलग नहीं होता, इससे 'सात्वत' कहते है । वृषभका अर्थ वेद है और ईक्षणका अर्थ है शापक अर्थात् वेदके द्वारा भगवान् जाने जाते है, इसिलये उनका नाम 'बृषमेक्षण' है। वे किसीके गर्भसे जन्म ग्रहण नहीं करते, इससे उनको 'अज' कहते हैं। इन्द्रियोमे स्वप्रकाश है तथा इन्द्रियोका अत्यन्त दमन किये हुए है, इसलिये भगवान्का नाम 'दामोद्र' है। हर्ष, स्वरूप सुख और ऐश्वर्य—तीनो ही भगवान् श्रीकृष्णमे हैं। इसीसे उनको 'हृषीकेश' कहते हैं। अपनी दोनो विशाल मुजाओसे उन्होंने स्वर्ग और पृथ्वीको घारण कर रक्खा है इसलिये वे 'महावाहु' कहलाते हैं | वे कभी अधःप्रदेशमे होते यानी ससारमे लिस नहीं होते: इसलिये उनका 'अधोक्षज' है । नाम

आश्रय होनेके कारण उन्हें 'नारायण' कहते हैं । वे सव भूतोंके पूर्ण कर्ता हैं और सभी भूत उन्हों में लयको प्राप्त होते हैं, इसिलये उनका नाम 'पुरुपोत्तम' है । वे सव कार्य और कारणोंकी उत्पत्ति तथा प्रलयके स्थान हैं तथा सर्वज हैं; इसिलये उनको 'सर्व' कहा जाता है । श्रीकृण सत्यमें हैं और सत्य उनमें है तथा वे गोविन्द व्यावहारिक सत्यकी अपेक्षा भी परम सत्यरूप हैं, इससे उनका नाम 'सत्य' है । चरणोंद्वारा विश्वको व्याप्त करनेवाले होनेने 'विष्णु' और

सवपर विजय प्राप्त करनेके कारण भगवान्को 'जिण्णु' कहते हैं। शाश्वत और अनन्त होनेसे उनका नाम 'अनन्त' है और गो यानी इन्द्रियोंके प्रकाशक होनेसे 'गोविन्द' कहे जाते हैं। वास्तवमे तत्त्वहीन (असत्य) जगत्को भगवान् अपनी सत्ता-स्फूर्तिसे तत्त्व (सत्य) सा वनाकर सवको मोहित करते हैं।'

यह सञ्जयकी श्रीकृष्णभक्ति और श्रीकृष्ण-तत्त्व-जानका एक उटाहरण है ।

# भक्त किरात और नन्दी वैश्य

प्राचीन कालमें नन्दी नामक वैञ्य अपनी नगरीके एक धनी-मानी और प्रतिष्ठित पुरुप थे। वे वड्डे सदाचारी और वर्णाश्रमोचित धर्मका दृढतासे पाळन करते ये । प्रतिदिन श्रदा-मक्तिपूर्वक मगवान् शङ्करकी पूजा करनेका तो उन्होंने नियम ही छे रक्खा था। जिस मन्दिरमे नन्दी वैश्य पूजा करते थे, वह वस्तीसे कुछ दूर जगलमे था । एक दिनकी बात है कि कोई किरात शिकार खेलता हुआ उघरसे निकला । वह प्राणियोकी हिंसा करता था। उसकी बुद्धि जडप्राय थी, उसमे विवेकका छेन भी नहीं था । दोपहरका समय था, वह भूख-प्याससे व्याकुछ हो रहा था । मन्दिरके पास आकर वहींके सरोवरमे उसने स्नान किया और जलपान करके अपनी प्यास बुझायी। जब वह वहाँसे छौटने लगा, तत्र उसकी दृष्टि मन्दिरपर पड़ी और उसके मनमें यह इच्छा हुई कि मन्दिरमें चलकर मगवान्का दर्शन कर हूँ । उसने मन्टिरमे जाकर भगवान् शङ्करका दर्शन किया और अपनी बुढिके अनुसार उनकी पूजा की।

उसने केसी पूजा की होगी, इसका अनुमान सहज ही छग सकता है। न उसके पास पूजाकी सामग्री थी और न वह उसे जानता ही था। किस सामग्रीका उपयोग किस विधिसे किया जाता है, यह जाननेकी भी उसे आवश्यकता नहीं प्रतीत हुई। उसने देखा, छोगोंने स्नान कराकर विस्तपत्र आदि चढाये हैं। उसने एक हाथसे विस्तपत्र तोड़ा, दूसरे हायमे मास पहलेसे ही था। गण्डूप-जलसे स्नान कराकर उसने विस्तपत्र और मास चढ़ा दिया। मासमोजी मील था। उसको इस वातका पता नहीं था कि देवताको

मास नहीं चढाना चाहिये । यही काम यदि कोई जान-वूझकर करे तो वह दोपका मागी होता है। परतु उसने तो भावसे, अपनी शक्ति और जानके अनुसार पूजा की थी। वडा आनन्द हुआ उसे, प्रेममुग्ध होकर वह शिविछङ्गके सम्मुख साप्टाङ्ग दण्डवत् करने छगा। उसने दृढतासे यह निश्चय किया कि आजसे में प्रतिदिन भगवान् शङ्करकी पूजा करूँगा। उसका यह निश्चय अविचल था; क्योंकि यह उसके गम्भीर अन्तस्तलकी प्रेरणा थी।

दूसरे दिन प्रातःकाल नन्दी वैद्य पूजा करने आये। मन्दिरकी स्थिति देखकर वे अवाक् रह गये । कलकी पूजा इधर-उधर विखरी पडी थी। मार्चके दुकड़े भी इधर-उघर पहें ये । उन्होने सोचा—'यह क्या हुआ है मेरी पूजामे ही कोई त्रुटि हुई होगी। जिसका यह फल है। इस प्रकार मन्दिरको भ्रष्ट करनेवाला विष्न तो कभी नहीं हुआ या। अवञ्य ही यह मेरा दुर्माग्य है। यही सब सोचते हुए उन्होंने मन्दिर साफ किया और पुन. सानादि करके भगवान्की पूजा की । घर छौटकर उन्होने पुरोहितसे सारा समाचार कह सुनाया और वड़ी चिन्ता प्रकट की। पुरोहितको क्या पता था कि इस काममे मी किसीका मक्ति-माय हो सकता है । उन्होंने कहा—'अवस्य ही यह किसी भूर्खका काम है, नहीं तो रत्नीको इधर-उधर विखेरकर भठा कोई मन्दिरको अपवित्र एव भ्रष्ट क्यो करता । चलो, कल इम भी तुम्हारे साथ चलेंगे और देखेंगे कि कौन दुष्ट ऐसाकाम करता है। ' नन्दी वैदयने वहे दु.खसे वह रात्रि व्यतीत की ।

प्रातःकाल होते-न-होते नन्दी वैश्य अपने पुरोहितको

छेकर जिव मन्दिर पहुँच गये । देखा वही हालत आज भी थी। जो कल थी । वहाँ मार्जन आदि करके नन्दीने शिवजीकी पञ्चोपचार पूजा की और रुद्राभिषेक किया । ब्राह्मण स्तुतिपाठ करने लगे । वेद-मन्त्रोकी ध्वनिसे वह जगल गूँज उठा। सबकी ऑख लगी हुई थी कि देखें मन्दिरको भ्रष्ट करनेवाला कव किथरसे आता है।

दोपहरके समय किरात आया । उसकी आकृति वड़ी भयद्भर थी । हाथोमे घतुप वाण लिये हुए था । बह्नर-भगवान्की कुछ ऐसी लीला ही थी कि किरातको देखकर सब-के सब डर गये और एक कोनेमे जा छिपे । उनके देखते-देखते किरातने उनकी की हुई पूजा नप्ट-भ्रष्ट कर दी एव गण्डूप-जलसे स्नान कराकर विल्वपत्र और मास चढाया। जब वह साष्टाङ प्रणाम करके चला गया। तब नन्दी वैश्य आया और सब बस्तीमे और ब्राह्मणोके जी-मे-जी छौट आये । नन्दीको व्यवस्था मिली कि उस लिङ्गमूर्तिको ही अपने घर ले आना चाहिये । व्यवस्थाके अनुसार गिवलिङ्ग वहाँसे उखाड लाया गया और नन्दी वैश्यके घरपर विधिपूर्वंक उसकी प्रतिष्ठा की गयी। उनके घर सोने और मणि-रत्नोकी कमी तो थी ही नहीं, सकोच छोडकर उनका उपयोग किया गया, परन्त भगवानको धन-सम्पत्तिके अतिरिक्त कुछ और भी चाहिये।

प्रतिदिनके नियमानुसार किरात अपने समयपर भगवान शङ्करकी पूजा करने आया; परत मूर्तिको न पाकर सोचने लगा-- 'यह क्या, भगवान् तो आज है ही नहीं।' मन्दिरका एक-एक कोना छान डाला, एक-एक छिद्रको उसने ध्यानपूर्वक देखा, परतु सब व्यर्थ । उसके भगवान् उसे नहीं मिले। किरातकी दृष्टिमे वह मूर्ति नहीं थीं, खय भगवान् ये । अपने प्राणोंके लिये वह भगवान्की पूजा नहीं करता था, किंतु उसने अपने प्राणोको उनपर निछावर कर रक्खा था । अपने जीवन-सर्वस्व प्रमुको न पाकर वह विह्वल हो गया और बड़े आर्त्तस्वरसे पुकारने लगा—'महादेव । शम्मो । मुझे छोडकर द्धम कहाँ चले गये १ प्रमो । अच एक क्षणका भी विलम्ब सहन नहीं होता। मेरे प्राण तड़फड़ा रहे हे, छाती फटी जा रही है, ऑखोरे कुछ सूझता नहीं । मेरी करुण पुकार सुनो, मुझे जीवनदान दो। अपने दर्शनसे मेरी ऑखे तृप्त करो। नगन्नाथ । त्रिपुरान्तक ॥ यदि तुम्हारे दर्शन नहीं होगे तो में जीकर क्या करूँगा ? में प्रतिमापूर्वक कहता हूँ और सच कहता हूँ, इम्हारे बिना मैं जी नहीं सकता।

इस प्रकार प्रार्थना करते-करते किरातकी ऑखोसे ऑसुओकी धारा अविरल रूपसे यहने लगी। वह विकल हो गया, अपने , हायांको पटकने तथा गरीरको पीटने लगा। उसने कहा— अपनी जानमे मैने कोई अपराध नहीं किया है, फिर क्या कारण है कि द्वम चले गये ? अच्छा, यही सही, में तो दुम्हारी पूजा करूँगा ही।' किरातने अपने हाथमे शरीरका बहुत सा मास काटकर उस स्थानपर रक्खा, जहाँ पहले शिवलिङ्ग था। स्वस्थ इदयसे, क्योंकि अब उसने प्राणत्याग-का निश्चय कर लिया था, फिर सरोवरमं स्नान करके सदाकी मोति पूजा की और साष्टाङ्ग प्रणाम करके ध्यान करने वैठ गया।

किरातके चित्तमे अव एक भी वासना अवशेष न थी, वह केवल भगवानुका दर्शन चाहता था। ध्यान अथवा मृत्युः यही उसकी साधना थी। यही कारण है कि विना किसी विक्षेपके उसने लक्ष्यवेध कर लिया और उसका चित्त भगवानके लीलालोकमे विचरण करने लगा । उसकी अन्त-र्दृष्टि भगवान्के कर्पूरोज्ज्वल, भस्मभूषित, गङ्गान्तरङ्ग-रमणीय जटाकलापसे शोभित एव सर्प-परिवेष्टित अङ्गोकी सौन्दर्यसुधा-का पान करने लगी और वह उनकी लीलाम सम्मिलित होकर विविध प्रकारसे उनकी सेवा करने लगा। उसे वाह्य जगत्, शरीर अथवा अपने आपकी सुधि नहीं थी, वह केवल अन्तर्जगत्की अमृतमयी सुरिभसे छक रहा था। देखनेपर उसका शरीर रोमाञ्चित ऑखोरे ऑस्की बूँदे दुलक रही थी, रोम-रोमसे आनन्दकी धारा फूटी पडती थी। उस कृरकर्मा किरातके अन्तरालमे इतना माधुर्य कहाँ सो रहा था, इसे कौन जान सकता है।

किरातकी तत्मयता देखकर शिवजीने अपनी समाधि
भक्त की। वे उसके चर्मचधुओं सामने प्रकट हो गये।
उनके ललाटदेशस्थित चन्द्रने अपनी सुधामयी रिक्मयोंसे
किरातकी काया उज्ज्वल कर दी। उसके गरीरका अणु-अणु
वदलकर अमृतमय हो गया। परन्तु उसकी समाधि ज्योकी-त्यो थी। भगवान्ने मानो अपनी अनुपस्थितिके दोषका
परिमार्जन करते हुए किरातसे कहा—'महापाञ्च। वीर ॥
मै तुम्हारे भिक्तमाव और प्रेमका ऋणी हूँ, तुम्हारी जो बढीसे बडी अभिलाषा हो, वह मुझसे कहो, मै तुम्हारे लिये सब
कुछ कर सकता हूँ।' भगवान्की वाणी और सङ्कल्पने
किरातको बाहर देखनेके लिये विवश किया। परंतु जब
उसने जाना कि मै जो भीतर देख रहा था, वही बाहर भी

है, तव तो उसकी प्रेमभक्ति पराकाष्ट्राको पहॅच गयी और वह सर्वाङ्गसे नमस्कार करता हुआ श्रीभगवान्के चरणोमे लोट गया । भगवान्के प्रेमपूर्वक उठानेपर और प्रेरणा करनेपर उसने प्रार्थना की-- भगवन् । मै तुम्हारा दास हूँ, तुम मेरे स्वामी हो-मेरा यह भाव सर्वदा वना रहे और मुझे चाहे जितनी बार जन्म लेना पड़े, मै तुम्हारी सेवामे सलग्न रहूँ। प्रतिक्षण मेरे हृदयमे तुम्हारा प्रेम बढता ही रहे । प्रमो ! तुम्ही मेरी दयामयी मा हो और तुम्हीं मेरे न्यायगील पिता हो । मेरे सहायक बन्धु और प्राणप्रिय सखा भी तुम्ही हो । मेरे गुरुदेव, मेरे इष्टदेव और मेरे मन्त्र भी तुम्ही हो। तुम्हारे अतिरिक्त तीनो लोकोमे और कुछ नहीं है, और तीनो लोक भी कुछ नहीं हैं। केवल तुम्ही हो।' किरातकी निष्काम प्रेमपूर्ण प्रार्थना सुनकर भगवान् बहुत प्रसन्न हुए और उन्होंने सदाके लिये उसे अपना पार्षद बना लिया। उसे पार्षदरूपमे प्राप्त करके मगवान शहरको वडा आनन्द हुआ और वे अपने उल्लासको प्रकट करनेके लिये डमरू वजाने लगे।

भगवान्के डमरूके साथ ही तीनो लोकोमे भेरी, शहू, मृदङ्ग और नगारे वजने लगे । सर्वत्र 'जय-जय' की ध्विन होने लगी । शिवभक्तोके चित्तमे आनन्दकी बाढ आ गयी । यह आनन्द-कोलाहल तत्क्षण नन्दी वैश्यके घर पहुँच गया । उन्हे वडा आश्चर्य हुआ और वे अविलम्ब वहाँ पहुँचे । किरातके भक्तिभाव और भगवत्-प्रसादको देखकर उनका हृदय गद्गद हो गया और जो कुछ अज्ञानरूप मल था उनके चित्तमे कि 'भगवान् धन आदिसे प्राप्त हो सकते हैं' वह सब धुल गया । वे सुग्ध होकर किरातकी स्तुति करने लगे—'हे तपस्वी । तुम भगवान्के परम भक्त हो, तुम्हारी भक्तिसे ही प्रसन्न होकर भगवान् यहाँ प्रकट हुए है ।

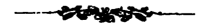
मै तुम्हारी शरणमे हूँ । अब तुम्ही मुझे भगवानके चरणोमे अर्पिन करो ।' नन्दीकी वातसे किरातको बडी प्रसन्नता हुई । उन्होने तत्क्षण नन्दीका हाथ पकडकर भगवान्-के चरणोमे उपस्थित किया । उस समय मोलेवावा सचमुच भोले बन गये । उन्होंने किरातसे पूछा—'ये कौन सज्जन हैं ? मेरे गणोमे इन्हे लानेकी क्या आवश्यकता थी ११ किरातने कहा-- 'प्रमो ! ये आपके सेवक है, प्रतिदिन रत्न-माणिक्यसे आपकी पूजा करते थे। आप इनको पहचानिये और स्वीकार कीजिये। शहरने हॅसते हुए कहा- 'मुझे तो इनकी बहुत कम याद पड़ती है। तुम तो मेरे प्रेमी हो, सखा हो, परन्तु ये कौन है १ देखो भाई । जो निष्काम है, निष्कपट है और हृदयसे मेरा स्मरण करते है, वे ही मुझे प्यारे है; मै उन्हीको पहचानता हूँ। करातने प्रार्थना की---भगवन् । मै आपका भक्त हूँ और यह मेरा प्रेमी है । आपने मुझे स्वीकार किया और मैन इसे, हम दोनो ही आपके पार्षद हैं। अब तो भगवान गद्धरको बोलनेके लिये कोई स्थान ही नहीं था । भक्तकी स्वीकृति भगवान्की स्वीकृतिसे बढ़कर होती है। किरातके मुँहसे यह बात निकलते ही सारे ससारमे फैल गयी। लोग शत-शत मुखरे प्रशसा करने लगे कि किरातने नन्दी वैश्यका उद्धार कर दिया।

उसी समय बहुत-से ज्योतिर्मय विमान वहाँ आ गये। भगवान् शङ्करका सारूप्य प्राप्त करके दोनो भक्त उनके साथ कैलाश गये और मा पार्वतीके द्वारा सत्कृत होकर वही निवास करने लगे। यही दोनो भक्त भगवान् गङ्करके गणोमे 'नन्दी' और 'महाकालके' नामसे प्रसिद्ध हुए। इस प्रकार नन्दीकी भक्तिके द्वारा किरातकी भक्तिको उत्तेजित करके और किरातकी भक्तिके द्वारा नन्दीकी भक्तिको पूर्ण करके आग्रुतोष भगवान् शङ्करने दोनोको स्वरूप-दान किया और कृतकृत्य बनाया।

#### भक्त-वाणी

वासुदेवं परित्यज्य येऽन्यं देवमुपासते। तृषिता जाह्नवीतीरे कूपं वाञ्छन्ति दुर्भगाः॥
—-उद्व

जो छोग भगवान् वासुदेवको छोडकर दूसरे किसी देवताकी ( उनसे भिन्न मानकर ) उपासना करते है, वे अभागे गङ्गा-तटपर रहकर भी प्यासके मारे छटपटाते हुए कुऍकी अभिळाषा करते हैं।



### प्रह्लादजननी कयाधू

माता ही पुत्रकी सच्ची गुरु है। गर्भस्य बालकपर माता-के स्वभावः आचरण एव विचारोका जो प्रभाव पहता है। वह बालकके सम्पूर्ण जीवन-निर्माणका आधार होता है। यदि माता शिशुके उदरमे आनेपर सात्त्विक आहारः धार्मिक जीवनचर्याः यम नियमका पालन और मगबद्गुणानुवाद-श्रवणादिमे लग गयी तो उसका बालक अवन्य धार्मिक एव भगवद्भक्त होगा तथा अपने कुलको पवित्र करेगा।

दैत्यमाता दितिने परम प्रतापी हिरण्यकिंगपु एव हिरण्याक्ष—इन दो पुत्रोको उत्पन्न किया । दोनो त्रिमुवन-विजयी, मुरामुरोसे अजेय एव दुर्धप हुए । दोनो भाइयोमे परम स्नेह था । सृष्टिके प्रारम्ममे ही भगवान् नारायणने प्रज्ञीषमगना सचराचरा घरा'का उद्धार करते समय महावाराह-रूप घारण करके छोटे भाई हिरण्याक्षको मार डाला । हिरण्य-किंगपुको यहा दुःख हुआ । अल्यन्त कोघ आया । उसने अपनेको अमर वनानेके लिये तपस्या करनेका निश्चय किया । माता दिति, भाईकी पत्नी तथा भ्रातुपुत्रोको सदुक्तियोसे आखासन देकर, राज्यका मार नमुचि, गम्बर, पुलोमा आदि मन्त्रियोपर छोडकर वह मन्दराचलपर कठोर तपस्या करने चला गया ।

इन्द्रने देखा कि दैत्यराज्य इस समय नरेगहीन हो गया है। उन्होंने देवताओं के साथ उसपर आक्रमण कर दिया। देवताओं से पराजित देत्य इघर-उघर, जहाँ गरण जान पड़ी, वनो एव पर्वतों में भाग गये। देवताओंने दैत्यपुरीको छ्ट छिया और जला दिया। दंत्यराज हिरण्यकिंगपुके प्रवल पराक्रमसे महेन्ड अत्यन्त भयभीत थे। उन्हें भय था कि पराक्रमी पिताके पुत्र भी कही वैसे ही महान् न हो। ऐसा होनेपर तो देवताओपर घार विपत्ति आ जायगी। महेन्द्रने दैत्यराजके तीनो बालक पुत्र—हाद, अनुहाद और सहादको मार डाला।

हिरण्यकि प्रकी पत्नी दैत्येश्वरी कयाधू इस समय गर्भवती थी । उनके सभी अनुचरः समस्त दैत्य भाग गये थे । इन्द्रने वलपूर्वक उन्हे र्यमे बैठाया और अमरावतीकी ओर लेचले । ये साध्वी अत्यन्त करणस्वरसे विलाप कर रही थी और किसी-से भी सहायताकी प्रायना कर रही थी । इन्द्रको उन्होने वहुत विकारा, वहीं भत्सीना की । क्या लाम ! (स्वार्थी दोषं न पश्यति ।) पहेन्द्र । तुम देवराज हो । तुम्हे गोभा नही देता कि परस्त्रीका हरण करो। इस पतित्रताको गीम छोड दो, गीम । वह आर्तकन्दन देवपिं नारदके कानामे पडा । कोमल हृदय इवित हो गया। आगे वदकर देवराजको उन्होने रोका।

्इसके गर्भम दैत्येन्द्रका अविपद्य तेज है। हमे उससे अत्यन्त मय है। हम उमे मार डाल्ना चाहते हैं। भ्रूणहत्यासे बचनेके लिये में इने अमरावती ले जा रहा हूँ। पुत्र उत्पन्न हो जानेपर इसे छोड दूँगा। वहाँ इसको कोई कप्र नहीं होगा और न कोई इसका अपमान करेगा। देवर्षिको प्रणाम करके इन्डने नम्रतापूर्वक निवेदन किया।

'तुम नहीं जानते कि इसका गर्मस्य वालक चिरजीवी है। उसका वध तुम्हारी शक्तिके वाहरकी वात है। उससे देवताओंको कोई भय नहीं। वह तो तुम्हारे कल्याणका कारण वनेगा। भगवान्का परम भक्त है देल्यराजीके इस गर्भमे।' देविंपिने वताया।

'भगवान्का परम भक्त इनके गर्भमें है !' महेन्द्रने आदर-पूर्वक कयाधूकी परिक्रमा की । उन्हें प्रणाम करके, रथसे उतारकर वे चले गये ।

'नेटी । तुम्हारा दैत्यपुर तो ध्वस्त हो गया। अन तुम मेरे आश्रममे चलकर तनतक सुखपूर्वक रहो। जनतक दैत्येश्वर तपस्या समाप्त करके लौटते नहीं।' उस समयतक देवर्षिको प्रजापित दक्षने गाप नहीं दिया था। वे अविश्रान्त परिवाजक नहीं बने थे। आश्रम बनाकर भगवान्का भजन करते हुए निवास करते थे। कथाधूने उनकी आजा स्वीकार कर ली और उनके साथ-साथ आश्रम पहुँची।

वडी श्रद्धासे कयाधू देवर्षिकी सेवा करता । वे सम्राज्ञी होकर भी तपस्विनी हो गयी थी । अपने हाथी आश्रमको स्वच्छ करती, लीपती और नदीसे जल ले आती । देवर्षिके आदेशानुसार वडे भिक्तमावसे भगवान्का पूजन करती, नाम-जप करती । अपने पुत्रकी मङ्गल-कामनासे वे सब प्रकार देवर्षिको प्रसन्न करनेका यल करती । वेदीपर कुगासन डालकर गयन करती, वल्कल वस्न पहनती, कठिन ब्रतोका पालन करतीं तथानीवार एव कन्द-मूलसे श्रुवा गान्त कर लेतीं। अवसर मिलते ही देवर्षि उन्हे भगवान्के दिव्य स्वरूप, अनन्त गुण एवं अद्भुत माहात्म्यका श्रवण कराते। गर्भस्य शिशुको लक्ष्यकर देवर्षि योगः साख्यः भक्ति तथा तत्त्वज्ञानके गूढ तत्त्वोका उपदेश करते। ससारकी असारता वताकर वैराग्यका प्रतिपादन करते।

दैत्यपितयाँ स्वेच्छा-प्रसवमें समर्थ होती है। देवताओं के

भयमे कयाधूने प्रसव नहीं किया। कई सम्स वर्पोपर जब दैत्यराज वरदान पाकर छोटे, तब देवर्पिने कयाधूको उनके पति-के समीप पहुँचा दिया। सान्त्री कयाद्यूके इसी गर्भसे समस्त सुरासुर-वन्दित 'परम भागवत' प्रह्यादजीका जन्म हुआ।

## रावणपत्नी मन्दोदरी

त्रिपुरनिर्माताः दानवराज मयने अप्सरा हेमासे परिणय किया। अप्सरा कवतक दानवपुरीमे रहेगी। देवताओं के आह्वानपर वह स्वर्ग चली गयी। नवजात पुत्रीको वह मयके समीप छोडती गयी। मयने पुत्रीका नाम मन्दोदरी रक्खा। पत्नीके वियोगसे व्याकुल मयका सारा स्नेह पुत्रीमे केन्द्रित हो गया। वे स्नी-वियोगसे कातर इधर-उधर घूमते रहते थे। स्वर्णपुरीमे उन्हे विश्राम नहीं मिलता था। अपनी कन्याको वे सदा अपने साथ ही रखते थे।

मय अपनी कन्याको लिये पृथ्वीपर घोर अरण्यमे घूम रहे थे। मन्दोदरीने पटहर्ने वर्षकी आयुमे प्रवेश किया था। उस सौन्दर्यमयी किशोरीमे तारुण्यने प्रवेश पाया था। अकस्मात् राक्षसराज रावणसे मयका वहीं साक्षात् होगया। अभी रावण था अविवाहित। दानवेन्ट्र और राक्षसेन्ट्रका परस्पर परिचय हुआ। पितामह ब्रह्माके प्रपौत्र रावणने अपने वदाका परिचय देकर मयसे कन्याकी याचना की। दानवेन्द्रको सुयोग्य पात्र मिला। उन्होंने वही रावणको विधिवत् कन्यादान किया। दहेजमे अनेक दिव्यास्त्र तथा अमोध शक्ति दी। इस प्रकार मन्दोदरी रावणकी पट्टमहिंधी हुई।

रावणने अनेक देव, गन्धर्व एवं नागकन्याओसे विवाह किया; परतु मन्दोदरी सर्वप्रधान तथा सदा रावणको सबसे प्रिय रही । मन्दोदरीने सदा रावणका कल्याण चाहा और उसे सदा सत्पयपर बनाये रखनेके प्रयत्नमे रही। उसने रावण-के दुष्कृत्योका सदा नम्रतापूर्वक विरोध किया।

सतीत्व स्वय एक महासाधन है और उसमे समस्त सिद्धियाँ स्वतः प्राप्त हो जाती हैं। सतीनारी केवल पतिमेवासे निःश्रेयस-को भी सरखतासे प्राप्त कर छेती है। मन्दोदरीके सतीत्वने उसके हृदयमे स्वय यह प्रकाश प्रकट कर दिया कि परात्पर पुरुषोत्तम-का अवतार अयोध्यामे हो चुका है। जब रावणने छल्मे श्री-जनकनिन्दनीका हरण किया। तब मन्दोदरीने वडी नम्रता एव शिष्टतापूर्वक उसे समझाया—'नाय! श्रीराम मनुष्य नहीं है, वे सर्वेश्वरः सर्वसमर्थः, सिच्चदानन्दघन साक्षात् परम पुरुप हैं। उनका अनादर मत करे। वदेही साक्षात् जगजननी योगमाया हैं। यह वैर आपके लिये योग्य नहीं। श्रीजनकनिदनीको श्रीरामके समीप पहुँचा दे। लङ्काका राज्य मेघनादको दे दे। हम दोनो वनमे कही उन कोसलकुमारका ध्यान करें। वे करुणामय अवस्य आपपर कृपा करेंगे।'

एक दो नहीं, अनेक वार चरण पकडकर मन्दोदरीने पितको समझाया। जब भी लङ्केश्वर अन्त पुरीमे मिलता, यह साध्वी उसमे आग्रहपूर्वक प्रार्थना करती। पूरी रात्रि अनुनय एव उपवेशमे व्यतीत हो जाती। जिस अहङ्कारीने 'सीता देहु राम कहें' कहनेपर विमीपणको लात मारकर लङ्कासे निकाल दिया था, जिसने वृद्ध नाना माल्यवन्तको भरी सभामे डॉटनेमे कोई सकोच नहीं किया, वही रावण कमी भी मन्दोदरीका तिरस्कार न कर सका। हसकर टाल जाता या उठकर चल देता। वह जानता था कि पत्नी सच्चे हृदयसे उसका कल्याण चाहती है।

जो होना था, हो गया । सर्वात्माके सकल्पमे वाधा देना सम्भव नहीं । श्रीराघवेन्द्र पृथ्वीका भार दूर करने साकेतसे पधारे थे । उन्हें तो रावण वय करना ही था । रणक्षेत्रमें दगाननके गवपर रोती-विलखती मयपुत्रीको उन्होने कृपाकी दिष्टिसे देखा । ग्रुड हृदयपर भगवत्कृपा हुई । मायाका आवरण छित्र हो गया । कहाँका गोक और कैसा मोह १

#### भक्त-वाणी

स्वकर्मफलनिर्दिग्रं यां योनि वजाम्यहम् । तस्यां तस्यां हृपीकेश ! त्विय मिकर्दढास्तु मे ॥ —कुन्ती अपने कर्मफलके द्वारा निर्दिष्ट की हुई जिस-किसी भी योनिमे मुझे जन्म लेना पड़े, हृपीकेश ! वहीं तुम्हारे प्रति मेरी दृढ भिक्त वनी रहे ।

### भक्तिमती शबरी

त्रेतायुगका नमय है। वर्णाश्रम-धर्मकी पूर्ण प्रतिष्ठा है। वनोमे स्थान स्थानपर ऋषियोके पवित्र आश्रम वने हुए हैं। तपोधन ऋषियोके यजधूमसे दिशाएँ आच्छादित औरचेदध्चिनसे आकाश मुखरित हो रहा है। ऐसे समय दण्डकारण्यमे पति-पुत्र-विहीना मक्ति-श्रद्धा-सम्पन्ना एक चृद्धा मीलनी रहती थी। जिसका नाम था शवरी।

शवरीने एक वार मतंग ऋषिके दर्शन किये। संत-दर्गनसे उमे परम हर्ष हुआ और उसने विचार किया कि यदि मझने ऐसे महात्माओकी नेवा वन सके तो मेरा कल्याण होना कोई वडी वात नहीं है। यह सोचकर उसने ऋषियोके आश्रमोसे योडी दूरपर अपनी छोटी-सी कुटिया वना ली और वन्द मूल फलसे अपना उदर-पोषण करती हुई अपनेको नीच समझकर वह अप्रकटरूपसे ऋषियोकी सेवा करने लगी। जिस मार्गसे ऋषिगण स्नान करने जाया करते। उपाकालके पूर्व ही उसको झाड-बुहारकर साफ कर देती, कहीं भी ककड या कॉटा नहीं रहने पाता। इसके सिवा वह आश्रमोके समीप ही प्रात कालके पहले-पहले ईंघनके सखे देर लगा देती। कॅकरीले और कॅटीले रास्तेको निप्कण्टक और ककडोंसे रहित देखकर तथा द्वारपर समिधाका सग्रह देखकर ऋषियोको वड़ा आश्चर्य हुआ और उन्होंने अपने शिष्योको यह पता लगानेकी आजा दी कि प्रतिदिन इन कामोको कौन कर जाता है। आजाकारी शिष्य रातको पहरा देने लगे और उसी दिन रातके पिछले पहर शवरी ईंधनका वोझा रखती हुई पकडी गयी। शवरी वहत ही डर गयी। शिष्यगण उसे मतंग मुनिके सामने छे गये और उन्होने मुनिसे कहा कि 'महाराज ! प्रतिदिन रास्ता साफ करने और ईंघन रख जानेवाले चोरको आजहमने पकड लिया है। यह मीलनी ही प्रतिदिन ऐसा किया करती है।' शिप्यो-की वातको सुनकर भृयकातरा जवरीरे मुनिने पूछा, प्तू कौन है और किसलिये प्रतिदिन मार्ग बुहारने और ईंघन लानेका काम करती है ? भक्तिमती शवरीने कॉपते हुए अत्यन्त विनयपूर्वक प्रणाम करके कहा, 'नाथ ! मेरा नाम अवरी है, मन्दभाग्यसे मेरा जन्म नीच कुलमे हुआ है, मैं इसी वनमे रहती हूँ और आप-जैसे तपोधन मुनियोके दर्जनसे अपनेको पवित्र करती हूँ । अन्य किसी प्रकारकी सेवामे अपना अनिधकार समझकर मैने इस प्रकारकी सेवामे ही

मन लगाया है। भगवन्। मै आपकी सेवाके योग्य नहीं। कृपापूर्वक मेरे अपराधको क्षमा करे ।' शबरीके इन दीन और यथार्थ वचनोको सुनकर मुनि मतगने दयापरवग हो अपने जिप्योसे कहा कि प्यह वडी भाग्यवती है। इसे आश्रम-के वाहर एक कुटियाम रहने दो और इसके लिये अन्नादि-का उचित प्रवन्ध कर दो ।' ऋषिके दयापूर्ण वचन सुनकर शवरीने हाथ जोडकर प्रणाम किया और कहा—'कुपानाथ <sup>1</sup> में तो कन्द-मूलादिने ही अपना उदर-पोपण कर लिया करती हूँ। आपका अन-प्रसाद तो मुझे इसीलिये इच्छित है कि इससे मुझपर आपकी वास्तविक कृपा होगी। जिससे में कृतार्थ हो सकूँगी। मुझे न तो वैभवकी इच्छा है और न मुझे यह असार ससार ही प्रिय लगता है। दीनवन्घो ! मुझे तो आप ऐसा आशीर्वाद दे कि जिससे मेरी भगवान्मे प्रीति हो। विनयावनत श्रद्धालु शवरीके ऐसे वचन सुनकर मुनि मतगने कुछ देर गोच विचारकर प्रेमपूर्वक उससे कहा— 'कल्याणि ! तू निर्भय होकर यहाँ रह और भगवान्के नामका जप किया कर ।' ऋपिकी कृपासे गवरी जटा-चीर-घारिणी होकर भगवद्भजनमे निरत हो आश्रममे रहने छगी। अन्यान्य ऋषियोको यह वात अच्छी नही लगी। उन्होने मतंग ऋषिसे कह दिया कि 'आपने नीच जाति दावरीको आश्रम-में खान दिया है, इससे हमलोग आनके साथ भोजन करना तो दूर रहा, सम्भाषण भी करना नहीं चाहते। भक्तितत्त्व-के मर्मन मतगने इन शब्दोपर कोई ध्यान नहीं दिया। वे इस वातको जानते थे कि ये सन भ्रममे हैं, शनरीके स्वरूप-का इन्हे जान नहीं है, शवरी केवल नीच जातिकी साधारण स्त्री ही नहीं है, वह एक भगवद्गक्तिपरायणा उच्च आत्मा है। उन्होंने इसका कुछ भी विचार नहीं किया और वे अपने उपदेशसे गवरीकी भक्ति वटाते रहे।

इस प्रकार भगवद्गुण-सरण और गान करते-करते वहुत समय बीत गया। मतंग ऋषिने गरीर छोडनेकी इच्छा की। यह जानकर शिष्योको वड़ा दुःख हुआ। गबरी अत्यन्त क्लेगके कारण कन्दन करने लगी। गुरुदेवका परमधाममे पधारना उसके लिये असहनीय हो गया। वह बोली—ध्नाथ! आप अकेले ही न जायें। यह किङ्करी भी आपके साथ जानेको तैयार है। विपण्णवदना कृताज्ञाल दीना शबरीको सम्मुख देखकर मतंग ऋषिने कहा—धुवते। तू यह विपाद छोड़ दे, कोसलिक गोर भगवान् श्रीरामचन्द्र इस समय चित्रकूटमें हैं। वे यहाँ अवस्य पधारेंगे। उन्हें तू इन्हीं चर्म-चक्षुओसे प्रत्यक्ष देख सकेगी, वे साक्षात् परमात्मा नारायण है। उनके दर्शनसे तेरा कल्याण हो जायगा। भक्तवत्सल भगवान् जब तेरे आक्षममें पधारे, तब उनका भलीमांति आतिथ्य करके अपने जीवनको सफल करना। तबतक तू श्रीराम-नामका जप करती हुई उनकी प्रतीक्षा कर।

शवरीको इस प्रकार आश्वासन देकर मुनि दिव्यलोकको चले गये । इधर अवरीने श्रीराम-नाममे ऐसा मन लगाया कि उसे दूसरी किसी वातका ध्यान ही नहीं रहा । शबरी कन्द-मूल-फलोपर अपना जीवन निर्वाह करती हुई भगवान् श्रीरामके शुभागमनकी प्रतीक्षा करने लगी। ज्यो ज्यो दिन बीतते हैं, त्यो-ही-त्यो शवरीकी राम-दर्शन-लालसा प्रवल होती जाती है। जरा-सा शब्द सुनते ही वह दौडकर वाहरं जाती है और वडी आतुरताके साथ प्रत्येक वृक्ष, छता, पत्र, पुष्प और फलोसे तथा पशु पक्षियोंसे पूछती है कि 'अव श्रीराम कितनी दूर है, यहाँ कव पहुँचेंगे ११ प्रातःकाल कहती है कि भगवान् आज सन्ध्याको आर्थेगे । सायकाल फिर कहती है, कल सबेरे तो अवव्य पधारेंगे। कभी घरके बाहर जाती है, कभी भीतर आती है। कहीं मेरे रामके कोमल चरण कमलोमे चोट न लग जाय, इसी चिन्तामे वार-वार रास्ता साफ करती और कॉटे-ककड़ोको बुहारती है। घरको नित्य गोवर गोमूत्रसे लीप पोत कर ठीक करती है। नित नयी मिट्टी गोवरकी चौकी बनाती है। कभी चमककर उठती है, कभी वाहर जाती है और सोचती है, भगवान् वाहर आ ही गये होगे। वनमे जिस पेड़का फल सबसे अधिक सुस्वाद और मीठा लगता है, वही अपने रामके लिये वडे चावसे रख छोडती है। इस प्रकार शवरी उन राजीवलोचन रामके ग्रुम दर्शनकी उत्कण्ठा-से 'रामागमनकाङ्खया' पागल-सी हो गयी है। स्खे पत्ते वृक्षीसे झड़कर नीचे गिरते हैं तो उनके गन्दको गन्नरी अपने प्रिय रामके पैरोकी आहट समझकर दौडती है। इस तरह आठों पहर उसका चित्त श्रीराममे रमा रहने लगा, परतु राम नहीं आये। एक वार मुनिवालकोंने कहा—'श्वरी! तेरे राम आ रहे हैं। 'फिर क्या था । बेर आदि फलोको ऑगनमे रखकर वह दौड़ी सरोवरसे जर्ल लानेके लिये। प्रेमके उन्मादमे उसे शारीरकी सुधि नहीं थी। एक ऋषि स्नान करके लौट रहे थे। शबरीने उन्हे देखा नहीं और उनसे उसका स्पर्ग हो गया। मुनि बड़े क़ुद्ध हुए । वै

बोले--- 'कैसी दुष्टा है । जान-बूझकर हमलोगोंका अपमान करती है। शवरीने अपनी धुनमे कुछ मी नहीं सुना और वह सरोवरपर चली गयी-। ऋषि भी पुनः स्नान, करनेको उसके पीछे पीछे गये। ऋपिने ज्यों ही जलमें प्रवेश किया। त्यो ही जलमे- कीड़े पड़ गये और उसका वर्ण विधर सा हो गया । इतनेपर भी उनको यह जान नहीं हुआ कि यह भगवद्गक्तिपरायणा शवरीके तिरस्कारका फर्ल है। इधर जल लेकर गवरी पहुँचने ही नहीं पायी यी कि दूरसे-भंगवान् श्रीराम 'मेरी शवरी कहाँ है ११ पूछते हुए दिखायी दिये । यदापि अन्यान्य मुनियोंको भी यह निश्चयं या कि भगवान् अवव्य पधारेंगे, फिर भी उनकी ऐंसी धारणा थी कि वे सर्व-प्रथम हमारे ही आश्रमोमें पदार्पण करेंगे । परतु दीनवत्सल भगवान् श्रीरामचन्द्र जव पहले उनके यहाँ न जाकर शबरी-की मॅढेयाका पता पूछने लगे, तब उन तपोवलके अभिमानी मुनियोंको वडा आश्चर्य हुआ। शवरीके कानोमे भी सरल ऋपिवालकोके द्वारा यह वात पहुँची । श्रीरामका अपने प्रति इतना अनुग्रह देखकर ग्रंगरीको जो सुख हुआ। उसकी कल्पना कौन कर सकता है।

इतनेमे ही भगवान् श्रीराम लक्ष्मणसहित शवरीके आश्रममे पहुँचे—

सबरी देखि राम गृहेँ आए । मुनिके वचन समुहि जियँ माए ॥
सरिसज लोचन बाहु विसाला । जटा मुकुट सिर उर बनमाला ॥
स्याम गौर सुदर दोउ भाई । सबरी परी चरन लपटाई ॥
प्रेम मगन मुख बचन न आवा । पुनि पुनि पद सरोज सिर नावा ॥
(रॉमचरितमानस)

आज गत्ररीके आनन्दका पारं नहीं हैं। वह प्रममे पगली होकर नाचने लगी। हाथसे ताल दे-देकर तृत्य करनेमें वह इतनी मम हुई कि उसे अपने उत्त्रीय वस्नतकका ध्यान नहीं रहा, गरीरकी सारी सुध-बुध जाती रही। इस तरह ग्रायरीको आनन्दसागरमे निमन्न देखकर मगवान् बड़े ही सुखी हुए और उन्होंने मुसकराते हुए लक्ष्मणकी ओर देखा। तब श्रीलक्ष्मणजीने हॅसते हुए गम्भीर खरसे कहा कि 'शवरी मया तू नाचती ही रहेगी हे देख । श्रीराम-कितनी देरने खड़े हें १ क्या इनको बैठाकर तू इनका आतिथ्य नहीं करेगी है इन शब्दोंसे ग्रायरीको चेत हुआ और उस धर्मपरायणा तापसी सिद्धा संन्यासिनीने धीमान् श्रीराम-लदमणको देखकर उनके चरणोंमें हाथ जोड़कर प्रणाम किया और पाद्य, आन्वमन आदिसे उनका पूजन किया। (वा० रा० ३। ७४। ६-७)

सादर जल है चरन पदारे। पुनि सुदर आमन बैठारे॥

भगवान् श्रीराम उस धर्मनिरता शवरीते पूछने लगे— 'तपोधने ! दुमने साधनके समस्त विद्योपर तो विजय पायी है १ तुम्हारा तप तो बढ रहा है १ तुमने कोप और आहारका सयम तो किया है १ चारुमाषिणि ! तुम्हारे नियम तो सब बराबर पालन हो रहे है १ तुम्हारे मनमे शान्ति तो है १ तुम्हारी गुरुसेवा सफल तो हो गयी १ अब तुम क्या चाहती हो ११ (वा० रा० ३ । ७४ । ८-९)

श्रीरामके ये वचन सुनकर वह सिद्धपुम्पोमे मान्य बृद्धा तापसी बोली—भगवन् । आप मुझे 'सिद्धा' 'सिद्धसम्मता' 'तापसी' आदि कहकर लजित न कीजिये । मैने तो आज आपके दर्शनसे ही जन्म सफल कर लिया है ।

हे भगवन् ! आज आपके दर्शनसे मेरे सभी तप सिद्ध हो गये है, मेरा जन्म सफल हो गया । आज मेरी गुरुओकी पूजा सफल हो गयी, मेरा तप सफल हो गया । हे पुरुषोत्तम ! आप देवताओमे श्रेष्ठ रामकी कृपासे अब मुझे अपने स्वर्गापवर्गमें कोई सन्देह नही रहा। (वा० रा० ३।७४।११-१२)

शवरी अधिक नहीं बोल सकी । उसका गला प्रेमसे रूँष गया। थोड़ी देर चुप रहकर फिर बोली—'प्रमों ! आपके लिये सम्रह किये हुए कन्द मूल-फलादि तो अभी रक्षे ही है। मगवन्! मुझ अनाथिनीके फलोको ग्रहणकर मेरा मनोरथ सफल कीजिये।' यो कहकर गवरी फलोको लाकर मगवान्को देने लगी और भगवान् बड़े प्रेमसे पवित्र प्रेम-रससे पूर्ण उन फलोकी बार-बार सराहना करते हुए उन्हें खाने लगे।

पद्मपुराणमे भगवान् व्यासजीने कहा है—
फलानि- च सुपकानि मूलानि मधुराणि च ।
स्वयमास्वाच माधुर्यं परीक्ष्य परिमक्ष्य च ॥
पश्चान्निचेदयामास राघवाभ्यां दृढवता ।
फलांन्यास्वाच काकुत्स्थसास्य मुक्तिं परां दृदौ ॥

जबरी वनके पके हुए मूल और फलोको खय चख-चखकर परीक्षा करके भगवान्को देने लगी। अस्यन्त

\* वाल्मीकिरामायणके वर्णनसे यह प्रतीत होता है कि शबरी कोई नीच जातिकी नहीं थी, उसका नाम शबरी था। शबर भीकको कहते हैं, इससे लोग उसे सम्भवत भीलनी कहने लगे। शबरी सन्यासिनी थी और तपस्यामें बहुत ही बडी-चढी हुई थी, इसीलिये मधुर फल होते वही भगवान्के निवेदन करती और भगवान् मानो कई दिनोके भूखे हो, ऐसे चाव और भावसे उनको पाने लगे।

वर वेर के सराहे वर वर वहु,

'रिसकिविहारी' देत बघु कहें फेर फेर ।

चािल चािल मारी यह बाहू तें महान मीठो,

लेहु तो लखन यों वराानत ह हेर हेर ॥

वेर वेर देवेको सबरी सुवेर वेर,

तोऊ रघुबीर वेर वर तािह टेर टेर ।

वेर जिन लाओ वेर वर जिन लाओ देर,

वेर जिन लाओ देर लािश कहें वेर वेर ॥

यही नहीं। भगवान् श्रीराधवेन्द्र गवरीजीके इन प्रेम-सुधा-रसपूर्ण फलोका स्वाद कभी नहीं भूले—घरमें। गुरुजीके यहाँ। मित्रोके घरपर। ससुरालमे—जहाँ कही इनका स्वागत-सत्कार हुआ। भोजन कराया गया। वहीं ये गवरीके फलोकी सराहना करना नहीं भूले—

घर, गुरुगृहॅं, प्रियसदन, सासुरें मह जब जहें पहुनाई। तब तहं कहि सबरी के फर्लीन की रुचि माघुरी न पाई॥

अस्तु, इस तरह मक्तवत्सल भगवान्के परम अनुग्रहसे गबरीने अपनी मनोगत अभिलाश पूर्ण हुई जानकर परम प्रसन्नता लाभ की । तदनन्तर वह हाथ जोड़कर सामने खडी हो गयी। प्रभुको देख-देखकर उसकी प्रीति-सरितामे अत्यन्त बाढ आ गयी। उसने कहा—

केहि बिधि अस्तुति करौ तुम्हारी। अधम जाति मै जहमति मारी॥

उसको मगवान् श्रीरामने श्रमणी, धर्मसस्थिता, सिद्धा, सिद्धसम्मता, तापसी' आदि कहा है । इसके सिवा यह मी सिद्ध नहीं होता कि उसने उसी समय चख-चखकर मगवान्को जूठे फल दिये थे । पद्मपुराणके वर्णनका यह अर्थ होगा कि वह जब फल लाती थी, तब उस पेडके फलको पहले चखकर देख लेती थी। जिस पेडके फल अच्छे होते, उसीके लाकर मगवान्के लिये सम्रहमें रखती । 'स्वयमास्वाद्य माधुर्य प्रीक्ष्य प्रिसस्य च' का यही भाव उचित प्रतीत होता है।

नास्तवमें प्रेममें कोई नियम नही होता, परतु मगवान् श्रीरामकी जीवन-लीला मर्यादाकी है, इसीसे ऐसा समझना ही जितत है, परतु जो सज्जन प्रेमवश वैसा अर्थ करते हैं, वे मी प्रेमके कारण सर्वदा स्तुस्य हैं, भिलनीके वेर'तो प्रसिद्ध ही है। अधम ते अधम अधम अति नारी । निन्ह महें में मतिमद अधारी ॥ (रामचरितमानस)

आर्त्तत्राणपरायण पिततपावन भक्तवत्सल श्रीरामने उत्तरमे कहा, 'भामिनि । तुम मेरी बात सुनो । में एकमात्र भिक्तका नाता मानता हूँ । जो मेरी भिक्त करता है, वह मेरा है और में उसका हूँ । जाति पाँति, कुल, धर्म, वड़ाई, द्रव्य, वल, कुटुम्ब, गुण, चतुराई—सव कुछ हो; पर यदि भिक्त न हो तो वह मनुष्य विना जलके वादलोंके समान शोभाहीन और व्यर्थ है।'

अध्यात्मरामायणमे भगवान् श्रीराम वहते हे—

पुंस्चे स्त्रीत्वे विशेषो वा जातिनामाश्रमाद्रय ।

न कारणं मद्भजने भक्तिरेव हि कारणम् ॥

यज्ञदानतपोभिर्वा वेदाध्ययनकर्मभिः ।

नैव द्रष्टुमह शक्यो मद्भक्तिविमुखै सदा॥

(३।१०।२०-२१)

'पुरुप, न्दी या अन्यान्य जाति और आश्रम आदि मेरे भजनमें कारण नहीं है; वेचल भक्ति ही एक कारण है।'

'जो मेरी भिक्तिने विमुख है, यज, दान, तप और वेदाध्ययन करके भी वे मुझे नहीं देख सकते।' यही घोषणा भगवान्ने गीताम की है।

इसके बाद भगवान्ने शतरीको नवधा भक्तिका खरूप बतलाया और कहा—

नम्पा मगनि ऋहउँ तोहि पार्टा। स्र ध्रम मार्ही ॥ सामभान भगति सतन्द कर प्रयम सगा । दूमी रनि क्या प्रमंगा ॥ मम गुर पद पकज समा तासरि मगिन अमान। चौथि भगति मम गुन गन करइ रूपट तजि गान ॥ त्रिस्वासा । द्रढ मत्र जाप ਸ਼ਸ਼ भजन सो वंद प्रकासा ॥ पचम छठ दम सील निरति वह कामा। घरमा ॥ निरत निरतर सञन मोहिमय जग देखा । सम सातत्र करि मोतें अधिक लेखा ॥ सत सतोषा । आठर्व जयालाम परदोषा ॥ सपनेहॅ नहि देखइ

सरल सब सन छरुहीना। मम मरोस हियं हर्य न दीना॥ मह् एकउ जिन्ह के होई। नारि पुरुष सचराचर कोई ॥ मोरें। सोइ अतिसय प्रिय मामिनि प्रकार माति दृढ तोरें॥ सक्ल × X X दुरलम गति जोई। जोगि बुद तो महे आजू सुलम मर

उसी समय दण्डा करण्यवासी अने क ऋषि-मुनि शबरीजीके आश्रममं आ गये। मर्यादापुरुपोत्तम भगवान् श्रीराम और लक्ष्मणने राहे होकर मुनियोका स्वागत किया और उनसे कुशल-प्रश्न किया। सबने उत्तरमं यही कहा—'रघुश्रेष्ठ! आपके दर्शनसे हम सब निर्भय हो गये हैं।'

त्वहर्शनाट् रघुश्रेष्ठ जाताः स्मो निर्भया वयम्॥

प्रभो । हम बड़े अपराधी ह । इस परम भक्तिमती शवरीके कारण हमने मतग जसे महानुभावका तिरस्कार किया । योगिराजोके लिये भी जो परम दुर्लभ है—ऐसे आप साक्षात् नारायण जिसके घरपर पधारे हे, वह भक्तिमती शवरी सर्वया धन्य है । हमने बढ़ी भूल की ।' इस प्रकार सब ऋषि मुनि पश्चात्ताप करते हुए भगवान्से विनय करने लगे । आज दण्डकारण्यवासी जानाभिमानियोकी ऑसे खुर्ला ।

'हमारे तीन जन्मोको ( एक गर्भने दूसरे उपनयनसे और तीसरे यजदीक्षासे ), विद्याको, ब्रह्मचर्यवतको, बहुत जाननेको, उत्तम कुलको, यजादि क्रियाओम चतुर होनेको बार-बार धिकार है, क्योंकि हम श्रीहरिके विमुख है। नि.सन्देह भगवान्की माया बड़े-बड़े योगियोको मोहित कर देती है। अहो । हम लोगोके गुरु ब्राह्मण कहलाते है, परत अपने ही सच्चे स्वार्थने ( हरिकी भक्तिमे ) चूक गये। अस्त।

श्रृपि मुनियोको पश्चात्ताप करते देखकर श्रीलक्ष्मणजीने उनके तपकी प्रश्नसा करके उन्हें कुछ सान्त्वना दी। तदनन्तर एक श्रृपिने कहा—'शरणागतवत्सल । यहाँके सुन्दर सरोवरके जलमें कीड़े क्यों पड़ रहे हें तथा वह रुधिर-सा क्यों हो गया है १२ लक्ष्मणजीने हॅसने हुए कहा—

भातग मुनिके साथ द्वेष करने तथा शवरी जैसी

रामभक्ता साध्वीका अपमान करनेके कारण आपके अभिमान-रूपी दुर्गुणसे ही यह सरोवर इस दगाको प्राप्त हो गया है।

मतङ्गमुनिविद्वेषाद् रामभक्तावमानतः । जलमेतादशं जात भवतामभिमानतः ॥

इसके फिर पूर्ववत् होनेका एक यही उपाय है कि गवरी एक वार फिरसे उसका स्पर्ग करे । भगवान्की आजासे गवरीने जलाशयमे प्रवेग किया और तुरत ही जल पूर्ववत् निर्मल हो गया । यह है भक्तोकी महिमा !

भगवान्ने प्रसन्न होकर फिर शवरीसे कहा कि 'तू कुछ वर मॉग ।' शवरीने कहा— यस्वां साक्षाट्यपञ्चामि नीचवशभवाप्यहम्। तथापि याचे भगवंस्त्वयि भक्तिर्रेटा मम॥

भी अत्यन्त नीच कुलमे जन्म लेनेपर भी आपका साक्षात् दर्शन कर रही हूँ, यह क्या साधारण अनुम्रहका फल है, तथापि में यही चाहती हूँ कि आपमे मेरी दृढ़ भिक्त सदा बनी रहे। भगवान्ने हसते हुए कहा— ध्यही होगा।

गवरीने पार्थिव देह परित्याग करनेके लिये भगवान्की आज्ञा चाही, भगवान्ने उसे आजा दे दी। गवरी मुनिजनोंके सामने ही देह छोडकर परम धामको प्रयाण कर गयी और सब ओर जय-जयकारकी ध्वनि होने लगी।

### जीवन्ती वेश्या

( सुआ पढ़ावत गणिका तारी )

मृत्युकाले द्विजश्रेष्ठ रामेति नाम यः सरेत्। स पापारमापि परम मोक्षमाप्तोति जैमिने॥ (मगवान् वेंदन्यासजी)

प्राचीन कालकी कथा है, एक नगरमे जीवन्ती नामकी एक वेश्या रहती थी । लोक-परलोकके भयसे रहित होकर वह वेभ्या व्यभिचारवृत्तिसे उदर-पोपण किया करती। एक दिन एक तोता वेचनेवालेसे उसने सुन्दर देखकर एक छोटा-सा सुग्गेका वच्चा खरीद लिया । वेश्याके कोई सन्तान नहीं थी, इसलिये वह उस पक्षि-गावकका पुत्रवत् पालन करने लगी । प्रात काल उठते ही उसके पास बैठकर उसे 'राम-राम' पढाती । जब वह नहीं बोलता, तब उसे अच्छे-अच्छे रसभरे फल खानेको देती। स्आ 'राम-राम' सीख गया और अभ्यासवग बड़े सुन्दर खरोसे वह रात-दिन राम-राम बोलने लगा । वेश्या छुट्टी पाते ही उसके पास आकर वैठ जाती और उसीके साथ वह भी 'राम-राम' का उच्चारण किया करती । एक दिन एक ही समय दोनोका मृत्युकाल आ गया। 'राम' उच्चारण करते-करते दोनोने प्राण त्याग दिये । सूआ भी पहलेका पापी था । अतएव दोनो पापियोंको लेनेके लिये चण्ड आदि यमराजके कई दत हाथोमें फॉसी और अनेक प्रकारके गस्त्र लिये वहाँ पहुँचे । इघर विष्णुतुस्य-पराक्रमी शङ्ख-चक्र-गदाधारी भगवान् विष्णुके दूत भी आ उपिश्यत हुए । उन्होने

यमदूतोसे कहा—'तुमलोग इन दोनो निष्पाप जीवोको क्यो फॉसीमे वॉघ रहे हो, तुम किसके दूत हो ?'

यमदूत—हम महाराज सूर्यपुत्र यमराजके किङ्कर हैं। इन दोनो पापात्माओको यमपुरीमे ले जाते हैं।

विग्णुदूत—(क्रोधसे हॅसकर) इन यमदूतोकी वात तो सुनो । क्या भगवन्नाम छेनेवाले हरिभक्त भी यमराजसे दण्ड पाने योग्य है १ दुष्टोका चरित्र कभी उत्तम नहीं होता, वे सर्वदा ही साधुओसे द्वेप रखते हैं । पापी मनुष्य अपने ही समान सबको पापी समझा करते हैं । पुण्यात्मा पुरुपोको सारा जगत् निष्पाप दीराता है । धार्मिक पुरुप पुण्यात्माओके पुण्यचरित सुनकर प्रसन्न होते हैं और पापियोको पापकथाने प्रसन्नता होती है । भगवान्की कैसी माया है । पापसे महान् पीडा होती है, यह समझते हुए भी लोग पाप करनेसे नहीं चूकते।

विष्णुदूतीने इतना कहकर चक्रसे दोनांके वन्धन काट दिये। इसपर यमदूतीको वहुत क्रोध आया और वे विष्णुदूतीको छलकारकर वोले— 'तुमलोग पापियोको लेने आये हो। यह जानकर वडा आश्चर्य होता है। यदि तुमलोग वलपूर्वक उन्हें ले जाना चाहते हो तो पहले हमसे युद्ध करो।'

दोनो पक्षके दूतोमे घोर युद्ध होने छगा । अन्तमे विष्णुदूतोसे पराजित होकर अपने मूर्चिछत सेनापति चण्डको उठाकर हाहाकार करते हुए यमदूत यमपुरीको भाग गये । र इधर विष्णुदूतोने हर्षके साय जयध्विन करके दोनोको विमानमे वैठाया और विष्णुलोकको ले गये ।

रक्ताक्त-कलेवर यमदूत यमराजके सामने जाकर रोने लगे और बोले—

'सूर्यपुत्र महावाहो । हम आपके आजाकारी सेवकोकी विष्णुदूतोने बहुत ही दुर्गति की है । आपका प्रभुत्व अव कौन मानेगा । यह पराभव हमारा नहीं, परमु आपका है ।'

यमराजने कहा—'दूतो । यदि उन्होने मरते समय 'राम' इन दो अक्षरोका स्मरण किया है तो वे मुझसे कभी दण्डनीय नहीं है । उस 'राम' नामके प्रतापसे भगवान् नारायण उनके प्रभु हो गये—

दूता यदि स्तरन्तौ तौ रामनामाक्षरद्वयम् । तदा न मे दण्डनीयौ तयोर्नारायण प्रभु ॥

ससारमे ऐसा कोई पाप नही है, जिसका रामनामस्मरणसे नाग न हो जाय। किङ्करगण ! सुनो, जो प्रतिदिन
मिक्तपूर्वक मधुसदनका नाम छेते है, जो गोविन्द, केशव,
हरे, जगदीग, विष्णो, नारायण, प्रणतवत्सल और माधव—
इन नामोका भिक्तपूर्वक सतत उच्चारण करते है, जो सदा
इस प्रकार कहते है—'हे लक्ष्मीपते! सकलपापविनागकारी!
श्रीकृष्ण ! केशिनिपूदन ! आप हमलोगोको अपना दास
वनाये!' वे लोग मुझसे दण्ड पानेके योग्य नही है। जिनकी
जीभपर दामोदर, ईश्वर, अमरवृन्दसेन्य, श्रीवाहुदेव,
पुरुषोत्तम और यादव आदि नाम विराजमान रहते है, मै
उन लोगोको प्रतिदिन प्रणाम करता हूँ। जगत्के एकमात्र
स्वामी नारायण मुरारिका माहात्म्य कीर्तन करनेमे जिन
लोगोका अनुराग है, हे वीरो! मै उनके अधीन हूँ।

्जो भक्त भगवान् विष्णुकी पूजामे लगे रहते है, जो कपटरहित हो एकादशीका व्रत करते है, जो विष्णुचरणामृतको मस्तकपर धारण करते है, जो भोग लगानेके बाद प्रसाद ग्रहण करते है, जो तुलसी-सेवी है, जो अपने माता-पिताके चरणोको पूजनेवाले है, जो ब्राह्मणोकी पूजा और गुरुकी सेवा करते है, जो दीन-दुिलयोके हृदयको सुख पहुँचाते है, जो सत्यवादी, लोकप्रिय और शरणागतपालक है, जो

दूसरोके धनको विषके समान समझते हैं, जो अन्न, जल, भूमिका दान करते हैं, जो प्राणिमात्रके हितैपी हैं, जो बेकारो-को आजीविका देते हैं, जो गान्तिचत्त हैं, जो जातिके सेवक हें, जो दम्म क्रोध मद-मत्सरसे रहित हैं, जो पापदृष्टिसे बचे हुए हैं और जो जितेन्द्रिय हैं, उनको मैं प्रणाम करता हूँ, मैं उनके अधीन हूँ, ऐसे लोगोकी मैं कभी नरकके लिये चर्चा भी नहीं करता।

मगवान् व्यासने कहा—यमदूत इस प्रकार यमराजके द्वारा समझाये जानेपर भगवान्का माहात्म्य जान गये। भगवन्नाम देदसे भी अधिक हैं?—'सर्ववेदाधिकानि वैं'। तत्त्वज्ञ पुरुष रामनामका स्मरण करते हैं। 'राम' मन्त्र सब मन्त्रोसे अधिक महत्त्वका है। रामनामका पूरा प्रभाव भगवान् महादेवजी ही जानते हैं, अन्य कोई भी देवता नई। जानते। राम नामके उच्चारणमें कोई श्रम नहीं होता, सुननेमें भी बड़ा सुन्दर है, तो भी दुए मनुष्य इसका स्मरण नहीं करते। जब अत्यन्त दुर्लम मुक्ति रामनामसे मिल सकती है, तब रामनामको छोड़कर और करनेयोग्य काम ही कौन-सा है। जबतक रामनामका स्मरण चालू नहीं होता, तमीतक पाप रहते हैं। अतएव सबको श्रीरामनामका जप करना चाहिये।

मृत्युकाले द्विजश्रेष्ठ रामेति नाम य स्मरेत्। स पापात्मापि परम मोक्षमामोति जैमिने॥

व्यासदेव फिर कहने लगे—'जैमिने! मृत्युसमयमे रामनाम स्मरण करनेसे पापात्मा भी मोक्षको प्राप्त होता है। रामनाम समस्त अमङ्गलका नाश करनेवाला, मनोरथ पूर्ण करनेवाला और मोक्ष देनेवाला है, इसलिये बुद्धिमानोको सदा राम नाम स्मरण करना चाहिये।'

रामेति नाम विप्रधे यसिन्न सार्यते क्षणे। क्षणः स एव न्यर्थः स्थात् सत्यमेतन्मयोच्यते॥ रामनामामृतस्वादमेदज्ञा रसना च या। तन्नाम रसनेत्याहुर्मुनयस्तस्वद्दिश्चनः॥ सत्य सत्यं पुनः सत्यं सत्यमेतन्मयोच्यते। सारनतो रामनामानि नावसीदिनत मानवाः॥

( पद्मपुराण )

'जिस समय मनुष्य राम नाम स्मरण नहीं करता, वहीं समय व्यर्थ जाता है—यह मैं सत्य कहता हूं। जो रसना रामनामके रस-भेदको जानती है, तत्त्वदशी मुनिगण कहते हैं कि वस, वहीं रसना है। में सत्य, सत्य और फिर सन्य कह्ता हूँ कि राम नाम स्मरण करनेवाले मनुष्य कभी विपादका प्राप्त नहीं हो सकते !<sup>9</sup>

# भाग्यवती विदुरपत्नी

विदुर आदर्भ भगवद्भक्त, उच्चकोटिक साबु और स्पष्टवादी थे । दुयाधन इनकी स्पष्टवादितापर सदा टी नाराज रहता । विदुरजीका वृतराष्ट्रपर वहुत प्रेम या । इसीसे वे समय समयपर दुयोधनके द्वारा अपमान सहकर भी वहाँ रहते थे । इनके छिये कौरव पाण्डव दोनो ही समान थे। पर धर्मके मार्गपर स्थित होनेके कारण पाण्डव इनको विशेष प्रिय थे। ये सदा पाण्डवोकी मङ्गल-कामना किया करते। श्रीकृष्णमे इनकी अनुपम प्रीति थी। इनकी धर्मपत्नी भी परम साध्वी , त्यागमूर्ति तथा भगवद्भक्तिमयी थी । भगवान् जव दूत वनकर हस्तिनापुर पधारे, तव दुर्योधनके प्रेमरहित महान् स्वागत सत्कारका परित्याग करके उन्होने इन्ही-के घर ठहरकर इनके घरकी रूखी सखी जाक भाजी खायी थी । कहा जाता है कि जिस समय भगवान् दुयोधनके यहाँसे विना मोजन किये प्रस्थानकर विदुरके घर पहुँचे, उस समय विदुरपनी घरके मीतर नहा रही थी । विदुर घरपर ये नहीं। परिग्रहके अभावसे या स्वेच्छाकृत दरिद्रतासे विदुरके घरमे वस्तोका अत्यन्त अभाव था । अतएव वह नगी नहा रही थी । दरवाजेपर पहुँचकर भगवान् श्रीकृष्णने आवाज की---(कवाड खोलो, में कृष्ण खडा हूँ, मुझे वडी भूख लगी है। भगवान्की आवाज सुनते ही वह सुब-बुध भृल गयी और उन्मत्त मी होकर उसी दगाम किवाड खोलनेको दौडी आयी । झटसे किवाड खोल दिये । भगवान्ने उसकी प्रेमोन्मत्त स्थिति समझकर उसी क्षण अपना पीताम्नर उसके गरीरपर डाल दिया, दिन्य पीतपटने उसके समस्त शरीरको ढक लिया । तदनन्तर वह प्रेमोन्मादिनी भगवान्को हाथ पकडकर भीतर छ गयी। उस

वसं, इतना ही वाट या—'म कृग्ण म्सा हूँ ।' जल्दी-स जल्दी क्या खिलाज ं श्रदर ल जाकर उसने एक उल्डें पींडेपर उन्हें बेटा दिया और खिलानेंके लिये कले लेकर उनके पास बट गयी। प्रम और प्रसन्नतान मतवाली विदुरपत्नी केले छील छीलकर उसका गृदा ता फंकने लगी और छिलके भगवानको देने लगी। भगवान्की तो प्रतिगा ही ठहरी—

पत्र पुर्णं फल तोय यो में भक्त्या प्रयच्छिति। तदहं भक्त्युपहृतमश्चामि प्रयतात्मनः॥ (गीना ९। २६)

मगवान् वहें प्रमसे सराह-सराहकर छिलक खाने लगे। दोनां प्रेमदान तथा प्रेममुधापानमं तन्मय मे। इतनेमें विदुरजी आ गये। वे कुछ देर तो स्तिम्भत हांकर खड़े रहे। फिर उन्होंने यह व्यवस्था देखकर पनीको डॉटा, तव उमे चेत हुआ और वह पश्चात्ताप करनेके साथ ही अपने मनकी मरलतासे श्रीकृष्णको उलाहना देने लगी—

छिउका दीन्ट्रं स्याम कर्ह, मृर्ण तन मन जान ।

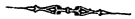
साण पे क्या आपने, मृिल गण क्या मान ॥

भगवान इम मरल वाणीपर हॅस दिये । भगवान्नं
कहा—'विदुरजी । आप वडे वेमोंक आये । मुझे वड़ा ही मुख
मिल रहा था । मे तो ऐमे ही माजनके लिये मटा अनुस
रहता हूँ ।' अब विदुरनी भगवान्को केलका गृटा खिलाने
लगे । भगवान्ने कहा—'विदुरजी । आपने केले तो मुझे
वड़ी सावधानीसे खिलाये, पर न माल्यम क्यो इनमे छिलकेजैसा स्वाद नहीं आया।'

विदुर पंतीके नेत्रोसे प्रमक आसू झर रह ये।

#### भक्त-वाणी

तस्य यज्ञवराहस्य विष्णोरतुळतेजसः। प्रणामं ये प्रकुर्वन्ति तेषामिष नमो नमः॥ —सहदेव उन यज्ञमय वराहरूपमे प्रकट हुए अतुळ तेजस्वी मगवान् विष्णुको जो प्रणाम करते है, उन्हें भी मेरा बार-बार प्रणाम है।



### भाग्यवती मालिन

फलविक्रयिणी तस्य च्युतधान्य करद्रयम् । • फल्ठेरप्रयद्रग्नैः फल्डभाण्डमप्रि च॥ (श्रीमझा०१०।८१।१८)

फलोका नाम सुनत ही ढोनो हाथोकी पमरमे अन्न भरे हुए श्रीकृष्ण फल लेनेके निमित्त दौडे । उनकी पमरमेमे वीरे-धीरे अन्न गिरता जाता था । श्रीकृष्णको देखकर माल्नि-ने उनके दोनो हाथ फलोसे भर दिये । मगवान्ने भी अपने हाथके शेप अन्नमे उमकी टोकरी रत्नोमे पूर्ण कर दी ।

मधुराकी एक भाग्यवती मालिन वर्जम माग माजी तथा

• फल फल वेचनेके लिये आया करती थी । नन्हें में सॉबरेकी
मलोनी स्रतपर वह अनुरक्त थी । मुरलीमनोहरकी मनोहर
मूर्ति उसके मन-मिन्टरमें मदा वसी रहनी और वह भावोंके
पुष्प चढाकर अहिन्छा उनकी अर्चा पूजा किया करती ।
व्यामसुन्दर उसके मनोभावको जानते थे, कितु उसके
अनुरागको वढानेके निमित्त उसमें बोलते नहीं थे । वह जब
भी आती, तभी आप खेलनेके बहाने बाहर निकल जाते । वह
वेचारी मन मसोसकर रह जाती और मन ही मन कहनी—
व्यामसुन्दर ' तुम इतने निष्ठुर क्यो हो १ जो तुम्हें चाहते
ह उनमें तुम दूर भागते हो और जो नुमम वेर करते हैं,
उन्हें प्रमन्नतास पास बुद्धा लेते हो । तुम्हारी इस वक्रनाका
असली रहस्य क्या है, इसे कान जान सकता है।

मालिनके मनमें मदनमोहन कभी दूर हटते ही नहीं थे। किंतु बागरमें सदा अलग ही गहते। मानो वे उसमें डरते हो। मालिन घटा नन्दभवनमें वेटी रहती। किंतु नन्दलालके साथ आजतक उसका कभी मलाप नहीं हुआ। कभी उस विहागीने मालिनकी ओर हॅमकर नहीं देखा!

प्रेमकी कुछ उलटी ही रीति है, प्रमी ज्यां ज्यो अपनी ओर उपेक्षांके भाव दिग्वाता है त्यो-ही-त्यो अनुरागके भाव अधिकाविक उमड़ने लगते हे। प्रेमका खारस्य वियोगमे ही है। विकलता उम आनन्दका परिवर्डन करती है। वेदना ही उमका एल है, 'चाह' ही उमतक पहुँचानी हे। मालिनका मन-विह्झम अब दूसरी जगह न जाकर मदा नन्दके ऑगनमे ही उड-उडकर चक्कर लगान लगा।

वैसे तो मालिन साग पात वेचकर मधुरा चली जाती।

कितु उसका मन गोकुलमे रह जाता। प्रातःकाल उठते ही वह मनकी खोजमे फिर गोकुल आनी और मनमोहनकी मन्द मन्द मुसकानके साथ अपने मनको कीडा करते देखकर वह अपने-आपको भ्रल जाती। उसका गरीर सॉवलेकी मुन्दर अरुणवर्ण पतन्त्री पतली अँगुलियोको स्पर्ग करनेके लिये सदा उत्मुक रहता। मनकी एकमात्र यही साथ थी कि मेरे रहने-का घर भी क्यामसुन्दरके सुखद स्पर्शसे पावन वन जाय। जय मालिनकी चाह पराकाष्ठाको पहुँच गयीः जय उसे ससारमें मोहनके सिवन क्या देर थी। मोहन तो चाहनेवालों में दौडकर लिपटनेवाले हः किनु वह चाह होनी चाहिये असली। अय मालिनकी चाहमें किसी प्रकारका आवरण नहीं रहा, उसकी चाह मोहनमयी वन गयी।

एक दिन वह मोहनकी मञ्जुल मूर्तिका ध्यान करती हुई वजमें आवाज टे रही थी 'फल ले लो री फर' । सम्पूर्ण फलोके एकमात्र टाता श्रीहरि मालिनमे फल खरीदनेके लिये घरमे दौडे । अम्ण-वर्णके छोटे-छोटे दोनों हायोमे धान्य भरकर जल्दी-जल्दी हॉफने हुए वे मालिनकी ओर आ रहे मन्धियोमेमे अनाज विखरता कोमल करोंकी चला आता था। मोहन उस मालिनमे पल लेनेको अधीर ये, मालिनका मन भी मोहनमय बना हुआ उम अवर्णनीय इञ्यमं तन्मय था। चिरकालकी साधको पूरी होते देखकर मालिन अपने-आपको भूल गयी । कन्हैयांके परम दुर्लभ कोमल कर-स्पर्शके सुखके लिये अधीर हुई उस मालिनने कमलकी पॅखुडियोके ममान खिले हुए उन टोनो जुडे हुए हायोको फलोमे भर दिया। अहा। उस समय उसकी क्या दशा हुई होगी, उसका वर्णन कौन कवि अपनी कविता द्वाग करनेमे समर्थ हो सकता है। ज्यामसुन्दरके लिये उसने मर्वस्व समर्पण कर दिया। सम्पूर्ण अभिलापाओको पूर्ण करनेवाले हरिने भी प्रेमके अमूल्य मोतियोमे उसके रिक्त भाण्डको भर दिया । माल्निका जीवन सफल हुआ । उसने माधारण फल देकर फ ठोका भी परम फल, दिव्य फल प्राप्त किया। मनमोहनका ध्यान करते करते वह उन्हीकी नित्यिकद्वरी हो गयी । प्रभुने उमे अपना लिया । उसी क्षण वह वन्य हो गयी।

#### त्यागमयी भीलनी

चण्ड नामक एक सरल हृदयका भील जंगलमे रहता था। वहाँ दूटा फूटा पुराना शित्रालय था। उसमे कोई पूजा नहीं करता था। चण्ड उस मूर्तिको उठाकर अपने घर ले आया और किसीसे पूछकर जल, चितामसा, वेलपत्र और धत्रेके फूल आदिसे अद्धा-मिक्तपूर्वक मगवान् जिवजीकी पूजा करने लगा। जल, बेलपत्र, धत्रेके फूल तो जगलमे थे ही। रमशानसे जाकर वह सात दिनोके लिये चिताभरमकी पोटली बॉघ लाता । एक दिन रातको इतनी जोरकी वर्षा हुई कि व्यवानकी सारी राख बह गयी । उसी दिन चण्डकी पूजाके लिये लायी हुई चिताससा समाप्त हो गयी थी। उसने वहुत प्रयत्न किया, कोसी मटक आया, पर कहीं चिताकी मसा नहीं मिली। उसके मनमे वडा ही दुःख था, आज भगवान्की पूजा कैसे होगी ! उसके नेत्रोंसे ऑसू वहने लगे और वह सिर पकड़कर वैंठ गया । उसकी यह दशा देखकर चण्डपत्नीने विनयसे पूछा—ध्याप आज इतने दुखी क्यो है ११

उसने कहा—'क्या वतार्के, मैं वहा अमागा हूँ । आज कहीं भी चितामस्म नहीं मिली। आज भगवानकी पूजा कैसे होगी। भला, पूजा किये बिना मै जल भी कैसे पी सकता हूँ । आज भगवान विना पूजाके रहेगे। हाय ।' पतिकी विषादभरी वात सुनकर उसको द्वरत एक युक्ति सही और वह बोली—

'वस, इतनी सी वातके लिये आप इतने व्याकुल है ? स्नान कीजिये। चितामसा अभी मिल जायगी।' तदनन्तर वह वहाँसे चल दी और द्वारके सममुख थोडी दूरीपर एक पीपलका वृक्ष था। वहाँ जाकर उसने मिट्टीकी वेदी बनायी और झोपडीका सब सामान निकाल निकालकर उस वृक्षके नीचे रखने लगी। पत्नीकी इस चेष्टाको देखकर चण्डने पूछा—'तुम यह सब क्या कर रही हो ?' और वह हक्का-विका होकर पत्नीकी ओर देखने लगा। उसके कुछ भी समझमे नहीं आया।

पनी बोली—'आप जल्दी स्नान करके भगवान्को पीपलके नीचे वेदीपर बैठा दे। होपडी तो दूसरी आज आप सन्ध्यातक बना ही छेगे। उसमे अभि लगाकर मैं जल जाती हूँ। आपके भगवान्की पूजाके लिये बहुत दिनोंको चितामसा हो जायगी।'

जिस निरपेक्षासे मील वन-पशुओका आलेट करता था, उसी निरपेक्षासे मीलनी अपने गरीरकी आहुति देनेकी बात कह रही थी । जैसे वह एक माधारण खेल करने जा रही है।

चण्डने पत्नीके मुखकी ओर देखा। पत्नीके त्याग, प्रेम और मिक्तने उसे प्रेम-विह्वल कर दिया। भरे कण्ठसे उसने कहा—'शरीर ही सुख, धर्म और पुण्यका कारण है। तुम अपने शरीरको मत जलाओ।'

भीलनीने पतिके चरणोंपर सिर रखकर कहा-

'मेरे मालिक । एक दिन तो मै महाँगी ही । मेरा शरीर भगवान्की सेवामे लगे, इससे बड़ा पुण्य और क्या होगा । मै वडी भाग्यवती हूँ कि मेरा शरीर भगवान्की पूजामें लगेगा । मुझे रोको मत । आजा दो । भीलके नेत्रोसे ऑस् बहने लगे । वह बोलनेमे असमर्थ हो गया ।

भीलनीने फिर स्नान किया। शहरजीको पीपलके नीचे-की वेदीपर बैठाया और झोपड़ीमे अमि लगा दी। पतिको पुनः प्रणाम करके वह भगवान् शङ्करकी स्तुति करने लगी। श्रद्धाः, पातिब्रत्य एव त्यागने उसके हृदयको शुद्ध बना दिया। उसके सारे आवरण ध्वस्त हो गये। विशुद्ध ज्ञान तो अन्तःकरणमे ही है। उस दिव्य ज्ञानमे परिपृत उसकी वाणी प्रेमसे गहद हो रही थी—

वान्छामि नाहमपि सर्वधनाधिपत्यं न स्वर्गभूमिमचलां न पदं विधातु. [ भूयो भवामि यदि जन्मिन नाथ नित्यं स्वरपादपङ्कजलसन्मकरन्दभङ्की ॥ किं जन्मना सकलवर्णजनोत्तमेन किं विद्यमा सकलशास्त्रविचारवत्या ( यस्मास्ति चेतसि सदा परमेशभक्ति. कोडन्यस्ततिस्रिभुवने पुरषोऽस्ति धन्य. ॥ (१० स० म० १७)

्हे प्रमी। न तो मै कुबेरका पद चाहती हूँ; न स्वर्ग, न ब्रह्मलोक और न मोक्ष ही। मेरे चाहे जितने जन्म हों। मैं सदा आपके चरणकमलोकी रजकी भ्रमरी रहूँ। आपके चरणोंमे मेरा नित्य अनुराग बना रहे। सर्वोच्च वर्णमे जन्म छेने सम्पूर्ण शास्त्र विचारमें समर्थ होने, विद्या पढने आदिने क्या लाम । जिनका चित्त आप परमेश्वरकी मिक्तमें लगा है, उससे अधिक त्रिसवनमें और कीन धन्य है।

प्रार्थना करते हुए उसने प्रव्वलित अप्तिमं प्रवेश विया। गरीर भस्म हो गया। चण्डने स्तान किया। पुष्प एकत्र किये। जल डालकर थोड़ी-सी चिताभस्म शीतङ करके उसने पूजा की। आज उसके हृदयमे अपूर्व भाव था। अन्तरमें पत्रीके त्यागने प्रेमकी धारा प्रवाहित कर दी थी। नैवेश लगाकर यह उत्मचकी मांति भगवान्के सम्मुख कृत्य करने खटा हुआ। आजने पूर्व पनि पटी दोनो भगवान्के मम्मुख नाचते थे। आज वह अकेले नाचेगा।

र्हें। में स्वप्न तो नहीं देख रहा हें ? तुम यहाँ रेखें ?

तुम तो अभिमें जल गयी थी न ११ चण्ड चौक पडा। उमने देखा कि उसकी वायीं ओर नित्यकी मॉति साथ नाचनेको उमकी पत्नी राड़ी है।

'मपना काहेका १ आपके मामने आपकी दासी में ही नो एउडी हूँ । मुझे तो स्मरण नहीं कि मे कव आगमे जली ।' भीलनीने पतिकी वातोंमे आश्चर्य प्रकट किया ।

भील-उम्पति अभी आश्चर्यमे छुटकारा नहीं पा सके ये कि एक दिव्य विमान आकारामे उत्तरा और एक भगवान् राद्भरके पार्यदने दोनों से प्रार्थना की—'आयलोग कैलास पधारे । भगवान् गद्धाधर आपका स्मरण कर रहे हैं ।' और आदर्ग्युक दोनों को विमानमें वैटाकर शिवपार्यद उन्हें शिवलोक को ले गरे ।

#### शिवभक्त चाण्डाली

पुण्यनीयं गोरणं क्षेत्रमें शिवरात्रिका पर्व हे अनस्य नर-नारी इस पावन पर्वपर भगवान् शिवके दर्शन पूजनंक लिये एकत्र है । अनतः चन्दनः विस्वपत्र और पुष्प आदिमे पूजावा थाल सजावे शदालु भक्तजन मन्दिरकी और चले जा रहे हैं । भगवान् शिवकी जय ' 'हर ! हर ! महादेव !' आदिकी ध्वनिमे आकानमण्डल गूँज उठा है । धार्मिक जनतामे आज उन्साह और उमद्वी अद्भुत लग्र उठती दिरम्यी देनी है ।

मन्दिरमं उछ ही दूरीवर एक चाण्डाछी चिकतः यकितः मयमीत-नी उर्डा है। जनसमाजके स्पर्शन बचनी हुई वह पीछे हटनी जा रही है । शरीर अत्यन्त दुर्वल, फफालमात्र रह गर्या है। गलित कुछमे भेरे हुए अज्ञीपर मिरियमाँ भिनभिना रही हैं। बीयन्सताकी मृति-मी वह शुक्रा करणा नारी समस्त नर-नारियोकी घुणाका पात्र हो रती है। वरीरपर रक्त और पीयमे मना फटा-पुराना वन्त्र दर्शकोमे चुराष्ट्राका भाव उत्पन्न कर रहा है। जीवनमें अवकर उसने अनवन किया है या अन्नके अमाउने—यह पहना फठिन है। जैने भी दो। शिवरात्रिक एक दिन पर्लेमे ही वह निराहार है, लडग्यडाती हुई मन्दिरके निकटतक जा गरी है। मनमें एक ही साथ है। मेरे हायमा विल्वपत्र भगवान्के चरणोंमे किसी प्रकार पहुँच जाता । रिमी दयाछ पुरुपने उमकी यह साध पूरी कर दी। मन-ही मन उसने भगवान् दिविके ख्वरूपमा चिन्तन किया श्रीर मनसे ही उनकी सेवा पूजा कर ली। दयासिन्धु महेश्वरने उसकी भाव-भक्तिकी मेंट स्वीकार कर ली।

भीड़ छॅट गयी । दूरने ही मगवान्का दर्गन करके उसने बरतीपर मन्तक रखकर प्रणाम किया और 'शिव शिव' का जर ररती हुई एक ओर चली गरी । रातभर उम क्षेत्रमें जागरण वरके दूसरे दिन वह क्षेत्रमेवाहर निकली। दोपहरका ममय है। मगवान् भास्कर तप रहे है। एक सरोवरक तटपर वरगदर्भा मधन छाया है । चाण्टाली वहाँतक आते-आते मर्निद्धन होकर गिर पड़ी। जीवनी जनितने जवाव दे दिया । मृत्युकी घड़ी आ पहुँची । इसी समय आकाशरे एक दिव्य विमान उतरा । चारों ओर प्रकाश छा गया । विमान वहीं आकर आकारामें रुक गया । महर्षि गौतम वडी देरसे उमी पेडकी छात्राम बेठे थे । उन्होंने चाण्टालीकी वह दुर्दशा टेर्सी और भगवान् शिवके पार्पदोद्वारा लाये हुए उस दिव्य विमानपर भी दृष्टिपात किया । उनमे नहीं रहा गया । वे पूछ बठे-- 'टेदेखरो ! आप भगवान् शिवके पार्पद है। आपको नमस्कार है । इस दिव्य विमानको छेकर आपलोग यहाँ नेसे को ह ? आपके मनमे कोई विनोट तो नहीं सुझा हे ? भगवान् शिवके पार्पदोने चाण्डाखीकी ओर मद्गेत करके कहा - 'हमलोग इसीको लेनेके लिये आये हे <sup>११</sup>

गीतमजीने चिकत होकर प्छा—'अहो ! यह तो आजीवन पाप-पद्धमें दृवी रहनेके कारण अत्यन्त निन्दत चाण्डा न्यों निमें उत्पन्न हुई है। इसके रोग ही बता रहे हैं कि पूर्व नन्ममें उसने बड़े बड़े पाप किये होंगे। किर आपलोग इसे दिव्यत्येकमें ले जानेयोग्य कैमे मानते हैं है ईश्वरकी क्या लीला है, यह समझमें नहीं आता।'

भगवान् जिवके पार्यदोने कहा-- 'मुने । आपका कहना

ठीक है। पूर्वजनममे उसके द्वारा सन्तमुन्य वहे भयकर पाप हुए हे, तथापि अव यह भगवान् शिवकी शरण ले नुकी ह। उनके नामाका उसने उचारण किया ह। जो भगवान् शिवकी शरण ले लगा हे और उनके नामांका कीर्तन करता हे बह सब पानकोंसे तर जाता है। गोकर्णक्षेत्रमे उपवास करके रातमे इसने जागरण किया है और उसके हाथका विस्तपत्र तथा मार्नासक प्रजन भगवान् शिवने स्वीकार किया ह। इसी अनुपम पुण्यका अन्नय फल भोगनेके लिये यह आज्ञ-तोप शिवके मह्नलम्य धाममं जा रही है। एमा कहकर भगवान् शिवके दूतोने उम जीवको चाण्डाल-ग्रानिमे ग्वीचकर दिश्य नारीका शरीर प्रदान किया। वह तत्काउ अद्भुन तेजम मम्पन्न दिखायी देने लगी। दिश्य नारियोनं खागनपूर्वक उम विमानपर विठाया। चाण्डाली अव देवी हो गंभी। उमके शरीरमे दिश्य सुगन्ध और दिश्य प्रकाश पेल रहे थ। विमानपर वैठकर वह माक्षात् नित्य शिव वाममे पहुँचकर पार्वतीजीकी सहचरी हो गंथी। उमकी वह दिश्य गति देखकर ममन्न लोकपाल आश्चर्यमे चिकत रह गये।

# गन्धर्वराज पुष्पदन्त

गव भारत ही नहीं आनेतु हिमाचलके विशाल भूमि-भागमें शिवमहिम्नस्तोत्रकी जो प्रतिष्ठा है, जो पूर्य-भावना है तो आठर बुद्धि है, उनमें सिद्ध होता है कि शीविण्यु और श्रीगम कृणकी तरह ही भगवान् शिवका भी भारतीय मिन्तिक पर पूर्ण प्रभाव रहता चला आया है। शिवमहिम्मनोत्र शिवविषयक माहित्यका अत्यन्त विशिष्ट और प्रवान अद्भ है। इनके रचियता परम शिवभक्त गन्ववंराज पुष्पठन्त थे। शिवकी यग्न-भागीर्यामें उननी पित्रेत्र वाणीने अवगाहन कर शेव जगत्को जो रतन प्रदान किये है, वे मिक्त माहित्य-की श्रीवृद्धिमें सदा अमृह्य योग ठेते रहेगे।

गन्यवंगात पुष्पदन्त प्रतिदिन प्रांत काल ही एक राजाके उपवनमें ताजे पुष्प तीड लाया करते थे। राजा पुष्पोको न पाकर मालियोको कठार दण्ड दिया करता था। मालियोने वडे वडे प्रयत्न किये पर फल ले जानेवालेका पता नहीं लगता था। वे सब इस निर्णयपर पहुँचे कि फ्ल ले जानेवालेका पता नहीं लगता था। वे सब इस निर्णयपर पहुँचे कि फ्ल ले जानेवाला उपवनमें आते ही किसी विजेत ज्ञातिकी कृपामें अह्य्य हो जाया करता है। मचियोने समस्याका समायान निकाल, मर्वसम्मितिमें निश्चय हुआ कि उपवनके चारा ओर ज्ञिवनिर्मालय फेला दिया जात ज्ञिव-निर्मालयको लावते ही चोरकी अह्य्य होनेकी जिक्त श्रीण हो जायगी। ऐसा ही किया गया। गन्धवराजको निर्मालयका उल्लिखन करते ही मालियो ने देख लिया। वे पकड लिये गये, कारागारमें डाल दिये गये।

उन्हें जब यर पता चला कि भोने शिव निर्माल्य लॉघकर महान् अपराध किया है' उन्होंने भगवान् आशुतोप-को प्रसन्न करने और उनकी टया प्राप्त करनेका हट संकल्प

किया। एक दीन हीनकी तरह, अममर्थ और मर्चथा विवश होतर गन्धर्वराजने भगवान दिवका कारागारमं सारण किया । अपराध मार्जनका एकमात्र उपाय शिवाराधन ही था । उन्होंने भगवान् शिवकी प्रमन्नताके लिये स्नोत्र रचा । आश्रतोप भगवान मोलेनायकी तो गिन न्यारी ही है, भक्तने सच्चे हृदयमे पुकारा था, योगियोकी अखण्ड समाधि, मनियो और त्यानी जानियोकी तपस्याकी भी उपेक्षा कर देनेवाले शङ्कर भक्तभी पुकारपर दौड पड़े । कारागारमे दिव्य प्रकाश छा गया। गन्धर्वगजने देखा कि भगवान् विवक्ते मस्तकपर गङ्गा मुमकरा रही है, कण्ट नीत्र है, गौर दर्शवर सपीकी मालाएँ वडी सुन्दर लग रही है। गनकी खालमे प्रतिक्षण उनकी मुन्दरता वटती जा रही है। लोक-लोकान्तरकी ममस्त मम्पदा उनके चरणोपर लोट रही है । मगवान् शिवके साक्षात्कारने उनकी भीषण नपस्याको मफल कर दिया। उनका अपराध मिट गया। उन्होने अनेक प्रकारमे उनकी स्तुति की । चरण धृष्टि मस्तकपर चढाकर निदेवन किया-भगवन् । आपकी महिमाकी परमावधिको न जानते हुए यदि मेरी स्तुनि अनुचिन है तो मर्वज ब्रह्मा आदिकी वाणी भी तो पहले आपके यज स्तवनमें अक चुकी है । ऐसी अवस्थामं स्तुति करनेवालेपर कोट दोप नहीं लगाया जा सकता । आपके म्नोत्रमे मेरा उन्होग अखण्ड और निर्विध्न हो।' भगवान् बङ्करने भक्तको अभयदान दिया। उनके जन्म जन्मके बन्बन कट गये । दूसरे दिन राजाने कारागारमे खयं उपिश्वत होकर उनके देशेनमे अपने सौभाग्यकी मराहना की जिन्हें भगवान् गिवने अपने दिव्य दर्शनसे मुक्त कर दिया। उनको कारागारमे वढ रखनेका माहस दूसरा

व्यक्ति भन्न रिय तर ४२ सम्मा । राजाने उनम अपन अपराथेंग्रे हिपे द्या मोगी ।

गन्प्रवराज पुष्पदन्तकी गणना महान् शिव्यभक्ताम की जाती है । उन्होंने प्रभामनेत्रम पुष्पदन्तेत्वर शिवलिङ्गकी स्थापना की थी । उन्होंने शिवमहिग्नस्ते।त्रके रूपमे जो साहित्य दान किया है, उसम असख्य जीवोंका कल्याण हो रहा है। शिवमहिग्नस्ते।त्रके साथ-ही-साथ परम भक्तप्रवर गन्धर्व राज पुरपदन्तका भी नाम अभिट और असर है।

### महान् भक्त विष्णुस्वामी

धर्मगत युधिष्टिरक सवत् २५०० व्यतीत हानपर अर्थात् विक्रमसे ६०० वर्षपूर्व हविट्डेटारे एन क्षत्रिय गतारे मन्त्री भक्त बालणने भगनाननी बदी आसतना नरक विष्णुस्वामीनो पुत्रन रूपम प्राप्त निया था। नोई-कोई इन्ना समय विनमन बाद भी मानते ह। गगर्वाज्ञ गृतिस्वरूप होनेके कारण यन्तपनम ही जनम अर्थानक गुण प्रस्ट हुए थे। इन्नी जैसी अद्भुत प्रतिभा थी, बना ही मुन्दर गरीर भी था। यजापवीत-सन्नाप्त अनन्तर थोई ही दिनों में इन्होंने सम्पूर्ण वेद नेदान पुराणादिना वयावन जान प्राप्त मर लिया। पी यज्ञ क त भज्ञत । नियमानुसार अब ये परम मुखें अन्वेपणनी और अपसर हुए। इन्होंने मर्स्य लेकिस वस्तुन दर्शन नर्ना हुए।

अन्तन हन्दोने उपनिपदोनी गरण र्ल् । ब्रुटारण्यक उर्मानपद्के अभ्याय र क्रांतरण ४भ भ्य वाण्यम गनन आत्मा सर्वस्य बर्गा से खंकर एप मेनुबियारण एपा लाकानामसभेदाय तक जो वर्णन हुआ हे उभीक अनुसार देश्वरका निश्चय करके इन्होंने उपासना प्रारम्भ कर दी । इनका निभ्चय हद या । प्रमुक्ते साआन्कारपर इन्ह पूर्ण विश्वास या। इनकी उपासना बहुत दिनोतक वटी अद्वा मिन्तिक साथ एक सी चलनी रनी परनु अभिलापा पूर्ण न हुई ।

अय दन्होंने भगवद्वियागम अन्त-जरमा त्याग कर दिया, परत भगवत्येवा प्रवंचन चलती रही। छ दिन वीत गये, शरीर शिथिल पट गया, परत उत्माहमें न्यूनना नहीं आर्था। मानवे दिन इनकी विग्ह व्यथा उतनी तीय हा गयी कि इन्हें एक एक आण करपेक ममान जान पटन लगा जीना भारस्वरूप हो गया। तव उन्हान अपने शरीरको विरहामिमें जला देनेका निश्चय किया। इमी ममय इनका हृदय प्रकाशने भर गया और भगवन्त्रेरणाम ऑस खुलनपर इन्होने—अनन्त वयिन कैशारे आदि स्रोकाम विणित विश्वोगकृति वेणुवादनतन्तर श्रागारममृति, पीताम्बरधारी,

यर्तीद्रयर्गावत त्रिभङ्गललित मगवान् व्याममुन्दरका सुर-मुनिदुर्रभ दर्जन प्राप्त किया । उस समय इनकी जो दशा हुई वह सर्वया अवर्णनीय हु । आनन्दपूर्ण हृदयंन इन्होने भगनान्त्रं चरणकमलापर मिर रस्य दिया एव पुलिकत शरीरम अ भुधारा बहाते हुए वहीं लोटने छगे । भगवान्ने इन्हें निज रायसमाराय उठारर हृदयंग लगाया एव इनके मिर तया पीटपर हाथ पेरकर कृतार्थ किया। योडी देर बाद सम्हलका अञ्जलि बाँधका इन्होंने भगवानकी न्तुति की। रन्य मनमे उर्पानपदीक अभिप्रायक सम्बन्धमे कुछ सन्देह या अतः उसपा निवारण करनेप लिये भगवान्ने इन्हें अपने गुग्यतम तत्त्वका रहस्य वनाया । भगवान्नं कहा—'अपने मनम इस सन्देहरों तो स्थान ही मन दो कि मुझ पुरूपोत्तम मग्रानंत्रः जो तुम्हारे मामन माकारम्पमः मानात् प्रत्यन राकर पान कर रहा हूं अतिरिक्त भी कोई दूसरा नन्त्व हूं। दुर्मा माकारमपुन एक, अद्वितीय विविचमेदश्स्य अनिर्वचनीय परम तत्त्व म हूँ । मापाः जगन् आदि कुछ नहीः सव में ही हूँ । चितने विनद्व वर्म दीखत है सव मुजम हैं। म ही सगुण-निर्गुण माकार निराकार मविशेष निर्विशेष-मव कुछ हूँ । अतः यह ब्रद्धा छोडरर सर्वभावन मेग ही भजन करा।

टमंत्र पश्चात् निणुम्वामीन भगवान्की बहुत देरतक वातचीत होती ग्ही। उन्होंने आग्रह किया कि अब आप अन्त गांन न हो मर्वदा मुझे दशन दिया कर या अपने साथ छ चरे। भगवान्को तो इनने भिक्तका प्रचार कमना था। अत एक मृति बनानवालको बुलाकर दर्शन दिया और वेसी ही मृति बनाकर स्थापित करने अर्चान्यवा करनेका आदेश दिया और म्वय उनमे प्रवेश कर गये। विण्णुम्वामी उन विग्रहको साक्षात् भगवद्रप मानकर अर्चा पृजा करते हुए आनन्दमे जीवन विताने लगे। ये 'श्रीकृण तवासिन' इन मन्त्रका जप करते थे।

भगवत्प्रेरणाने भक्तिकी सवर्डना करते-करते इनकी बृद्धा-वस्था आ गर्याः तव इन्होंने शास्त्रमर्याटाके रक्षणके लिये त्रिदण्डसन्यास ग्रहण किया और भगविचन्तन करते-करते भगवान्के नित्यधाममे प्रवेग किया ।

इनके सम्प्रदायमे सात सौ आचार्य हुए हें उनमें एक विल्वमगल भी थे। ये विल्वमंगल तीन-चार प्रसिद्ध विल्व-मगलोसे भिन्न है। जब इनके उपदेशसे अनिधकारी भी भक्तिराज्यमें प्रकेश करने लगे, तब इन्हें संसारकी व्यवस्था ठीक करनेके लिये अन्तर्धान होकर रहनेकी आजा हुई। जिस समय आचार्य वल्लम एक दूसरे मतमे मिलने जा रहे थे, तव खप्नमे प्रकट होकर विल्वमगलने उन्हे भगवान्का / आदेश वताया और शुद्धाद्दैत अथवा पुष्टिमार्गका उपदेश किया।

इन्ही श्रीविष्णुस्वामीके सिद्धान्तके आधारपर आचार्य वक्तमने अपना सिद्धान्त स्थिर किया और समय समयपर मगवान्ने उनके सामने प्रकट होकर उसका समर्थन किया।

# भगवान् शङ्कराचार्य

गङ्करावतार भगवान् श्रीगङ्कराचार्यके सम्बन्धमे बडा मतभेद है । कुछ लोगोके मतानुसार ईसासे पूर्वकी छठी गताब्दीसे लेकर नवम शताब्दीपर्यन्त किसी समय इनका अविर्माव हुआ था । 'कल्याण'के 'वेदान्ताङ्क'मे यह सिद्ध किया है कि आचार्यपादका जन्मसमय ईसासे लगभग चार सौ वर्ष पूर्व ही है। मठोकी परम्परासे भी यही वात प्रमाणित होती है। अस्तु, किसी भी समय हो, केरल प्रदेशके पूर्णा नदीके तटवर्ती कलान्दी नामक गाँवमे वड़े विद्वान् और धर्मनिष्ठ ब्राह्मण श्रीशिवगुरुकी धर्मपत्नी श्रीसुभद्रा क्ष्माताके गर्भ-से वैशाख गुक्क पञ्चमीके दिन इन्होने जन्म ग्रहण किया था। इनके जन्मके पूर्व वृद्धावस्था निकट आ जानेपर भी इनके माता-पिता सन्तानहीन ही थे । अतः उन्होने वडी श्रद्धा-भक्तिसे भगवान् शहरकी अत्रधना की । उनकी सची और आन्तरिक आराधनासे प्रसन्न होकर आशुतीप देवाधिदेव भगवान् शङ्कर प्रकट हुए और उन्हे एक सर्वगुणसम्पन्न पुत्ररत होनेका वरदान दिया । इसीके फलस्वरूप न केवल एक सर्वगुणसम्पन्न पुत्र ही। विलेक स्वय भगवान् शङ्करको ही इन्होने पुत्ररूपमे प्राप्त किया । नाम भी उनका गहर ही रक्खा गया।

वालक गद्धरके रूपमे कोई महान् विभूति अवतरित हुई है, इसका प्रमाण बचपनसे ही मिलने लगा । एक वर्पकी अवस्था होते-होते वालक शद्धर अपनी मातृभाषामे अपने भाव प्रकट करने लगे और दो वर्षकी अवस्थामे मातासे पुराणादि-की कथा सुनकर कण्ठस्थ करने लगे । तीन वर्षकी अवस्थामे उनका चूडाकर्म करके उनके पिता स्वर्गवासी हो गये । पाँचवे वर्पमे यजोपवीत करके उन्हें गुरुके घर पढनेके लिये मेज दिया गया और केवलसात वर्पकी अवस्थामे ही वेद, वेदान्त और वेदाङ्गोका पूर्ण अध्ययन करके वे घर वापस आ गये। उनकी असाधारण प्रतिमा देखकर उनके गुरुजन आश्चर्य-चिकत रह गये।

विद्याध्ययन समाप्तकर शङ्करने सन्यास छेना चाहा;
परत जव उन्होने मातासे आज्ञा माँगी तव उन्होने नाहीं कर
दी । शङ्कर माताके वडे भक्त थे, उन्हे कए देकर सन्यास
छेना नहीं चाहते थे । एक दिन माताके साथ वे नदीमे स्नान
करने गये । उन्हें एक मगरने पकड़ छिया । इस प्रकार पुत्रको सङ्कटमे देखकर माताके होश उड गये । वह वेचैन
होकर हाहाक,र मचाने छगी । शङ्करने मातासे कहा—'मुझे
सन्यास छेनेकी आज्ञा दे दो तो मगर मुझे ठोड़ देगा।' माताने
तुरत आजा दे दी और मगरने शङ्करको छोड दिया । इस
तरह माताकी अज्ञा प्राप्तकर वे आठ वर्षकी उम्रमे ही घरसे
निकल पड़े । जाते समय माताकी इच्छाके अनुसार यह वचन
देते गये कि 'तुम्हारी मृत्युके समय मै घरपर उपिश्वत रहूँगा।'

घरसे चलकर राह्मर नर्मदान्तटपर आये और वहाँ स्वामी गोनिन्द भगवत्पादसे दीक्षा ली। गुरुने इनका नाम भगवत्पूज्यपादाचार्य रक्खा। इन्होंने गुरुपदिष्ट मार्गसे साधना आरम्भ कर दी और अल्पकालमे ही बहुत बड़े योगसिद्ध महात्मा हो गये। इनकी सिद्धिसे प्रसन्न होकर गुरुने इन्हें काशी जाकर वेदान्तसूत्रका माध्य लिखनेकी आज्ञा दी और तदनुसार ये काशी चले गये। काशी आनेपर इनकी ख्याति बढने लगी और लोग आकषित होकर इनका जिष्यत्व भी प्रहण करने लगे। इनके सर्वप्रथम शिष्य सनन्दन हुए, जो पीछे पन्नाचार्यके नामसे प्रसिद्ध हुए। काशीमे जिष्योको पढानेके साथ साथ ये ग्रन्थ भी लिखते जाते थे। कहते है, एक दिन भगवान् विश्वनाथने चाण्डालके रूपमे इन्हे दर्शन दिये और इनके पहचानकर प्रणाम करनेपर ब्रह्मसूत्रपर माध्य लिखने और धर्मके प्रचार करनेका आदेश दिया।

<sup>#</sup> कहीं कहीं इनका नाम 'विशिष्टा' भी मिळता हे । सम्भवत दो नाम रहे हों।

इसके बाद इन्होंने काशी, कुरुक्षेत्र, वदरिकाश्रम आदि-की यात्रा की, विभिन्न मतवादियों को परास्त किया और बहुत-से ग्रन्थ लिखे । प्रयाग आकर कुमारिलमञ्जे उनके अन्तिम सम्माम भेट की और उनकी सलाहसे माहिष्मतीम मण्डनिश-के पास जाकर शास्त्रार्थ किया । शास्त्रार्थम मण्डनकी पत्नी भारती मध्यस्या थीं । अन्तमे मण्डनने शङ्कराचार्यका शिष्यत्व ग्हण किया और उनका नाम सुरेश्वराचार्य पड़ा । तत्पश्चात् । चार्यने विभिन्न मटोकी स्थापना की और उनके द्वारा । प्रनिपद सिद्धान्तकी शिक्षा-दीक्षा होने लगी ।

एक वार एक कापालिकने आचार्यसे एकान्तमे प्रार्थना है कि 'आप तत्त्वज्ञ हैं, आपको शरीरका मोह नहीं, मैं एक सी सावना कर रहा हूं, जिसमें मुझे एक तत्त्वज्ञके सिरकी भावस्यकता है, यदि आप देना स्वीकार करें तो मेरा मनारथ पूर्ण हो जाय।' आचार्यने कहा—'भाई। किसीको मालूम न होने पाये, में अभी समाधि लगा लेता हूं, तुम सिर काट ले 'जाना।' अन्वार्यन समाधि लगायी और वह सिर काटनेवाला ही था कि पद्माचार्यके इप्टेव नृसिंहमगवान्ने ध्यान करते समय उन्हे सूचना दे दी और पद्मपादने आवेशमे आकर उसे मार डाला।

आचार्यने अनेकों मन्दिर वनवायें, अनेकोको सन्मार्गमें लगाया और कुमार्गका खण्डन करके भगवान्के वास्तविक खल्पको प्रकट किया । इन्होंने मार्गमे सभी मतोकी उपयोगिता ययास्यान स्वीकार की है। और सभी साधनोधे अन्त करण ग्रुद्ध होता है, ऐसा माना है। अन्त करण ग्रुद्ध होनेपर ही वाम्तविकताका वोध हो सकता है। अग्रुद्ध बुद्धि और मनके निश्चय एव सकल्प भ्रमात्मक ही होते हं। अत इनके सिद्धान्तमे सचा जान प्राप्त करना ही परम कल्याण है और उसके लिये अपने धर्मानुसार कर्म, योग, मिक्त अयवा और भी किसी मार्गसे अन्त करणको ग्रुद्ध बनाते हुए वहाँतक पहुँचना चाहिये।

भगवान् शङ्करने भक्तिको ज्ञानप्राप्तिका प्रधान साधन माना है, तथापि वे स्वय बड़े भक्त थे । कुछ लोग उन्हें 'प्रच्छन्न बौद्ध' कहते हैं, परन्तु वस्तुतः वे ज्ञानसिद्धान्तके अन्तरालमे छिपे 'महान् भक्त' थे । अतः उन्हे 'प्रच्छन्न भक्त' कह सकते ह। प्रवोधसुधाकरके नीचे उद्धृत क्लोकोंसे तो यह सिद्ध होता है कि आचार्यपाद भगवान् श्रीकृष्णके अनन्य भक्त थे और उनकी वनभोजन-लीलाकी झॉकी किया करते थे और उनसे प्रार्थना करते थे । नीचे उस झाँकी तथा प्रार्थनाको देखिये—

#### भगवान्की झाँकी

यमुनातटनिकटिस्थतवृन्दावनकानने महारम्ये।
कल्पद्धमतलभूमी चरणं चरणोपिर स्थाप्य॥
तिप्टन्त घननीलं स्वतेजसा मासयन्तिमह विश्वम्।
पीताम्बरपिरधानं चन्दनकपूरिलिम्प्यवाङ्गम्॥
आकर्णपूर्णनेत्र कुण्डलयुगमण्डितश्रवणम्।
मन्द्रसितमुलकमलं सुकोस्तुभोदारमणिहारम्॥
चलयाद्वलीयकाद्यानुञ्चलयन्त स्वलङ्कारान्।
गलविल्लिलतवनमाल स्वतेजसापासकिकमलम्॥
गुञ्जारवालिकलित गुञ्जापुञ्जान्विते शिरसि।
भुञ्जानं सह गोपे कुञ्जान्तरवर्तिन हरिं सारत॥

'श्रीयमुनाजीके तटपर स्थित चृन्दावनके किसी महामनोहर वर्गीचेमे जो कल्पचृक्षके नीचेकी भूमिमे चरणपर चरण रक्खें बैठे हैं, जो मेघके समान व्यामवर्ण हें और अपने तेजसे इस निखिल ब्रह्माण्डको प्रकाशित कर रहे हैं, जो मुन्दर पीताम्बर धारण किये हुए हें तथा समस्त गरीरमे कर्षूरिमिश्रित चन्दन-का लेप लगाये हुए हैं, जिनके कर्णपर्यन्त विशाल नेत्र हैं, कान कुण्डलके जोड़ेसे मुगोमित है, मुखकमल मन्द-मन्द मुसका रहा है तथा जिनके वक्ष-स्थलपर कौस्तुभमणियुक्त सुन्दर हार है, और जो अपनी कान्तिसे कद्कण और अंग्ठी आदि सुन्दर आभूपणोंकी भी शोभा वढा रहे है, जिनके गलेमें वनमाला लटक रही है और अपने तेजसे जिन्होने कलिकालको परास्त कर दिया है तथा जिनका गुज्जाविलिविभूपित मस्तक गूँजते हुए भ्रमरसमूहसे सुगोमित है, किसी कुञ्जके भीतर बैठकर ग्वालवालेके साथ मोजन करते हुए उन श्रीहरिका स्मरण करो।'

मन्दारपुष्पवासितमन्दामिलसेवितं परानन्दाम् । मन्दाकिनीयुतपदं नमत महानन्ददं महापुरुपम् ॥

'जो कल्पवृक्षके पुष्पोकी गन्धसे युक्त मन्द-मन्द वायुसे सेवित हैं। परमानन्दस्वरूप हैं तथा जिनके चरणकमलोमे श्रीगङ्गाजी विराजमान है। उन महानन्ददायक महापुरुपको नमस्कार करो।'

सुरभीकृतिविग्वलयं सुरभिशतैरावृतं सदा परितः । सुरभीतिक्षपणमहासुरभीम यादवं नमत ॥ 'जिन्होंने समस्त दिशाओको सुगन्धित कर रक्खा है, जो चारो ओरसे सैकडो कामधेनु गौओसे घिरे हुए हैं तथा देवताओं के भयको दूर करनेवाले और बड़े-बड़े राक्षसोंके लिये भयद्वर हैं। उन यदुनन्दनको नमस्कार करो।'

कन्दर्पकोटिसुभगं वाञ्छितफलदं वयार्णवं कृष्णम् । त्यक्त्वा कमन्यविषय नेत्रयुगं द्रप्दुमुत्सहते॥

'जो करोडो कामदेवोसे भी सुन्दर है, वाञ्छित फलके देनेवाले है, दयाके समुद्र हैं, उन श्रीकृष्णचन्द्रको छोड्कर ये नेत्रयुगल और किस विपयको देखनेके लिये उत्सुक होते हैं!

व्रह्माण्डानि बहूनि पङ्कजभवान् प्रत्यण्डमत्यद्भुतान् गोपान् वत्सयुतानदर्शयदज विष्णूनशेषाध्य य.। शम्भुर्यचरणोदक स्वशिरसा धत्ते च मूर्तित्रयात् कृष्णो वै पृथगस्ति कोऽप्यविकृतः सिचन्मयो नीलिमा॥

'जिन्होंने ब्रह्माजीको अनेक ब्रह्माण्ड, प्रत्येक ब्रह्माण्डमें पृथक् पृथक् अति अद्भुत ब्रह्मा, वत्सोंके सहित समस्त गोप तथा [भिन्न भिन्न ब्रह्माण्डोंके] समस्त विष्णु दिखाये, और जिनके चरणोदकको श्रीराङ्कर अपने सिरपर धारण करते है, वे श्रीकृष्ण त्रिमूर्ति (ब्रह्मा, विष्णु, महेश) से भिन्न कोई अविकारिणी सिच्चदानन्दमयी नीलिमा है।'

कृपापात्रं यस्य त्रिपुरिषुरम्भोजवसितः सुता जहो प्ता चरणनस्निणेजनजलम् । प्रदानं वा तस्य त्रिभुवनपतित्वं विभुरिप निदानं सोऽसाकं जयति कुलदेवो यदुपति.॥

भियुरारि शिव और कमलासन ब्रह्मा जिनकी कृपाके पात्र हैं, परमपावनी श्रीगङ्गाजी जिनके चरणनखका धोवन हैं तथा त्रिलोकीका राज्य जिनका दान है, वे सर्वव्यापक और हम सबके आदिकारण तथा कुलदेव श्रीयदुनाथ सदा विजयी हो रहे है।

मायाहस्तेऽपीयत्वा भरणकृतिकृते मोहमूलोद्भवं मां मात. कृष्णाभिधाने चिरसमयमुदासीनभावं गतासि । कारुण्यैकाधिवासे सकृदपि वदनं नेक्षसे स्वं मदीयं तत्सर्वक्रे न कर्तुं प्रभवति भवती किं तु मूलस्य शान्तिम्॥

ंहे कृष्णनाम्नी मातेश्वरि । मोहरूपी मूलनक्षत्रमे उत्पन्न हुए मुझ पुत्रको भरण-पोषणके लिये मायाके हाथोमे सौपकर त् बहुत दिनोसे मेरी ओरसे उदासीन हो गयी है। अरी। एकमात्र करणामयी मैया। तू एक बार भी मेरे मुखकी ओर नहीं देखती १ हे सर्वज्ञे। क्या तू उस मोहरूपी मूलकी शान्ति करनेमे समर्थ नहीं है। नित्यानन्दसुधानिधेरधिगतः सद्गीलमेघः सता-मौक्कण्ट्यप्रवलप्रभक्षनभरेराकिषतो वर्षति । विज्ञानामृतमद्भुतं निजवचोधाराभिरारादिदं चेतश्चातक चेन्न वाञ्छिस मृपाकान्तोऽसि सुप्तोऽसि किम्॥

'नित्यानन्दरूपी अमृतके समुद्रसे निकला हुआ और सजनोकी उत्कण्ठारूप प्रवल वायुसे उड़ाकर लाया हुआ सत्त्वरूप नील मेघ तेरे पास ही अद्मुत विज्ञानामृतकी अपने वचनरूपी धाराओसे वर्षा कर रहा है। अरे चित्तरूपी पर्पाहे! यदि तुझे उसे पीनेकी इच्छा नहीं होती तो तुझे व्यर्थ ही किसीने पकड़ रक्खा है, या तू सो गया है ?'

चेतश्रञ्जलतां विहाय पुरतः सन्धाय कोटिद्वयं तत्रैकत्र निधेहि सर्वविषयानन्यत्र च श्रीपतिम् । विश्रान्तिहितमप्यहो क नु तयोर्मध्ये तदालोच्यतां युक्त्या वानुभवेन यत्र परमानन्दश्च तत्सेव्यताम् ॥

'अरे चित्त । चञ्चलताको छोडकर अपने सामने तराज्के दोनो पल्डोको रख, उनमेसे एकमे समस्त विपयोको और दूसरेमे भगवान् श्रीपतिको रख। उन दोनोमेसे किसमे अधिक शान्ति और हित है—इसका विचार कर, और युक्ति तथा अनुभवसे जिसमे परमानन्दकी प्रतीति हो, उसीका सेवन कर।

काम्योपासनयार्थयन्त्यनुदिनं किञ्चित्फलं स्वेप्सितं केचित्स्वर्गमथापवर्गमपरे योगादियज्ञादिभिः। असाकं यदुनन्दनाड् घ्रियुगलध्यानावधानार्थिनां कि लोकेन दमेन किं नृपतिना स्वर्गापवर्गेश्च किम्॥

'कोई लोग तो सकाम उपासनाके द्वारा नित्यप्रति अपने किसी अभीष्ट फलकी प्रार्थना किया करते है और कोई योग तथा यज्ञादि अन्य साधनोसे स्वर्ग और अपवर्गकी याचना करते है, किंतु श्रीयदुनाथके चरणकमलोके ध्यानमे ही सदा लगे रहनेके इच्छुक हमलोगोको लोकसे, दमसे, राजासे, स्वर्गसे और मोक्षसे क्या काम है।'

सुतरामनन्यशरणाः क्षीराद्याहारमन्तरा यहत्। केवल्या स्नेहदशा कच्छपतनयाः प्रजीवन्ति॥

'जिनका कोई अन्य आश्रय नहीं है, ऐसे कछुईके बच्चे जिस प्रकार दूध आदि आहारके बिना ही केवल माताकी स्नेहदृष्टिसे ही पलते है, उसी प्रकार अनन्य भक्त भी भगवान्-की दयादृष्टिके सहारे ही जीवन-निर्वाह करते हैं।'

इससे भगवान् श्रीकृष्णके सम्बन्धमे इनकी अनुभूति और

भक्तिका पता लग जाता है। इनके द्वारा रचित ग्रन्थोंकी वड़ी लवी सची है। परतु प्रधान-प्रधान ग्रन्थ ये है— व्रह्मसूत्रभाष्य, उपनिपद् (ईग, केन, कठ, प्रश्न, मुण्डक, माण्ड्रक्य, ऐतरेय, तैक्तिरीय, छान्दोग्य, बृहदारण्यक, वृसिंह-पूर्वतापनीय, क्तेताश्वतर आदि)-माध्य, गीतामाध्य, विष्णु-सहस्तामभाष्य, सनत्सुजातीयमाप्य, हस्तामलकमाप्य, लिलता-त्रिश्चतीभाष्य, विवेकचूडामणि, प्रवोधसुधाकर, उपदेशसाहस्वी,

अपरोक्षानुभूति, शतस्त्रोकी, दशस्त्रोकी, सववेदान्तसिद्वान्तसार-सग्रह, वाक्यसुधा, पञ्चीकरण, प्रपञ्चसार, आत्मबोध, मनीपापञ्चक, आनन्दलहरी, विविध स्तोत्र इत्यादि।

इनका सिद्धान्त भी वहुत ऊँचा था तथा अधिकारी पुरुपोके ही समझनेकी चीज है। सभी देगोके दार्गनिकोने उसके सामने सिर झकाया है और सभी विचारशीलोने मुक्त कण्ठसे उसकी महिमाका गान किया है।

### ----

# आचार्य श्रीकण्ठ

श्रीकण्ठाचार्यके जीवनके सम्बन्धमे विशेष कोई बात नहीं मिलती। अनुमान होता है कि उनका जन्म कहीं दक्षिण भारतमे हुआ था और वे चौथी शताब्दीके अन्तिम भागते लेकर पाँचवीं शताब्दीके आरम्भतक वर्तमान थे। कुछ लोगोका मत है कि श्रीकण्ठ श्रीशङ्करसे भी पहले हुए थे; परतु यह बात उननी प्रामाणिक नहीं माल्म होती। श्री-रामानुजःश्रीमध्व आदि सब आचार्याते तो वे अवश्य ही पहले हुए थे, परतु श्रीशङ्करमे वे बादमे ही हुए थे। श्रीकण्ठने स्पष्टरूपमे अपने माष्यमे श्रीशङ्करमतका उल्लेख किया है। इससे माल्म होता है, वे श्रीशङ्करके बाद ही हुए थे।

श्रीकण्ठके विषयमे अप्पय्य दीक्षितने अपने प्रन्थ 'शिवार्कमणिदीपिका' में लिखा है— -

महापाञ्चपतङ्कानसम्प्रदायप्रवर्तकान् । अंशावतारानीशस्य योगाचार्योनुपास्महे ॥ इससे मालूम होता है कि श्रीकण्ठ एक महान् गिवभक्त तथा परम योगी थे और वे भगवान् शिवके अशावतार माने जाते थे । उन्होने ब्रह्मस्त्रपर जो 'शैवभाष्य' लिखा है, उससे उनके अगाध पाण्डित्यका परिचय मिलता है । अपपय्य दीक्षितने श्रीकण्ठको दहरविद्याका उपासक लिखा है। उनकी असाधारण गिवमिक्त भी उनके ग्रन्थोंमे सर्वत्र परिस्फुटित हुई है।

श्रीकण्डने दो ग्रन्थोकी रचना की—ब्रह्मसूत्रका भाष्य और मृगेन्द्रसिताकी वृत्ति । श्रीकण्डका भाष्य ही शैवभाष्य कहलाता है । इस भाष्यके विपयमे स्वय श्रीकण्डने लिखा है—'मधुरो भाष्यसन्दर्भो महार्थो नातिविस्तरः ।'

वास्तवमे उस भाष्यकी भाषा वडी मथुर तथा प्राञ्जल है और वह संश्रेपमे ही लिखा गया है।

# श्रीअभिनवगुप्ताचार्य

श्रीअभिनवगुप्ताचार्यका जन्म काइमीरमे हुआ था। उन्होने अपने गीताभाष्यमे अपने वगका परिचय दिया है। वरहिच जैसे विद्वान् और ज्ञानी कात्यायन उनके पूर्वज थे। उनके वशमे स्थिखिद्व और अत्यन्त विद्वान् सौचुकने जन्म ग्रहण किया था। सौचुकके पुत्र महात्मा श्रीमृतिराज थे। भृतिराजकी प्रतिभासे समस्त छोक आछोकित हो उठा था। उन्हीके चरणारविन्दके मधुप अभिनवगुप्त थे। वे स्वय भी बहुत बड़े विद्वान् और भगवद्भक्त थे। उन्होने भगवान्का साक्षात्कार किया था और इसी कारण गीताका अर्थ छिखने मे समर्थ हुए थे। उन्होने यह भी छिखा है कि ब्राह्मणोंके

अनुरोवसे मैंने गीतामाष्य लिखा । गीताभाष्यके अन्तमे उन्होने शिवके साथ अपनी अभिन्नता प्रकट की है । वे लिखते हैं—

अभिनवरूपा शक्तिस्तद्गुप्तो यो महेश्वरो देव । तदुभयथात्मकरूपमभिनवगुप्तं शिव वन्दे॥

अभिनवगुप्ताचार्यके गीताभाष्यका नाम 'गीतार्थसग्रह' है। इसके अतिरिक्त उन्होंने शिवस्त्रकी व्याख्या भी लिखी थी, परतु यह कहींसे प्रकाशित हुई या नहीं, मालूम नहीं।

# महाराज भर्तृहरि

योगिराज भर्तृहरिका पवित्र नाम वैराग्यका ज्वलन्त प्रतीक है। वे त्यागः वैराग्य ओर तपके प्रतिनिधि थे। हिमाल्यसे कन्याअन्तरीपतकके भूमिभागमे उनकी पद्यवद्व पवित्र जीवन-गाथा भिन्न-भिन्न भाषाओमें योगियां और वैरागियोंद्वारा एक अनिश्चित कालसे गायी जा रही है और भविष्यमें भी बहुत दिनोंतक यही क्रम चलता रहेगा।

महाराज मर्तृहरि नि सन्देह विक्रमकी पहली सदीमे उपस्थित ये । उज्जैनके अधिपति ये । उनके पिना महाराज गन्ववंसेन बहुत योग्य शासक थे। उनके दो विवाह हुए। पहलेखे महाराज भर्तृहरि और दूसरेखे महाराज विकमादित्य हुए थे। पिताकी मृत्युके वाद भर्तृहिरिने राजकार्य सँभाला। विक्रमके सवल कन्वापर शासनभार सिन्निहित कर वे निश्चिन्त हो गये। उनका जीवन कुछ विलासी हो गया था। वे असाधारण कवि और राजनीतिज्ञ तथा सस्क्रतके प्रकाण्ड पण्डित थे। उन्होने अपने पाण्डित्य और नीतिजता तथा काव्य-जान-का सदुपयाग श्रद्धार और नीतिपूर्ण रचना तथा साहित्य-सवर्धनमे किया। चिक्रमादित्यने उनकी चिलासी मनोवृत्तिके प्रति विज्ञोह किया। देश उस समय विदेशी आक्रमणसे भयाकान्त था। समाज और धर्मपर बौद्धधर्मके विकृत रूपका ताण्डव हो रहा था। मर्तृहरिने विक्रमादित्यको राप्यसे निर्वासित कर दिया, पर समय सबसे अविक बलवान् होता है। विधाताने भर्तृहरिके मालमे योग लिपि लिखी थी । एक दिन जब उन्हें पूर्णरूपसे पता चल गया कि जिस पिङ्गलाको वे प्राणोसे भी प्रिय समझते हैं) वह तो काली नागिन है---वह तो अश्वगालाके अध्यक्षके प्रेम पागमे आवद्ध है—उनको वैराग्य हो गया। वे असार-ससारका त्याग करके राजमहलमे वाहर निकल पड़े । उन्हें विश्वास हो गया कि 'विषय-मोगमं रोगका भय है, कुलमे च्युतिकाः वनमे राज्यकाः शास्त्रमे विवादकाः गुणमे दुर्जनकाः गरीरमे मृत्युका--यो ससारकी सभी वस्तुऍ मयावह है, केवल वैराग्य ही अभय है। ' उनके शृङ्गार और नीतिपरक जीवनमें वैराग्यका समावेश हो गया। उनके अधरोपर शिवनामामृत-तरिङ्गणीका चत्य होने लगा। तृष्णा और वासनाने त्याग

और तपस्याकी विशेषता सिद्ध की। उन्होंने आत्मामे परमात्माकी व्याप्ति पायी, ब्रह्मानुभूति की, वेदान्तके सत्यका वरण किया। उन्होंने अपने-आपको धिकारा कि 'विपयंको हमने नहीं भोगा है, उन्होंने हमें ही भोग डाला है, हमने तप नहीं किया, तपाने ही हमको तपा डाला है, कालका अन्त नहीं हुआ, उसीने हमारा अन्त कर डाला है; हम जीर्ण हो चले, पर तृष्णाका अभाव नहीं हुआ ।' उनका जीवन माधनमय और जानपूर्ण हो उठा । उन्होंने गिवतत्त्वकी प्राप्ति की । ज्ञानोटयने शिवके रूपमे उन्हें ग्रान्तिका अधिकारी बनाना । संसारके आघात प्रतिघातसे दूर रहकर उन्होंने ब्रह्मके गिवरूपकी साधना की, वैराग्यका अद्भुत सागर उँटेलकर आध्यात्मिक चेतनाको नया जीवन दिया। उन्होंने दसो दिशाओं और तीनों काळामे परिपूर्ण, अनन्त चेतन्यस्वरूप अनुभवगम्यः शान्त और तेजोमय ब्रह्मकी उपासना की । विरक्ति ही उनकी एकमात्र सङ्गिनी हो चली। महादेव ही उनके एकमात्र देव थे।वे आगाकी कर्मनासासे पार होकर मक्तिकी भागीरथीमे गोते लगाने लगे।

उन्होंने श्रद्धार-नीति-शास्त्रोंकी तो रचना की ही थी, अब उन्होंने वेराग्यगतककी रचना की । व्याकरण शास्त्रका परम प्रसिद्ध प्रन्थ 'वाक्यपदीय' उनके महान् पाण्डित्यका परिचायक है। वे गव्द-विद्यांके मीलिक आचार्य थे। गव्द 'ब्रह्म' का साक्षात् रूप है। अतएव वे 'शिवमक्त' होनेके साथ-ही साथ 'गव्दमक्त' भी थे। शब्द-ब्रह्मका ही अर्थरूप नानात्मक जगत्-विवर्त है। योगी शब्द-ब्रह्मके वोगी थे। उनका वेराग्यदर्गन परमात्मांके साक्षात्कारका पूर्याय है।

उनकी समाधि अलवर राज्यके एक सघन वनमे अव भी विद्यमान है। उसके सातवें दरवाजेपर एक अखण्ड दीपक जलता रहता है। उसे 'भर्तृहरिकी ज्योति' स्वीकार किया जाता है। भर्तृहरि महान गिवभक्त और सिद्ध योगी थे।

#### श्रीविष्णुचित्त (पेरि-आळवार)

आळवार भक्तोंमे श्रीविष्णुचित्तका नाम पहले आता है। इनका प्रसिद्ध नाम पीरे आळवार' (महान् आळवार) है। जिनके पदोको वैष्णवलोग मङ्गलचरणके रूपमे देखते हें।

पाण्डयवंशके बलदेव नामक राजा थे, जो मदुरा और तिन्नेवेळी जिळोंपर शासन करते थे । उन दिनों राजालोग अपनी प्रजाके हितका इतना अधिक ध्यान रखते थे कि बहुधा प्रजाके कष्टोका पता लगाने और उनका निवारण करनेके लिये रात्रिके समय भेप वदलकर घुमा करते थे। वलदेव भी प्रजाको किसी प्रकारका कप्ट न हो, इस वातका बड़ा ध्यान रखते थे। एक दिन रातके समय जब वे मदुरा नगरीमें इसी प्रकार भेष बदलकर घूम रहे थे, उन्होंने किसी आगन्तुकको एक वृक्षके नीचे विश्राम करते देखा। राजाने आगन्तुकसे पूछा--- 'तुम कौन हो और कहाँसे आये हो १' आगन्तुकने कहा-- भहागय ! मै एक ब्राह्मण हूँ, गङ्गा स्नान करके में अब सेठ्र नदीमें स्नान करनेके लिये जा रहा हूँ। रातभर विश्राम करनेके लिये यहाँ ठहर गया हूँ।' राजाने कहा- अन्छी बात है, आपकी बातोसे मालूम होता है कि आप बड़े विद्वान् हें और देशाटन किये हुए हैं। अतः आप मुझे अपने अनुभवकी कोई बात किरये। अगन्तुकने कहा, अच्छा सनिये---

वर्पार्थमधे प्रवतेत मासान्निशार्थमधे दिवसं यतेत। वार्द्धन्यहेतोर्वयसा नवेन परत्रहेतोरिह जन्मना च॥

राजाने कहा—'फ़ुपया इसका अर्थ समझाइये।' आगन्तुकने कहा, 'मनुष्यको चाहिये कि आठ महीनेतक खूब परिश्रम
करे, जिससे वह वर्षाश्रृतुमे सुखपूर्वक खा सके, दिनमर
इसिंख्ये परिश्रम करे कि रातमें सुराकी नीद सो सके, जवानीमे बुढापेके लिये सग्रह करे और इस जन्ममे परलोकके लिये
कमाई करे।' राजाने कहा—'ब्राह्मणदेवता। आप बहुत ठीक
कहते हे, मुझे अपनी भूल मालूम हो गयी। हाय। मैने
अपने अवतकके जीवनको ससारके पचड़मे फॅसकर व्यर्थ ही
खोया। अब मेरी बड़ी अभिलापा है कि मै उन गुणोका अर्जन
करूँ, जिनसे मुझे सच्चा सुख प्राप्त हो सके। कृपा करके आप
तीर्थयात्रासे लीटकर जल्दी आइये और कुछ दिन मेरे
पास रहकर मुझे सच्चा मार्ग दिखलाइये।'

ब्राह्मण राजाको भक्तिमार्गकी दीक्षा देकर घहाँचे विदा हो गये । अब राजाके हृदर्धमें परमात्माके सरविकी जाननेकी

उरमण्टा जाय्रत् हो गयी । उन्होंने अपने पुरोहित चेल्वनिन-को बुलाया। जो बड़े सदाचारी और सच्चे विष्णुभक्त थे और कहा--- 'महाराज । मै धर्माचरण करके अपने जीवनको सुधारना चाहता हूँ, जिससे मैं भगवान्के चरणोके निकट पहुँच सकूँ। आप कृपया वताइये कि मुझे क्या करना चाहिये ।' पुरोहितने कहा--- 'राजन ! संतो और भक्तोकी सेवा करना, उनके उपदेशोंका श्रवण करना, उनके सग रहना और उनके आचरणोका अनुकरण करना—यही सचा सुख प्राप्त करनेका एकमात्र उपाय है और यही मनुष्यमात्रका कर्तव्य है। १ ऐसे सत कहाँ मिलेगे, कृपाकर बताइये और उन्हें कैसे पहचाना जाय १७ राजाने कहा । पुरोहितने उत्तर दिया-(राजन् ! भक्तोंकेबाह्य वेशको देखकर पहचानना बड़ा कठिन है। वे किसी स्थानविशेपमे नहीं रहते और न उनके रहनेका कोई निश्चित प्रकार ही है। वे चाहे जहाँ और चाहे जिस रूपमे रह सकते हैं। अत. उनका दर्शन प्राप्त करनेका एक ही उपाय है--वह यह कि देशभरके धर्मा, सम्प्रदायो और मजहबोंके प्रतिनिधियोंकी एक सभा एकत्रित कीजिये और उसमे यह घोपणा कर दीजिये—'मै उस सच्चे और सरल मार्गको जानना चाहता हूँ, जिसपर चलकर हम आनन्द-रूप भगवानको प्राप्त कर सकें। 'साथ ही यह भी घोषणा करवा दें कि 'जो मनुष्य हमारे प्रश्नका सतोपजनक एव यथार्थं उत्तर देगा, उसे कई भार सोना उपहाररूपमे दिया जायगा ।' यों करनेसे आपको कम-से कम उस सभामे एकत्रित होनेवाले सतों और मक्तोंको देखनेका और उनसे सम्भाषण करनेका सौभाग्य तो प्राप्त हो ही जायगा ।' राजाने पुरोहितकी आज्ञाके अनुसार मदुरामे सारे धमेकि प्रतिनिधियो-की एक सभा एकत्रित की । शैव, वैष्णव, शाक्त, सूर्शोपासक, गाणपत्य, मायावादी, साख्य, वैशेपिक, पाशुपत, जैन और बौद्ध-सभी धर्मोंके प्रतिनिधि उस सभामे उपस्थित हुए। उनमे परस्पर बड़ा विवाद हुआ, परतु राजाका समाधान कोई भी नहीं कर सका । उनका हृदय किसी महान भक्तकी खोजमे था। हमारे चरित्रनायक विष्णुचित्तके सिवा दूसरा कोई भक्त उन्हें कहाँ मिलता । अब उनके पवित्र जीवनका क्कुछ बृत्तान्त सुनिये ।

मद्रासमयेशके तिन्नेवेली जिलेमे विश्लीपुर्दर नामकापवित्र स्थान है। वहाँ मुकुन्दाचार्य नासके धक सदाचारी ब्राह्मण

रहते थे । उनकी पत्नीका नाम पद्मा था । मुकुन्दाचार्य और उनकी पतिवता स्त्री दोनों वटपत्रशायी भगवान् महाविष्णुके मन्दिरमे जाकर प्रतिदिन उनसे एक दिव्य पुत्रके लिये प्रार्थना किया करते थे । उनकी पार्थना स्वीकार हुई । हमारे चरित्र-नायक उसी ब्राह्मण-दम्पतिके यहाँ अवतीर्णे हुए । ये गरुइके अवतार माने जाते है। इनका जन्म एकादशी रविवारको स्वाति नक्षत्रमे हुआ या । इनकी माताको प्रसवके समय कोई वेदना नहीं हुई। बालक देखनेमे बडा सुन्दर था और उसके शरीरके चारो ओर एक दिव्य तेजोमण्डल था। सामान्य वालकोंसे यह बालक कुछ विलक्षणता लिये हुए था। माता-पिताने बालकका बढ़े प्रेमके साथ लालन पालन किया और उसके ब्राह्मणोचित सभी सस्कार करवाये। सातवें वर्षमे उसका यजोपनीत सस्कार हुआ । वालकने भगवान् विष्णुको बिना जाने-पहचाने ही अपने अन्तरात्माको उन्हीके चरणोमे लगा दिया था। अतएव उन्हें लोग विष्णुचित्तके नामसे पुकारने लगे । वे अपना अधिकाश समय भगवान्के मन्दिर-में ही बिताते ये ओर सत हरिदासकी मॉित भगवान् नारायणके स्वरूपका ध्यान और उनके नामका जप किया करते और विष्गुसहस्रनामको गाया करते थे। 'नारायण ही सारी विद्याओंके सार है और सारे एकमात्र ध्येय है। अतः मै उन्हीं की शरण ग्रहण करूँगा? ऐसा दृढ निश्चय करके उन्होंने अपनेको भगवान् विष्णुके चरणोमे समर्पित कर दिया । भक्तिके आवेशमे उन्हे ससारकी भी सुध-बुध न रही। अभी वे नवयुवक ही थे कि उन्होंने अपनी सारी सम्पत्ति बेच डाली और बदलेमे एक सुन्दर उपजाऊ भूमि खरीदकर वहाँ एक सुन्दर वगीचा लगाया। प्रतिदिन सबेरे 'नारायण' शब्दका उचारण करते हुए वे फूल चुनते और उनके सुन्दर हार गूँथकर मगवान् नारायणको धारण कराते । उन हारोसे अलङ्कृत भगवान्की दिव्य मूर्तिको देखकर वे मुम्ध हो जाते और निर्निमेप नेत्रोंसे उनकी अनूप रूप माधुरीका आस्वादन करते । उन्हें भगवत्प्रेमके अतिरिक्त कोई दूसरी बात सुहाती ही न थी। एक दिन रातको विग्णुचित्त बहुत देरतक भजनध्यान करनेके बाद विश्राम कर रहे थे कि उन्हें भगवान् नारायणने स्वप्नमें दर्शन दिये और उनसे कहा कि 'तुम तुरत मदुरामे जाकर वहाँके धर्मात्मा राजा बल्देवसे मिलो । वहाँ सारे बमेकि प्रतिनिधि एकत्र हुए हैं और राजाने यह घोषणा की है कि जो पुरुष सन्चे आनन्दकी प्राप्तिका सर्वेश्रेष्ठ मार्ग वतलायेगा, उसे उपहाररूपमें कई भार सोना दिया जायगा । वहाँ जाकर मेरी

विजयपताका फहराओ । मेरे प्रेम और भक्तिका महत्त्व लोगों-पर प्रकट करो । वहाँ जाकर यह प्रमाणित कर दो कि भगवान्के सविशेष रूपकी उपासना ही आनन्द प्राप्त करनेका एकमात्र सच्चा और सरल मार्ग है ।'

विष्णुचित्त भगवान्के स्वप्नादेशको पाकर मारे हर्षके

फूले न समाये और भगवान्से इस प्रकार कहने लगे-प्रभो !

मुझे आपकी आजा स्वीकार है, मै अभी मदुरांके लिये खाना

होता हूँ । किंतु मुझे शास्त्रोका ज्ञान विल्कुल नहीं है, मैं तो आपका एक तुच्छ सेवक हूँ । आपके चरणोको हृदयमे रखकर मै उस सभामे जाता हूँ । ऐसी कृपा कीजिये कि आपका यह यन्त्र आपकी इच्छाको पूर्ण कर सके ।' यों कहकर विष्णुचित्त मदुरा चल्ले गये । राजाने इनका बड़ा सत्कार किया और वहाँकी पण्डितमण्डलीमे विष्णुचित्त नक्षत्रोमे चन्द्रमाके समान सुशोभित हुए । उन्हींने सबकी गङ्काओका यथोचित उत्तर देते हुए यह सिद्ध किया कि-भगवान् नारायण ही सर्वोपरि है और उनके चरणोमे अपने-को सर्वतोभावेन समर्पित कर देना ही कल्याणका एकमात्र उपाय है। भगवान् नारायण ही हमारे रक्षक है, वे अपनी योगमायासे साधुओकी रक्षा और दुएोका दलन करनेके लिये समय समयपर अवतार लेते हैं। वे समस्त भृतोंके दृदयमे स्थित है। भगवान् ही मायासे परे है और उनकी उपासना ही मायासे छूटनेका एकमात्र उपाय है। उनपर विश्वास करो, उनकी आराधना करो, उनके नामकी रट लगाओ और उनका गुणानुचाद करो । ॐ नमो नारायणाय ।

विष्णुचित्तके उपदेशका राजापर वड़ा प्रभाव पड़ा। वह उनके चरणोपर गिर पड़ा और उन्हे अपने गुरुके रूपमे वरणकर वडी धूमधामके साथ उनका जुल्स निकाला। किंतु विष्णुचित्त इस सम्मानसे प्रसन्न नहीं हुए। उन्होंने बड़े करुणापूर्ण नेत्रोसे ऊपर आकाशकी ओर देखा तो वहाँ उन्हे साक्षात् मगवान् नारायण महाल्ध्मीके साथ गरुड़पर विराजे हुए दिखायी दिये। वे अपने भक्तका सम्मान देखकर तथा छाखों नर नारियोके मुखसे 'नारायण'मन्त्रकी ध्वनि सुनकर बड़े प्रसन्न हो रहे थे। विष्णुचित्त अपने इष्टदेवका दर्शन पाकर कृतार्थ हो गये। वे राजासे विदा लेकर विल्लीपुत्र चले गये और वहाँ उन्होंने कई सुन्दर पद रचकर उनके द्वारा भगवान्की अर्चा की । दनके एक पदका भाव नम्होंके तौरपर नीचे दिया जाता है। वे कहते हैं— वे वास्तवमे दया-के पात्र हैं, जो भगवान् नारायणकी उपासना नहीं करते। उन्होने अपनी माताको व्यर्थ ही प्रसवका कष्ट दिया। जो लोग नारायण-नामका उच्चारण नहीं करते, वे पाप ही खाते है और पापमे ही रहते हैं। जो लोग भगवान् माघवको अपने हृदयमन्दिरमे स्थापितकर प्रेमरूपी सुमनसे उनकी पूजा करते है, वे ही मृत्युपाशसे छूटते है।

विष्णुचित्त मगवान्की वात्तल्यभावसे उपासना करते थे ।

**----₽¢)∞≡₹≣∞₽₽** 

#### भक्तिमती आण्डाळ या रङ्गनायकी

प्राचीन कालमे दक्षिण भारतमे कावेरी-तटपर स्थित एक गाँवमे विष्णचित्त नामके एक परम वैष्णव भक्त रहते थे। वे बड़े ही आस्तिक एवं धर्मनिष्ठ पुरुष थे। अहर्निश वे भगवद्भजन, हरिकीर्तन और नाम-जपमे निरत रहते थे । उन्हे भगवानुके सिवा और कुछ सहाता ही न था। वडा ही सरम्य उनका एक तलसीका उपवन था । वे नित्य प्राताकाल तुलसीके थाल्होमे जल डालते और तुलसी-दलकी ही माला बनाकर भगवान्का शृङ्गार करते । एक समय प्रात:काल जब वे घडेमे जल भरकर तुलसी सीचने गये, तब वहाँ उन्हे एक परम मनोहर नवजात कन्या दिखायी पड़ी । उन्होंने बड़े स्नेहसे उस वालिका-को उठा लिया तथा उसे वटपत्रशायी भगवान् नारायणके चरणोमे रखकर कहा- प्रमो ! यह तम्हारी ही सम्पत्ति है, जो तम्हारी सेवाके छिये आयी है । इसे अपने पाद-पद्मोमे आश्रय दो ।' इसपर मूर्तिमेसे शब्द आया—'इस लडकीका नाम 'कोदई' रक्खो और इसे अपनी ही लड़की मानकर इसका लालन-पालन करो।' 'कोदई' का अर्थ है-'फूलोके हारके समान कमनीय ।' इसी लड़कीको आगे चलकर जब भगवानका प्रेम और उनकी कृपा प्राप्त हो गयी। तब लोग 'आण्डाळ' कहने लगे थे ।

रातमे भगवान्ने स्वप्नमे विष्णुचित्तजीको कन्याका सारा हाल बताया—'वाराहावतारमे मैने पृथ्वीका उद्घार किया था, तब पृथ्वीने मुझसे पूछा कि 'आपको किस प्रकारकी पूजा परम प्रिय है १' उस समय मैने वतलाया था कि 'मुझे नामकीर्तन तथा पत्र-पुष्प-फल-तोयकी पूजा सर्वप्रिय है। मुझे प्राप्त करनेके लिये भक्त मेरे नामका कीर्तन करे और प्रेम-भिक्तके साथ मेरी पूजा-अर्चा करे।' मेरी उस बातको इदयमे धारणकर पृथ्वी इस कन्याके रूपमे प्रकट हुई है और अब तुम्हारे घरमे वसना चाहती है। यदि तुम इस कन्याकी सेवा करते रहोगे तो अवस्य परम-

पदको प्राप्त होओगे। श्राह्मण-ब्राह्मणी इस कन्याको पाकर परम प्रसन्न हुए। यथासमय उन्होने कन्याके जातकर्मादि सस्कार कराये।

लडकी जब बोलने लगी, तब उसके मुखसे विष्णुं के अतिरिक्त कोई दूसरा नाम ही नहीं निकलता था 1 जब वह कुछ सयानी हुई, तब भगवान्के गीत गाने लगी 1 पिताके मन्दिर चले जानेपर वह उनके पीछे उपवनकी रखवाली करती और भगवान्की पूजाके लिये फूलोके हार गूँथती 1 कन्याकी बनायी मालाको लेकर विष्णुचित्त ब्राह्मण श्रीरङ्गनाथजीके मन्दिरमे जाते और माला भगवान्को चढा आर्त 1 जब वह कुछ और वडी हुई, तब भगवान् रङ्गनाथको अपने पितके रूपमे भजने लगी 1 वह अपने प्रियतमके प्रेममे अपने आपको इतना भूल जाती कि भगवान्के लिये गूँथे हुए हारको स्वयं पहनकर दर्पणके सम्मुख खडी हो जाती और अपने सौन्दर्यकी स्वयं प्रशंसा करती हुई कहती—'क्या मेरा सौन्दर्य मेरे प्रियतमको आकर्षित कर सकेगा है?

एक दिन मन्दिरके पुजारीने विष्णुचित्तकी माला यह कहकर लौटा दी कि उसमे किसी मनुष्यके सिरका वाल लगा हुआ है । ब्राह्मणको यह सुनकर वडा दु.ख हुआ । उन्होने ताजे पुष्प चुने, नवीन हार वनाया और भगवानको अर्पण किया । दूसरे दिन भी पुजारीने कहा कि माला कुछ मुरह्मायी हुई है । विष्णुचित्तने अपने मनमे सोचा कि अवश्य ही इसमे कोई-न कोई रहस्य होना चाहिये । वे जब इसका कारण घरपर ढूँढनेमे छो, तब उनकी हि अकस्मात् अपनी लडकीपर गयी । उन्होने देखा कि वह परदेके पीछे नवीन पुष्पोंका हार पहने दर्पणके सम्मुख खड़ी है और मन-ही-मन अपने प्रियतम भगवान्से कुछ वाते कर रही है । वे दौड़कर लड़कीके पास गये और चिल्लाकर बोळे—'बेटी । यह तूने क्या किया १ तू पागल

तो नहीं हो गयी जो मगनान्के लिये तैयार किये हारोंको स्वयं घारण करके जूँठा कर रही है ११ विष्णुचित्तने फिर के दूसरे हार बनाये और प्रभुको चढाये, परंतु आण्डाळ तो अपनेको प्रभुके चरणोमे समर्पित कर चुकी थी । समर्पण जव सम्पूर्ण होता है, तव देवताको स्वीकार होता ही है । आवश्यकता इस बातकी है कि हृदयको प्रभुके चरणोमे चटाते समय वह सर्वथा शून्य, सर्वथा निरावरण रहे । आण्डाळका मधुर और सम्पूर्ण समर्पण मला मगनान्को अर्ज्ञीकार क्यो न हो १ उसी दिन रातको विष्णुचित्तको मगनान्ने स्वप्नमे आदेश दिया । 'मुझे आण्डाळकी पहनी हुई माला धारण करनेमे विशेष मुख मिलता है, इसल्ये वही हार मुझे चढ़ाया करो ।' अब तो विष्णुचित्तको अपनी कन्याके महत्त्वका पूरा निश्चय हो गया । कुछ दिनो वाद आण्डाळकी घारण की हुई मालाओको ही वे मगनान्-को निवेदन करने लगे ।

आण्डाळ अहर्निश प्रभुके प्रेममे मतवाली रहती। एक दिन उसने अपने धर्मिपतासे बड़े ही अनुनय-विनयके साथ दिव्य घामो तथा तीर्थस्यानोंके विपयमे पूछा । विष्णुचित्त-का चित्त प्रभुके चरणोका अनुरागी या ही। उन्होने वहुत प्रेम और श्रद्धाभरे शब्दोंमें अपनी वेटी से भगवान के वैकुण्ठ आदि दिव्य घामोके नाम वतलाये और अन्तमे कहा, 'दक्षिणमे कावेरीके तटपर मगवान् श्रीरङ्गनायका वात है।' भगवान् श्रीरङ्गनायका नाम सुनते ही आण्डाळके रोमाञ्च हो आया और उसकी ऑखोसे प्रेमाशुओकी घारा वरस पडी। उन्हें विद्वल होकर अपने इष्टदेवके सम्बन्धमे अधिक जाननेकी इच्छा प्रकट की । तव विष्णुचित्त सुनाने लगे—'इस्वाकुके यमकी पूर्तिके लिये ब्रह्माजीकी प्रार्थनापर भगवान् विष्णु वहाँ प्रकट हुए । भगवान्का साक्षात्कार हो जानेपर इस्वाक कृतार्थ हो गये और ब्रह्माकी आजाने वे सरयूके तटपर अयोध्यामे तपत्या करने लगे । तपत्याचे प्रचन्न होकर ब्रह्माने इस्वाकुरे वर मॉगनेके लिये कहा । इस्वाकुने यही वर मॉगा कि 'भगवान् विष्णुका यहीं अवधमे अवतार हो और वे श्रीरङ्गनायजीके रूपमें उनके कुलदेव रहे।' ब्रह्माने उन्हे मुँ इमॉगा वरदान दे दिया।

'भगवान् श्रीरामचन्द्रजी जव लङ्काको जीतकर अयोध्या भाये, तव उनके साथ विभीषणं भी पधारे थे । वे जव लङ्का जाने लगे, तव उन्होंने भगवान्से कहा कि आपका वियोग मेरे बिये सर्वथा असहा है। अतएव मुझे ऐसी कोई वस्तु दीजिये, जिससे मेरे हृदयको घीरज हो । विमीपणके अटल प्रेमको देखकर मगवान् श्रीरामचन्द्रजीने उन्हें श्रीरज्ञनाथजीकी प्रतिमा दी। जब विभीपण कावेरी-तटपर आये, तब वे किसी दूसरे यज्ञ-अनुग्रानमे सल्चन हो गये। फिर मगवान् श्रीरज्ञनाथजीने लङ्का जाना अखीकार कर दिया और विभीपणने वहीं भगवान्की मूर्ति स्थापित की। विभीपण भगवान्की पूजा-अचिक लिये नित्य लङ्कासे यहाँ आया करते थे।

भगवान् श्रीरङ्गनायका वर्णन सुनकर आण्डाळकी उत्कण्ठा और भी तीन हो गयी । उसने पितासे भगवान्की प्राप्तिका साधन पूछा । अन आण्डाळके लिये एक क्षणका वियोग भी असह्य था ।

आण्डाळकी विरह्वयथा बटती ही गयी। उसके प्राण रात दिन जीवनधनमे अटके रहते थे। वह उसीका नाम जनती, उसीका कीर्तन करती और उसीकी धुनमें हूनी रहती । उसकी ऑलोंमे, हृदयमे, प्राणोंमे, रोम-रोममें श्रीरङ्गनायजी ही छात्रे हुए थे । वह रोती और दहाड़ मारकर छाती पीटती-प्रियतम ! स्वप्नमे आकर तुमने मिलनेका जो उपक्रम किया है, उससे तो मेरे भीतरकी विरहामि और भी घघक उठी है। यो तडपानेमे तुम्हें कौन-रा रस मिलता है। हाय । एक क्षण भी तुम्हारे विना रहा नहीं जाता। देव! मेरे जीवनधन ! यदि मेरे प्राणोकी इस आक्ल तडपरे व्रम्हारा कठोर हृदय तनिक भी पत्तीजे तो अभी आकर मुझे अपने चरणोमे स्वीकार कर लो । प्रभो ! ओ मेरे प्राणा-धार ! चीताकी सुधि छेनेके छिये तुमने समुद्रमे पुल वॅधवाया और रावणको मारकर उसे अयोध्या लौटा लाये । दिश्यपालका वय करके रुक्मिणीको अपनी शरणमें हे लिया। द्रीपदी, गज, गणिका और गोपियोकी टेर सुन ली; परतु मेरी ही वार इतना विलम्ब क्यो कर रहे हो ? मै जानती हूँ कि मैं अपराधिनी हूँ; परतु जैसी भी हूँ, तुम्हारी हूँ जुम्हीं मेरे प्राणवलमः हृदयेश्वरः जीवनसर्वस्व और अवलम्य हो । तम्हें छोडकर किसकी शरणमें जाऊँ ! जिस प्रकार चकोर चन्द्रमाको और चातक स्यामधनको चाहता है, वैसे ही मेरा हृदय पुम्हें देखनेके लिये व्याकल है।

आण्डाळ सदा अपने शरीरसे ऊपर उठी रहती / थी, वह अपने वाहर-मीतर सर्वत्र अपने प्राणवल्लम प्रमुके अतिरिक्त और किसी वस्तुको देखती ही न थी। वह शरीरसे विष्णुचित्तके बगीचेमे रहती थी; किन्दु उसका मन नित्य वृन्दावनमे विचरता रहता था। वह गोपियों साथ खेलती और मिट्टीके घरोंदे बनाती। इतनेमे ही श्रीकृष्ण आकर उसके घरोदोंको ढहा देते और हँसने लगते। कमी वह गोपियों के साथ सरोवरमे स्नान करने लगती और प्रियतम श्रीकृष्ण आकर उन सबके वस्त्रों को उठाकर ले जाते और कदम्बपर चढकर बैठ जाते। कभी कभी वह मनसे ही वृन्दावनमे विचरती और रास्ता चलनेवालों से पूछती, 'क्या तुमने मेरे प्राणवल्लमको इधर कही देखा है १ क्या किसीको मेरे कमलनयनका पता है ११ और अपने आप ही अपने प्रक्तों उत्तर भी देती—'अजी, देखा क्यों नहीं १ वह तो वृन्दावनमें बॉसुरी बजाकर गोपियों साथ विहार कर रहा है।'

वसन्त ऋमुमे वह कोयलको सम्बोधन करके बडे करण स्वरमे कहती—'अरी कोयल मेरा प्राणवल्लम मेरे सामने क्यो नही आता १ वह मेरे हृदयमे प्रवेश करके मुझे अपने वियोगसे दुखी कर रहा है। मैं तो उसके लिये इस प्रकार तडप रही हूँ और उसके लिये यह सब मानो निरा खिलवाड़ ही है।'

एक दिन जब वह अपने प्रियतम भगवान्के विरहमे अत्यन्त व्याकुछ हो गयी, भगवान् रङ्गनाथने स्वप्नमे मन्दिरके अधिकारियोको दर्शन देकर कहा—'मेरी प्रियतमा आण्डाळको मेरे पास छे आओ।' इधर उन्होने विष्णुचित्तको

मी स्वप्नमे दर्शन देकर कहा--- 'त्रम आण्डाळको लेकर शीघ मेरे पास चले आओ, मै उसका पाणिग्रहण करूँगा। यही नही, उन्होने स्वप्नमे आण्डाळको भी दर्शन दिये और उसने देखा कि मेरा विवाह बड़ी धूमधामके साथ श्रीरङ्गनायजीके साथ हो रहा है। उनका स्वप्न सचा हो गया। दूसरे ही दिन श्रीरङ्गजीके मन्दिरसे आण्डाळ और उसके धर्मिपता विष्णुचित्तको लेनेके लिये कई पालकियाँ और दूसरे प्रकारका लवाजमा भी आया। दोल बजने लगे, गङ्खकी ध्वनि होने लगी, वेदपाठी ब्राह्मण वेद पढने लगे और भक्तलोग आण्डाळ और उसके स्वामी श्रीरङ्गनाथजीकी जय बोलने लगे। आण्डाळने प्रेममे मतवाली होकर मन्दिरमे प्रवेश किया और तुरत वह भगवान्की शेषश्चय्यापर चढ गयी । इतनेमे ही लोगोने देखा कि सर्वत्र एक दिव्य प्रकाश छ। गया और उस प्रकाशमे देवी आण्डाळ सबके देखते-ही-देखते बिजली-सी चमककर विलीन हो गयी। प्रेमी और प्रेमास्पद एक हो गये । आण्डालके जीवनका कार्य आज पूरा हो गया। वह भगवान नारायणमे जाकर मिल गयी।

दक्षिणके वैष्णव-मन्दिरोमे आज मी आण्डाळके विवाह-का उत्सव प्रतिवर्ष सर्वत्र मनाया जाता है । विष्णुचित्तने मी अपना शेष जीवन मगवान् श्रीरङ्गनाथ और उनकी प्रियतमा श्रीआण्डाळदेवीकी उपासनामे व्यतीतकर मगवद्धाम-को प्रयाण किया !

#### श्रीकुलशेखर आळवार

कोल्लिनगर (केरल ) क राजा दृढमत बड़े धर्मात्मा थे, किंतु उनके कोई सन्तान न थी। उन्होने पुत्रके लिये तप किया और मगवान नारायणकी कृपासे द्वादगीके दिन पुनर्वसु नक्षत्रमे उनके घर एक तेजस्वी बालकने जन्म लिया। बालकका नाम कुलगेखर रक्खा गया। ये भगवान्की कौस्तुभमणिका अवतार माने जाते हैं। राजाने कुलगेखरको विद्या, शान और भिक्तके वातावरणमे सवर्धित किया। कुछ ही दिनोमे कुलगेखर तमिळ और सस्कृत भाषामे पारङ्गत हो गये और इन दोनो प्राचीन भाषाओके सभी धार्मिक प्रन्थोका उन्होने आलोडन कर डाला। उन्होने वेद-वेदान्तका अध्ययन किया और चौसठ कलाओका शान प्राप्त किया। यही नहीं, वे राजनीति, युद्धविद्या, घनुर्वेद, आयुर्वेद, गान्धवीवेद तथा नृत्यकलामे भी प्रवीण हो गये।

जब राजाने देखा कि कुल्लोखर सब प्रकारसे राज्यका भार उठानेमे समर्थ हो गया है, तब कुल्होखरको राज्य देकर वे स्वय मोक्षमार्गमे लग गये । कुल्होखरने अपने देशमे रामराज्यकी पुनः स्थापना की । प्रत्येक ग्रहस्थको अपने-अपने वर्ण और आश्रमके अनुसार शिक्षा देनेका समुचित प्रबन्ध किया । उन्होंने व्यवसायो तथा उद्योगधन्धोको सुव्यवस्थित रूप देकर प्रजाके दारिद्रथको दूर किया । अपने राज्यको घन, शान और सन्तोषकी दृष्टिसे एक प्रकारसे स्वर्ग ही बना दिया । यद्यपि वे हाथमे राजदण्ड धारण करते थे, उनके हृदयने मगवान् विष्णुके चरण-कमलोको हटतापूर्वक पकड़ रक्खा था । उनका शरीर यद्यपि सिंहासनपर बैठता था, हृदय मगवान् श्रीरामका सिंहासन बन गया था । राजा होनेपर भी उनकी विषयोमे तनिक भी प्रीति नहीं थी । वे सदा यही सोचा करते 'वह दिन कव होगा, जब ये नेत्र भगवान्के त्रिभुवनसुन्टर मङ्गलिवग्रहका दर्गन पाकर कृतार्थ होगे १ मेरा मस्तक भगवान् श्रीरङ्गनाथके चरणोके सामने कव सकेगा १ मेरा हृदय भगवान् पुण्डरीकाक्षके मुखारिवन्द-को देखकर कव द्रवित होगा, जिनकी इन्द्रादि देवता सदा स्त्रुति करते रहते है १ ये नेत्र किसकामके हैं, यदि इन्हे भगवान् श्रीरङ्गनाथ और उनके भक्तोंके दर्गन नहीं प्राप्त होते १ मुझे उन प्यारे भक्तोंकी चरण-धूलिकत्र प्राप्त होगी १ वास्तवमे 'बुद्धिमान्' वे ही है, जो भगवान् नारायणके पीछे पागल हुए घूमते है, और जो उनके चरणोंको भुलाकर ससारके विपयोंमे फॅसे रहते हैं, वे ही 'पागल' हैं।

भक्तकी सची पुकार भगवान् अवश्य सुनते है। एक दिन रात्रिके समय भगवान नारायण अपने दिव्य विग्रहमे भक्त कुलगेखरकेसामने प्रकट हुए । कुलगेखर उनका दर्गन प्राप्तकर गरीरकी सुध-बुध भूल गये। उसी समयसे उनका एक प्रकारसे कायापल्ट ही हो गया । वे सदा भगवद्भावमे लीन रहने लगे । भगवद्गक्तिके रसके सामने राज्यसुख उन्हे फीका लगने लगा । वे अपने मनमे सोचने लगे-पाझे इस ससारी लोगोसे क्या काम है, जो इस मिथ्या प्रपञ्चको सत्य माने बैठे है। मुझे तो भगवान् विष्णुके प्रेममे इव जाना चाहिये । ये ससारी जीव कामदेवके वाणोके शिकार होकर नाना प्रकारके भोगोके पीछे भटकते रहते है। मुझे केवल मक्तोका ही सङ्ग करना चाहिये। सासारिक भोगोकी तो वात ही क्या, स्वर्गका सुख भी मेरे लिये तुच्छ है। ऐसा निश्चय करके वे अपना सारा समय सत्सङ्ग, कीर्तन, भजन, ध्यान और भगवान्के अलौकिक चरित्रोके श्रवणमे ही व्यतीत करने लगे। उनके इष्टदेव श्रीराम ये और वे दास्यभावसे उनकी उपासना करते थे।

एक दिन वे वडे प्रेमके साथ श्रीरामायणकी कथा सुन रहे थे। प्रसङ्ग यह था कि भगदान् श्रीराम सीताजीकी रक्षा-के लिये लक्ष्मणको नियुक्तकर खय अकेले खर-दूपणकी विपुल सेनासे युद्ध करनेके लिये उनके सामने जा रहे हैं। पण्डितजी कह रहे थे—

चतुर्दशसहस्राणि रक्षसा भीमकर्मणाम् । एकश्च रामो धर्मात्मा कथं युद्धो भविष्यति ॥ अर्थात् धर्मात्मा श्रीराम अकेले चौदह हजार राक्षसोसे युद्ध करने जा रहे हैं, इस युद्धका परिणाम क्या होगा ! कुल्ह्येखर कथा सुननेमे इतने तन्मय हो रहे ये कि उन्हे यह वात भूल गयी कि यहाँ रामायणकी कथा हो रही है। उन्होंने समझा कि भगवान् वास्तवमें खर-वूपणकी सेनाके साथ अकेले युद्ध करने जा रहे हैं। यह वात उन्हें कैसे सहा होती, वे तुरत कथामेंने उठ खड़े हुए। उन्होंने उसी समय गह्ध वजाकर अपनी सारी सेना एकत्र कर ली और सेना-नायकको आजा दी कि भ्वलो, हमलोग श्रीरामकी सहायताके लिये राक्षसोंने युद्ध करने चले। व्यो ही वे वहाँसे जानेके लिये तैयार हुए, उन्होंने पण्डितजीके मुँहसे सुना कि भ्रीरामने अकेले ही खर-वूषणसहित सारी राक्षससेनाका सहार कर दिया। तत्र कुलशेखरको ज्ञान्ति मिली और उन्होंने सेनाको लीट जानेका आदेश दिया।

भक्तिका मार्ग भी वाधाओं से सुन्य नहीं है। मनित्रयों और दरवारियोने जब यह देखा कि महाराज राजकाजको भुलाकर रात दिन भक्तिरसमे हुवे रहते हैं और उनके महलोमें चौत्रीसो घटे भक्तांका जमाव रहता है। तव उन्हें यह वात अच्छी नहीं लगी । उन्होंने सोचा-- कोई ऐसा उपाय रचना चाहिये, जिससे राजाका इन भक्तोकी ओरसे मन फिर जाय । परतु यह कन सम्भव था। एक दिनकी बात है, राज्यके रतभंडारसे एक वहुमूल्य हीरा गुम हो गया। दरवारियोने कहा-(हो-न-हो) यह काम उन भक्तनामधारी धृतांका ही है। राजान कहा—'ऐसा कभी हो नहीं सकता। में इस बातको प्रमाणित कर सकता हूँ कि विष्णव भक्त इस प्रकारका आचरण कभी नहीं कर सकते। उन्होंने उसी समय अपने नौकरासे कहकर एक वर्तनमे वद कराकर एक विपघर सर्प मॅगवाया और कहा-- 'जिस किसीको हमारे वैष्णव भक्तोके प्रति सन्देह हो, वह इस वर्तनमे हाथ डाले, यदि उसका अभियोग सल्य होगा तो सॉप उसे काट नहीं सकेगा। उन्होंने यह भी कहा—मिरी दृष्टिमे वैप्णव भक्त विल्कुल निरपराध है। किंतु यदि वे अपराधी है तो सबसे पहले इस वर्तनमे में हाथ डालता हूं। यदि ये लोग दोषी नहीं हैं तो सॉप मेरा कुछ भी नहीं विगाड सकता । यो कहकर उन्होंने अपना हाथ झट उस वर्तनके अंदर डाल दिया और लोगोने आश्चर्यके साथ देखा कि सॉप अपने स्थानसे हिला भी नहीं, वह मन्त्रमुग्धकी भॉति ज्यो का-त्यो बैठा रहा । दरवारीलोग इस वातपर वडे लजित हुए और अन्तमे वह हीरा भी मिल गया । इघर कुलगेखर तीर्थयात्राके लिये निकल पड़े और अपनी भक्तमण्डलीके साथ भजन-कीर्तन करते हुए भिन्न-भिन्न तीर्थोंमे घूमने लगे।

वे कई वर्णातक श्रीरङ्गक्षेत्रमं रहे । उन्होंने वहाँ रहकर भुक्तुन्दमाला नामक सस्कृतका एक वहुत सुन्दर स्तोत्र-ग्रन्थ रचा, जिसका सस्कृत जाननेवाले अव भी वडा आदर करते हैं । इसके वाद ये तिरुपतिमें रहने लगे और वहाँ रहकर इन्होंने बड़े सुन्दर मिक्तरससे भरे हुए पदोकी रचना की । उनके कुछ पदोका भाव नीचे दिया जाता है । वे कहते हैं—

'मुझे न घन चाहिये, न गरीरका सुख चाहिये, न मुझे राज्यकी कामना है, न मैं इन्द्रका पद चाहता हूँ और न मुझे धार्वभौमपद चाहिये। मेरी तो केवल यही अभिलापा है कि मैं तुम्हारे मन्दिरकी एक सीढी वनकर रहूँ, जिससे तुम्हारे भक्तों के चरण वार-वार मेरे मस्तकपर पड़े। अथवा प्रमो । जिस रास्तेसे मक्तलोग तुम्हारे श्रीविग्रहका दर्गन करनेके लिये प्रतिदिन जाया करते हैं, उस मार्गका मुझे एक छोटा-सा रजःकण ही वना दो, अथवा जिस नलीसे तुम्हारे वगीचेके वृक्षोंकी सिंचाई होती है, उस नलीका जल ही बना दो, अथवा अपने वगीचेका एक चम्पाका पेड़ ही वना दो, जिससे में अपने फ्लोके द्वारा तुम्हारी नित्य पूजा कर सकूँ, अथवा मुझे अपने यहाँके सरोवरका एक छोटा-सा जलजन्त ही बना दो।

इन्होने मथुरा, वृन्दावन, अयोध्या आदि कई उत्तरके

तीर्थोंकी भी यात्रा की यी और श्रीकृष्ण तया श्रीरामकी लीलाओपर भी कई पद रचे थे। इनके सबसे उत्तम पद अनन्य गरणागतिपरक हैं, जिनमेसे कुछका भाव नीचे दिया जाता है।

#### वे कहते हैं---

'यदि माता खीझकर वचेको अपनी गोदसे उतार भी देती है तो भी वचा उसीमे अपनी छो लगाये रहता है और उसीको याद करके रोता-चिल्लाता और छटपटाता है। उसी प्रकार हे नाथ। तुम चाहे मेरी कितनी ही उपेक्षा करो और मेरे दु खोकी ओर ध्यान न दो, तो भी मैं तुम्हारे चरणोको छोडकर और कही नहीं जा सकता, तुम्हारे चरणोके सिवा मेरे लिये कोई दूसरी गित ही नहीं है। यदि पित अपनी पितवता स्त्रीका सबके सामने तिरस्कार भी करे, तो भी वह उसका पित्याग नहीं कर सकती। इसी प्रकार चाहे तुम मुझे कितना ही दुतकारों, मैं तुम्हारे अभय चरणोको छोड़कर अन्यत्र कहीं जानेकी बात भी नहीं सोच सकता। तुम चाहे मेरी ओर ऑख उठाकर भी न देखों, मुझे तो केवल तुम्हारा और तुम्हारी कृपाका ही अवलम्बन है। मेरी अभिलापाके एक-मात्र विपय तुम्हीं हो। नो तुम्हे चाहता है, उसे त्रिभुवनकी सम्पत्तिसे कोई मतलब नहीं।

#### श्रीविप्रनारायण ( भक्तपदरेणु )

**67-48-3** 

भगवान्की लीला विचित्र है। किसी-किसीपर वे बहुत श्रीव्र ढुल जाते हैं और किसी-किसीकी वे बड़ी कठिन परीक्षा लेकर तव उन्हे अपना कृपापात्र बनाते हैं। और जिस प्रकार कॉटेको कॉटेसे ही निकाला जाता है, उसी प्रकार किसी-किसीको मायामुक्त करनेके लिये वे उसपर अपनी मायाका ही प्रयोग करते हैं। विप्रनारायणके साथ उन्होंने तीसरे प्रकारका प्रयोग किया था।

विप्रनारायण भगवान्की वनमालांके अवतार माने जाते हैं। इनका जन्म एक पवित्र ब्राह्मणकुलमें हुआ था। इन्होंने मलीमाँति वेदाध्ययन करके अपनेको समस्त वेदोंके सारभूत भगवान्के चुरणोंमें ही सर्वतोभावेन ममर्पित कर देना चाहा था। ये भगवान्से प्रार्थना करते—'मुझे आपकी कृपाके सामने इन्द्रका पद भी नहीं चाहिये। शास्त्रोंमें मनुष्यकी आयु सौ वर्षकी बतायी गयी है। इसमेसे आधी तो

निद्रामे ही बीत जाती है और आधीमेंसे भी पद्रह वर्ष बालकपनकी अज्ञान अवस्थामे निकल जाते है और शेप आयु भी भूख-प्यास, काम-कोधादि विकारों तथा नाना प्रकारकी व्याधियों और मानसिक कष्टोमे ही बीतती है। अत. हे नाथ। ऐसी कृपा कीजिये कि मुझे इस ससारमे पुनः जन्म न लेना पड़े और यदि जन्म लेना भी पड़े तो मुझे आपकी सेवाका मुख निरन्तर मिळता रहे। इस प्रकार मन-ही-मन प्रार्थना करते हुए वे श्रीरगजीके स्थानपर गये और वर्षों अपने आपको श्रीरगजीके अर्पणकर विष्णुचित्तकी मॉित मिन्दरके चारों ओर एक मुन्दर बगीचा लगा दिया। वहाँसे फूल ला-लाकर और उनके हार गूँथ-गूँथकर वे भगवान्को अर्पण किया करते। वे स्वय एक वृक्षके नीचे एक मामूली झोपडी बनाकर रहते थे और मगवान् श्रीरगनाथके प्रसादसे ही जीवननिर्वाह करते थे। संसार उनकी दृष्टिमे मानो

था ही नहीं, भगवान् श्रीरगनाथजी उनके लिये सब कुछ थे। वे कहते—'अहा! जब-जब मै भगवान्को शेषशय्यापर लेटे हुए देखता हूँ, मेरा शरीर प्रेम-विह्नल हो जाता है।' वे जब इस प्रकार भगवान्के ध्यान और भजनमें लीन थे, भगवान्ने कदाचित् उन्हें शुद्ध करने और उनकी वासनाओका क्षय करनेके लिये ही उनकी एक बार कठिन परीक्षा ली।

वहाँ एक बड़ी रूपवती वाराङ्गना रहती थी, जिसके सौन्दर्यपर स्वय राजा भी मुग्ध थे। उसका नाम देवदेवी था। एक दिन वह अपनी बहिनको साथ लेकर विप्रनारायणके वगीचेमें आयी और वहाँकी प्राकृतिक शोमाको देखकर दोनोकी दोनो चमत्कृत हो गयी। सहसा देवदेवीकी दृष्टि विप्रनारायणपर पड़ी । ये भगवानुका नाम लेते जाते थे और तुलसीके बृक्षोको सींचते जाते थे। वे अपनी धुनमें इस प्रकार मस्त ये कि उन्होंने देवदेवीकी ओर ऑख उठाकर भी नहीं देखा । उनकी इस उपेक्षासे देवदेवीके मानको वड़ी ठेस पहुँची। उसने सोचा--'मेरे जिस अनुपम सौन्दर्यपर राजालोग मी मुग्घ हैं। यह तपखी युवा उसकी ओर ऑख उठाकर भी नहीं देखता।' देवदेवीकी बहिनने कहा-- जिनका चित्त अखिल सौन्दर्यके भण्डार भगवान् नारायणके चरणकमलोंका चञ्चरीक बन चुका है, वे क्या नारीके घृणित रूपपर आसक्त हो सकते हैं !' देवदेवीन बड़े गर्वके साथ कहा-- भैं भी देखूँगी कि यह ब्राह्मणकुमार मेरे रूपपाशमे कैसे नहीं बंधता ।' उसकी बहिनने कहा-'तुम्हारी यह आञ्चा दुरागामात्र है । यदि तुम्हारे रूपका जाद् इस ब्राह्मणकुमारपर चल गया तो मै छः महीनेतक तुम्हारी दासी होकर रहूँगी। देवदेवीने भी बड़े आत्मविश्वासके साथ कहा-- धदि मेरा चक्कर इसपर न चल सका तो मै भी छः महीनेतक तुम्हारी दासी होकर रहूँगी। इस प्रकार दोनो वहिनोमे होड बद गयी।

उक्त घटनाको कई दिन हो गये। एक दिन अकस्पात् विप्रनारायणने देखा कि उनके सामने एक सन्यासिनी खड़ी है। उन्होंने चिकत होकर पूछा—'तुम कौन हो और यहाँ क्यो आयी हो १ तुम्हारा यहाँ इस प्रकार आना उचित नहीं, अतः शीघ छौट जाओ।' सन्यासिनीने कहा—'महाराज। एक बार मेरी करुण-कथा सुन छीजिये, इसके बाद जैसा उचित समझें, करे। मेरी माता मुझे अपनी आवरू बेचकर धन कमानेके छिये बाह्य करती है; किंतु मेरी इच्छा नहीं है कि मैं अपने जीवनको इस प्रकार कलंकित करूँ। अतः मै आपकी गरणमे आयी हूँ। आप कृपाकर मुझे आश्रय दीजिये। मैं इसी वृक्षके नीचे पड़ी रहकर आपके वगीचेकी रक्षा करूँगी, भगवान्के लिये सुन्दर हार गूँथकर आपके अर्पण करूँगी और आपकी जूँठन पाकर अपना गेष जीवन व्यतीत करूँगी। सरलहृदय विमनारायणको उसकी इस कपटमरी करुण कथाको सुनकर दया आ गयी और उन्होंने दया परवग होकर उसे अपने वगीचेमे रहनेके लिये अनुमति दे दी।

माघका महीना है। बड़े जोरकी वर्षा हो रही है और साथ साथ ओले भी गिर रहे हैं। वह दीन-हीन सन्यासिनी बाहर खड़ी ठिठुर रही है, उसकी साड़ी पानीसे तर हो गयी है। उसकी इस दशाको देखकर विप्रनारायणको दया आ गयी, उन्होंने उसे अपनी झोंपड़ीमें बुला लिया और उसे पहननेको सूखे वस्त्र दिये। शास्त्रोंकी आजा है कि पुरुपको परस्त्रीके साथ और स्त्रीको परपुरुपके साथ एकान्तमें मूलकर भी नहीं रहना चाहिये। ऐसे समय मनका वशमें रहना बड़ा कठिन होता है। विप्रनारायण उस छद्मवेशिनी सन्यासिनीके चगुलमें फूस गये। उनकी तपस्या, उनका शास्त्रज्ञान, उनका त्याग, उनका वैराग्य सब कुछ उस वाराङ्गनाकी मोह सरितामें वह गया। कुसगका परिणाम होता ही है।

विप्रनारायण, जो अवतक भगवान्की सेवामे तछीन रहते थे, आज एक वेश्याके क्रीतदास हो गये । देवदेवीने अब अपना असली रूप प्रकट कर दिया । वह वापस अपने स्थानको चली गयी और विप्रनारायण प्रतिदिन खिंचे हुए उसके घर जाने लगे । उन्होंने अपना सर्वस्व उसके चरणोमे न्योछावर कर दिया । उनकी विपुल सम्पत्ति, उनके देवोपम गुण और उनका उदात्त चरित्र सब कुछ स्वाहा हो गया !

परतु जिसने एक बार भगवान्के चरणोका आश्रय ले लिया, भगवान् क्या उसकी उपेक्षा कर सकते है १ कदापि नहीं । देवदेवीने विप्रनारायणका सब कुछ लूटकर उन्हें दर-दरका भिखारी बना दिया। जब उनके पास उसकी पूजा करनेको कुछ भी न रहा, तब उसने उन्हें दुत्कारकर अपने भरसे बाहर निकाल दिया और लाख गिड़गिडानेपर भी मीतर न आने दिया। विप्रनारायण निराश होकर ् छौट गये, परतु उनका देवदेवीके प्रति आकर्पण कम न हुआ।

रात्रिका समय है । देवदेवीने देखा कि कोई वाहर खड़ा हुआ उसके द्वारको खटखटा रहा है । पूछनेपर माल्म हुआ वह विप्रनारायणका सेवक है। उसने कहा 'विप्रनारायणने आपके छिये एक सोनेका थाल मेजा है।' याल देखकर देवदेवी फूली न समायी। उसने झटसे यालको ले लिया और नौकरसे कहा—'विप्रनारायणजीको जस्दी मेरे पास मेज दो, में उनके लिये व्याकुल हो रही हूं।' इधर उसी आदमीने विप्रनारायणको जगाकर कहा—'जाओ, तुम्हे देवदेवी याद करती है।' इस सवादको सुनकर विप्रनारायणके निर्जीव देहमे मानो प्राण आ गये। वे चारपाईसे उठकर सीधे देवदेवीके यहाँ पहुँचे और देवदेवीने उस दिन उनकी बड़ी आवमगत की। अब हमे यह देखना है कि विप्रनारायणका यह नौकर कौन या।

द्सरेदिन प्रातःकाल श्रीरगजीके मन्दिरमे बडी सनसनी फैल गयी । पुजारीने देखा कि 'श्रीरगजीका सोनेका थाल गायव है। राज्यके कर्मचारियोंने जॉच-पड़ताल आरम्भ की। चोरी-का पता लगानेके लिये गुप्तचर भी नियुक्त हुए। अन्तमे वह थाल देवदेवीके यहाँ मिला । देवदेवीने कर्मचारियोको बतलाया कि 'यह थाल कल रातको ही उसे विप्रनारायणका नौकर दे गया था। 'विप्रनारायणने कहा-- 'मै तो एक दीन-दीन कंगाल हूँ, मेरे पास नौकर कहाँसे आया । और न मेरे पास इस प्रकारकी मूल्यवान् चीजें ही हैं।' थाल मन्दिरमें पहॅचा दिया गया । देवदेवीको चोरीका माल स्वीकार करने-के लिये राज्यकी ओरसे दण्ड दिया गया और विप्रनारायण-को निगलापुरीके राजाकी ओरसे हिरासतमे रक्खा गया, क्योंकि श्रीरगम्का मन्दिर निगलापुरीके राजांके अधीन ही या । राजाकी विप्रनारायणके सम्वन्धमे यह धारणा थी कि वे बड़े अच्छे भक्त है, अतः उनकी बुद्धि इस सम्बन्धमे कुछ निर्णय नहीं कर सकी । उन्होंने सोचा, 'जो विप्रनारायण श्रीरगनाथजीकी इतनी मक्ति करते हैं। क्या वे उन्हीकी वस्तुको इस प्रकार चुरा सकते है १ इसी उधेडबुनमे लग गयी। स्वप्नमें उन्हे श्रीरगनाथजीने लीला मैने दर्शन दिये और कहा—'यह सव अपने मक्तमा उद्वार करनेके लिये की है । मैंने ही उनका नौकर वनकर याल देवदेवीके यहाँ पहुँचाया था। मैं

तो सदा ही अपने भक्तोका अनुचर रहा हूँ । विप्रनारायण विल्कुल निर्दोप हैं, उन्हें वापस अपनी कुटियामें भेज दो, जिससे पुनः मेरी भक्ति और सेवामे प्रवृत्त हो जायं।' राजाको यह स्वप्न देखकर बडा आश्चर्य हुआ, उनका हृदय भगवान्-की दयाका स्मरण करके गद्गद हो गया। उन्हें इस बातके लिये वडा पश्चात्ताप हुआ कि मैने एक भक्तको हिरासतमे रखकर उनका अपमान किया और उन्हें तुरत मुक्त कर दिया।

इस घटनासे विप्रनारायणकी ऑखे खुल गयी, उनके नेत्रोसे अज्ञानका पर्दा हट गया। उनके नेत्रोंमे ऑसू मर आये और हृदय पञ्चात्तापसे भर गया। वे दौड़े हुए श्रीरगजीके मन्दिरमे पहुँचे और भगवान्के चरणोमे गिरकर उनकी अनेक प्रकारते स्तुति और अपनी गईणा करने लगे। उन्होंने कहा-- प्रभो । मै वडा नीच हूँ, बड़ा पतित हूँ, पापी हूँ, फिर भी आपने मेरी रक्षा की। आपने मेरे इस वज्रहृदयको भी पिघला दिया । मैने अवतक अपना जीवन व्यर्थ ही खोया, मेरा हृदय बड़ा कलुषित है । मेरी जिहाने आपके मधुर नामका परित्याग कर दिया, मैंने सत्य और सदाचारको तिलाञ्जिल दे दी, मैने स्वय अपने पैरोंमे कुल्हाड़ी मारी और मैं एक वाराङ्गनाके रूपजालमें फँस गया। मैं अब इसीलिये जीवन धारण करता हूँ, जिससे आपकी सेवा कर सकूँ। मैं जानता हूँ आप अपने सेवकोका कदापि परित्याग नहीं करते । मैं जनताकी दृष्टिसे गिर गया हूं, मेरी साघन-सम्पत्ति जाती रही । अव ससारमे आपके सिवा मेरा कोई नहीं है । पुरुपोत्तम ! अन मैंने आपके चरणोंको दृढतापूर्वक पकड लिया है। आप ही मेरे माता-पिता हैं, आपके सिवा मेरा कोई रक्षक नहीं है। जीवनधन ! अब मुझे आपकी क्रपांके सिवा और किसीका भरोसा नहीं है। १ इसी समयसे विप्रनारायणका जीवन पलट गया, वे दृढ वैराग्यके साथ भगवान्की भक्तिमे लग गये । उन्होने अपना नाम 'भक्तपद-रेणु' राखा और वडी श्रद्धांके साथ वे मक्तोंकी सेवा करने लगे। उनकी वाणी निरन्तर भगवान्के नाम और गुणोका कीर्तन करने लगी। इधर देवदेवीको भी अपने पापमय जीवनसे घृणा हो गयी, उसने अपनी सारी सम्पत्ति मन्दिरको मेट कर दी और वह म्वय सव कुछ त्यागकर श्रीरगजीकी मेवा करने लगी। इस प्रकार भक्तपदरेणु और उनकी प्रेयसी देवदेवी दोनो भगवानके परम भक्त हो गये।

# श्रीमुनिवाहन (तिरुपनाळवार)

तिरुप्पनाळवार जातिके अन्त्यज माने जाते थे। वे एक धानके खेतमे पडे हुए मिले थे, जहाँसे उन्हे एक अस्पृथ्य पुरुष उठा ले आया था और उसीके द्वारा इनका लालन-पालन हुआ । यह अस्पृत्य गान-विद्यामे बड़ा निपुण था । बालक मुनिवाहनने भी उससे बहुत जल्दी ही सङ्गीतका ज्ञान प्राप्त कर लिया और वीणा वजाना सीख लिया। परतु वीणा-पर वे भगवानके नामके अतिरिक्त और कुछ नहीं गाते थे। उनका हृदय भगवान्के नामसे जितना आकर्पित होता था। उतना और किसीसे आकर्षित नहीं होता था । उन्हें भगवान् श्रीरङ्गनाथके दर्गनकी वड़ी उत्कण्ठा हुई, परतु नियमानुसार उनका मन्दिरमे प्रवेश नहीं हो सकता था। उन्होंने आज-कलकी भाँति मन्दिरप्रवेशके लिये सत्याग्रह नहीं किया। वे निशुलापुरी नामक अछूतोकी एक बस्तीको छोड्कर श्रीरङ्गक्षेत्रमे चले आये, जिस प्रकार यवन हरिदास जगन्नाथ-पुरीमे रहने लगे थे। उन्होंने कावेरीके दक्षिणतरपर एक छोटी सी झोपडी बना ली और वहाँ रहकर भगवानके नाम-गुणोका कीर्तन और उनके स्वरूपका ध्यान करने लगे। उत्सवोके दिनोमे जब भगवान् श्रीरङ्गनाथकी सवारी निकलती। तब वे दरसे ही उनके श्रीविग्रहका दर्शन कर लिया करते थे। उस समय उनके हृदयकी विचित्र दशा हो जाया करती थी और उनके नेत्रोंसे ऑसओकी झडी लग जाया करती थी। उनके मनमे इस वातकी तीव अभिलापा थी कि वे भगवान्के मन्दिरमे जाकर उनका दर्शन करे, किंतु वे बड़े विनयी; दीन और सौम्य स्वभावके थे। अछ्त माने जानेके कारण न तो कोई उनके पास जाता था और न वे ही किसीके पास जानेका साहस करते थे; किंतु वे इस अवस्थामे बड़े मुखी थे। वे जन ससर्गसे अपने-आप ही मुक्त हो गये थे। जिसके लिये लोग बड़ा प्रयत्न किया करते हैं। उनके मनमे एकमात्र अभिलापा यही थी कि जिस किसी प्रकारसे उन्हें भगवान् नारायणके दर्शन प्राप्त हो। 'नारायण' गन्दके अतिरिक्त उनके मुँहसे और कोई गन्द निकलता ही न था। वे मस्त होकर गाया करते और कहते 'इन नेत्रोने जब एक बार श्रीरङ्गनाथके मुखारविन्दका दर्शन कर लिया तो अब उन्हें और कोई वस्तु सुहाती ही नहीं। श्रीरङ्गनाथने मेरे हृदयको चुरा लिया है। अहा। उनकी शोभा क्या वर्णन करूँ । उन्होंने मेरे हृदय और मनपर पूरा अधिकार कर लिया है।' वे बहुधा श्रीरङ्गजीके मन्दिरके

समीप चले जाते, परतु भीतर प्रवेश नहीं करते । वे संबेरे तीन बजे उठते और चुपचाप मन्दिरके सामने जाकर उस रास्तेको साफ करते, जिस रास्तेषे भक्तलोग अपने इष्टदेवका दर्शन करने आया करते थे। एक दिन किसी त्राह्मणकी उनपर दृष्टि पड गयी। जिससे वे इनपर बहुत विगड़े और कहा कि 'तूने अन्त्यज होकर मन्दिरके समीप आनेका साहस क्यों कर लिया ?' परतु भक्त मुनिवाहनको इस बातंग तिक भी दुःख नहीं हुआ। वे चुपचाप अपनी झोंपड़ींमं चले गये और भगवान् रङ्गनायका और भी तत्परताके साथ गुणगान करनेम लग गये। ये ससारको एकदम भूल गये और उन्हें एक प्रकारकी प्रेमसमाधि लग गयी। इतनेमें ही एक महात्मा अकस्मात् उनकी झापडीमे चले आये । उन्हें देखते ही भक्त मुनिवाहन उनके चरणोपर गिर पड़े । वे सोचने छगे-- क्या मै यह कोई स्वप्न तो नहीं देख रहा हूं', और मारे हर्पके उनका गला भर आया । वे कुछ वोल न सके । इतनेमे ही आगन्तुक महात्मा योल उठे, भैया ! मै भगवान् श्रीरङ्गनाथका एक तुच्छ सेवक हूँ । मुझे सारङ्गमा मुनि कहते हैं। भगवान्ने मुझे आज्ञा दी है कि तुम मेरे भक्तको कन्धेपर चढाकर बड़े आदरपूर्वक मेरे पास ले आओ । इसलिये हे भक्तवर । तुम मेरे कन्धेपर चढ जाओ और मुझे अपने चरणस्पर्शेषे कृतार्थ करो ।' भक्तने सोचा- 'आज मैं यह क्या सुन रहा हूँ P वे कहने लगे-'कहाँ मैं नीच अन्त्यज और कहाँ आप उच्च कुलके ब्राह्मण ! मैं तो आपकी छायाका भी स्पर्श नहीं कर सकता, बल्कि मन्दिरकी सहकके पास जानेका भी मुझे अधिकार नहीं है। फिर मै आपके कन्धेपर सवार होकर श्रीरङ्गनाथके दर्शन करने जाऊँगा, इससे बढकर मेरे लिये पापकी और कौन-सी बात हो सकती है। प्रभो । आपकी क्या मर्जी है ११

सारङ्गमा मुनिने और कुछ भी न कहकर भक्तको अपने कन्धेपर विठा लिया और वे श्रीरङ्गजीके मन्दिरकी ओर चल दिये। अहा । अव भक्त मुनिवाहनके आनन्दका क्या ठिकाना, वे भगवान्के प्रेममे तन्मय हो गये। उनकी वही दशा थी, जैसी किसी अन्धेकी नेत्र मिल जानेपर होती है अथवा किसी वन्ध्याकी पुत्र उत्पन्न होनेपर होती है। अथवा किसी वन्ध्याकी पुत्र उत्पन्न होनेपर होती है। सारङ्गमा मुनि इन्हें कन्धेपर चढाकर ले गये, तमीसे इनका नाम 'मुनिवाहन' पड़ गया। ये भगवान् श्रीरङ्गनाथका

दर्शन पाकर कृतार्थ हो गये और उनकी स्तुति करने लगे।
और कहने लगे—'प्रभो ! आपने मेरे कर्मकी वेड़ियोकों
काट दिया और मुझे अपना जन बना लिया ! आज आपके
दर्शन प्राप्तकर मेरा जन्म सफल हो गपा !' इस प्रकार वे
बहुत देरतक आनन्दमें मंग होकर भगवान्की स्तुति करते
रहे स्तुति करते-करते उनका गला भर आया और वाणी

रक गयी । उनका शरीर नक्षत्रकी भाँति चमकने लगा । लोगाने देखा उनके मन्नकपर भगवान्का चरण रक्खा हुआ है और चारों ओर दिव्य प्रकाश छाया हुआ है । वडा अद्भुत हु या । मुनिवाहन सबके देखते देखते उस दिव्य प्रकागमें लीन हो गये । ये मुनिवाहन श्रीवत्सके अवतार माने जाते हें ।



# श्रीपोयगै आळवार, भूतत्ताळवार और पेयाळवार

यहाँ इमतीन अत्यन्तप्राचीन आळवारोका परिचय देगे। जो ज्ञान और भक्तिरी सनीव मृति थे । इनके बनाये हुए लगभग तीन सौ भनन मिलते हैं, जिन्हें लोग ऋग्वेदका सार मानते है। इनमें पहलेका नाम मरोयोगी अथवा पोयंग आळवार या । इनका जन्म वाञ्ची नगरीमे हुआ था। जो उन दिनो वियामा एक प्रधान मेन्द्र था। ये पाञ्चान्यके अवतार माने जाते है। भृतचाळवारना जन्म महावहीपुरमे हुआ था और उन्हें लोग भगवानुत्री गढाका अपतार मानते हैं। पेयाळवारका जन्म महासके मैलापुर नामक स्थानमे हुआ था । इन्हें लोग भगवान्के एड्गका अपनार कहते हैं। ये लोग जन्मने ही भक्त थे, इनका जीवन बड़ा पवित्र एव निप्तलक्क या । ये तीनों-व-तीना जानके भण्टार थे और पराविद्यामें निष्णात थे । वे यदि चारते तो उन्हें राजाकी ओरखे बहुत अधिक मम्मान प्राप्त होता; परतु वे धन मान अथवा कीर्तिक तनिक भी लोभी नहीं थे। इन्हें भगवानुके चरणोकोछोदकरओर किमीवस्तुर्काआकाद्वा हीनही थी। इनकी किसी खानविशेषक ममना नहीं थी ये एक जगह अविक दिन नर्ना रहते ये आर प्रसिद्ध प्रसिद्ध तीयाका दर्शन करते हुए तथा भगवानका गुण गातं हुए भिन्न भिन्न खानाम विचरा प्रस्ते थे।

एक यार य तीनों भक्त निरुद्धाई दूर नामक क्षेत्रमें गये। उस सम्प्रतक ये लोग एक दूसरेंग परिचित नहीं थे। मन्दिरमें भगवान्की पृजा करके रात्रिके समय सरोयोगी एक भक्तकी कुटियांमें आकर लेट गये। रात अधिरी थी और कुटियां बहुत छोटी थी। वे पड़े-पड़े भगवान्का ध्यान कर रहे थे कि इतनेंम वाहरसे आवाज आयी—'भीतर कोन है १ क्या मुझे भी रातभरके लिये आश्रय मिल सकता है १ मला, भक्त किसी वरणागतकी प्रार्थनाको टाल सकते हैं। सरो-योगीने उत्तर दिया 'अवस्य मिल सकता है। इस कुटियांमे

इतना स्थान है कि एक आदमी मजेमे लेट सकता है और दो आदमी वठ सकते हु, आओ, हमलोग दोनों वैठरहें। 'यों कहकर दोनों बैठकर भगवत-चर्चा करने लगे। इतनेम ही बाहरसे एक आदमीकी आवाज फिर आर्वा और उसने भी वही प्रश्न किया, जो दूसरेने किया था। सरोयोगीने कहा-पतुम भी आ मकते हो, इस कुटियाम इतना स्थान है कि एक आदमी लेट नकता है। दो आदमी बठ सकते ह और तीन खड़े रह मकते ह । इसपर तीनो मनुष्य खड़े होकर भगवानका ध्यान करने लगे। इतनेम ही तीनोने ऐसा अनुभव किया मानो उनके वीचम कोई चोथा मनुष्य और आ गया है। परंत् उन्दे कोई दिखायी नहीं दिया । ये मन ही-मन सोचने लगे-प्यट क्या यात है ? यह चौया व्यक्ति हमारे वीचमे कौन आ गया ११ तव उन्होंने ध्यानके नेत्रोरो देखा तो उन्हें मालूम हुआ कि माक्षात् भगवान् नारायण ही उनके बीचमे उतर आये ह । देखते देखते कुटियाम महान् प्रकाश छा गया और वे तीना-क-तीनो एक ही माथ भगवान्के दर्शन प्राप्तकर आनन्दमे सुग्ध हो गये । उन्हें गरीरकी कुछ भी सुधन्तुध न रही । भगवान् नारायणने उनमे कहा-ध्वर माँगो ।' इसपर तीना-के-तीना उनके चरणापर गिर पडे और भगवानसे यही प्रार्थना करने लगे कि 'प्रभो । आपका गुणगान कभी न छूटे, हम आपने यही वरदान मॉगते हें। र इसपर भगवान्ने उत्तर दिया, भोरे प्यारे भक्तो । तुम लोगोने मुझे अपने प्रेम-पाशस बॉध लिया है, अत म तुम्हारे हृदयको छोड़कर कहाँ जा सकता हूं। अय तुमलोग जीवोको मेरे प्रेमका महत्त्व वताओ, इस लोकका कार्य पूराकर फिर वेकुण्डमे चले आना । उसी समय इन तीनों आळवारोने भगवान् नारायणकी महिमाके सो-सौ पद रचे, जिन्हें 'जानका प्रदीप' कहते हैं, जिसके कुछ पद्योंका भाव नीचे दिया जाता है-

भगवान्के सहश और कोई वस्तु ससारमे नहीं है,

सारे रूप उसीके हैं। आकाश, वायु, अिंग, जल, पृथ्वी, दिशाएँ, नंक्षत्र और ग्रह, वेद एवं वेदोका तात्पर्य—सब कुछ वे ही हैं। अतः उन्हींके चरणोकी गरण ग्रहण करो, मनुष्यजन्मका साफल्य इसीमें हैं। वे एक होते हुए भी अनेक बने हुए हैं। उन्हींके नामका उचारण करो। तुम धनसे सुखी नहीं हो सकते, उनकी कृपा ही तुम्हारी रक्षा कर सकती है। वे ही शान हैं, वे ही शेय हैं और वे ही शानके द्वार है। उन्हींके तत्त्वको समझो। भटकते हुए मन और इन्द्रियोको काबूमें करो, एकमात्र उन्हींकी इच्छा करों और उन्हींकी अनन्य भावने

उपासना करो । व भक्तोंके लिये सगुण मूर्ति धारण करते हैं । जिस प्रकार लता किसी बृक्षका आश्रय हूँ दती है, उसी प्रकार मेरा मन भी भगवान्के चरणांका आश्रय हूँ दता है । उनके प्रममे जितना मुख है, उतना इन अनित्य विपयोमें कहाँ । प्रमो । अब ऐसी कृपा कीजिये कि मेरी वाणी केवल तुम्हारा ही गुण गान करे, मेरे हाथ तुम्होंको प्रणाम करें, मेरे नेव सर्वत्र तुम्हारे ही दर्शन करें, मेरे कान तुम्हारे ही गुणांका श्रवण करे, मेरे चिक्तके द्वारा तुम्हारा ही चिन्तन हो और मेरे हृदयको तुम्हारा ही स्पर्श प्राप्त हो ।

#### ---

#### श्रीभक्तिसार (तिरुमडिसै आळवार)

दक्षिणमे तिरुमिडसै (महीसरपुर) नामका एक प्रसिद्ध तीर्य है, वहाँ कई महर्षियोने तपस्या की है। इन्हीं तपित्वयोमे भार्गेव नामक एक महान् विष्णुभक्त भी हो गये है। इनकी पत्नीका नाम कनकावती थाः जो इनकी तपस्यामे वडी सहायता करती थी। इन्हें भक्तिसार नामका एक पुत्ररत प्राप्त हुआ। तिचमडिमेसे उत्पन्न होनेके कारण उन्हे लोग तिचमडिसै आळवार कहने लगे । इनके माता-पिताने इनको सरकण्डोके वनमे छोड दिया था। कहते हैं कि स्वय श्रीमहालदमीने इन्हे अपना दुग्ध पान कराया । दैवयोगसे तिरुवाडन् नामका व्याघ और उसकी पत्नी पङ्कजनव्ली दानो उस स्थानमे सरकण्डे काटनेके लिये उधर आ निकले, उनकी दृष्टि उस बालकपर पड़ी और उन्होंने उसे भगवान्की देन समझकर उठा लिया और अपने घर हे आये । उनके कोई सन्तान नहीं थी, इसी-लिये उन्होंने उस बालकको अपने ही बालकके रूपमे पाला-पोसा और उसका नाम 'भक्तिसार' रक्खा । इस बालकमे यह विशेषता थी कि वह किसी भी स्त्रीका स्तन पान नहीं करता था। एक वृद्ध मनुष्यने इस बालककी आकृति देखकर पहचान लिया कि यह कोई असाधारण वालक है और उसे गायका दूध पिलाने लगा । बालकके पीनेके बाद जो दूध कटोरेमे बचा रहता, उसेयह चृद्ध मनुष्यऔर उसकी पती दोनो पी जाते । इस प्रसादके प्रभावसे उन्हें भी कनिकन्न नामका एक पुत्र हुआ। ये कनिकन्न भक्तिसारके प्रधान शिष्य हुए।

मिक्तसार अलौकिक प्रतिभासम्पन्न व्यक्ति थे । उन्होने थोड़ी ही अवस्थामे प्रायः सभी धार्मिक प्रन्थ पढ डाले और वेदान्तदर्शन, मीमासादर्शन, बौद्धदर्शन एव जैनदर्शन—सभी-का अभ्यास किया। इन्हें भगवान् शीनारायणकी शरणसे ही परमानन्दकी प्राप्ति हुई। ये भगवान्से इस प्रकार प्रार्थना किया करते—'प्रभो। मुझे इस जन्म-मरगके चकरसे छुड़ाओ। मैंने अपनी इच्छाको ग्रम्हारी इच्छाके अदर विलीन कर दिया है, मेरा चित्त सदा ग्रम्हारे चरणोका ध्यान किया करता है। ग्रम्ही आकाश हो, ग्रम्हीं पृथ्वी हो, ग्रम्हीं पवन हो और ग्रम्हीं भोर खामी हो। ग्रम्हीं मेरे पिता हो, ग्रम्हीं मेरी माता हो और ग्रम्हीं रक्षक हो। ग्रम्हीं मेरे पिता हो, ग्रम्हीं सेरी माता हो और ग्रम्हीं रक्षक हो। ग्रम्हीं मेरे पिता हो, ग्रम्हीं सेरी माता हो और ग्रम्हीं रक्षक हो। ग्रम्हीं मेरे पिता हो, ग्रम्हीं सेरी माता हो और ग्रम्हीं रक्षक हो। ग्रम्हीं मेरे पिता हो, ग्रम्हीं सेरी माता हो और ग्रम्हीं रक्षक हो। ग्रम्हीं मेरे पिता हो, ग्रम्हीं स्वाप्त ग्रम्होरे ही अदर स्थित हैं और ग्रम्हारे ही अदर लीन हो जाता है। ग्रम्हारे ही अदर सारे भूत प्राणी उत्पन्न होते हैं, ग्रम्हारे ही अदर चलते फिरते ह और फिर ग्रम्हारे ही अदर लीन हो जाते है। ग्रम्हारे घीकी माँति ग्रम सर्वन्न विद्यमान हो।'

गजेन्द्र-सरोवरके तटपर इन्होने कई वर्षतक ध्यानयोगका अभ्यास किया। उन्ही दिनो एक दिन देवता इनके सामने आये और इनसे कहा कि 'वर मॉगो।' इन्होने देवताओंसे पूछा, 'क्या, आप मुझे मुक्ति दे सकते ह ११ देवताओंने कहा, 'नहीं।' 'तो क्या आप किसीकी मृत्युको टाल सकते है ११ देवताओंने फिर कहा 'नहीं।' इसपर इन्होने कहा—'फिर आप क्या कर सकते हैं ११ इससे देवता भक्तिसारसे छ्ष्ट होकर चले गये, परंतु वे इनका कुछ भी नहीं विगाड सके। इस प्रकार साधकोंके साधनमे विश्व डालनेके लिये बहुत वार देवता आया करते हैं। साधकको चाहिये कि उनकी कुछ भी परवा न करके भक्तिसारकी मॉति अपने ल्क्यपर स्रहद रहे।

इनके अंदर अहङ्कार्रका लेग भी नहीं था। इनके बनाये
हिए पदोंके कारण जब इनकी प्रसिद्धि बढ़ने लगी, तब इन्होंने
एक दिन अपने पदोंकी सारी पोश्यिम कावेरी नदीमे डाल
दीं। और सब पुस्तकें तो नदीके प्रवाहमे बह गयीं, केवल
दो पुस्तकें बच रहीं। कहते हैं, ये पुस्तकें प्रवाहके साथ न
बहकर अपने-आप किनारेकी ओर लौट आर्यी। उनके कुल
उपदेशोंका सार नीचे दिया जाता है—'मुक्ति भगवान्की

कृपासे ही प्राप्त होती है। भगवान्की कृपाको प्राप्तकर मनुष्य अजेय हो जाता है। भगवत्प्रेम ही मनुष्यके छिये सबसे बड़ी सम्पत्ति है। भगवान् ही वेदोंके सार हैं। पूजा और स्तुतिके योग्य एकमात्र भगवान् नारायण ही हैं। वे ही समारके आदि-कारण हैं। जाता, जेय और जान तीनो वे ही है। नारायण ही सब कुछ है। नारायण ही हमारे सर्वस्व है।

#### 

# श्रीनीलन् (तिरुमङ्गैयाळवार)

किसी जगलमे हरिनको पँसानेके लिये पालतू हरिनकी आवश्यकता होती है। इसी प्रकार जगद्गर भगवान् नारायण भी भक्तोंके द्वारा ही जीवोका उदार करते है। भगवान् जाति, कुल, विद्या आदिका विचार नहीं करते । वे तो केवल प्रेमसे ही वशीभृत होते हें । नीलन् ( तिरुमङ्गेयाळवार ) का जन्म चोळ देगके किसी ग्राममे एक शैवके घरानेमे हुआ था। इनके पिता बहुत बड़े योद्धा थे। उन्होंने इन्हें युद्ध-विद्यामे भलीमॉति निपुण कर दिया । ये याण चलानेम, घोडेकी सवारी करनेमें तथा सेनाका नेतृत्व करनेम वडे कुशुल हो गये। चोळ देशके राजाने इनकी वीरतापर प्रसन्न होकर इन्हें अपने सेनानायकके पदपर प्रतिष्ठित किया । जिस समय नीलन् सेना लेकर किसी शत्रुपर आक्रमण करते, लोगोके मनमे यह निश्चय हो जाता कि विजय इन्होंके पक्षमे होगी। राजाने इन्हें कुछ भृमि भी प्रदान की । यद्यपि इनकी अध्यात्मकी ओर रुचि थी। तथापि वह रुचि उसी राजसी जीवनके कारण एक प्रकार दव-सी गयी थी।

दक्षिणके तिरुवािल नामक क्षेत्रमें कुमुदवली नामकी एक कुमारी कन्या रहती थी। जिस प्रकार विण्णुचित्तने आण्डाळका पालन-पोपण किया था, उसी प्रकार इनका लालन-पालन भी किसी भक्तके द्वारा ही हुआ था। यह कुमारी तिरुवािलके मन्दिरमें स्थित भगवान् श्रीनारायणकी बड़ी भक्त थी। वह देखनेमें भी बड़ी सुन्दर थी। बड़े बड़े राजालोग उसका पाणिग्रहण करनेके लिये लालियत थे, परतु उसने किसीक साथ विवाह करना स्वीकार नहीं किया। जय नीलन्ने यह समाचार सुना, तब उनके मनमें भी उस बालिकांके प्रति बड़ा आकर्षण हुआ। उन्होंने कुमुदवलींके पितांके पास जाकर उनने अपने हृदयका भाव कहा। पितांने इस विपयमें कुमुदवलींकी राय पूछी। कुमुदवलींने कहा—

भिरा विवाह किसी विष्णुमक्त ही हो सकता है। नीलन्ते यह अर्त मजूर कर ली। वे तुरत किसी वैष्णव आचार्यके पास गये और उनसे दीक्षा लेकर चले आये। कुमुदवल्लीन कहा—'केवल वाह्य परिवर्तन पर्याप्त नहीं है, यदि मुझसे विवाह करना है तो अपनी वैष्णवताका कियात्मक परिचय देना होगा। तुम्हे एक सालतक प्रतिदिन एक हजार आठ भक्तोको भोजन करवाकर मुझे उनका प्रसाद लाकर देना होगा।' नीलन्ने कुमुदवल्लीकी यह दूसरी अर्त भी मजूर कर ली और शर्तके अनुसार दोनोंका विवाह हो गया।

इस प्रकार प्रतिदिन हजारसे ऊपर ब्राह्मणोको मोजन करानेसे उनके अदर बड़ा परिवर्तन हो गया। उनका चित्त निरन्तर भगवान्का चिन्तन करने लगा। उनके नेत्रोसे अजानका पर्दा हट गया। अपनी भक्तिमती पत्नीके सङ्गके प्रभावसे वे भी भगवान् श्रीनारायणके अनन्य भक्त हो गये। उन्होंने सोचा—'मेरी सारी सम्पत्ति और शक्ति भक्तोकी चरण-धूलिके समान भी नहीं है।' यह विचारकर वे बड़े प्रेमसे भक्तोंकी सेवामें लग गये और प्रतिदिन हजारोकी सख्यामें उन्हें भोजन कराने लगे। यहाँतक कि उन्होंने अपनी सारी सम्पत्ति इसी काममे लगा दी और उनके पास कुछ भी नहीं बचा।

परतु फिर भी उन्होंने भक्तोंको भोजन करानेका काम वद नहीं किया। उन्होंने अपने मनमे यह दृढ निश्चय कर लिया कि 'चाहे हम भूखों मर जायं, किंतु इस सेवाके कार्यको नहीं छोड़ सकते, मगवान् नारायण हमारी रक्षा करेगे।' उन्होंने चोळ देशके राजाको वार्षिक कर देनके लिये जो रुपया बचा रक्ला था, वह भी इसी काममे खर्च हो गया। महीनो बीत गये, राजाके कोपमे नीलन्का कर नहीं पहुँचा। अब लोगोको उनके विरुद्ध राजाके कान मरनेका अच्छा मौका हाथ लगा। राजाने उन्हे गिरफ्तार करनेके लिये एक वहुत वडी सेना भेजी। नीलन्ने वडी बीरताके साथ राजकीय सेनाका मुकावला किया और उसे भगा दिया। तय राजा स्वय बहुत वडी सेना लेकर आये। परंतु नीलन् फिर भी वडी निर्मीकनाके साथ युद्ध करता रहा। राजा उसकी वीरताको देखकर दग रह गये और उन्होंने उसके सामने सन्धिका प्रसाव भेजा। जब वे राजाके सामने आये, तब राजाने उनसे कहा—'तुमने सेनापित होकर मेरी ही सेनाके साथ युद्ध किया, यह उचित नहीं था, फिर भी तुम्हारे इस अपराधकों में क्षमा करता हूँ। कितु तुम्हें अपना वार्षिक कर तो भरना ही होगा और जवतक तुम्हारा कर राज्यके कोपमे जमा न हो जाय, तवतक तुम्हें मेरे कारागारमें बन्दी होकर रहना होगा।'

नींटन् राजाके कारागारमे वंद हो गये, परंतु उन्होंने यह प्रण कर लिया था कि भी भगवान्के भक्तांको भोजन कराकर ही उनका प्रसाद प्रहण कहूँगा। करानेकी व्यवस्था कैंदखानेमे हो नहीं सकती थी। इसिंखे उन्होने वहॉपर अन्न-जल कुछ भी नहीं लिया। उनके इस वतको देखकर भगवान् प्रसन्न हो गये। उन्होने नीलन्को खप्नमे दर्शन देकर कहा-- काञ्चीनगरीमे वेगवती नदीके तटपर अमुक स्थानमे विपुल सम्पत्ति गडी हुई है, उस सम्पत्तिको खायत्तकर उससे अपना सेवाका कार्य चाल रख सकते हो ।' नीछन्ने राजासे कहला भेजा— मै काखीनगरीमे जाकर अपना कर चुका दूँगा।' राजाने उनकी प्रार्थना स्वीकार कर ली और उन्हें कई अधिकारियोंके साथ काबी भेज दिया। नील्न्को निर्दिष्ट स्थानमे अगर सम्पत्ति मात हो गयी। जिससे उन्होंने व्याजसहित राजाका कर भी चुका दिया और भक्तोको भोजन करानेका कार्य फिरमे ग्रह्स कर दिया। काञ्चीमे भगवान् वरदराजने नीलन्को दर्शन दिने। तब चोळदेशके राजाको यह निश्चन हो गया कि नीलन् कोई साधारण मनुष्य नहीं हैं। वे भगवान्के वडे मक्त और कृतपात्र है और भगवान् सदा उनकी रक्षा करते हैं। राजा खरं भक्तके पास आये और उनके चरणोपर गिरकर उनसे क्षमा मॉगने छो । जो राया करके रूपमे उनमे वस्छ किया गया था, वह भी उन्होंने लौटा दिया और कहा कि 'इसे अपने पवित्र काममें लगा देना।'

नीलन्ने अव और भी अधिक उत्साहके साथ भक्तोको

भोजन करानेका कार्य प्रारम्भ कर दिया । भोजन करनेवार्छी-की सख्या प्रतिदिन बढती जाती थी । भगवानकी कृपासे इन्हें जो कुछ धन प्राप्त हुआ था। वह भी खर्च हो गया और भक्त पहलेकी मॉति फिर कगाल हो गये, परंतु कुमुदवाली और नीलन्ने अपना आप्रह नहीं छोडा । जवतक उन्हें भक्तोका प्रसाद नहीं मिल जाता, तनतक वे अन्न-जल ग्रहण नहीं करते, परत भक्तोको भोजन करानेके लिये धन कहाँसे आये ! अन्तमे नीलन्ने सोचा-भी एक वलवान सिनाही हैं। धनवानोको क्या अधिकार है कि वे आवन्यकतासे अधिक धन अपने पास वटोरकर रक्खे और हजारो मनुष्य निर्धन होकर उनका मुँह ताका करे। अच्छा मैं इन लोगोको ख्टक्र इनके अन्यायोपार्जिन धनको दरिद्रोमे वॉट दूँगा, तव इन लोगोकी ऑखे खुलेगी। यह क्हकर उन्होंने एक बहुत वडा गिरोह बनाया और दिनदहाड़े अमीरोको ऋटना आरम्भ कर दिया; परत वे लटके मालमेसे अपने पास एक पैसा भी नहीं रखते थे, सारा-का-सारा गरीव भक्तोको बॉट देते थे।

नीलन्का उद्देश्य अच्छा होनेपर भी उनका यह कार्य कदापि अनुमोदनीय नहीं था। मगवान्ने जब देखा कि मेरा मक्त विपरीत मार्गपर चल रहा है, तब उन्होने उसे रास्तेपर लाकर अपने लज्यार खिर करनेका विचार किया।

आज नीलन्को गहरा माल हाय लगनेवाला है। सामनेसे एक बहुत वडा धनी गहनोसे छदी हुई अपनी पत्नीके साथ आ रहा है। ज्यो ही वे दम्मति निकट पहुँचे, नीलन्के दलने उन्हें घेर लिया और कहा कि भगवान्के नामपर अपना सारा मालमता हमारे सुपुर्द कर दो। नहीं तो अपनी जानसे मी हाथ घो वैठोंगे ।' यो कहकर उन्होंने उस धनीकी र्लीके सारे गहने छीन लिये। उनके सामने सोने और जवाहरातका देर लग गया, परंतु गठरी इतनी भारी हो गयी कि वह किसीके उठाये न उठी । सव-के-सव अपना-अपना जोर लगाकर हार गये किंतु वह गठरी टत-से-मस न हुई। अव तो नीलन्के मनमे कुछ सन्देह हुआ कि अवस्य ही इसमे कोई जादू है। उन्होंने उस धनीसे कहा—'अवस्य तुमने किसी मन्त्रके वलसे इस गठरीको भारी वना दिया है। अत. या तो वह मन्त्र मुझे वताओ, नहीं तो मैं तुम्हें यहाँसे जाने न दूँगा । धनीने नीलन्को अलग ले जाकर उसके कानमे ·ॐ नमो नारायगाय' यह अग्रक्षर मन्त्र पढ़ दिया । उस मन्त्रके कानमे पडते ही नीलन्के गरीरमे मानो विज्ञली-सी दौड गयी। वह उस मन्त्रका उचारण करते हुए नाचने

लगा। इतनेमे ही उन्होने देखा कि न तो वे दम्पित है और न वह धनका ढेर ही है। अब तो नीलनके आश्चर्यका ठिकाना न रहा । उन्होंने ऑख उठाकर ऊपरकी ओर देखा तो उनके नेत्र वहीं अटक गये। उन्होंने देखा—साक्षात् भगवान् नारायण लक्ष्मीजीके सहित गरुइपर सवार होकर आकाशमार्गसे जारहे हैं। अब तो नीलनको सारा रहस्य मालम हो गया। वे मन-ही मन पछताने छगे और कहने छगे कि भी कैसा दुष्ट और पापी हूँ कि मुझे इस पापकर्मसे वचानेके लिये साक्षात मेरे इप्रदेव और इप्रदेवीको इतना कप्र उठाना पडा । हाय ! मैने अपने इन पापी हाथोसे उनके शरीरपर हाथ लगाया। उन्हें डराया-धमकाया और उन्हें मारनेपर उतारू हो गया। हाय ! मैं कितना नीच हूँ । किंतु साथ ही अहा ! मेरे स्वामी कितने दयाछ है। प्रभो । मेरे अपराधोको क्षमा कीजिये और मझे अपनी जरणमे छीजिये। प्रभो । आज तुमने मुझे बचा लिया। प्रभो । मेने आपके साथ कितने अत्याचार किये, परत आपने मेरे अपराधोकी ओर न देखकर मेरी रक्षा की ।' उनकी इस आत्मग्लानिको सनकर ऊपरसे

आवाज आयी—'मेरे प्यारे नीलन्! मै तुमपर प्रसन्न हूँ, तुम किसी प्रकारकी ग्लानि मनमे न लाओ । अव तुम श्रीरगम् जाकर वहाँके मन्दिरको पूर्ण कराओ और अपने मजनरूपी हारोसे मेरी पूजा करो । जबतक जिओ, मेरी मिक्त और प्रेमका प्रचार करो और शरीर त्यागनेपर मेरे धाममे मुझसे मिलो।'

उस दिनसे नीलन्का जीवन पलट गया । उन्हें वह मन्त्र मिल गया, जिससे उनके सारे पाप धुल गये । उन्होंने भगवान विष्णुकी स्तुतिके हजारों पद वनाये, जिन्हें लोग महावाक्य' कहते हैं । ये भगवान्के गार्ज्ञ धनुपके अवतार माने जाते हे । इन्होंने लाखों स्पये लगाकर भगवान् श्रीरगजीके मन्दिरको पूर्ण करवाया । ये भगवान्की दास्प्रभावने उपासना करते थे और इनके जीवनका प्रत्येक क्षण भगवान्की सेवामे बीतता था। ये प्रसिद्ध गैवाचार्य श्रीजानसम्बन्धके समसामिक ये और वे भी इनके पदोका वडा आदर करते थे। इन्होंने एक बार बौद्धोको गास्त्रार्थमे हराकर विशिष्टाद्देत-सिद्धान्तकी स्थापना की थी।

#### श्रीशठकोपाचार्य

भारतके तिमळमाणा-भाणी प्रान्तके सध्ययुगमे, जो ईसवी सन्की छठी शताब्दीसे प्रारम्भ होकर ग्यारहवी शताब्दीसे समाप्त होता है, धर्मकी महान् जाग्रित हुई। जिसकी छाया उस समयके धार्मिक साहित्यपर भी भछीभाँति पड़ी माल्म होती है। उस समयके श्रेव और वैष्णव दोनों ही सम्प्रदायोंमे जाग्रितके स्पष्ट प्रमाण मिलते हें। उस समयके श्रेव सत श्रेवसमयाचायिक नामसे प्रसिद्ध हे। इन्होंने 'तैवरम्' नामक प्रसिद्ध प्रन्यकी रचना की, जिसमे भगवान् शिवकी छीछाओका वर्णन है। वैष्णव सत आळवारोंके नामसे विख्यात हुए। इनके परवर्ती भक्त आचार्य कहलाये और दक्षिण भारतमे वैष्णवधर्मके प्रचारमे इनका बहुत अधिक हाय रहा। आळवारों अथवा तिमळ वैष्णव सतोंमे महात्मा शठकोपका स्थान बहुत ऊँचा और आदरके योग्य गिना जाता है। इनका तिमळ नाम नम्माळवार है और तिमळ वैष्णव इन्हे जन्मसिद्ध मानते है।

इनके प्रसिद्ध नाम शठकोपन् और मारन् है। यो तो प्रत्येक आळवारका ही जन्म अलैकिक ढगसे हुआ। प्रत्येक आळवारको—और तमिळ-परम्पराके अनुसार इन आळवारोकी सख्या वारह मानी जाती है—भगवान्के आयुधिवशेष अथवा आभूपणिवशेपका स्वरूप माना जाता है। किंतु नम्माळवारको लोग आज भी विष्वक्षेनका अवतार मानते है। प्रत्येक प्रधान देवताको किसी गणिवशेषका अथवा अनेक गणींका अधिपित माना जाता है। भगवान् शिवका भी एक नाम गणपित प्रसिद्ध है। इसी प्रकार भगवान् विष्णुके भी कई गण है और उनके अधिनायक विष्वक्षेतन है। शिवजीके गणींमे गणेशका जो स्थान है। वहीं स्थान विष्णुके गणींमे विष्वक्षेतका है और नम्माळवार उन्हीं विष्वक्षेतको अवतार माने जाते है।

शानिक पिताका नाम करिमारन् था । ये पाण्ड्यदेशके राजाके यहाँ किसी ऊँचे पदपर ये और आगे चलकर कुरुगनाडु नामक छोटे राज्यके राजा हो गये, जो पाण्ड्यदेशके ही अधीन था। शाठकोपका जन्म अनुमानतः तिरुक्कुरुकूर नामक नगरमे हुआ था, जो तिरुनेल्वेली जिलेमे ताम्रपणीं नदीके तटपर अवस्थित था। इनके सम्बन्धमे यह कथा प्रचलित है कि जम्मके बाद दस दिनतक इन्हे भूख, प्यास कुछ मीं नहीं

लगी। यह देखकर इनके माता पिताको वड़ी चिन्ता हुई। वे इसका रहस्य कुछ भी नहीं समझ सके। अन्तमे यही उचित समझा गया कि इन्हें भगवानके मन्दिरमें ले जाकर वहीं छोड दिया जाय । वस, इस निर्णयके अनुसार इन्हें स्थानीय मन्दिरमे एक इमलीके वृक्षके नीचे छोड दिया गया। तबसे छेक्र सोल्ह वर्षकी अवस्थातक बालक तम्माळवार उसी इमलीके पेडके कोटरमे योगकी प्रक्रियासे ध्यान और भगवान् श्रीहरिके साधात्कारमे लगे रहे। नम्माळवारकी ख्याति दूर-दूरतक फैल गयी। तिरुक्कोईलूर नामक स्थानके एक ब्राह्मण, जो मधुर कविके नामसे विख्यात ये और जो स्वय आगे चलकर आळवारोकी कोटिमे गिने जाने लगे, नम्माळवारके साधनकी बात सुनकर हेँढते-हॅढते उस स्थानपर जा पहुँचे। जहाँ यह त्रालक भक्त अपने भगनान् श्रीनारायणका ध्यान कर रहे थे। इनकी प्रार्थनासे महात्माने इन्हे अपना गिप्य वना लिया । इस प्रकार यह भी कहा जाता है कि नम्माळवार आचार्य भी थे, क्योंकि उन्होंने मधुर कवि-जैसे गिप्योको दीक्षा देकर उन्हें धर्म और अध्यात्मतत्त्वके गृढ रहस्य वताये ।

इतिहास यह है कि जब नम्माळवारजी ध्यानमे मन्न थे, द्यामय भगवान् नारायण जनके सामने प्रकट हुए और उन्हे ॐ नमो नारायणाय' इस अप्टाक्षर मन्त्रकी दीक्षा दी। वालक गठकोप पहलेसे ही विशेष शक्तिसम्पन्न थे और अब तो वे महान् आचार्य तथा धर्मके उपदेष्टा हो गये। कहते हैं कि नम्माळवार पैतीस वर्षकी अवस्थातक इस मर्त्यलोकमें रहे और इसके वाद उन्होंने अपने भौतिक विग्रहको त्याग दिया। कहा जाता है, इनके जीवनका अधिकाश भाग राधा-भावमे बीता । वे सर्वत्र सव समय सारी परिस्थितियो और घटनाओंमे अपने इष्टदेवमे ही रमे रहते । ये भगवान्के विरहमें राते, विल्लाते, नाचते, गाते और मूर्छित हो जाते थे। इसी वीचमे इन्होने कई भक्तिभावपूर्ण धार्मिक प्रन्थोकी रचना की, जो बड़े विचारपूर्ण, गम्मीर और भगवद्येरित जान पडते हैं। इनसे प्रधान ग्रन्थोंके नाम तिरुविरुत्तम्, तिरुवाशिरियम्, पेरिय तिरुवन्त और तिरुवाय्मोळि हैं। महात्मा शठकोपके ये चार बन्ध चार देदोके तुल्य माने जाते हैं। इन चारोमें भगवान् श्रीहरिकी लीलाओका वर्णन है और वे चारो-के-चारों भगवत्रेमसे ओतपोत है।

ग्रन्थकारने अपनेको प्रेमिकाके रूपमे व्यक्त किया है और श्रीहरिको प्रियतम माना है। तिरुविरुत्तम् में आदिसे अन्ततक यही भाव भरा हुआ है। इनके ग्रन्थोमेंसे अकेले तिरुवाय्-मोलिमे, जिसका अर्थ है—पवित्र उपदेशः हजारसे ऊपर पद्य है। दिक्षणके वैणावोंके प्रधान ग्रन्थ दिल्पप्रवन्धम्के चतुर्थोंगमें इसीके पद सग्रहीत है। तिरुवाय्मोलिके पद मन्दिरोंमें तथा धार्मिक उत्सवोंमें वडे प्रेमसे गाये जाते हैं। तिमलके धार्मिक साहित्यमें तिरुवाय्मोलिका अपना निराला ही स्थान है। वहाँ इसके पाठका उतना महत्त्व माना जाता है, जितना वैदाध्ययन और वेदपाठका, क्योंकि इसमें वेदका सार भर दिया गया है।

इस वृत्तान्तको समाप्त करनेके पूर्व महात्मा शठकोपके कालके सम्बन्धमे कुछ निवेदन करना आवश्यक है। इसके सम्बन्धमे विद्वानोमे वडा मनभेद है और इस विपयपर बहुत खण्टन-मण्डन हो चुका है। कुछ विद्वान् हनका समय ईसवी सन्की पॉचवी शताब्दी मानते है और कुछ छोग इनका जन्म ईसवी सन्की दसवीं अथवा ग्यारह्वी शताब्दी मानते हैं। ये दोनों ही मत प्रामाणिक नहीं माल्म होते। स्वर्गीय श्रीयत गोपोनायराच आनमलेके शिलालेखोंकी छान-वीन करके इस निर्णयार पहुँचे थे कि महात्मा शठकोप र्दसवी सन् भी नवी रातान्दीके पूर्वार्द्धमे इस मर्त्वलोकमें थे। किंतु हमारे पास कुछ ऐसे प्रमाण हैं- जिनके सामने यह मत भी नहीं ठहरता, किंतु इस छोटेने निवन्धमें इस विषयकी विस्तृत आलोचना सम्भव नहीं है। यहाँपर इतना ही कह देना पर्यात होगा कि ये महात्मा ईसची सन्की सातवी शताब्दीके उत्तरार्द्धम वित्रमान थे। एम पहले ही बता चुके हैं कि इनका एक नाम मारन् भी था। उस समयके राजाका नाम भी यही था। वेळिवकुडीके दानपत्रके अनुसार मारन् कोच्छदैयन्के पितामह ये। हमारे पक्षमे एक प्रवल प्रमाण यह भी है कि दक्षिणके चैष्णवोकी गुरुपरम्पराओमे भी शठकोपको तिरुमगई मन्तन् नामके एक दूसरे प्रतिद आळवारका पूर्ववर्ती माना गया है । तिरुमंगईका जीवनकाल प्राय. सब लोगोने आठवी शताब्दीका पूर्वाई माना है। इसके आधारपर महात्मा शहकोपका काल सातवीं शतान्दीका उत्तराई मानना अनुचित न होगा।

#### श्रीमधुर कवि आळवार

मधुर कवि गरुडके अवतार माने जाते हैं। इनका जन्म तिचनकोव्हर नामक खानमें एक वामवेदी ब्राह्मणकुलमें हुआ था। ये वेटके वड़े अच्छे जाता थे, परंतु इन्होंने सोचा कि ्र प्रेमः भक्ति और तत्त्ववोयके विना विद्या किसीकामकी नहीं। ऐसा विचार करके इन्होंने सब कुछ त्याग दिया और अकेले तीर्थ-यात्राके लिये निकल पड़े । इनके मनमें भगवत्प्रकाश प्राप्त करनेकी वडी अभिलापा थी। इसी उद्देव्यसे ये अयोध्याः मघुरा, कार्या आदि अनेक तीर्थ-स्वानोंको गये। एक दिन जव ये गङ्गातटपर विचर रहे थे; इन्हे दक्षिणकी ओर एक वड़ा दिव्य प्रकाश दिखायी दिया । वह प्रकाश इन्हें लगातार तीन दिनोंतक दिखायी देता रहा । ये उस प्रकाशसे इतने अधिक आकर्षित हुए कि उसके पीछे पीछे बहुत दूरतक चले गये। जब ये कुरकुर नामक खानमे पहुँचे, तव इन्होने देखा कि वह प्रकाश सहसा छत हो गया। पूछ-ताछ करनेपर माख्म हुआ कि वहाँ एक महान् भक्त योगी रहते हैं। ये उस भक्त योगीके पास गमें और देखा कि एक मन्दिरके पास एक इम्लीके पेडके कोटरेमें वे ब्यानस्य वैठे है। मधुर कवि बहुत देरतक इस आगासे बैठे रहे कि महात्माकी समाधि टूटे तो उनसे कुछ बातचीत की जाय। अन्तमे इनसे नहीं रहा गया। इन्होंने योगिराजको आवाज दी किंतु आवाजका उन्हें कोई उत्तर नहीं मिला। इन्होंने ताली वजायी, किंतु फिर भी महात्मा टस-से-मस नहीं हुए । अन्तर्मे इन्होने मन्दिरकी दीवाल-पर पत्थर मारा जिससे बड़े जोरकी आवाज हुई, किंतु उसका मी महात्मापर कोई असर नहीं हुआ। वे ज्यो-के-त्यों आसन mgggggge-

लगाये बैठे रहे। तब मधुर किंव साहस करके कोटरके पास गये और बोले—'महाराज! में आगते एक प्रश्न पूछता हूँ—यदि सत् पदार्थ (सहम चेतनगिक्त ) असत् (जड प्रकृति) के अंदर आविर्मृत हो जाय तो वह क्या खायेगा और कहाँ विश्राम करेगा ?' अब योगीने अपना मुँह खोला और कहा—'वह उसीको खायगा और वहींगर विश्राम करेगा।' यह जीव क्या खाता है और कहाँ कैसे रहता है, इसका उत्तर यह है कि 'सूध्म आत्मा हृदयके अन्तस्तलमे रहकर प्रकृतिके कमोंका दृष्टारूपले उपभोग करता है। वह क्षेत्रजरूपमे असङ्ग होकर प्रकृतिके खेलका आनन्द लेता है।' मधुर किंवने अपने गुरुको पहचान लिया और मक्तराजने मी अपने शिप्यको टूँढ निकाला, जिसकी वे बहुत दिनोसे वाट देख रहे थे। वे इस असत् (शरीर) के अंदर सत् (परमात्मा) के रूपमे विद्यमान थे।

मधुर किन अपने गुरुकी स्तुति करते हुए कहा—'मैं इन्हें छोडकर दूसरे किसीको नहीं जानता। में इन्हींके गुण गाऊँगा, में इन्हींका भक्त हूं। हाय मेंने अवतक संसारके पदायांका ही भरोसा किया। में कितना अभिमानी और मूर्ज था। सत्य तो यही है। मुझे आज उसकी उपलब्धि हुई। अब में अपने नेप जीवनको इन्हींकी कीर्तिका चारों दिशाओंमे प्रचार करनेमें विताऊँगा। इन्होंने आज मुझे वेदों-का सार-तत्त्व बताया है। इनके चरणोमे प्रेम करना ही मेरे जीवनका एकमात्र साधन होगा।'

## श्रीयामुनाचार्य

मारतमे भक्तिके आचायों और दार्गनिकोंने जिस प्रकार मारतीय संस्कृति और धर्म, समाज और शिष्टाचारकी रक्षा की, वह इतिहासकी एक चिरस्तरणीय घटना है। श्रीशंकराचार्य, श्रीयामुनाचार्य, श्रीरामानुजाचार्य, श्रीमध्न, श्रीविल्स, श्रीचैतन्य आदिने इस शुभकार्यमें महान् योग दिया। मिक्तिकी आदिसूमि दक्षिण मारत है, वड़े-बड़े भिक्तिके आचार्योने दक्षिण भारतमें ही जन्म लिया था। श्रीयामुनाचार्य महान् भक्त, भगवान्के परम विश्वासी और विशिष्टाद्दैत-सिद्धान्तके प्रचारक थे। भगवद्यक्तिके प्रचारमें उन्हे पूर्ण सफलता मिली।

यामुनाचार्यका जन्म संवत् १०१० वि० मे महुरामें हुआ या । अविष्णवसम्प्रहायके आचार्य नायमुनिके पुत्र ईश्वर- मुनि उनके पिता थे । पिताकी मृत्युके समय उनकी अवस्था दस सालकी थी। पितामहके सन्यास ले लेनेपर उनका पालन-पोपण दादी और माताकी देख-रेखमे हुआ । वे वाल्यावस्थासे ही अद्भुत प्रतिभाशाली और विद्वान् थे । उनका स्वभाव बहुत मसुर, प्रेममन और उदार या । पाण्ड्यराजके महापण्डित कोलाहलको शास्त्रार्थमे परास्त करनेके उपलक्ष्यमे महारानीने उन्हें आधा राज्य सौंप दिया था । रानीने उनके विजयी होनेपर 'आळवन्दार' की उपाधिसे विमूचित किया था । बामुनाचार्य जब पैतीस सालके हुए, अपने देहावसान-कालमे नाथमुनिने शिष्यप्रवर रामिश्रसे कहा—'ऐदसा न हो कि यासुन राजकार्यमें ही अपना अमृत्य

समय विता दे विषय-भोगमे ही उनकी आयु वीत जाय। नाथमुनिके देहावसानके वाद राममिश्र यामुनको उनकी सम्पत्ति-का अधिकार सौपनेके लिये ले जा रहे ये। रास्तेमे श्रीरगके मन्दिरमे दर्शनके निमित्त आनेपर यामुनके हृदयमे सहसा भक्तिका त्रोत उमड आया । उनके हृद्यमे पूर्ण और अखण्ड वैराग्यका उदय हुआ, माया और राज्यमोगकी प्रवृत्तिका नाश हो गया। उन्होंने शुद्ध हृदयसे भगवान् श्रीरंगकी स्तुति की-परमपुरुप ! मुझ अपवित्र, उद्दण्ड, निप्रुर और निर्लज-को विकार है, जो स्वेच्छाचारी होकर भी आपका पार्पद होनेकी इच्छा करता है। आपके पार्पदभावको, वडे-वडे योगी श्ररांके अग्रगण्य तथा ब्रह्मा, शिव और सनकादि भी, पाना तो दूर रहा, मनमे सोच भी नहीं सकते।' उन्होंने अत्यन्त सादगी और विनम्रतासे कहा कि 'आपके दास्यभावमे ही सुखका अनुभव करनेवाले सजनोके घरमे मुझे कीडेकी भी योनि मिले, पर दुमरों के घरमे मुझे ब्रह्माजीकी भी योनि न मिले। वे भगवान् श्रीरंगके पूर्ण भक्त हो गये। उनके अधरोपर भक्ति-की रसमयी वाणी विहार करने लगी।

श्रीयामुनाचार्यने भगवान्को पूर्ण पुरुपोत्तम मानाः जीवको अंग और ईश्वरको अगीके रूपमें निरूपित किया । जीव और ईश्वर नित्य पृथक् हैं। उन्होंने कहा कि जगत् ब्रह्मका परिणाम है। ब्रह्म ही जगत्के रूपमे परिणत है। जगत् ब्रह्मका अरिर है। ब्रह्म जगत्के आत्मा ह। आत्मा ओर गरीर अभिन्न हे। इसिलिये जगत् ब्रह्मात्मक है। ब्रह्म सिक्येप—सगुण, अग्नेप कल्याणगुणगणमागर मर्शनयन्ता है। जीव स्वभावसे ही उनका दान है, भक्त है, भक्ति जीवका स्वधर्म है, आत्म-धर्म है। भक्ति शरणागतिका पर्याय है। भगवान् अगरण-गरण है।

यामुनाचार्य श्रीरामानुजंक परमगुरु थे। स्तोत्ररला सिद्धित्रया आगमप्रामाण्य और गीतार्थसंत्रह उनके ग्रन्थरल हे। उनका आळवदारस्तोत्र नडा ही मधुर है। यामुनाचार्यने आजीतन भगवान्मे अनन्य-भिक्तका ही वरदान माँगा। उनके लिये भगवान् ही परमाश्रय थे। उन्होंके चरणोकी गरण लेनेमें उन्हें वन्धनमुक्ति दीख पडी। वे अपने समयके महान् दार्गनिक, अनन्य भक्त और विचारक थे। यामुनाचार्यने महाप्रयाणकालमे श्रीरामानुजाचार्यको याद किया, परतु उनके पहुँचनेसे पहले ही वे दिव्यधामको पधार गये। उनकी तीन अगुल्याँ उठी रह गर्या। वे ही उनके मनमे रही तीन कामनाएँ थी। जिनको श्रीरामानुजाचार्यने पूर्ण किया।

## श्रीरामानुजाचार्य

श्रीरामानुजाचार्य वहे ही विद्वान्, सदाचारी, धेर्यवान्, सरल एवं उदार थे। ये आचार्य आळवन्दार (यामुनाचार्य) की परम्परामे थे। इनके पिताका नाम केशवमट्ट था। ये दिक्षणके तिक्कुदूर नामक क्षेत्रमे रहते थे। जब इनकी अवस्था वहुत छोटी थी, तभी इनके पिताका देहान्त हो गया और इन्होंने काञ्चीमे जाकर यादवप्रकाश नामक गुरुमे वेदाध्ययन किया। इनकी बुद्धि इतनी बुशाग्र थी कि ये अपने गुरुकी व्याख्यामे भी दोप निकाल दिया करते थे। इसीलिये गुरुजी इनसे वडी ईप्या करने लगे, यहाँतक कि वे इनके प्राण लेनेतकको उतारू हो गये। उन्होंने रामानुजके सहाध्यायी एव चचेरे भाई गोविन्दभट्टसे मिलकर यह धड्यन्त्र रचा कि गोविन्दभट्ट रामानुजको काशीयात्राके वहाने किसी धने जगलमे ले जाकर वही उनका काम तमाम कर दे। गोविन्दभट्टने ऐसा ही किया, परतु भगवान्की कृपासे एक व्याघ और उसकी स्त्रीने इनके प्राणोकी रक्षा की।

विद्याः चरित्रवल और भक्तिमे रामानुज अद्वितीय थे।

दन्हे कुछ योगिनिद्वियाँ भी प्राप्त थीं, जिनके वलसे इन्होंने काञ्चीनगरीकी राजकुमारीको प्रेतवाधामे मुक्त कर दिया। जव महात्मा आळवन्दार मृत्युकी घडियाँ गिन रहे ये, उन्होंने अपने शिष्यके द्वारा रामानुजाचार्यको अपने पास बुलवा भेजा। परंतु रामानुजके श्रीरङ्गम् पहुँचनेके पहले ही आळवन्दार (यामुनाचार्य) भगवान् नारायणके धाममे पहॅच चुके थे। रामानुजने देखा कि श्रीपामुनाचार्यके हाथकी तीन उँचालियाँ मुडी हुई हे । इसका कारण कोई नहीं समझ सका। रामानुज तुरत ताड गये कि यह सकेत मेरे लिये है। उन्होंने यह जान लिया कि श्रीयामुनाचार्य मेरेद्वारा ब्रहासूत्र, थिणुसहस्रनाम और आळवन्दारोके 'दिन्यप्रवन्धम्' की टीका करवाना चाहते है । उन्होंने आळवन्दारके मृत गरीरको प्रणाम किया और कहा-- भगवन् । मुझे आपकी आजा जिरोधार्य है, मै इन तीनो प्रन्थोकी टीका अवस्य लिखूँगा लिखवाजॅगा।' रामानुजके यह कहते ही आळवन्दारकी तीनो उँगलियाँ सीधी हो गयी। इसके बाद श्रीरामानुजने

आळवन्दारके प्रधान शिष्य परियनाभियसे विधिपूर्वक वैष्णव टीका छी और वे भक्तिमार्गमें प्रवृत्त हो गये।

रामानुज ग्रहस्थ थे, परंतु जब उन्होंने देखा कि ग्रहस्थीमे रहकर अपने उद्देश्यको पूरा करना कठिन है। तब उन्होंने ग्रहस्थका परित्याग कर दिया और श्रीरङ्गम् जाकर यितराज नाम सन्यासीसे सन्यासकी दीक्षा छे छी। इधर इनके गुरु यादवपकाशको अपनी करनीपर बडा पश्चात्ताप हुआ और वे भी सन्यास छेकर श्रीरामानुजकी सेवा करनेके छिये श्रीरङ्गम् चले आये। उन्होंने अपना सन्यास-आश्रमका नाम गोविन्दयोगी रक्खा।

आचार्य रामानुज दयामे भगवान् बुद्धके समानः प्रेम और सहिप्णुताम ईसामसीहके प्रतियोगी। शरणागतिमे आळवारोके अनुयायी और प्रचारकार्यमे सेन्ट जॉनके समान उत्साही ये। इन्होंने तिषकोडियूरके महात्मा नाम्बिसे अप्राक्षर मन्त्र (ॐ नमो नारायणाय ) की दीक्षा ली यी। नाम्बिने मन्त्र देते समय इनसे कहा था कि 'तुम इस मन्त्रको गुप्त रखना ।' परतु रामानुजने सभी वर्णके छोगोको एकत्रकर मन्दिरके शिखरपर खड़े होकर सव लोगोको वह मन्त्र सना दिया । गुरुने जब रामानुजकी इस बृष्टताका हाल सुना, तब वे इनपर बड़े रुष्ट हुए और कहने लगे-- 'तुम्हे इस अपराधके बदले नरक भोगना पड़ेगा । श्रीरामानुजने इसपर बड़े विनयपूर्वक कहा कि 'भगवन् ! यदि इस महामन्त्रक! उचारण करके हजारो आदमी नरककी यन्त्रणासे वच सकते हे तो मुझे नरक भोगनेमे आनन्द ही मिलेगा ।' रामानुजके इस उत्तरसे गुरुका कीव जाता रहा, उन्होंने बडे प्रेमसे इन्हें गले लगाया और आशीर्वाद दिया । इस प्रकार रामानुजने अपनी समदर्शिता और उदारताका परिचय दिया।

रामानुजने आळवन्दारकी आजाके अनुसार आळवारोके धिट्यप्रवन्तम्' का कई बार अनुशीलन किया और उसे कण्ठ कर डाला। उनके कई गिष्य हो गये और उन्होंने इन्हें आळवन्दारकी गद्दीपर विटाया, परतु इनके कई शतु भी हो गये, जिन्होंने कई बार इन्हें मरवा डालनेकी चेष्टा की। एक दिन इनके किसी शतुने इन्हें भिक्षाने विप मिला हुआ मोजन दे दिया, परतु एक स्त्रीने इन्हें सावधान कर दिया और इस प्रकार रामानुजके प्राण बच गये। रामानुजने आळवारोंके भिक्तमार्गका प्रचार करनेके लिये सारे भारतकी यात्रा की और गीता तथा ब्रह्मस्त्रपर भाष्य लिखे। वेदान्तस्त्रांपर दैनका भाष्य 'श्रीमाण्य' के नामसे

प्रिक्ष है और इनका मग्प्रदाय भी 'श्रीसम्प्रदाय' कहलाता है, क्योंकि इस सम्प्रदायकी आद्यप्रवर्तिका श्रीश्रीमहाल्ध्मीजी मानी जाती है। यह प्रनथ पहले पहल काग्मीरके विद्वानोको सुनाया गया था। इनके प्रधान गिप्यका नाम क्रसाळवार (क्रेश) था। क्रसाळवारके परागर और पिछन् नामके दो पुत्र थे। रामानुजने परागरके द्वारा विष्णुसहस्रनामकी टीका लिखवायी और पिछन्से 'दिन्यप्रवन्धम्' की टीका लिखवायी। इस प्रकार उन्होंने आळवन्दारकी तीनो इन्छाओको पूर्ण किया।

उन दिनों श्रीरङ्गम्पर चोळदेशके राजा कुळोत्तुङ्गका श्रिधकार था । ये वड़े कट्टर श्रेव थे । इन्होने श्रीरङ्गजीके मन्दिरपर एक व्वजा टॅगवा दी थी, जिसपर लिखा था— 'शिवात्पर नास्ति' (शिवमे बढकर कोई नहीं है)। जो कोई इसका विरोध करता, उसके प्राणोंपर आ बनती थी। कुळोत्तुङ्गने रामानुजके शिष्य कृरत्ताळवारको बहुत पीड़ा दी।

इस समय आचार्य रामानुज मैस्र्राप्यके गालग्राम नामक स्थानमे रहने लगे थे। वहाँके राजा मिट्टिदेव वैष्णवधर्मके सबसे बड़े पक्षपाती थे। आचार्य रामानुजने वहाँ बारह वर्षतक रहकर वेष्णवधर्मकी बड़ी सेवा की। सन् १०९९ मे उन्हें नम्मले नामक स्थानमे एक प्राचीन मन्दिर मिला और राजाने उसका जीणोंद्धार करवाकर पुनः नये ढगसे निर्माण करवाया। वह मन्दिर आज भी तिस्नारायणपुरके नामसे प्रसिद्ध है। वहाँपर भगवान् श्रीरामका जो प्राचीन विग्रह है, वह पहले दिल्लीके बादशाहके अधिकारमे था। बादशाहकी लड़की उने प्राणोसे भी बढकर मानती थी। रामानुज अपनी योगशक्तिके द्वारा बादशाहकी स्वीकृति प्राप्तकर उस विग्रहको वहाँसे ले आये और उसकी पुनः तिस्नारायणपुरमे स्थापना की।

राजा कुळोत्तुङ्गका देहान्त हो जानेपर आचार्य रामानुज श्रीरङ्गम् चले आये । वहाँ उन्होंने एक मन्दिर बनवाया, जिसमं नम्माळवार और दूसरे आळवार सतोकी प्रतिमाएँ स्थापित की गयीं और उनके नामसे कई उत्सव भी जारी किये । उन्होंने तिरुपतिके मन्दिरमे भगवान् गोविन्दराज-पेरुमलकी पुनः स्थापना करवायी और मन्दिरका पुनः निर्माण करवाया । उन्होंने देशभरमें श्रमण करके हजारो नर नारियोको भिक्तमार्गमें लगाया । आचार्य रामानुजके चौहत्तर शिष्य थे, जो सब-के-सब सत हुए । इन्होंने कृरत्ताळवारके पुत्र महात्मा पिछलोकाचार्यको अपना उत्तराधिकारी वनाकर एक सौ वीस वर्षकी अवस्थामे इस असार संसारको त्याग दिया।

रामानुजके विद्धान्तके अनुसार भगवान् ही पुरुगोत्तम हैं। वे ही प्रत्येक शरीरमें साक्षीरूपमें विद्यमान हें। वे जगत्के नियन्ता, शेपी (अवयवी) एवं स्वामी हैं और जीव उनका नियम्य, शेप तथा सेवक है। अपने व्यष्टि अहङ्कारको सर्वथा मिटाकर भगवान्की सर्वतोभावेन शरण प्रहण करना ही जीवका परम पुरुपार्थ है। भगवान् नारायण ही सत् है, उनकी शक्ति महाल्ध्मी चित् हें और यह जगत् उनके आनन्दका विलास है, रज्जुमें सर्पकी माति असत् नहीं है। भगवान् लक्ष्मीनारायण जगत्के माता-पिता और जीव उनकी सन्तान है। माता पिताका प्रेम और उनकी कृपा प्रात करना ही सन्तानका धर्म है। वाणीसे भगवान् नारायणके नामका ही उच्चारण करना चाहिये और मन, वाणी, शरीरसे उनकी सेवा करनी चाहिये।

श्रीरामानुजाचार्यने 'प्रपत्ति' पर वहुत जोर दिया है। न्यां वित्रा ही वह प्रपत्ति है। आनुकूल्यका सङ्कल्प और प्रातिकृल्यका वर्जन प्रगत्ति है। भगवान्मे आत्मसमर्पण करना प्रपत्ति है। स्व प्रकारसे भगवान्के शरण हो जाना प्रपत्तिका लक्षण है। नारायण विमु हैं, भूमा है, उनके चरणोमे आत्मसमर्पण करनेसे जीवको गान्ति मिलती है। उनके प्रसन्न होनेपर मुक्ति मिल सकती है। उन्हें सर्वस्व निवेदन करना होगा। सब विपयोंको त्यागकर उनकी शरण लेनी होगी।

सत्यकाम सत्यसकरप परव्रह्मभूत पुरुषोत्तम महाविभूते श्रीमन्नारायण वैकुण्डनाय अपारकारुण्यसीद्मील्यवात्सल्यौ-दार्येश्वर्यसीन्दर्यमहोदधे, अनालोचितविशेषाविशेषलोकशरण्य प्रणतार्तिहर आश्रितवात्सल्यजलधे, अनवरतिविदित्तिनिखिल्ड-भूतजात्याधात्म्य अरोपचराचरभूतिनिखिल्जिनयमाशेष-चिदचिद्वस्तुशेषिभूत निखिल्जनगदाधाराखिल्जनगत्स्वामिन्, अस्मत्स्वामिन्, सत्यकाम सत्यसंकल्प सक्लेतरिवलक्षण अर्थिकल्पक आपत्सख, श्रीमन्नारायण अशरणशरण्य, अनन्यशरणं त्वत्पदारविन्दयुगलं शरणमहं प्रपर्थे।

ंहे पूर्णकामः सत्यसङ्कल्पः परब्रह्मस्वरूप पुरुषोत्तम । हे महान् ऐश्वर्यसे युक्त श्रीमन्नारायण । हे वैकुण्ठनाथ । आप अपार करणाः सुशीलताः वत्सलताः उदारताः ऐश्वर्य और सौन्दर्य आदि गुणोके महासागर है, छोटे-बड़ेका विचार न करके सामान्यतः सभी लोगोको आप शरण देते हैं, प्रणतजनोंकी पीडा हर लेते हैं। गरणागतोंके लिये तो आप वत्तलताके समुद्र ही हैं। आप सदा ही समस्त भूतोकी यथार्थताका जान रराते हें। सम्पूर्ण चराचर भूतों, सारे नियमों और समस्त जड-चेतन वस्तुऑंके आप अवयवी हैं (ये सभी आपके अवयव हैं)। आप समस्त संसारके आधार हैं। अखिल जगत् तथा हम सभी लोगोंके स्वामी हैं। आपकी कामनाएँ पूर्ण और आपका सक्त स्वा हैं। आप समस्त प्रावसे दतर और विलक्षण हैं। याचकोंके लिये तो आप कस्पचृत्व हैं, विपित्तमें पड़े हुए लोगोंके सहायक हैं। ऐसी महिमावाले तथा आअवहीनोंको आश्रय देनेवाले हैं श्रीमजारायण । में आपके चरणारविन्दयुगलकी शरणमें आता हूँ; क्योंकि उनके मिवा मेरे लिये कहीं भी शरण नहीं है।

पितरं मातरं वारान् पुत्रान् वन्धृन् सपीन् गुरून् । रत्नानि धनधान्यानि क्षेत्राणि च गृहाणि च॥ सर्वधमांश्च सन्त्यज्य मर्गकामाश्च साक्षरान् । लोकविकान्तचरणो शरण तेऽव्यां विभो॥

'हे प्रभो । में पिता, माता, स्त्री, पुत्र, बन्धु, मित्र, गुरु, सब रत्न, धन-धान्य, रतेत, घर, सारे धर्म और अक्षरसहित सम्पूर्ण कामनाओं का त्यागकर समस्त ब्रह्माण्डको आकान्त करनेवा हे आपके दोनों चरणों की शरणमे आया हूँ।'

मनोवाक्वायैरनादिकारुप्रवृत्तानन्ताकृत्यकरणकृत्याकरण-भगवदपचारभागवतापचारासद्यापचाररूपनानाविधानन्ता-पचारानारव्धकार्योननारव्धकार्योन् कृतान् क्रियमाणान् करिष्यमाणांश्र सर्वोन् अगेपतः क्षमस्त ।

भनादिकालप्रवृत्तिविपरीतज्ञानमात्मविपयं ऋस्नजग-द्विपयं च विपरीतवृत्तं चाशेपविपयमद्यापि वर्तमानं वर्तिप्यमाणं च सर्वे क्षमस्व।

मदीयानादिकर्मप्रवाहप्रवृत्ता भगवत्स्वरूपतिरोधानकरीं विपरीतज्ञानजननी स्वविषयायाश्च भोग्यबुद्धेर्जननीं देहेन्द्रिय-त्वेन भोग्यत्वेन सूक्ष्मरूपेण चावस्थिता देवीं गुणमयी मायां दासभूत. शरणागतोऽस्मि तवास्मि दास इति वक्तारं मां तारय ।

ंहे भगवन् । मनः वाणी और गरीरके द्वारा अनादि कालते अनेको न करने योग्य कमें का करनाः करने योग्य कर्मोको न करनाः भगवानका अपराधः भगवद्भक्तोका अपराध तथा और भी जो अक्षम्य अनाचारस्य नाना प्रकार- के अनन्त अपराघ मुझसे हुए हैं, उनमें जो प्रारव्ध वन चुके हैं अथवा जो प्रारव्ध नहीं वने हैं, उन सभी पापों को तथा जिन्हें में कर चुका हूँ, जिन्हें कर ग्हा हूँ और जिन्हें अभी करनेवाला हूँ, उन सबको आप क्षमा कर दीजिये।'

'आत्मा और सारे संसारके विषय्मे जो मुझे अनादिकालं विषयीत जान होता चला आ रहा है तथा सभी विषयों में जो मेरा विषयीत आचरण आज भी है और आगे भी रहनेवाला है, वह सब-का-सब आप क्षमा कर दे।' भीरे अनादि कर्मांके प्रवाहमें जो चली आ रही है। जो मुझसे भगवान्के खरूपको छिपा लेती है। जो विपरीत जानकी जननी। अपने विपयम भोग्यबुद्धिको उत्पन्न करने-वाली और देह। इन्द्रिया भोग्य तथा स्थमरूपसे खित रहनेवाली है। उस दैवी त्रिगुणमयी मायासे भी आपका दास हूँ। किद्धर हूँ। आपकी शरणमें आया हूँ। इन प्रकार रट लगानेवाले मुझ दीनका आप उद्घार कर दीजिये।

र दे।' यह श्रीरामानुजाचार्यकी 'प्रपत्ति खरूप भगवत्पार्थना है।

# श्रीवेङ्कटनाथ वेदान्ताचार्य या श्रीवेदान्तदेशिकाचार्य

श्रीरामानुजदयापात्र ज्ञानपैराग्यभृपणम् । श्रीमहेष्टरनाधार्यं चन्दे वेदान्तदेशिकम् ॥

आचार्य रामानुजने वैं णवमतका प्रचार करनेके लिये अपने ७४ किएयोंको नियुक्त किया था। उनको सिहासनाधिपति कहते हैं। उनमे एक गिरयका नाम अनन्त सोमयाजी था। अनन्त सोमयाजीके एक पीत्र ये अनन्तस्रि । अनन्तस्रिने तोतारम्या नाम्नी एक स्त्रीसे विवाह किया। तोतारम्या श्रीरामानुज द्वितीय या चादिहसाम्बुदाचार्यकी वहिन थी। श्रीवादिहसाम्बुदाचार्य श्रीरामानुजाचार्यके द्वारा स्थापित ७४ पीठोंमेंसे एक प्रधान पीठके पीठाधिपति थे। अनन्तस्रि अपनी पत्रीके साथ काञ्ची नगरीमे रहते थे। काञ्ची उस समय शिक्षाका केन्द्रस्थान था।

वेंकटनाय वेदान्ताचार्यका जन्म तोतारम्त्राके गर्भसे १३२५ वि० स॰में काञ्चीके पास यृपिल नामक गाँवमें हुआ या। यजोपवीत होनेके वाद वेंकटनाय अपने मामा रामानुजके पास पढनेके लिये भेजे गये। वे बढ़े प्रतिभागाली और तीव- बुद्धि ये। उन्होंने २० वर्षसे कम उम्रमें ही सब विवाओं में पारदर्शिता प्राप्त कर ली। उनके बाद उन्होंने विवाह किया और अन्त समयतक यहस्य ही रहे। अद्वेतवादी आचार्य विवारण्य और वेंकटनाय सहपाठी एव मित्र थे। इनके जीवनमें यही अन्तर है कि वेंक्कटनाय बरावर यहस्य रहे और विवारण्यने पीछे सन्यास ले लिया। ये दोनों दार्शनिक और कवि ये तथा दोनों सो वर्षमें अधिक कालतक जीवित रहे। विवारण्यके जीवनमें असाधारण राजनीतिक प्रतिभा देखी जाती है। परत वेंक्कटनायका राजनीतिक फाँदे मन्तर नहीं था।

वेंकटनाय विद्यार्ण्य मुनिके सहपाठी और पुराने मित्र थे । इसिखये विद्यारण्य उन्हें आदर और श्रद्धाकी दृष्टिसे देखते ये। विद्यारण्यने उन्हें एक बार विजयनगर् आनेके लिये निमन्त्रित किया, परतु उन्होंने राजा और मित्रके निमन्त्रणको एकदम अस्त्रीकार कर दिया। इससे माल्रम होता है कि उनके अंदर कितनी नि स्पृहता और वैराग्यका भाव था। एक बार जब विद्यारण्यके साथ मध्वमतावलम्बी अक्षोभ्य मुनिका बाह्यार्थ हुआ, तब भी मध्यस्थता करनेके लिये देह्नटनायको बुलाया गया। परतु वे फिर भी नहीं गये। तब दोनो आचार्यने अपने विचार उनके पास निर्णयके लिये लिख भेजे। इस बातसे सहज ही समझा जा सकता है कि उस समय दिन्तणमें उनकी विद्यत्ताकी कितनी धाक थी।

दसके बाद वेद्घटनाथका यग चारो ओर फैलने लगा। विजयनगरके वैष्णव उनसे वेष्णवमतके ऊपर ग्रन्थ लिखनेकी प्रार्थना करने लगे। लोगोंके अनुरोधपर वेंकटनाथने देशी भाषामे कई प्रवन्धाकी रचना की, जिनमे 'सुभाषितनीति' सब-से अधिक प्रसिद्ध है। अन्त समयमे उन्होंने अपना मत 'रहस्यत्रयसार' नामक ग्रन्थमें सक्षेप है लिखा।

वेकटनाथका आध्यात्मिक जीवन वड़ा मधुर था। उनको न तो कोई पेत्रिक सम्पत्ति प्राप्त थी और न उन्होंने स्वय कभी वन सम्रह किया। वे सदा उज्छद्दत्तिसे जीविका चळाते थे। उनका जीवन वड़ा पवित्र और सरळ था। वे काञ्ची तथा श्रीरङ्गम्मे विभिन्न मतावळिन्त्रयोके साथ रहते थे और सब लोग एक समान उन्हें भक्ति और श्रद्धाकी दृष्टिसे देखते थे। वे सासारिक धन ऐश्वर्यको सदा घृणित समझते थे। उनका सारा जीवन प्रायः धर्मापदेश करने तथा धार्मिक साहित्यकी रचना करनेमे बीता। वे नम्नताकी तो मूर्ति ही थे। एक दिन उनकी दीनताकी परीक्षा करनेके लिये एक वैष्णवने उन्हें अपने घर आमिन्त्रत किया। उस वैष्णवने

अरने घरके दरजजेरर एक जोडा खडाऊँ ल्टका दिया था। जब वेड्सटनाथने घरने घुतते समय खडाऊँ देखी। तब उन्होंने खडाऊँ मसकते लगाकर कहा—

क्सी न्छम्बना केचित् केचि ज्ज्ञानाव छम्बना । वयं त हरिटामाना पाटपद्माव छम्बना ॥

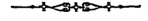
वेङ्गरनाथको 'क्वितार्किक्तिंह की उनाधि मिली थी।
एक दिन श्रीरंगनाथके मन्दिरने यह निश्चित हुआ कि जो रातभरमे एक हजार क्ष्णेक कनायेगा, उसे यह उनाधि दी जायगी।
परतु क्रिसीको इसमे सकल्या न मिली। एक विद्वान् पण्डितने वडीक् ठिनतासे रात-परने ५,० क्ष्णेक लिखे। परंतु वेङ्करनाथने केवल तीन घंटेन हजार क्ष्णेक लिखे । परंतु वेङ्करनाथने केवल तीन घंटेन हजार क्ष्णेक लिखे डाले और साथ ही
उनके क्ष्णेक सर्वोत्तम भी थे। अतएव यह उनाधि उर्न्हाको
मिली। श्रीरङ्गम्मे ही उन्हे 'वेदान्ताचार्य' की भी उपाधि मिली
यी। श्रीविष्णवोका विश्वास है कि उन्हे भगवान् श्रीरंगनाथने वेदान्ताचार्यकी उनाधि दी थी।

इस प्रकार देइटनाथकी जीवनीकी आलोचना करनेसे यह मान्द्रन होता है कि वे मूर्निमान् वैराग्य और मिक्त्वरूप ही थे। उनके अदर तेजस्विता और दीननाका अपूर्व सम्मिश्रण देखा जाता था। अहङ्कार तो उन्हें छूतक नहीं गया था। दूसरी ओर दार्शनिकता और कवित्वका मी अपूर्व समन्व्य उनके अंदर हुआ था। धर्मोपदेशक आचार्यमें जो गुण होने चाहिये, वे सब उनमें मौजूद थे। वे एक आदर्श शिक्षक भी थे । शिक्षकंग क्याञ्या गुग होने चाहिये, दस निपयमें रुन्होने ठिखा है—

सिद्ध सत्सम्प्रदाये स्थिरधियसनवे श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठं सम्बन्धं सत्यवाचं समयनियततया माधुवृष्या समेतम् । दम्भास्यादिमुक्तं जितविषयगुण दीनवन्दुं दयालु स्वालिन्ये शासितारं स्वपरहितपरं देशिकं भूष्णुरीप्सेन् ॥

वेइटनाथ वेदान्ताचार्ग विशिशहैत सम्प्रदार अनुतायी थे। उनकी श्रीरामानुजाचार्यमे चडी मिक्त थी और वे उनके प्रत्योको वडे आदरकी दृष्टित देखा करते थे। उन्होंने अपने जीवनमे लगभग १०८ प्रत्योकी रचना की, जिनमे मगवळि क्रिक्टक्टकर नरी है। ये सब प्रत्य प्राप्त, तिमळ लिपिमे हैं और अधिकाश दिमळ भाषामें हैं। उनमे कुछके नाम इस प्रकार है—गवडपञ्चननी, अन्युत्यनक, रघुवीरगद्य, दायशतक, अभीतिस्तव पादुकासहक्ष, सुभारितनीति रहस्य त्रवसर, अभिकरणसारावली, न्यायगरिश्चिर न्याय-सिद्धाक्षन, आदिकरणसारावली, न्यायगरिश्चिर न्याय-सिद्धाक्षन, शतदूपणी तत्त्वरीक्षा, गीताकी टीका गद्यत्रयकी टीका, सेश्वरमीमास ईंशावास्त्रोपनिपद्भाष्य, गीनार्यसंप्रहरू रक्षा और सिद्धाक्षन, विद्याव्यक्षण्डन।

इत तरह सारा जीवन भगवद्गक्ति तथा लोकोपकारार्थं प्रन्थरचनामे विनाकर आचार्य वेद्घटनाथ श्रीवेदान्तदेशिक वि॰ सं॰ १४२६मे १०२ वर्षकी अवस्थाने परलोकवाती हुए ।



## श्रीनिम्बार्काचार्यजी

वैष्णवोके प्रमुख चार सम्प्रदायोंमेसे एक सम्प्रदाय है हैताहैत या निम्नार्क-सम्प्रदाय । निश्चितर परे यह मत बहुत प्राचीन काल्से चला आ रहा है । श्रीनिम्नार्काचार्यजीने परम्पराप्राप्त इस नतको अपनी प्रतिमाने उल्लास करके लोक-प्रचलिन किया इसीने इस हैनाहैत मतकी निम्नार्क-सम्प्रदायके नामसे प्रतिहि हुई ।

ब्रह्म सर्वशक्तिमान् हें और उनका सगुणभाव ही मुख्य है। इस जगत्के कपमे परिणत होनेपर मी दे निर्विकार है। जगत्मे अनीतरूपमे वे निर्जुण है। जगत्की सृष्टिः स्थिति एवं लय उनसे ही होते है। वे जगत्के निमित्त एवं उपादान कारण है। जगत् उनका परिणाम है और वे अविकृत परिणामी है। जीव अणु है और ब्रह्मका अंग्र है। ब्रह्म जीव तथा जडसे अत्यन्त पृथक् और अपृथक् भी हैं। जीव भी ब्रह्मका परिणाम तथा नित्य है।

इस स्रष्टिचकका प्रयोजन ही यह है कि जीव भगवान्की
प्रस्त्रता एवं उनका दर्शन प्राप्त करें । जीवके समस्त क्लेगोंकी
निष्टिचि एवं परमानन्दकी प्राप्ति भगवान्की प्राप्तिसे ही होगी ।
ब्रह्मके साथ अपने तथा जगत्के अभिक्रत्वना अनुभव ही
जीवकी सुक्तावस्था है। यह भगवत्यातिसे ही सम्पन्न होती
है। उपासनाद्वारा ही ब्रह्मकी प्राप्ति होती है। ब्रह्मका सगुण
एवं निर्मुण दोनों रूपोमे विचार किया जा सकता है. किंतु
जीवकी मुक्तिका साधन भिक्त ही है। भिक्तिमे ही भगवान्की
प्राप्ति होती है। सत्कर्म एवं सदाचारके द्वारा ग्रुद्धिकत्तमे
जव भगवत्कथा एवं भगवान्की गुणगण-अवणसे भगवान्की

प्रसन्नता प्राप्त करनेकी इच्छा जायत् होती है, तव मुमुक्षु पुरुप सद्गुरुकी गरण यहण करता है। गुरुद्वारा उपदिष्ट उपासनाद्वारा शुद्धचित्तमे भक्तिका प्राकट्य होता है। यही भक्ति जीवको भगवद्याप्ति कराकर मुक्त करती है।

थोड़ेमं द्वैताद्वैतमतका सार यही है। मगवान् नारायणने हंसखरूपसे ब्रह्माजीके पुत्र सनक, सनन्दन, सनातन -एव सनत्कुमारको इसका उपदेश किया। सनकादि कुमारिस इसे देवर्षि नारदजीने पाया और देवर्षिने इसका उनदेश श्रीनिम्बार्काचार्यजीको किया। यह इस सम्प्रदायकी परम्परा है। श्रीनिम्बार्काचार्यजीने अपने ब्रह्मस्त्रोके भाष्यमे 'अस्मद् गुरवे नारदाय' कहा है। सनकादि कुमारोका भी उन्होंने स्मरण किया है उसी ब्रन्थमे गुरुपरम्परामे। देविप नारदजीने श्रीनिम्बार्काचार्यजीको 'गोपालमन्त्र की दीक्षा दी, ऐसी मान्यता है।

भक्तोके मतसे द्वापरमे और सम्प्रदायके कुछ विद्वानों के मतसे विक्रम की पाँचवा दाताब्दीमें श्रीनिम्नार्काचार्य जीका प्राटुर्भाव हुआ। दक्षिण भारतमे वेदूर्यपत्तन परम पवित्र तीर्थ है। इसे दिक्षणकाशी भी कहते है। यही स्थान श्रीएकनाथ जीकी जन्मभूमि है। यहीं श्रीअरुण मुनिजीका अरुण श्रम था। श्रीअरुण मुनिजीकी पत्नी जयन्तीदेवीकी गोदमे जिस दिव्य कुमारका आविर्भाव हुआ। उसका नाम पहले नियमानन्द हुआ। और यही आगे श्रीनिम्नार्काचार्य जीके नामसे प्रस्थात हुए।

श्रीनिम्पार्काचार्यजीके जीवनवृत्तके विपयमे इससे अधिक श्रात नहीं है। वे कव ग्रह त्यागकर व्रजमे आये, इसका कुछ पता नहीं है। व्रजमे श्रीगिरिराज गोवर्धनके समीप ध्रुवक्षेत्रमे उनकी साधन-भूमि है। एक दिन समीपके स्थानसे एक दण्डी महात्मा आचार्यके समीप पधारे। दो जाम्ब्रज महापुरुप परस्पर मिले तो जास्त्रचर्चा चलनी स्वामाविक थी। समयका दोमेंने किसीको ध्यान नहीं रहा। सायझालके पश्चात् आचार्यने अतिथि यतिसे प्रसाद ग्रहण करनेके लिये निवेदन किया। स्थांस्त होनेके पश्चात् नियमतः यतिजी मिक्षा ग्रहण नहीं कर सकते थे। उन्होंने असमर्थता प्रकट की। परन्तु आचार्यजी नहीं चाहर्त थे कि उनके यहाँ आकर एक विद्वान् अतिथि उपोपित रहें। आश्रमके समीप एक नीमका वृक्ष था, सहसा उस वृक्षपरसे चारों ओर प्रकाग फैल गया। ऐसा लगा, जैसे नीमके वृक्षपर सूर्यनारायण प्रकट हो गये ई। कोई नहीं कह सकता कि

आचार्यके योगबलसे भगवान् सूर्य वहाँ प्रकट हो गये ये या श्रीकृष्णचन्द्रका कोटिमूर्यसमप्रम सुदर्शन चकः, जिसके आचार्य मूर्त अवतार थेः प्रकट हो गया था। अतिथिके प्रसाद ग्रहण कर लेनेपर सूर्यमण्डल अहदय हो गया। इस घटनासे आचार्य निम्वादित्य या निम्वार्क नामसे विख्यात हुए। आचार्यका वह आश्रम 'निम्वग्राम' कहा जाता है। यह गोवर्धनके समीपका निम्वग्राम हैः माटके समीपका नीमगाँव नहीं। वे यतिजी उस समय जहाँ आश्रम वनाकर रहते थेः, वहाँ आज यतिपुरा नामक ग्राम है।

श्रीनिम्नार्काचार्यजीका वेदान्तस्त्रोंपर भाष्य वेदान्त-सौरभ' और 'वेदान्तकामधेनुदशकोक' ये दो प्रन्य ही उपलब्ध ई । ये दोना प्रन्य ही अत्यन्त सक्षिप्त है । इनके अतिरिक्त गीताभाष्यः कृष्णस्तवराजः गुरुपरम्पराः वेदान्त-तत्त्ववोधः वेदान्तिमद्वान्तप्रदीपः स्वधर्माध्ववोधः ऐतिह्य-तत्त्वसिद्धान्तः राधाष्टक आदि कई प्रन्थ आचार्यने लिखे थे ।

श्रीनिम्बार्काचार्यजीके शिष्य हुए श्रीनिवासाचार्यजी । इन्होंने आचार्यके ब्रह्मग्रूत्रभाष्यपर 'वेदान्तकौस्तुम' नामक प्रन्थ लिखकर उसकी व्याख्या की । इस 'वेदान्तकौम्तुभ'की टीका आगे चलकर काञ्मीरी केशव महाचार्यजीने की । श्रीनिवासाचार्यजीके पश्चात् शिष्यपरम्परासे ग्यारहवे आचार्य हुए श्रीदेवाचार्यजी । इन्होंने 'वेदान्तजाह्नवी' तथा 'मिक्त-रह्मावली' नामक दो प्रन्थ लिखे, जिनका सम्प्रदायमे अत्यन्त सम्मान है ।

श्रीदेवाचार्यजीके दो शिष्य हुए—श्रीसुन्दर महाचार्यजी तथा श्रीवजभूपण देवाचार्यजी । इन दोनो आचार्यांकी परम्परा आगे चलकर विस्तीर्ण हुई । श्रीसुन्दर महाचार्यजीकी शिष्यपरम्परामे सत्रह महाचार्य आचार्य और हुए । इनमें सोलहवे काश्मीरी श्रीकेशव महाचार्यजी हुए । काश्मीरी केशव महाचार्यजीके शिष्य श्रीमहजीने 'युगल शतक'की रचना की । यही ग्रन्थ 'आदि वाणी' कहा जाता है । श्रीमहजीके श्रातृवश्य गोस्तामी अब भी निम्बार्क-सम्प्रदायकी सीधी परम्परामे ही है । श्रीमहजीके प्रधान शिष्य श्रीहरिव्यासजी हुए । इनके अनुयायी आगे चलकर अपनेको 'हरिव्यासी' कहने लगे । श्रीहरिव्यासजीके वारह शिष्य हुए, जिनमे श्रीशोभूराम-देवाचार्य, श्रीपरश्चरामदेवाचार्य, श्रीष्रमण्डदेवाचार्य तथा श्रीलपरागेपालंदेवाचार्य अपनी प्रमुख विशेषताओंके कारण

उल्लेखनीय हैं। इनमेसे श्रीशोन्समदेवाचार्यजीकी शिष्य-परम्यामे चतुर-चिन्तामणिकी परम्या इन सम्म देशमे श्रीवक व्यापक है। श्रीपरश्रामदेवाचार्य श्रीमहाराज्ञदी परम्यराको ही सर्वेश्वरकी अर्चा प्राप्त है और निस्वार्ज-सम्प्रदायके पीठाधिमति इसी परम्यराके आचार्म होते हैं। त्रजमें जो सस्लीलाका वर्तमान यचार है। वह श्रीधमण्ड-देवाचार्मजीकी भावुकनामे प्रादुर्भून परम्यरा है। श्री-ल्यरागोनालदेवाचार्यजीके शिष्य श्रीगिरिधारीशरणदेवाचार्यजी स्वयपुर ग्वाल्यर आदि अनेको राजकुलोने गुरु हुए है। श्रीहरित्यासदेव्यजीमी यह निष्य परम्यरा है। उनके भ्रातृब्वराज अनेको पहरित्यामी नहीं मानते। वे निम्बार्क-सम्प्रदादकी सीर्धा परम्यरामे हे।

श्रीदेवाचार्यजीके दूमरे शिष्य श्रीव्रजन्ण्णदेवाचार्यजीकी परम्मरामे श्रीरितकदेवजी तथा श्रीहरिटासजी हुए हैं। ऐसी मी मान्यता है कि महाकवि जयदेव इसी परम्परामे हें। श्रीरितकदेवजीके आराध्य श्रीरिसकविहारीजी तथा श्रीहरिदास- जीके आगन्य श्रीबॉकिविदारीजी है। श्रीहरिदासजीके अनुवारियोकी एक परम्पराके लोग अग्नेको 'हरिदामी' कहते हैं। इनका मुख्य स्थान वृन्दावननं टटीस्थान है। कृष्ण-प्रगासी या प्रणामी-सम्प्रदायके आवाचार्य श्रीप्राणनाथजीकी जीवनीमें उनको हरिदामजीका जिएय करा गया है। इस प्रकार 'कृष्ण-प्रणामी' परम्परा भी निम्नार्क-मम्प्रदायकी हरिदासजीको परम्पराकी ही बाग्या है। इस प्रणामी-सम्प्रदायको सुख्यमें परम्पराकी ही बाग्या है। इस प्रणामी-सम्प्रदायको मुख्यमें परम्पराकी ही बाग्या है।

श्रीनिम्बार्काचारंजी तथा उनकी परम्सके श्रीवकांत्र आचार्यंकी यह प्रधान विजेतता रही है कि उन्होंने दूसरे आचार्योके मनका खण्डन नहीं किया है। श्रीदेवाचार्यजीने ही अपने ग्रन्थोंमें श्रद्धतमतका खण्डन किया है। श्री-निग्वाकीचार्यजीने प्रसानवयीके स्थानगर प्रस्थानचनुष्टयको प्रमाण माना और उक्षमें भी चनुर्थ प्रस्थान श्रीमद्रागवतको परम प्रमाण न्वीकार किया। अनेक वीतराग, भावुक भगवद्गक्त इस परम्परामें सदा ही रहे है।

## श्रीमध्वाचार्यजी

(लेखन-- ४० श्रीनारामणाचार्यजी वरखेडकर)

श्रीमगदान् नारायगकी आजासे स्वय वायुदेवने ही भक्ति-विद्वान्तर्भी रक्षाके लिये महास प्रान्तके मंगदूर जिलेके अन्तर्गत उड़्पीक्षेत्रसे दोन्तीन मील दूर वेलिल त्राममे भागवगोत्रीय नारापणमञ्जे अगसे तथा माता वेदवनीके गर्भसे विक्रम सवत् १२९५ की माघ शुक्का सतमीके दिन आचार्य मध्यके रूपमे अवतार प्रहण किया था। कई छोगोने आश्विन शुङ्का दशमी-को इनका जन्म-दिन माना है। परंतु वह इनके वेदान्त-षाम्राप्यके अभिपेरका दिन है, जन्मका नहीं । इनके जन्मके पूर्व पुत्रपाप्तिके लिये माता पिताको वडी तपस्या करनी पडी थी । वचपनसे ही इनमें अठौकिक शक्ति दीखती थी । इनका मन पटने-व्खिनेम नहीं लगता था, अत यजोपवीत होनेपर भी ये दौड़ने, क्दने-फॉदने, तैरने और कुन्ती लड़नेमं ही ल्गे रहते थे। अत बहुत से लोग इनके पितृदत्त नाम वासुदेवके स्थानगर इन्हें भीम' नामसे पुकारते थे। ये वायुदेव-के अनतार थे, इसिंखेय यह नाम भी सार्थक ही था। परंतु इनका अवतार-उद्देश्य खेळना-कृदना तो था नहीं, अत' जव वेद गालोकी ओर उनकी रुचि हुई, तब योड़े ही दिनोम इन्होंने सम्पूर्ण विद्या अनायास ही प्राप्त कर छी। जव

इन्होंने संन्यास छेनेकी इच्छा प्रकट की, तब मोहदैन माता-पिताने वड़ी अडचनें टार्छा परतु इन्होंने उनकी इच्छाके अनुमार उन्हें कई चमरकार दिजाकर जो अवतक एक सरोवर और वृक्षके रूपमे इनकी जन्म भूमिमे विद्यमान हैं, और एक छोटे माईके जन्मकी बात कहकर, ग्यारह वर्षकी अवस्थामें अद्वैतमतके संन्यासी अच्युत्तरावाचार्यजीसे संन्यास प्रहण किया। यहाँपर इनका संन्यासी नाम पूर्णप्रज्ञ' हुआ। सन्यासके पश्चात् इन्होंने वेदान्तका अध्यान आरम्म किया। इनकी बुढि इतनी तीव थी कि अन्ययन करते समय ये कई बार गुकजीको ही समझाने लगते और उनकी व्याख्याका प्रतिचाद कर देते। सारे दक्षिण देशमें इनकी विद्वत्ताकी धूमें मच गर्या।

एक दिन इन्होंने अपने गुरुसे गङ्गातान और दिग्विजय करनेके छिये आजा मॉगी। ऐसे सुयोग्य शिष्यके विरह्की सम्भावनासे गुरुदेव व्याकुल हो गये। उनकी व्याकुलता देखकर अनन्तेश्वरजीने कहा कि भक्तोंके उद्धारार्थ गङ्गाजी स्वय सामनेवाले सरोवरमे परसा आर्थेगी, अत वे यात्रा न कर सकेंगे। सचमुच तीसरे दिन उस तालावमें हरे पानीके स्थानपर सफेद पानी हो गया और तरङ्गे दीखने छगीं। भतएव आचार्यकी यात्रा नहीं हो सकी। अब भी हर बारहवे वर्ष एक बार वहाँ गङ्गाजीका प्रावुर्भाव होता है। वहाँ एक मन्दिर भी है।

कुछ दिनोके वाद आचार्यने यात्रा की और खान-खान-पर विद्वानोंके साथ शान्तार्थ किये । इनके शास्त्रार्थका उद्देश्य होता भगवद्गक्तिका प्रचार, वेदोंकी प्रामाणिकताका स्थापन, मायानादका खण्डन और मर्याटाका सरक्षण । एक जगह तो इन्होने वेदः महामारत और विष्णुसहस्रनामके क्रमण तीनः दस और सौ अर्थ है-ऐसी प्रतिज्ञा करके और व्याख्या करके पण्डितमण्डलीको आश्चर्यचिक्त कर दिया। गीतामाप्यका निर्माण करनेके पश्चान् इन्होने बदरीनारायणकी यात्रा की और वहाँ महर्षि वेदव्यासको अपना भाष्य दिखाया । कहते हे कि दुखी जनताका उद्वार करनेके लिये उपदेश, प्रन्थनिर्माण आदिकी इन्हे आजा प्राप्त हुई । बहुत-से नृपतिगण इनके शिप्य हुए, अनेकों विद्वानोने पराजित होकर इनका मत स्वीकार किया । इन्होंने अनेका प्रकारकी योगसिद्धियाँ प्राप्त की यीं और इनके जीवनमें समय समयपर वे प्रकट भी हुई । इन्होने अनेको मूर्तिर्नोनी स्थापना की और इनके द्वारा प्रतिष्टित विग्रह थाज भी विद्यमान है। श्रीवदरीनारावणमे व्यासजीने इन्हें शाल्य्रामकी तीन मृतियाँ भी दी थीं। जो इन्होंने सुब्रह्मण्यः उड़िप और मध्यतलमे पधराया । एक बार किसी न्यापारीका जहाज द्वारकामे मलावार जा रहा था। तुलुबके पास वह डूब गया । उसमे गोपीचन्दनसे दकी हुई एक भगवान् श्रीकृष्ण-की सुन्दर मृति थी । मध्याचार्यको भगवान्की आजा प्राप्त हुई और उन्होंने मूर्तिको जलमे निकालकर उड्टपिमे उसकी -स्यापना की । तभीसे वह रजतपीठपुर अथवा उड्डापि मध्व-मतानुयायियोका तीर्थ हो गया। एक बार एक व्यापारीके डूबते हए जहाजको इन्होंने बचा दिया। इससे प्रभावित होकर वह अपनी आधी सम्पत्ति इन्हें देने लगा । परतु इनके रोम-रोममे भगवान्का अनुराग और संसारके प्रति विरक्ति भरी हुई थी । ये भला, उसे क्यो लेने लगे । इनके जीवनमे इस प्रकारके असामान्य त्यागके वहत-छे उटाहरण है । कई वार लोगोने इनका अनिए करना चाहा और इनके छिखे हुए ग्रन्थ भी चुरा लिये । परंतु आचार्य इससे तनिक भी विचलित या क्षुच्य नहीं हुए, विल्क उनके पकड़े जानेपर उन्हे क्षमा कर दिया और उनसे बड़े प्रेमका व्यवहार किया । ये निरन्तर भगवत-चिन्तन्में एंड्य रहते थे । बाहरी काम-काज भी केवल

भगवन्-सम्बन्धि ही करते थे। इन्होंने उड्डिपिने और भी आठ मन्दिर स्थापित किये, जिनमे श्रीसीताराम, द्विभुज कालियदमन, चिट्ठल आदि आठ मूर्तियाँ हे। आज भी लोग उनका दर्शन करके अपने जीवनका लाभ लेने हे। ये अगने अन्तिम समयमे सरिदन्तर नामक स्थानमे रहते थे। यहींपर उन्होंने एरम घामकी यात्रा की। देहत्यागके अवनरपर पूर्वाश्रमके सोहन मङ्को—अव जिनका नान पद्मनामतीर्थ हो गया था—श्रीरामजीकी मूर्ति और ब्यास नीकी दी हुई शालग्रामशिला देकर अगने मतके प्रचारकी आजा कर गये। इनके शिष्योंके द्वारा अनेको मठ स्थापित हुए तथा इनके द्वारा रचित अनेको ग्रन्थोंका प्रचार होता रहा। इनके मतका विशेष विवरण इस सक्षिप्त परिचयमे देना सम्भव नहीं है।

#### श्रीमन्मध्याचार्यके उपदेश

१ श्रीभगवान्का नित्य-निरन्तर स्मरण करते रहना चाहिये, जिससे अन्तकालमे उनकी विस्मृति न हो, क्योंकि सैकड़ो विच्छुओंके एक साथ डक मारनेसे गरीरमे जैसी पीड़ा होती है मरगकालमे मनुष्यको वैसी ही पीड़ा होती है, वात, पित्त, कफने कण्ठ अवरद्व हो जाता है और नाना प्रकारके सामारिक पागोंने जकडे रहनेके कारण मनुष्यको वड़ी घवराहट हो जाती है। ऐसे समयमे भगवान्की स्मृतिको वनाये रखना बड़ा कठिन हो जाता है।

२ सुख-दु खोंकी स्थिति कर्मानुसार होनेसे उनका अनुभव सभीके लिये अनिवार्य है। इसीलिये सुखका अनुभव करते समय भी भगवान्कों न भूलो तथा दु खकालमें भी उनकी निन्दा न करों। वेद-गाल्लसम्मत कर्ममार्गपर अटल रहों। कोई भी कर्म करते समय बड़े दीनभावसे भगवान्का समरण करों। भगवान् ही सबसे बड़े, सबके गुरु तथा जगत्के माता-पिता हैं। इसीलिये अपने सारे कर्म उन्हींके अपण करने चाहिये।

3. व्यर्थकी सासारिक झझटोके चिन्तनमे अपना अमूल्य समय नष्ट न करो । भगवान्मे ही अपने अन्त.करणको छीन करो । विचार, श्रवण, ध्यान, स्तवनसे बढकर ससारमे अन्य कोई पदार्थ नहीं है। (द्वा० स्तो० ३। २)

४. भगवान्के चरणकमलोका स्तरण करनेकी चेष्टामात्र-से ही तुम्हारे पापोका पर्वत-सा ढेर नष्ट हो जायगा। फिर स्तरणसे तो मोक्ष होगा ही, यह स्पष्ट है। ऐसे स्तरणका परित्याग क्यों करते हो। ' (दा॰ खो॰ ३।३) ५ सजनो । हमारी निर्मल वाणी सुनो । दोनो हाथ उठाकर अपथपूर्वक हम कहते हैं कि भगवान् की वरावरी करनेवाला भी इस चराचर जगत्मे कोई नहीं है, फिर उनसे श्रेष्ठ तो कोई हो ही कैसे सकता है। वे ही सबसे श्रेष्ठ हैं। (इा॰ स्तो॰ ३। ४) ६. यदि भगवान् सबसे श्रेष्ठ न होते तो समस्त ससार उनके अवीन किम प्रकार रहता । और यदि समस्त संसार उनके न अधीन न होता तो समारके सभी प्राणियोको सदा-सर्वदा सुखकी ही अनुभृति होनी चाहिये थी ।

(इा० स्ती० ३।५)

#### आचार्य श्रीश्रीघर स्वामी

वागीशा यस वदने रूक्मीर्थंस च वक्षित । यस्यास्ते हृदये संवित् तं नृसिंहमहं भजे॥
—श्रीधरस्वामी

प्रामाणिक सामग्री तो कोई है नहीं, जो किंवदन्तियाँ हैं। उन्हींके आधारपर कुछ कहना है। महापुरुपोंके जीवनके सत्यको ऐमी किनदन्तियाँ ही बहुत कुछ प्रकट कर पाती है। ईसाकी दसवीं या ग्यारहवी सदीकी वात होगी । दक्षिण भारतके किसी नगरमे वहाँके राजा और मन्त्रीमे मार्ग चलते समय भगवान्की कृपा तथा प्रभावके सम्बन्धमे बात हो रही थी। मन्त्री कह रहे थे---'भगवान-की उपासनासे उनकी कृपा प्राप्त करके अयोग्य भी योग्य हो जाता है, कुपात्र भी सत्पात्र हो जाता है, मूर्ख भी विद्वान् हो जाता है। अयोगकी बात या दयामय भगवानकी इच्छा-राजाने देखा कि एक बालक ऐसे पात्रमे तेल लिये जा रहा है, जिसका उपयोग कोई थोडा समझदार भी नहीं करेगा । राजाने मन्त्रीसे पूछा-पन्या यह बालक भी बुद्धिमान् हो सकता है ११ मन्त्रीने वडे विधासके साथ कहा-'भगवान्की कृपासे अवस्य हो सकता है।' बालक बुलाया गया । पता लगा कि वह ब्राह्मणका वालक है । उसके माता-पिता उसे वचपनमे ही छोडकर परलोक चले गये थे । परीक्षाके लिये वृसिंहमन्त्रकी दीक्षा दिलाकर उसे आराधनामे लगा दिया गया। वालक भी सब प्रकारसे भगवीनके भजनमें लग गया। उस अनाथ वालककी भक्ति देखकर अनाथोंके वे एकमात्र नाथ प्रकट हो गये। तृसिंहरूपमे दर्शन देकर भगत्रान्ने बालकको वरदान दिया-- 'सुम्हे वेदः, वेदाङ्गः, दर्शनगास्त्र आदिका सम्पूर्ण जान होगा और मेरी भक्ति तुम्हारे हृदयमे निवास करेगी। वालक और कोई नहीं, वे हमारे चरित्रनायक श्रीधर स्वामी ही थे।

अव इस बालककी विद्वत्ताका क्या पूछना । भगवान्की दी हुई विद्याकी लोकमे भला, कौन बराबरी कर सकता था। वड़े-बड़े विद्वान् इनका सम्मान करने लगे । राजा इन्हें आदर देने लगे । धनका अभाव नहीं रहा । विवाह हुआ और पत्नी आयी । परंतु भगवान्के भक्त विपयंग्नें उलझा नहीं करते और न दयामय भगवान् ही भक्तांको संसारके विपयोमे आसक्त रहने देते है । गृहस्य होकर भी इनका चित्त घरमे लगता नहीं था । सब कुछ छोडकर केवल प्रभुका भजन किया जाय, इसके लिये इनके प्राण तड्पते रहते ये। इनकी स्त्री गर्भवती हुई, प्रथम सन्तानको जनम देकर वह परलोक चली गयी। स्त्रीकी मृत्युसे इन्हे दुःरा नहीं हुआ । इन्होने इने प्रभुकी कृपा ही माना । परंतु अव नवजात बालकके पालन पोपणमे ही व्यस्त रहना इन्हे अखरने लगा । ये विचार करने लगे—'मे मोहवज ही अपनेको इस वच्चेका पालन पोपण करनेवाला मानता हूं। जीव अपने कर्मोंसे ही जन्म लेता है और अपने कर्मीका ही फल भोगता है। विश्वम्भर भगवान् ही सबका पालन तथा रक्षण करते है। ये शिशुको भगवान्की दयापर छोडकर भजनका निश्चय करके घर छोडनेको उत्यत हुए। पर वन्चेके मोहने एक बार रोका । लीलामय प्रमुकी लीलासे इनके सामने घरकी छतसे एक पक्षीका अण्डा भूमिपर गिर पडा और फूट गया । अण्डा पक चुका था। उससे लाल-लाल यचा निकलकर अपना मुख हिलाने लगा। इनको ऐसा लगा कि इस वच्चेको भूख लगी है. यदि अभी कुछ न मिला तो यह मर जायगा । उसी समय एक छोटा कीडा उडकर फूटे अण्डेके रसपर आ वैठा और उसमे चिपक गया । पक्षीके वञ्चेने उसे खा लिया। भगवान्की यह लीला देखकर श्रीघर स्वामीके दृदयमे वल आ गया । ये वहाँसे काशी चले आये । विश्वनाथपुरीमे आकर ये भगवान्के भजनमे तल्लीन हो गये।

गीता, भागवत, विष्णुपुराणपर श्रीधर खामीकी टीकार्पें

मिलती है। इनकी टीकाओंमे भक्ति तथा प्रेमका अखण्ड प्रवाह है। एकमात्र श्रीधर स्वामी ही ऐमे है कि जिनकी टीकाका सभी सम्प्रदायके लोग आदर करते हैं। कुछ - लोगोंने इनकी भागवतकी टीकापर आपित की, उस समय

इन्होंने वेणीमाधवजीके मन्दिरमे भगवान्के पास ग्रन्थ रख दिया । कहते है कि स्वय भगवान्ने अनेक साधु-महात्माओके सम्मुख वह ग्रन्थ उठाकर दृदयसे लगा लिया । भगवान्के ऐसे लाइले भक्त ही पृथ्वीको पवित्र करते है ।

# महाप्रभु श्रीवस्रभाचार्यजी

मध्यकालीन म्लेच्लाकान्त भारत देशमे भक्ति कल्पलताका छाया-विस्तार करके भागवतधर्मकी प्रतिष्ठा अक्षुण्ण रखनेमे महाप्रमु श्रीवल्लभाचार्यने जो श्रेय प्राप्त किया, उससे उनकी प्रगाढ भगवन्नक्ति, मौलिक विचार धारा और विशिष्ट उपासना-पद्धतिकी महत्ता प्रकट हो जाती है। वेदान्तके रङ्ग-मञ्जपर प्रतिष्ठित आत्मरमगशील ब्रह्मकी चिन्तन-नीरसतासे प्रभावित जन-मस्तिष्कको भक्तिके अतल रस सुधा-सागरमे सल्लावन सुख-से सम्पन्नकर उन्होंने भगवान्के श्रीकृष्णरूपकी, रसरूपकी प्रधानताकी पताका फहरायी। वे महाभागवत, महादार्शनिक और भक्तिके महान आचार्य थे।

पॉच सौ साल पहलेकी बात है, सवत् १५३५ वि० मे दक्षिण भारतसे एक तैलङ्क ब्राह्मण लक्ष्मणभट्ट तीर्थयात्राके लिये उत्तर भारतका भ्रमण कर रहे थे। वैशाख मास था, वे उस समय अपनी पत्नी ट्रह्ममागारुके सहित काशीमे थे। अचानक सुना गया कि काशीपर यवनोका अक्रमण होनेवाला है, अतः वे दक्षिणकी ओर चळ पड़े। रास्तेमे चम्पारण्य नामक वनमे इल्लम्माने पुत्र-रत्नको जन्म दिया । वैद्याख कृष्ण एकादशी थी। माताने महानदीके निर्जन तटपर नवजात बालकको छोड़ दिया। पर माताकी ममताने करवट ली। छक्ष्मण और इछम्मा वालकको लेकर काशी लौट आये, हनुमानघाटपर रहने लगे। वालक अद्भुत प्रतिभा और सौन्दर्यसे सम्पन्न होनेके कारण सबका प्रियपात्र था। वाल्यावस्थामे लोगोने उसे 'बालसरस्वती वाक्पति' कहना आरम्भ किया । विष्णुचित्, तिरुम्मल और माधव यतीन्द्र-की शिक्षासे बाल्यावस्थामे ही वल्लभ समस्त वैष्णव गास्त्रोंमे पारङ्गत हो गये, उनमे भगवद्गक्तिका उदय होने लगा; तुलसीमाला, एकादशी, विष्णुवत और मगवदाराधनमे उनका समय बीतने लगा, तेरह स:लकी ही अवस्थामे वेवेदः वेदाङ्गः पुराण, धर्मशास्त्र आदिमे पूर्ण निष्णात हो गये ।

धीरे-धीरे उनकी कीति फैलने लगी, लोग उनकी भगवद्गक्तिकी सराहना करने लगे। श्रीवछमाचार्यके चरित्र-

विकासपर विष्णुस्वामी सम्प्रदायके भक्ति सिद्धान्तोका अधिक मात्रामे प्रभाव पड़ा था। उन्होने विजयनगरकी राजसभामें गङ्करके दार्गनिक सिद्धान्तों, वेदान्त और मायावादका खण्डन करके भगवानकी ग्रुद्ध भक्तिकी मर्यादा स्थापित की । राजाने उनका कनकाभिषेक किया, वे जगहुर महाप्रभु श्रीमदाचार्यकी उपाधिसे सम्मानित किये गये । कनकाभिपेकके बाद उन्होने उत्तर भारतमे भागवतधर्मके प्रचारके छिये यात्रा की।अद्वाईस सालकी अवस्थामे उन्होंने विधिपूर्वक विवाह कर लिया। उनकी पत्नी साध्वी महालक्ष्मीने उनके जीवनको सुखमय और भगवदीय बनानेकी प्रत्येक चेष्टा की। उनका गृहस्य-जीवन बहुत आनन्दपद रहा। उस समय वे प्रयागके सन्निकट यमुनाके दूसरे तटपर अडैलमे रहा करते थे। वे आचार्यत्व पद ग्रहण कर चुके थे। दक्षिणापथ और उत्तरापथ दोनो एक खरसे उनके पाण्डित्य, भक्ति-सिद्धान्त और आचार्यत्वके सामने नत हो चुके थे। अडैल निवास कालमे ही महाप्रस वल्लभने परमानन्ददासको ब्रह्मसम्बन्ध दिया था ।

आचार्यने पुष्टिमार्गकी सस्यापना की । उन्होंने श्रीमद्भागवतमे वर्णित भगवान् श्रीकृष्णकी लीलाओमे पूर्ण और अखण्ड
आस्या प्रकट की । उनकी प्रेरणासे स्थान-स्थानपर श्रीभागवतका पारायण होने लगा । वे स्वय भागवतसप्ताह-श्रवणमे बड़ी
अभिक्चि रखते थे । उन्होंने अपने महाभागवत होनेकी
सार्थकता चिरतार्थ कर दी। सारे भागवत धर्मावलिम्बयोंके वे
आश्रय हो गये । अग्ने समकालीन श्रीचैतन्य महाप्रभुसे भी
उनकी जगदीश्वर-यात्राके समय भेट हुई थी। दोनोने एक-दूसरेके
साक्षात्कारसे अपनी ऐतिहासिक महत्ताकी एक-दूसरेके
साक्षात्कारसे अपनी ऐतिहासिक महत्ताकी एक-दूसरेपर छाप
लगा दी । उन्होंने ब्रह्मसूत्र, श्रीमद्भागवत और श्रीगीताको
अपने पुष्टिमार्गका प्रधान साहित्य घोषित किया । प्रेमलक्षणा
भक्तिपर विशेष जोर दिया । पुष्टि भगवदनुग्रह या कृपाका
प्रतीक है । उन्होंने वात्सब्यरससे ओतमोत भक्ति पढ़ितंकी
सीख दी । भगवान्के यद्य लीला-गानको वे अपने पुष्टिमार्गका

श्रेय मानते थे । उन्होने श्रीगङ्कराचार्यके मायावादका विरोध करके सिद्ध किया कि जीव उतना ही सत्य है जितना-मत्य ब्रह्म है। फिर भी वह ब्रह्मका अश और वेत्रक ही है। अतएव उसका ब्रह्मके प्रति दास्यः सख्यः माधुर्य-कान्ताभाव नरज सिद्ध है । उन्होंने कहा कि जीव भगवान्की भक्तिके विना कल ही नहीं पा सकता । उन्होंने जीवके अणुत्वका समर्थन किया। ब्रह्मसे जगत्की उत्पत्ति होनेके कारण जगत्-भी ब्रह्मकी तरह सन् है। परमात्माको साकारं मानते हुए श्रीवल्लमने जीवात्मक और जडात्मक सृष्टि निर्यारित की । श्रीश्रह्मराचार्यकी तरह अद्वैत ब्रह्मका समर्थन करनेपर भी नीव और ब्रह्मके ग्रद्ध अद्दैतमावका उन्होने प्रतिगदन करके भगवान्त्री भक्ति प्राप्तिके लिये जीवको प्रेरित किया । भगवान्के अनुग्रहसे ही जीवका पोपण होता है । लेकिक और वैदिक कर्मफलका त्याग अनिवार्य है । भगवान् श्रीकृष्ण ही परब्रह्म है । उनकी सेवा ही जीवका परम कर्तव्य है । ससारकी अहना और ममताका त्याग करके श्रीकृष्णके चरणोमे सर्वस्व समर्पणकर भक्तिकं द्वारा उनमा अनुग्रह पाना ही ब्रह्म-सम्बन्ध है ।

इनी आशयको न्यक्त करनेवाला एक मन्त्र है जो 'आत्म-निवेदन-मन्त्र के नामसे प्रतिद्ध है। कहते ह आचार्य-चरणोके उपास्य श्रीनायजीने ही यह मन्त्र आचार्यको कलि-मल-प्रमित जीवोके उद्धारार्थ प्रदान किया था। मन्त्र इम प्रकार है—

'सहस्रपरिवत्सरमितकालजातकृष्णवियोगजनितताप-क्षेत्रानन्दतिरोभावोऽहं भगवते कृष्णाय देहेन्द्रियप्राणान्तः-करणानि तद्धमाँश्च दारागारपुत्राष्ठवित्तेहापराणि आत्मना सह समर्पयामि दासोऽहं श्रीकृष्ण तदासि ।'

श्रीवल्लभके उपर्युक्त खिद्वान्त थे। उन्होने श्रीकृष्णकी प्रसन्नताको ही मिक्त-तत्त्वकी संज्ञासे विभूपित किया। पृष्टि श्रीकृष्ण प्रेमको प्रकट करनेवाली मिक्तकां नाम है। श्रीवल्लभने कहा कि गोलोकस्य श्रीकृष्णकी सायुज्य-प्राप्ति ही मुक्ति है। जो जीव पुरपोत्तमके साय युक्त है, वह सब कुछ उपभोगमे ला सकता है। पृष्टिभिक्तिके उदयका मूलाधार मगवत्यसाद ही है। आचार्य व्हाभने साधिकार सुवोधिनीमे अपना यह मत प्रकट किया है कि प्राणिमात्रको मोश्रदानके लिये ही मगवान् अभिव्यक्त होते हैं।

श्रीवल्लभने कहा---

गृह सर्वातमना त्याज्यं तच्चेत्यकुं न शक्यते । कृष्णार्थं तट्ययुक्षीत कृष्णोऽनर्थस्य मोचकः॥

श्रीदस्त्रमके जीवनका अधिकाश मजमे वीताः वे अड़ेलने बन आपे । अडेल्से प्रा आते नमय उन्होंने ' गज्जवादण्य महाकृति सुरद्वाचनो दीजित निपाः हो या नीन दिनो वाद उमी यात्रामे विश्रामघाटनर कृत्यदान अधिकारीको पुष्टिमार्गमे सम्मिलितकर ब्रहा-सम्बन्ध दिया । कुम्मनदान भी उनके शिष्य हुए । गोवर्षनमे एक मन्दिर वनवाकर उनमें श्रीनाथजीरी मृर्ति प्रतिष्टित की । उनके चौरासी दिप्योमें प्रमुख सर- कुम्भन, इण्णदान और परमानन्द भीना प्रजीरी विधिवत् सेना और क्षीतंन आहि करने लगे। उन्होंने वेणावींत्रो गुरुतस्य मुनाताः टीला भेट वनाता । मूरने उनवी चरण-भक्तिमे साहित्यमे भगवान्की तीताका सागर उँडेउ दियाः कुम्भनदानने श्रीवल्टभके प्रतानने प्रमत्त होकर रीनरीमे लोकपति अकवरता मत्र-मर्दन कर दिया। परमानन्ददानने परमानन्द्रमागरकी सृष्टि की, श्रीकृष्णदामने क्हा-कुरणदाम गिरियरके द्वारे श्विवल्स-पद-रजन्यल गरजत ।' चारों महाकवि अनवी भक्ति-यन्त्राके अमर फल थे।

वजमे श्रीनाथजीकी कीर्नि-पताका फर्राकर वे अनने पूर्व निवासस्थान 'अडेल' में चले आये । श्रीआचार्यके दो पुत्र हुए । परलेका नाम गोपीनाथ या और दूसरेका नाम श्रीविहलनाथ था । उनका पारिवारिक जीवन अत्यन्त सुखमय और ज्ञान्त था ।

एक नारकी नात है—एक सकन शाल्यामिशका एवं प्रतिमा दोनोकी एक माथ ही पूजा कर रहे थे; परंतु उनके मनमे भेदभाव था । वे शिलाको अन्छी एवं प्रतिमाको निम्नश्रेणीकी सनसते थे । आचार्यने उन्हें सममाया कि भगवद्-विप्रहमें इस तरहकी भेदभावना नहीं रखनी चाहिये।' इसपर वे सकन निगड खड़े हुए एवं अक्डकर प्रतिमाकी छातीपर शाल्यामको रखकर रातमे पथरा दिया। प्रातःकाल देखनेगर मालूम हुआ कि शाल्पामकी शिला चूर चूर हो गयी है। तब तो उन्हें वडा पश्चाना हुआ और जाकर उन्होंने आचार्यचरणोसे क्षमा मार्गा। किर आचार्यन भगवान्के चरणामृतसे उस चूर्णको भिगोकर गोली बनानेको कहा। ऐसा करनेपर मूर्ति फिर ध्यो-की-त्यों हो गयी।

उनका सम्य जीवन ऐसी चमत्कारपूर्ण घटनाओसे ओत-प्रोत था, परंतु एक महान् भगवद्गक्तके जीवनमे इन चमत्कारीं-को कोई भी ऊँचा स्थान है ही नहीं। गोबुलमें भगवान् श्रीकृष्णने उन्हें मत्यक्ष दर्शन दिये थे। सबसे ऊँची बस्तु तो उनके जीवनमे हैं—भगवान्की विशुद्ध और अनन्यभक्ति।

उन्होंने तन-मन-धन सब कुछ भगवान्को समर्पित कर दिया था। एक बार भोगके लिये व्रव्यका अभाव देखकर उन्होंने सोनेकी कटोरी गिरवी रखवाकर भगवान्के सामने भोग उपिथत किया। उन्होंने स्वय प्रसाद नहीं लिया। दो दिनके बाद व्रव्य आनेपर प्रसाद लिया। वैष्णवोंके पूळनेगर उन्होंने कहा—कटोरी ठाकुरजीको पूर्व समर्पित थी, उनके भागका प्रसाद लेना महापातक है। इस घटनासे उनकी कथनी-करनीके साम्यका पता चलता है। आचार्यने सोघणा कर दी थी कि भेरे वशमे, या मेरा कहलाकर, जो कोई भगवद्-व्रव्यका उपयोग करेगा, उसका नाग हो जायगा।

श्रीवल्लमाचार्य महान् भक्त होनेके साथ ही दर्शनशास्त्रके प्रकाण्ड पण्डित थे । उन्होंने ब्रह्मस्त्रपर बड़ा सुन्दर 'अणुमान्य' लिखा है और श्रीमागवतके दश्म स्कन्घ तथा कुछ अन्य स्कन्घोंपर सुवोधिनी टीका लिखी है। श्रीमद्भागवतको वे प्रस्थानत्रयीके अन्तर्गत मानते थे।

श्रीवल्लमके परमधाम पधारनेके विषयमें एक घटना प्रिसिद्ध है। ये अपने जीवनके अन्तिम दिनोंमें अड्डैल्से लौटकर प्रयाग होते हुए कागी आ गये थे। अपने जीवनके कार्य समासकर वे एक दिन हनुमानधाटपर गङ्गा-स्नान करने गये। जहाँपर खड़े होकर वे स्नान कर रहे थे, वहाँसे एक उज्ज्वल ज्योति-शिखा उठी और बहुत-से आदिमयोंके सामने श्रीवल्लम सदेह ऊपर उठने लगे और लोगोंके देखते ही-देखते आकाशमे लीन हो गये। हनुमानधाटपर उनकी एक बैठक वनी हुई है। इस प्रकार वि० स०१५८७ आषाद शुक्ला ३ को ५२ वर्षकी अवस्थामे आपने भगवान्के आशानुसार अलोकिक रीतिसे इहलील सवरण करके गोलोकको प्रयाण किया।

# गोसाईं श्रीविट्ठलनाथजी

गोसाई श्रीविडलनाथजीकी महिमाका बखान असम्भव नहीं तो कठिन अवश्य है। वे श्रीवल्लमाचार्यजी महाराजके पुष्टिसिद्धान्तोंके भाष्यकार थे। उनकी कीर्तिसुधाके अपार पारावारमे
अष्टलापके महाकिव स्रदास, कुम्भनदास आदिने राजरानी
भक्तिका अभिपेक करके भागवतधर्मकी जो विजयिनी पताका
फहरायी, वह अनन्तकालतक वजकेत्रमे लहराकर स्वर्गको
पृष्वीपर उतर आनेके लिये चुनौती देती रहेगी। श्रीविडलनाथके जीवनकालमे भक्ति रसमयी हो उठी, श्रीकृष्णप्रेमसे सर्वया सरावार हो उठी। उन्होने महाप्रभु वल्लभाचार्यकी प्रेमलक्षणा भक्तिकी आयु दिन-दूनी, रात-चौगुनी बढा
दी। अप्टलापके किवयोने उनके प्रति जो अगाध श्रद्धामिक
अपनी रचनाओमें प्रकट की है, वह उनकी परमोत्कृष्ट
भगवदीयताकी परिचायिका है। श्रीविडलनाथ महाप्रभु
वल्लभके शुढाहैतदर्शनके भक्तिप्रतीक थे।

श्रीगोसाई विद्वलनाथ महाप्रभु वक्तमके द्वितीय पुत्र ये। उनके प्रकट होनेपर केवल तैलंगकुल ही नहीं पवित्र हुआ, अपितु समस्त भारतदेश पवित्र और कृतार्थ हो गया। उनका जन्म सवत् १५७२ वि० मे काशीके निकट चरणाट ( जुनार ) मे हुआ। उनके पिता श्रीवल्लम नवजात शिशको अपने पूर्व निवासस्थान अद्दैल ले आये और वहाँ उन्होंने

उनके आवश्यक सस्कार कराये । भाग्यशाली विद्वलके प्राकट्यपर महाकवि स्र्ने मङ्गल्यीत गाया था । गोकुल्में नन्दमहोत्सव मनाया गया था । कल्यिगके जीवोंके उद्धार और स्तोके प्रतिपालनके लिये ही उनका जन्म हुआ था । स्वत् १५८० वि० मे अङ्गलमे उनका यग्नेपवीत हुआ । अपने पिताकी तरह वे भी ग्रहस्थ थे; उन्होंने दो विवाह किये थे, पहली पत्नीका नाम स्विमणी और दूसरीका पद्मावती था । उनके जीवनका अधिकाश गोवर्धन और गोकुल्में व्यतीत हुआ । अपने पिताद्वारा निर्धारित भगवान्की आठ झॉकियोंके अनुरूप विधिवत् सेवा करके मिक्तरसम्बत्धा आखादन करनेको ही उन्होंने श्रेयमार्ग स्वीकार किया ।

सवत् १५८७ वि॰ में श्रीवछमके गोलोक-प्रयाणके बाद उनके ज्येष्ठ पुत्र श्रीगोपीनाथजी उत्तराधिकारी हुए । थोड़े ही समयके वाद उनका भी लीलाप्रवेश हो गया । गोपीनाथजीकी विधवाने अपने पुत्र श्रीपुरुषोत्तमका पक्ष लिया । कृष्णदास अधिकारीने भी उन्हींका साथ देकर श्रीविहलनाथका ङ्योढी-दर्शन बद कर दिया । वे श्रीनाथजीके विरहमे सहिष्णुतापूर्वक अपने दिन विताने लगे । वे परासोली चले गये और वहींसे श्रीनाथजीके मन्दिरके झरोखेकी ओर देखा करते थे । उनकी पताकाको नित्य नमस्कार कर लिया करते थे । परासोलीमे रहते समय उन्होंने श्रीनाथजीके वियोगमे जो रचना की, वह 'विज्ञित' नामसे प्रसिद्ध है। जब उनके पुत्र गिरिघरजीने मथुराके हाकिमसे शिकायत करके कृष्णदास रुपिकारीकों केंद्र करवा दिया, तब गोसाईजीने अन्न-जलका त्याग कर दिया। कृष्णदासके मुक्त होनेपर ही उन्होंने भोजन किया। इस सहानुमृतिका कृष्णदासपर बडा प्रभाव पड़ा। उन्होंने गोसाईजीसे क्षमा मॉगी और उनके उत्तराधिकारको मान्यता दी।

श्रीविद्दल्लाथजीने पुष्टिमार्गके विकास और प्रगतिमे वडा योग दिया । उन्होंने श्रीकृष्णकी भक्तिप्राप्तिमे अपनी कलाकारिताः काव्यमर्मज्ञताः सगीतिनपुणता और चित्र-कारिताका सदुपयोग करके असख्य जीवाको भवसागरके षार उतार दिया । भगवद्गक्ति तो उनकी सहज सिद्ध सम्पत्ति थी । महाकवि सूर, नन्ददास, कुम्भनदास, परमानन्ददासः चतुर्भुजदासः छीतस्वामीः गोविन्ददासः कृष्णदासकी कविताको अष्टछापकी पवित्र गद्दीपर प्रतिष्ठित-कर उन्होंने भक्तिका रसराजत्व सिद्ध किया। अष्टछाप उनकी कीर्तिकी अमर लता है। बादगाह अकबर और उनके समा-सदस्य मानसिंह; वीरवल आदि उनका वडा सम्मान करते थे । राजा आसकरणः महारानी दुर्गावती तथा अन्य मगबदीय जीवोने उनके यशकी गङ्गामे अपना परलोक यना लिया । अकवरने गोकुल और गोवर्धनकी भूमि उन्हें निःशुल्क दे दी थी । श्रीगोसाई विङ्लनाथने गुजरातकी भी यात्रा की थी। उस क्षेत्रमे भागवत धर्मका प्रचार किया था। उनके २५२ वैष्णव शिष्य बहुत ही प्रसिद्ध है। वास्तवमे वे मङ्गलरूप निघान थे । नन्ददास आदि काव्य-महार्राथयोने एक खरसे उनकी चरणधूरिकी अलैकिकनाका बलान विया है।

सवत् १६४२ वि० मं गोवर्वनर्या एक कन्द्रामे प्रवेश कर उन्होंने अपनी जीवन-सीला समाप्त की । उनके लीला प्रवेशके समय अष्टछाप्क प्रसिष्ठ भक्त कि चतुर्मुजदासजी उपस्थित थे। उन्होंने कम्णान्वरमे आचार्यके प्रति अदाङ्गिल प्रकट की ।

श्रीतिद्वतनाथ स प्रमु मए न हेह। पाछै सुने न देखे आगे, नट मन पिरि न बनहें॥

को पिरि नदराय हो वेमद जनवामिन बिजर्म्ह ॥

अन्तिम चरणमे भक्तने हो। इका पारावार समेटकर जो
गान गाया, उसमे श्रीविद्दलनायजीके यदाका स्वायित्व अचल
हो गया । कितना करुण-गीत है ।

श्रीब्रह्मभ सुन दरसन कारन ज्या स्या क्रीउ पिटिनैहैं। 'चतुर्मुनदास' थास इतनी जो सुमिरन जनमु सिरेहै॥

गोसाई विहलनायका जीवन-चरित्र भगवान् श्रीकृष्णके लीला-सौन्दर्यका दर्गन-बोध है। वे अपने समयके बहुत बढ़े भागवत और भक्तिके विशेपज्ञ थे। गोसाई विहल्नायजीकी गोलोकयात्राके बाद उनकी भूमि और गद्दी उनके सात पुत्रोंमे विभाजित हो गयी। अष्टछापके कुछ कवियोंने गोसाईजीके सात पुत्रोंका अपने पद्दोंमे कहाँ-कहाँ यद्य गाया है। गोसाईजीके 'विद्दनमण्डन निवन्य-प्रकाश टीका, अगु-भाष्यके अन्तिम अध्याय, सुवोधिनीपर टिप्पणी, भक्तिहंस, भिक्तिहेत, श्रुद्धाररसमण्डन विश्वित आदि अनेक प्रन्य उनकी भक्तिभर्मजाको कीर्तिसम्भ है। वे आचार्य, मक और पण्डित—तीनोंके समीचीन ममन्वप थे।

### श्रीश्रीचैतन्यमहाप्रभु

श्रीचैतन्यमहाप्रभुका प्राकट्य शक-सवत् १४०७ की फाल्गुन श्रुक्ता १५ को दिनके समय सिंहलप्रमे पश्चिमी बगालके नवद्वीप नामक ग्राममे हुआ था। इनके पिताका नाम जाचीदेवी था। ये मगवान् श्रीकृष्णके अनन्य मक्त थे। इन्हें लोग श्रीराधाका अवतार मानते हैं। वङ्गालके वैष्णव तो इन्हें साक्षात् पूर्णव्रह्म ही मानते हैं। इनके जीवनके अन्तिम छः वर्ष राधामावमे ही बीते। उन दिनो इनके अंदर महाभावके सारे लक्षण प्रकट हुए थे। जिस समय ये श्रीकृष्णके विरहमे उन्मत्त होकर रोने और चीखने लगते थे, उस समय पत्थरका दृदय भी पिघल

जाता या । इनके व्यक्ति क्का लोगोपर ऐमा विलक्षण प्रभाव पड़ा कि श्रीवासुदेव सार्वभौम और प्रकाशानन्द सरस्वती जैसे अद्वैत-वेदान्ती भी इनके थोड़ी देरके सक्कसे श्रीकृष्ण प्रेमी वन गये । यही नहीं, इनके विरोधी भी इनके भक्त बन गये और जगाई-मधाई-जैसे महान् दुराचारी भी सत वन गये । कई बड़े-बड़े सन्यामी भी इनके अनुयायी हो गये । यत्रिप इनका प्रधान उद्देश्य भगवद्गक्ति और भगवन्नामका प्रचार करना और जगत्मे प्रेम और शान्तिका साम्राज्य खापित करना था, तथापि इन्होने दूसरे धमों और दूसरे साधनोकी कभी निन्दा नहीं की । इनके मिक्त-

सिद्धान्तमे द्वैत और अद्वैतका बड़ा सुन्दर समन्वय हुआ है। इन्होने कलिमलग्रसित जीवोके उद्धारके लिये भगवन्नामके जप और कीर्तनको ही मुख्य और सरल उपाय माना है। इनकी दक्षिण-यात्रामे गोदावरीके तटपर इनका इनके शिष्य राय रामानन्दके साथ बड़ा विलक्षण सवाद हुआ, जिसमे इन्होने राधाभावको सबसे ऊँचा भाव बतलाया। इन्होने अपने शिक्षाष्टकमे अपने उपदेशोका सार भर दिया है। यहाँ शिक्षाष्टकको अर्थसिहत मन लगाकर पढिये।

चेतोद्र्पणमार्जनं भवमहाटावाग्निनिर्वापणं श्रेय केरवचन्द्रिकावितरणं विद्यावधूजीवनम् । भानन्दाम्बुधिवर्धनं प्रतिपदं पूर्णामृतास्वादनं सर्वात्मसपनं परं विजयते श्रीकृष्णसंकीर्तनम् ॥

भगवान् श्रीकृष्णके नाम और गुणोका कीर्तन सर्वोपरि है, उसकी दुल्नामें और कोई साधन नहीं ठहर सकता। वह चित्तरूपी दर्पणको स्वच्छ कर देता है, ससाररूपी भोर दावानलको बुझा देता है, कल्याणरूपी कुमुदको अपने किरण-जालसे विकसित करनेवाला तथा आनन्दके समुद्रको वढा देनेवा य चन्द्रमा है, विद्यारूपिणी वध्नुको जीवन देने-वाला है, पद-पदपर पूर्ण अमृतका आस्वादन करानेवाला तथा सम्पूर्ण आत्माको ज्ञान्ति एव आनन्दकी धारामें हुवा देनेवाला है।

नाश्रामकारि बहुधा निजसर्वशक्तिः स्तत्रापिता नियमित स्मरणे न काल । एतादशी तव कृपा भगवन् ममापि दुर्देवमीदशमिहाजनि नानुराग ॥

भगवन् । आपने अपने अनेकों नाम प्रकट करके उनमें अपनी सम्पूर्ण भागवती द्यक्ति डाल दी—उन्हें अपने ही समान सर्वद्यक्तिमान् वना दिया और उन्हें स्मरण करनेका कोई समयविशेप भी निर्धारित नहीं किया—हम जब चाहे, तभी उन्हें याद कर सकते हें । प्रभो । आपकी तो इतनी कृपा है, परतु मेरा दुर्भाग्य भी इतना प्रवल है कि आपके नाम समरणमें मेरी इचि—मेरी प्रीति नहीं हुई ।

तृणार्टाप सुनीचेन तरोरिव सहिष्णुना। अमानिना मानदेन कीर्तनीय सदा हरि॥

तिनकेसे भी अत्यन्त छोटा, वृक्षसे भी अधिक सहन-श्रील, स्वय मानरिहत किंतु दूसरोंके लिये मानपद बनकर भगवान् श्रीहरिका नित्य निरन्तर कीर्तन करना चाहिये। न धनं न जनं न सुन्द्री कविता वा जगदीश कामये। सम जन्मनि जन्मनीश्वरे भवताद्रक्तिरहेतुकी व्यथि॥

हे जगदी श्वर ! मुझे न धन वल चाहिये न जनवलः न सुन्दरी स्त्री और न कवित्व गक्ति अथवा सर्वजत्व ही चाहिये । मेरी तो जन्म-जन्मान्तरमे आप परमेश्वरके चरणोमे अहेसुकी भक्ति—अकारण प्रीति वनी रहे ।

अयि नन्दतन्त्र किद्धर पतितं मां विषमे भवाम्बुधों। कृपया तव पाइपङ्कास्थितधूकीसदश विचिन्तय॥

अटो नन्दनन्दन । घोर ससार-सागरमे पड़े हुए मुझ सेवकको कृपापूर्वक अपने चरण-कमलोमे लगे हुए एक रज कणके तुल्य समझ लो।

नयनं गलदश्रुधारया वदन गद्गद्रख्या गिरा। पुरुकैनिचित वपु कदा तव नामग्रहणे भविष्यति॥

प्रभो ! वह दिन कत्र होगा, जत्र तुम्हारा नाम छेनेपर मेरे नेत्र निरन्तर वहते हुए ऑसुओकी धारासे सदा भीगे रहेगे, मेरा कण्ठ गद्गद हो जानेके कारण मेरे मुखरे इक इककर वाणी निकलेगी तथा मेरा गरीर रोमाञ्चमे व्याप्त हो जायगा ?

युगायित निमेपेण चक्षुषा प्रावृषाियतम् । शून्यायित जगत् सर्वे गोविन्टविरहेण मे ॥

अहो । श्रीगीविन्दके विरहमे मेरा एक एक पल युगवे समान बीत रहा है, नेत्रोमे पावस ऋतु छा गयी है। सारा ससार सूना हो गया है।

> आश्चिप्य वा पादरता पिनष्टु मा-मटर्शनान्मर्महता करोतु वा। यथा तथा वा विद्यातु लम्पटो मत्प्राणनाथस्तु स एव नापर॥

वह लम्पट चाहे मुझे गलेते लगाये अथवा पैरोसे लिपटी हुई मुझको चरणोंके तले दवाकर पीस डाले अथवा मेरी ऑखोंसे ओझल रहकर मुझे मर्माहत करे। वह जो कुछ भी करे, मेरा प्राणनाथ तो वही है, दूसरा कोई नही।

श्रीचैतन्य भगवन्नामके वडे ही रसिकः अनुभवी और प्रेमी थे। इन्होंने बतलाया है—

हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥ हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे॥ — यह महामन्त्र सबसे अधिक लाभकारी और भगवत्प्रेम को बढानेवाला है। भगवत्रामका विना श्रद्धांके उच्चारण करनेसे भी मनुष्य ससारके दुःखोसे छूटकर भगवान्के परम धामका अधिकारी वन जाता है।

श्रीचैतन्यमहाप्रमुने हमे यह वताया है कि भक्तोंको भगवन्नामके उचारणके साथ दैवीसम्पत्तिका मी अर्जन करना चाहिये। दैवीसम्पत्तिके प्रधान लक्षण उन्होंने वताये हैं—द्या, अहिसा, मत्सरग्र्न्यता, सत्य, समता, उदारता, मृदुता, शौच, अनासक्ति, परोपकार, समता, निष्कामता, चित्तकी खिरता, इन्द्रियदमन, युक्ताहारिवहार, गम्मीरता, परदु.ख-कातरता, मैत्री, तेज, धैर्य इत्यादि । श्रीचैतन्यमहाप्रमु आचरणकी पवित्रतागर वहुत जोर देते थे। उन्होंने अपने सन्यासी शिप्योंके लिये यह नियम बना दिया था कि कोई स्त्रीसे बाततक न करे। एक बार इनके गिप्य छोटे हरिदासने माधवी नामकी एक वृद्धा स्त्रीसे बात कर ली थी, जो स्वय महाप्रमुक्ती मक्त थी। केवल इस अपराधके लिये उन्होंने हरिदासका सदाके लिये परित्याग कर दिया, यद्यपि उनका चरित्र सर्वया निदींष था।

श्रीचैतन्यमहाप्रभ चौबीस वर्षकी अवस्थातक गृहस्था-असमे रहे । इनका नाम 'निमाई' पण्डित था, ये न्यायके वड़े पण्डित थे । इन्होने न्यायशास्त्रपर एक अपूर्व ग्रन्थ लिखा था, जिसे देखकर इनके एक मित्रको वडी ईर्ष्या हुई । क्योंकि उन्हें यह भय हुआ कि इनके ग्रन्थके प्रकाशमे आनेपर उनके ग्रन्थका आदर कम हो जायगा। इसपर श्रीचैतन्यने अपने ग्रन्थको गङ्गाजीमे वहा दिया । केमा अपूर्व त्याग है । पहली पत्नी लक्ष्मीदेवीका देहान्त हो जानेके वाद इन्होने दूसरा विवाह श्रीविष्णप्रियाजीके साथ किया था । परत कहते हैं। इनका अपनी पत्नीके प्रति सदा पवित्र भाव रहा । चौबीस वर्षकी अवस्थामे इन्होंने केशव भारती नामक सन्यासी महात्मासे सन्यासकी र्दाक्षा ग्रहण की । इन्होंने सन्यास इसलिये नहीं लिया कि मगवत्पांतिके लिये सन्यास लेना अनिवार्य है, इनका उद्देश्य काशी आदि तीयांके सन्यासियोको भक्तिमार्गमे लगाना या । बिना पूर्ण वेराग्य हुए ये किसीको सन्यासकी दीक्षा नहीं देते थे । इसीलिये इन्होने पहली वार अपने विष्य रचुनायदासको संन्यास हेनेसे मना किया था।

इनके जीवनमे अनेको अलैकिक घटनाएँ हुई, जो किसी मनुष्यके लिये सम्भव नहीं और जिनसे इनका ईश्वरत्व मकट होता है । इन्होंने एक वार श्रीअद्वैतमसुको विश्व-

रूपका दर्शन कराया था तथा नित्यानन्दप्रभुको एक बार श्हु, चक, गदा, पद्म, शाङ्गेधनुष तथा मुरली लिये हुए षड्मुज नारायणके रूपमे दूसरी वार दो हाथोमे मुरली और दो हाथोमे शक्त-चक लिये हुए चतुर्भुजरूपमे और तीसरी बार दिसुज श्रीकृष्णके रूपमे दर्शन दिया था । इनकी माता शचीदेवीने इनके अभिन्नहृदय श्रीनित्यानन्द-प्रभु और इनको वलराम और श्रीकृष्णके रूपमे देखा था। गोदावरीके तटपर राय रामानन्दके सामने ये रसराज ( श्रीकृष्ण ) और महामाव ( श्रीराघा ) के युगलरूपमें प्रकट हुए, जिसे देखकर राय रामानन्द अपने शरीरको नहीं सम्हाल सके और मूर्छित होकर गिर पड़े । अपने जीवनके शेष भागमे, जब ये नीलाचलमे रहते थे, एक बार ये वंद कमरेमेरे बाहर निकल आये थे । उस समय इनके शरीरके जोड खल गये, जिससे इनके अवयव बहुत लबे हो गये। एक दिन इनके अवयव कछ एके अवयर्वीकी मॉित सिकुड़ गये और ये मिट्टीके लोधेके समान पृथ्वी-पर पड़े रहे । इसके अतिरिक्त इन्होंने कई साधारण चमत्कार भी दिखलाये । उदाहरणतः श्रीचैतन्य-चरितामृतमें लिखा है कि इन्होंने कई कोढियो और अन्य असाध्य रोगोसे पीड़ित रोगियोंको रोगमुक्त कर दिया । दक्षिणमें जब ये अपने मक्त नरहरि सरकार ठाकुरके गाँव श्रीखण्डमें पहुँचे, तब नित्यानन्दप्रभुको मधुकी आवश्यकता हुई। इन्होने उस समय एक सरोवरके जलको शहदके रूपमे पलट दिया, जिससे आजतक वह तालाव मधुपुष्करिणीके नामसे विख्यात है । इनके उपदेशों और चरित्रोका प्रमाव आज मी लोगोंपर खुब है।

श्रीचैतन्यमहाप्रभुके प्रधान-प्रधान अनुयायियोंके नाम है—श्रीनित्यानन्दप्रभु, श्रीअद्वैतप्रभु, राय रामानन्द, श्रीरूपगोस्वामी, श्रीसनातनगोस्वामी, रघुनायमङ, श्रीजीवगोस्वामी, गोपालमङ, रघुनायदास, हरिदास साधु और नरहरि सरकार ठाकुर।

श्रीचैतन्यमहाप्रमुका जीवन प्रेममय है, उसे जाननेके लिये ॲगरेजीकी Lord Gourang और वङ्गलाके श्रीचैतन्य-चरितामृत, श्रीचैतन्य-भागवत और अमिय-निमाईचरित तथा हिन्दीके श्रीचैतन्य-चरितावली नामक प्रन्थोको पढना चाहिये। चैतन्यचरितावली गीताप्रेससे प्रकाशित हुई थी; इस समय वह अप्राप्य है, पर शीघ ही छपनेवाली है।

## **प्रमु** श्रीनित्यानन्द

भारतीय इतिहासके मध्यकालीन भक्ति-विकासमे निताई और निमाईका नाम बडी श्रद्धासे लिया जाता है । भगवद्मक्तिके प्रचारसे निताई और निमाईने केवल वङ्गदेश-को ही नहीं, समस्त भारतको प्रभावित किया । नित्यानन्द मधुरातिमधुर भक्ति-सुधाका पान करके रात-दिन उन्मक्तकी तरह हरिनाम-ध्वनिसे असख्य जीवोंका उद्धार करते रहते थे।

शस्यस्यामला वङ्गभृमिके वीरभृमि जनपदके एकचाका गाँवमें शाके १३९५ के माघ मासमें श्रीनित्यानन्दका जन्म हुआ था। उनके पिता माता हाँडाई पण्डित और पद्मावती वडे धर्मनिष्ठ थे। दोनो विण्युभक्त थे। एक बार पद्मावतीने स्वममे एक महापुरुपको देखा। उन्होंने कहा कि प्युम्हारे गर्भसे एक ऐमा पुत्र उत्पन्न होगा, जो पापियोंका उद्धार करेगा और नर-नारियोंको मक्तिका मार्ग दिखायेगा।' नित्यानन्दने महापुरुपके कथनकी सत्यता प्रमाणित कर दी। बचपनसे ही नित्यानन्दमे अलैकिक पुरुपके लक्षण प्रकट होने लगे। वे श्रीकृष्णकी वाल-लीलाका अनुकरण परत-करते उन्मत्त हो जाया करते थे। वे बाल्यावस्थासे ही सस्थारके प्रपन्नोंके प्रति उदासीन रहने लगे।

एक गार उनके घरपर एक सन्यासी आये । निताईके स्वभाव और उनकी प्रतिभापर आकृष्ट होकर उन्होंने उनको अपने साथ छे लिया, निताइ इस घटनाके बाद फिर कभी घर नहीं छोटे। निताईने तीर्थाटन आरम्भ किया। अयोध्या, हस्तिनापुर होते हुए वे वज पहुँचे। इस तीर्थयात्रामे उनकी श्रीमाधवेन्द्रपुरीसे भेट हुई। दोनो प्रेमविह्न होकर एक-दूसरेसे मिछे। तदनन्तर निताई चन्दावनमें एक पागळकी तरह भगवान् श्रीकृष्णके अन्वेषणमें घूमने छगे। विना मांगे कोई कुछ दे देता तो खा छते, नहीं तो भूखे ही रह जाते। महात्मा ईश्वरपुरीने उनसे एक बार कहा—'ठाकुर। यहाँ क्या देखते हो, तुम्हारे श्रीकृष्ण तो नवदीपमे शचीके घर पैदा हो गये हैं।' निताई नवदीपके छिये चल पढ़े। नित्यानन्द नवदीप पहुँचकर नन्दन आचार्यके घर ठहर गये। निमाई पण्डित (श्रीचैतन्य)ने अपने शिष्पोंसहित निताईके दर्शन किये। उनके कानोमे कुण्डल थे, शरीरपर पीताम्बर छहरा रहा था। उनकी

भुजाएँ घुटनोतक छंत्री थीं, उनकी कान्ति अत्यन्त दिन्य यी । निमाई अपने-आपको अधिक समयतक सँमाल न सके । श्रीगौरचन्द्रने उनकी चरण-वन्दना की । नित्यानन्दने उनको अपने प्रेमालिङ्गनमें आबद्ध कर लिया । दोनोंने अद्भुत कम्प, अश्रुपात, गर्जन और हुकारसे सारे वातावरणको प्रभावित कर दिया । चैतन्यने कहा—'वगालमे भक्ति मागीरथीके प्रवाहित होनेका समय आ गया है ।' निताई और निमाईकी अलौकिक छविने नवद्दीपको मनोमुग्ध कर लिया ।

शची माता निताईको अपने वड़े छड़केके समान मानती थीं । उनके जीवनकी अनेक अलैकिक घटनाएँ हैं । एक बार वे गौरके घर अवधूतवेपमे पहुँच गमे । गौर विष्णुप्रियासे वात कर रहे थे। विष्णुप्रिया लजासे घरमे छिप गर्यो । निताईके नयनोंसे अश्रु वह रहे थे, मधुर इरिनामका रसनासे उचारण हो रहा था। वे बाह्यश्चन-श्रन्य ये । गौरने माला पहनाकर उनका चरणामृत लिया । निताइ चैतन्यके आदेशसे नवद्वीप और उनके आस पासके स्थानोंमें हरिनामका प्रचार करने लगे। जगाई मधाई सरीखे पातिकयोंके उद्धारमे उन्होने महान् योग दिया ! निताईने दोनों भाइयोसे श्रीकृष्णनामोचारण करनेके लिये कहा । वे मदिरोन्मत्त थे । मधाईने निताईके सिरपर फूटा घड़ा फेंका, उनका शरीर रक्तसे सरावोर हो उठा । जगाईने मधाईको फटकारा, चैतन्यने जगाईको गले लगाया । इसपर मधाईको वड़ा पश्चात्ताप हुआ, उसने निताईसे क्षमा मॉगी, चरण-स्पर्श किया, उसका उद्धार हो गया !

नवद्वीपसे वे पुरी आये । फिर चैतन्यके आदेशसे गौड़देशमे हरिनामका प्रचार करनेके लिये चल पड़े । गौराङ्गके कहनेपर उन्होंने पुनः विवाहित जीवनमे प्रवेश किया । अम्बिकानगरके सूर्यदासकी कन्या वसुधा और जाह्नवीका उन्होंने पाणिग्रहण किया । वे खडदहमे भगवती भागीरथीके तटपर निवास करने लगे । उनके वीरचन्द्र नामका एक पुत्र भी हुआ । एक दिन भगवान् स्थामसुन्दरके मन्दिरमें हरिका नाम लेते-लेते वे सदाके लिये अचेत हो गये । भगवान्ने भक्तको अपना लिया ।



#### गोस्वामी श्रीहितहरिवंशचन्द्रजी

रसिकभक्तशिरोमणि गोखामी श्रीहितहरिवंशचन्द्र महाप्रभुजीका जन्म मधुराके निकट बादग्राममे वि० सवत् १५५९ वैशाख शुक्रा एकादशीको हुआ था । इनके पिताका नाम श्रीन्यासमिश्रजी और माताका श्रीतारादेवी था। व्यासिमश्रजी नौ भाई थे, जिनमे सबसे वडे श्रीकेशवदासजी नो सन्यास ग्रहण कर चुके थे । उनके सन्यासाश्रमका नाम भीनृसिंहाश्रमजी था । शेव आठ भाइयोके केवल यही एक ऱ्यास-कुल्दीपक थे, इसल्यि ये सभीको प्राणोसे वढकर प्रिय ये और इसीसे इनका लालन-पालन भी बडे लाड-चाव-में हुआ था। ये वडे ही सुन्दर ये और गिशुकालमें ही रावा' नामके वड़े प्रेमी थे । 'राधा' सुनते ही वे वड़े जोरसे किलकारी मारकर हॅसने लगते थे । कहते है कि छः महीनेकी अवस्थामे ही इन्होंने पळनेपर पौढे हुए श्रीराघा-स्थानिधि' स्तवका गान किया था। जिसे आपके ताऊ स्वामी श्रीनृसिंहाश्रमजीने लिपिवद्ध कर लिया था।

वस्तुत. 'राधासुधानिधि' मिक्तपूर्ण श्रङ्कारसका एक अतुलनीय प्रन्थ है। वडी ही मनोहर भावपूर्ण कविता है। इसमे आचार्यने अपनी परमाराध्या द्यपभानुकुमारी श्रीराधाजीके विशुद्ध प्रेमका वड़ी ही लेलित भाषामे चित्रण किया है। इसमे आरम्भसे अन्ततक केवल विशुद्ध प्रेमकी ही झॉकी है।

इनके वालपनकी कुछ वाते वडी ही विलक्षण है, जिनसे हनकी महत्ताका कुछ अनुमान होता है। एक दिन ये अपने कुछ साथी वालसखाओं के साथ वगीचेमे खेल रहे थे। वहाँ इन्होंने दो गौर-स्थाम वालकों को श्रीराधा मोहनके रूपमे सुसजित किया। फिर कुछ देर वाद दोनों के श्रङ्कार वदलकर श्रीराधाको श्रीमोहन और श्रीमोहनको श्रीराधाके रूपमे गरिणत कर दिया और इस प्रकार वेग-भूषा वदलनेका खेल वेलने लगे।

प्रात काल्का समय या। इनके पिता श्रीव्यासजी अपने मेन्य श्रीरावाकान्तजीका श्रद्धार करके मुन्ध होकर युगल-प्रिवेक दर्शन कर रहे थे। उसी समय आकत्सिक परिवर्तन रेखकर वे न्यांक पडे। उन्होंने श्रीवियहोंमें श्रीराधाके रूपमें श्रीकृत्णकों और श्रीकृष्णके रूपमें राधाजीको देखा। सोचाठ बृद्धावस्थाके कारण स्मृति नष्ट हो जानेने श्रद्धार धरानेमें भूल हो गयी है। श्रमा-याचना करके उन्होंने श्रुद्धारको सुधारा। स्मृत नुरत ही अपने-आप वह श्रद्धार भी बदलने लगा। तत्र धवराकर व्यासजी वाहर निकले। सहसा उनकी दृष्टि वागकी ओर गयी, देखा—हरिवश अपने सखाओंके साथ खेल खेलमें वही स्वरूप-परिवर्तन कर रहा है। उन्होंने सोचा, इसकी सची भावनाका ही यह फल है। निश्चय ही यह कोई असाधारण महापुरुष है।

एक बार श्रीव्यासजीने अपने सेव्य श्रीठाकुरजीके सामने लड्डूका भोग रक्का, इतनेमे ही देखते हैं कि लड्डुओके साथ फल्ट्लोसे भरे बहुत-से दोने थालमे रक्के हैं। इन्हें बड़ा आश्चर्य हुआ। उस दिनकी बात याद आ गर्या। पूजनके बाद इन्होने बाहर जाकर देखा तो पता लगा कि हरिवशजीने वगीचेमे दो बृक्षोको नीले-पीले पुष्पोकी मालाओसे सजाकर युगल-किगोरकी भावनासे उनके सामने फल्ट-दलका मोग रक्का है। इस घटनाका भी व्यासजीपर बड़ा प्रमाव पड़ा।

एक बार श्रीहरिवंशजी खेल-ही-खेलमे बगीचेके पुराने सूखे कुएँमे पहला कूद पड़े । इससे श्रीव्यासजी, माता तारादेवी और कुटुम्बके लोगोको तो अपार दुःख हुआ ही, सारे नगरिनवासी व्याकुल हो उठे । व्यासजी तो शोकाकुल होकर कुएँमे कूदनेको तैयार हो गये । लोगोने जवरदस्ती उन्हें पकड़कर रक्खा ।

कुछ ही क्षणोंके पश्चात् लोगोने देखा, कुऍमें एक दिव्य प्रकाश फैल गया है और श्रीहरिवंशजी श्रीव्यामसुन्दर-के मञ्जुल श्रीविग्रहको अपने नन्हे-नन्हे कोमल कर-सम्हाले हुए अपने-आप कुऍसे उठते चले आ रहे हैं। इस प्रकार आप ऊपर पहुँच गये और पहुँचनेके साथ ही कुऑ निर्मल जलसे भर गया। माता-पिता तथा अन्य सव लोग आनन्द-सागरमे इनिकयाँ लगाने लगे । श्रीहरिवगजी जिन भगवान् श्यामसुन्दरके मधुर मनोहर श्रीविग्रहको लेकर ऊपर आये ये, उस श्रीविग्रहकी शोमाश्री अतुलनीय थी । उसके एक-एक अङ्गसे मानो सौन्दर्य-मधुर्यका निर्झर वह रहा था। सव लोग उसका दर्शन करके निहाल हो गये। तदनन्तर श्रीठाकुरजीको राजमहलमे लाया गया और वड़े समारोहसे उनकी प्रतिष्ठा की गयी। श्रीहरिवशजीने उनका परम रसमय नामकरण किया—श्रीनवरङ्गीलालजी । अत्र श्रीहरिवराजी निरन्तर अनने श्रीनवरङ्गीलालजीकी पूजा-सेवामे निमम रहने लगे। इस समय इनकी अवस्था पाँच वर्षकी थी।

इसके कुछ ही दिनो बाद इनकी अतुलनीय प्रेममयी सेवासे विमुग्ध होकर साक्षात् रासेश्वरी नित्य-निकुञ्जेश्वरी वृषभानुनन्दिनी श्रीराधिकाजीने इन्हें दर्शन दिये। अपनी रस-भावनापूर्ण सेवा पद्धतिका उपदेश किया और मन्त्रदान करके इन्हें शिष्यरूपमें स्वीकार किया। इसका वर्णन करते हुए गो० श्रीजतनलालजी ल्खिते है—

करत भजन इक दिवस लाडिली छिबि मन अटक्यों । रूपिसघु के मॉझ परथों कहुँ जात न मटक्यों ॥ विवस होइ तब गए भण तनु प्यारी हरिकें । झुके अवनि पर सिथिल होइ अति सुख में मिरकें ॥ कृपा करी श्रीरािक्का प्रण्ट होइ दरसन दियों ॥ अपने हिन को जानिके हित सो मन्त्र सु कहि दियों ॥

आठ वर्षकी अवस्थामे उपनयनसस्कार हुआ । सोलह वर्षकी अवस्थामे श्रीरुक्मिणीदेवीसे आपका विवाह हो गया । पिता-माताके गोलोकवासी हो जानेके बाद आप सब कुछ त्यागकर श्रीवृन्दावनके लिये विदा हो गये । श्रीनवरङ्गीलाल-जीकी सेवा मी अपने पुत्रोंको सौंप दी, जो इस समयतक आपके तृतीय पुत्र श्रीगोपीनाथ प्रमुके वदाजोके द्वारा देववन-में हो रही है ।

देववनसे आप चिडयावल आये । यहाँ आत्मदेव नामक एक मक्त ब्राह्मणके घर ठाकुरजी श्रीराधावल्लभजी विराजमान ये । आत्मदेवजीको स्वप्नादेश हुआ और उसीके अनुसार श्रीराधावल्लभजी महाराजको श्रीहरिवंशजी इन्दावन ले आये । चन्दावनमे मदन-टेर नामक स्थानमे श्रीराधावल्लभजीने प्रथम निवास किया । इसके पश्चात् इन्होंने भ्रमण करके श्रीवृन्दावनके दर्शन किये और प्राचीन एव गुप्त सेवाकुङ्क, रासमण्डल, वशीवट एव मानसरोवर नामक चार पुण्यख्लोको प्रकट किया । तदनन्तर आप मेवाकुङ्कके समीप ही कुटियोमं रहने लगे तथा श्रीराधावल्लभजीका प्रथम प्रतिष्ठा-उत्सव इसी स्थानपर हुआ ।

म्वामी श्रीहरिदासजीसे आपका अभिन्न प्रेमका सम्बन्ध था । और ओरछेके राजपुरोहित और गुरु प्रसिद्ध मक्त श्रीहरिरामजी व्यासने भी आकर श्रीहिताचार्य प्रभुजीसे ही दीक्षा ग्रहण की थी। 'श्रीवृत्दावन महिमामृतम्' के निर्माता महाप्रभु श्रीचेतन्यके भक्त प्रभिद्ध म्वामी श्रीप्रबोधानन्दजीकी मी आपके प्रति वडी निष्ठा और प्रीति थी।

श्रीभगवान्की सेवामे किस प्रकार अपनेको लगाये रखना चाहिये, और कैसे अपने हाथों सारी सेवा

करनी चाहिये, इसकी शिक्षा श्रीहितहरिवश प्रभुजीके जीवनकी एक घटनासे बहुत सुन्दर मिलती है। श्रीहितहरिवशजी एक दिन मानसरोवरपर अपने कोमल करकमलोसे सूखी लकड़ियाँ तोड़ रहे थे। इसी समय आपके प्रिय शिष्य दीवान श्रीनाहरमलजी दर्शनार्थ वहाँ आ पहुँचे। नाहरमलजीने प्रभुको लकडियाँ तोड़ते देख दुखी होकर कहा—'प्रमो । आप स्वयं लकड़ी तोडनेका इतना बड़ा कप्ट क्यो उठा रहे है, यह काम तो किसी कहारसे भी कराया जा सकता है। 'यदि ऐसा ही है तो फिर हम सेवकोंका तो जीवन ही व्यर्थ है।'

नाहरमलके आन्तरिक प्रेमसे तो प्रभुका मन प्रसन्न था, परतु सेवाकी महत्ता वतलानेके लिये उन्होंने कठोर स्वरमे कहा--- नाहरमल । तुम-जैसे राजसी पुरुषोंको घनका वड़ा मद रहता है, तभी तो तुम श्रीठाकरजीकी सेवा कहारोके द्वारा करवानेकी बात कहते हो। तुम्हारी इस भेद-बुद्धिसे मुझे वड़ा कप्ट हुआ है। ' कहते है कि श्रीहितहरिवश-प्रमुजीने उनको अपने पास आनेतकसे रोक दिया । आखिर जव नाहरमलजीने दुखी होकर अनशन किया-पूरे तीन दिन बीत गये, तव वे कृपा करके नाहरमलजीके पास गये और प्रेमपूर्ण शब्दोमे बोले-'भैया । प्रमुसेवाका स्वरूप बड़ा विलक्षण है । प्रभुसेवामे हेयोपादेय बुद्धि करनेसे जीवका अकल्याण हो जाता है । प्रमु-सेवा ही जीवका एकमात्र धर्म है । ऐसा विरोधी भाव मनमे नहीं छाना चाहिये । मै तुमपर प्रसन्न हूँ । तुम अन्न-जल प्रहण करो ।' यों कहकर उन्होने म्वय अपने हार्थोसे प्रसाद दिया और भरपेट भोजन कराया ।

श्रीहितहरिवशजीकी रसमजनपढितिके सम्बन्धमे श्रीनामाजी महाराजने कहा है—

श्रीराघा चरन प्रधान हृदय अति सुदृढ उपामो ।

कुज केिल दपती, तहाँ की करत सवासी ॥

सर्वसु महाप्रसाद प्रसिध ताके अधिकारी ।

बिब-निषेघ नहि दासि अनन्य उत्कट व्रतधारी ॥

श्रीव्यास-सुवन पथ अनुसरे सोइ मले पहिचानिहैं ।

हरिवस गुसाई मजन की रीति सङ्दत कोउ जानिहैं ॥

स्वकीया परकीयाः विरह-मिल्न एव स्व-पर-मेदरहित नित्यविहार-रस ही श्रीहितहरिवशजीका इष्ट तत्त्व है। इन्होंने 'श्रीराषासुवानिधि' नामक अनुपम प्रन्थका निर्माण तो किया ही । इनकी वजमापामें मी बहुत-सी रचनाएँ मिलती हैं। जो 'हितचौरासी' और 'स्फुट वाणी'के नामसे प्रसिद्ध हैं । इन्होंने कहा है—

सब सौं हित निपकाम मत बृदाबन बिश्राम । (श्री) राधावळ्ळमलालको हृदय ध्यान, मुख नाम ॥ तनहि राखु सतसग में मनहि प्रेम रस मेत्र । सुख चाहत हरिबस हित कृष्ण कलपतरु सेत्र ॥

श्रीहितहरिवश प्रभुजीका वैराग्य वडा विल्क्षण था। अर्थ-कामकी तो बात ही दूर, यहाँ तो धर्म और मोक्षमें भी राग नहीं था। इनकी निष्ठांके कुछ नमूने देखिये-

कदा नु वृन्दावनकुञ्जवीथी-ष्वहं नु राधे हातिथिभीवेयम्। 'श्रीराधे । क्या मै कभी वृन्दावनकी कुञ्जवीथियोमे स्नतिथि होऊँगी।'

'क्सा रसाम्बुधिसमुद्धतं वदनचन्द्रमीक्षे तव !'

'मैं कब तुम्हारे समुक्त रससमुद्ररूप मुखचन्द्रको
देखूँगी !'

किहीं स्यां श्रुतिशेखरोपरि चरन्नाश्चर्यचर्यां चरन्। 'श्रीराधे । मै कब द्वम्हारी श्रुतिशेखर—उपनिषदु- परि परिचर्या—आश्चर्यमयी परिचर्याका आचरण कम्ना !' इस परिचर्याके सामने आपके मतसे—

'वृथा श्रुतिकथाश्रमो बत विभेमि कैवल्यत
'श्रुति-कथा व्यर्थ है और कैवल्य नो भयप्रद हैं।'
ये कहते है—

'धर्माद्यर्थचतुष्टय विजयता किं तद् मृथावार्तया।'
'ये धर्म, अर्थ, काम ओर मोक्ष किसीके लिये

ाय धर्म, अय, काम आर मान क्लाक राज्य आदरणीय होंगे । मेरे लिये इनकी व्यर्थ चर्चासे स्या लाम है !?

मै तो यस---

यत्र यत्र मम जन्मकर्मभिनीरकेऽथ परमे पदेऽथ वा। राधिकारतिनिकुक्षमण्डली तत्र तत्र हृदि मे विराजताम्॥

भी अपने जन्मकर्मानुसार नरक अथवा परम पद कहीं भी जाऊँ, सर्वत्र मेरे हृदयमं श्रीराधिकारतिनिकुक्षमण्डली ही सर्वदा विराजित रहे।

अडतालीस वर्पोतक इस धराधामको पावन करनेके पश्चात् स॰ १६०९ वि॰ की शारदीय पूर्णिमाके दिन आपने निकुझलीलामे प्रवेश किया ।

# स्वामी श्रीरामानन्दाचार्यजी

( लेखन--श्रीमर्जुनप्रसादजी शुक्त, एम्० ए० )

अयं निज परो वेति गणना रुधुचेतसाम्। उदारचरितानां तु वसुधेव कुदुम्बकम्॥

श्रीरामायत या श्रीराम्गनन्दी वैष्णव-सम्प्रदायके प्रवर्तक क्षान्वार्य श्रीरामानन्दजी एक उच्चकोटिके आध्यात्मिक महापुरुष ये । आन्वार्य रामानन्दजीका कान्यकुब्ज ब्राह्मणकुल्मे माधकृष्ण सप्तमी, भृगुवार, सवत् १३२४ को प्रयागमे त्रिवेणीतटपर जन्म हुआ था । पिताका नाम पुण्यसदन था और माताका श्रीमती सुशीला । कुलपुरोहित श्रीवाराणसी अवस्थीने शिशुके माता-पिताको यह उपदेश दिया था कि 'तीन वर्षतक बालकको घरसे बाहर न निकालना । उसकी प्रत्येक रुचिका पालन करना । उसको दूध ही पान कराना और कभी हुपेण न दिखाना ।'

चौये वर्षमे अन्नप्राशन सरकार हुआ । वालकके सामने सब प्रकारके व्यञ्जन रक्खें गये, पर वालकने खीर ही खायी । और इसके उपरान्त खीर ही उसका एकमात्र आहार बन गया। कुछ समय पश्चात् कर्णवेध सस्कार हुआ। इनके पिता वेद, व्याकरण तथा योग आदिके पूर्ण जाता थे। एक समय जब उन्होंने रामायणपाठका अनुप्रान आरम्भ किया, तब देखा कि जो कुछ वे पाठ करते जाते थे, पास बैठे हुए बालकको वह समग्र कण्ठस्थ होता जाता था। बालककी श्रवणदाक्ति तथा धारणांशक्ति पूर्णरूपसे विकिसत थी। बालकके कण्ठस्थ पाठका संस्वरंगान विद्वत्समाजको आश्चर्यचिकत कर देता था। इस प्रकार इस बालकको आश्चर्यचिकत कर देता था। इस प्रकार इस बालकको आश्चर्यचिकत कर देता था। इस प्रकार इस बालकको आठ वर्षकी अवस्थामे ही कई ग्रन्थ कण्ठस्थ हो गये। एक दिन बालक खेलता हुआ आया और अपने पिताका शक्क लेकर बजाने लगा। पिताने वह शक्क उसीको दे दिया।

आठवं वर्ष उपनयन-सस्कार किया गया । उपनीत ब्रह्मचारी जब पलाशदण्ड धारणकर काशी विद्याध्ययन करने चला, तव् आचार्य एव सम्बन्धियोके आग्रह करनेपर भी नहीं लौटा 1 विवश हो माता-पिता भी साथ हो लिये और बालक अपने माताके साथ ओकारेश्वरके यहाँ कागीमे ठहरकर विद्यान्ययन करता रहा। बारह वर्षकी अवस्थातक बालक ब्रह्मचारी ने समस्त गास्त्रोका अध्ययन समाप्त कर लिया।

विवाहकी चर्चा चली । वालकने इन्कार कर दिया । इसके पश्चात् स्वामी राघवानन्दजीसे दीक्षा लेकर पञ्चमङ्का घाटपर जाकर एक घाटवालेकी झोपड़ीमे ठहरकर तप करना आरम्म कर दिया । लोगोने ऊँचे स्थानपर एक कुटी बनाकर तपस्वी वालकसे उसमे रहनेकी विनय की । उनकी विनय सुनकर वे उम कुटियामे आ गये और उसीमे जानार्जन और तपस्या करते रहे। उनके अलौकिक प्रमावके कारण उनकी बड़ी ख्याति हुई । दिन-प्रतिदिन जैसे-जैसे उनकी प्रसिद्ध दूर-दूर स्थानोमें फैलती गयी, बड़े-बड़े साधु और विद्वान् आपके दर्श्वनार्थे आश्रममे आने लगे ।

उनके शहूकी ध्विन सुनकर लोग सफलमनोरथ हो जाते थे। मानो उस ध्विनमे सङ्गीवनी गिक्त थी। धीरे-धीरे वहाँ बड़ी भीड़ एकत्रित होने लगी। इससे भजनमे विष्न होने लगा। अतएव स्वामीजीने गह्न बजाना वद कर दिया। पिर लोगोकी प्रार्थनापर स्वामीजीने केवल प्रातःकाल शह्न बजाना लोककल्याणके लिये स्वीकार किया। इसके पूर्व वे नियमपूर्वक चार वार शह्न बजाया करते थे।

इनके पास मुसल्मान, जैन, बौद्ध, वेदान्ती, शास्त्रज्ञ, श्रेव और शाक्त—सभी मतवादी अपनी-अपनी शङ्काएँ लेकर निवारण करनेके लिये आते ये और समुचित उत्तर पाकर शान्तिच्तिसे वापस जाते थे।

कहते हैं किसी शुभ पर्वपर काशीमें विभिन्न प्रान्तोसे श्रद्धावान् पुरुष एकत्रित हुए थे। उन लोगोने आश्रमपर जाकर मुसल्मानोंके अत्याचारोकी शिकायत की। तैमूरलग-द्वारा नरहत्या और लखनवतीका उपद्रव—ये सब अत्याचार धर्मके नामपर होते थे। उन लोगोंने कहा कि 'इन उपद्रवकारियोको उचित शिक्षा देनी चाहिये। हम आपकी शरणमें आये हैं। हमपर कृपा कीजिये और दुष्टोको दण्ड दीजिये।' खामीजीने कहा, 'धैर्य धारण करनेसे ही विपत्तिके वादल हटते हैं।'

इसके पश्चात् स्वामीजीकी तपस्याके प्रभावसे अजानके समय मुद्धाओंके कण्ठ अवरुद्ध होने छगे। यह देखंकर सभी सुसल्मानोंकी बुढि चक्करमे पड गयी। राजाः रकः मौळवी-

मुला सब-के-सव इस बातसे परेगान हो गये कि सव मुलाओकी जवानपर उसी समय क्यो लकवा मार जाता है जब वे अज्ञान देनेको चलते हैं। इवन्तूर तथा मीर तकीने यह निश्चय किया कि यह किसी सिद्ध महापुरुषकी करामात है। वे लोग और उनके साथ कुछ मुसल्मान विद्वान, काशी आये और कवीरजीको अपने साथ लेकर स्वामी रामानन्दजीके आश्रमपर पहुँचे। किहते हैं कि म्वामीजीने इसी समय शङ्ख बजा दिया, जिसके सुनते ही सब मुसल्मान मौलबी मुला बेहोश होकर जमीनपर गिर पड़े। उस दशामें उन लोगोने मुहम्मद साहबको देखा, जिन्होंने स्वामीजीकी आजापर चलनेका आदेश दिया।] उनकी विनय सुनकर खामीजीने सबको सम्बोधित करके कहा-भगवान् केवल मुसल्मानोका ही नही है, सम्पूर्ण ससारका है। ईश्वर एक है, जो सब स्थानींपर सब हृदयोमे वास करता है। भाइयो । जब उत्पत्ति, पालन और सहार करनेवाला एक परमात्मा है और उसी एकको सब अनेक नामोसे सारण करते हैं, तब केवल पूजाके विधानमे भेद होनेसे दसरोपर (१) जजिया कर लगाना वड़ा ही अनुचित कार्थ है। यह बद कर दिया जाय। (२) जैसे भोजन-वस्त्र शरीर धारण करनेके हेत आवश्यक है। उसी प्रकार उपासना करनेका स्थान भी है। इसीलिये हिंदुओं के द्वारा मन्दिर बनवानेमें जो प्रतिबन्ध लगाया जाता है, उसे दूर कर देना चाहिये। (३) किसीको बलपूर्वक धर्मभ्रष्ट कर देना बड़ा ही निन्दनीय कार्य है। यह न हो। (४) मस्जिदके सामने जाते हुए दृहहेको पालकीसे उतारकर पैदल चलनेको विवश न किया जाय, क्योंकि यह प्राचीन धर्मनीतिके विरुद्ध है। (५) गोहत्या वद कर देनी चाहिये। (६) राम नामके प्रचारमे रुकावट नहीं डालनी चाहिये । (७) वर्मग्रन्थोको अग्रिसे नहीं जलाना चाहिये और न किसीके हृदयको ही दुखाना चाहिये। (८) पहलेसे बने हुए हिंदुओंके मन्दिरोको विव्वस न किया जाय। (९) बलपूर्वक किसीको मुसल्मान न बनाया जाय और न मुहर्रममे पर्व-त्यौहार आदिके मनाने-मे कोई प्रतिबन्ध लगाया जाय । (१०) किसी स्त्रीका सतीत्व कभी नष्ट न किया जाय और न गङ्ख बजानेका ही निषेध किया जाय। (११) क्रम्भ आदि पर्वोपर यात्रियोसे कर न लिया जाय। (१२) यदि कोई हिंदू श्रद्धापूर्वक किसी फकीरके पास जाय तो उसको उसीके धर्मानसार उपदेश दिया जाय । अगर इन बारह प्रतिजाओमेसे किसीका भी उल्लब्बन किया जायगा तो राज्य भ्रष्ट हो जायगा ।

बुजुर्ग तथा विचारवान् मुछाओ एव पीरोने काशीमें अज्ञान वद होनेकी और स्वामी रामानन्दकी बारह शर्ताकी बात बादशाह गयामुद्दीन तुगळकको लिखी । वादशाहने मछीमाँति जाँच पडताळ करवायी । जब बादशाहको इसकी सचाई माळ्म हुई, तब उसने शाही फरमान लिखवाकर उसपर अपने हस्ताक्षर करके शाही मुहर लगवा दी । इसके पश्चात् काशीमें हुग्गी पीटी गयी कि आजसे राज्यमें इन सब बातोसे प्रतिबन्ध हटा लिया गया । ऐसी व्यवस्था हो जानेपर अजान-नमाजका कार्य तुरत पूर्ववत् चळने लगा ।

एक दूसरे प्रसङ्गम अयोध्यासे श्रीगजसिंहदेव स्वामीजीके आश्रमपर आये और निवेदन किया कि 'महाराजः मैं अयोध्यापति हरिसिंहदेवका भतीजा हूँ और स्र्ववशी हूँ । मेरे चचा वैशाख शुक्र दशमी सोमवार सवत् १३८१ को जूनाखाँ तुग़लकके भयसे तराईमे भगवट्-भजनके बहाने भाग गये थे । तवसे अयोध्याके सिंहासनपर कोई नहीं बैठा। छलपूर्वक खड़े किये हुए शिविरमे अपने पितासे मिलते समय तम्बू गिराकर पिताका घातक जूनाखाँ बीसो हजार प्राणियोको धर्मभ्रष्ट कर चुका है। तबसे आजतक पचास वर्षके भीतर धर्मभ्रष्टोकी सख्या बढती ही गयी है। मैं भी म्लेच्छ-स्पर्शसे भ्रष्ट हो गया हूँ । प्रायश्चित्तके लिये पण्डितोंके पास गया, कितु कोई काम नही हुआ । दयानिधान । आप ही हम सबोका उद्धार कीजिये। इसके पश्चात् स्वामीजी शिष्यमण्डलीके साथ अयोध्या गये और मरयू-किनारे ले जाकर सवको ग्रुद्ध कर दिया।

तीर्थयात्रा करनेके लिये स्वामीजी अपनी शिष्यमण्डली और साधुसमाजके साथ जगन्नाथजी, विजयनगर गये। यहाँपर विजयनगरके महाराज बुक्कारायने इनका चड़ा स्वागत किया। स्वामीजीकी पहुनाईमें नई बढ़े बढ़े मण्डारे हुए, जिनमें साधु और ब्राह्मणोंने प्रसाद पाया। एक दिन स्वामीजीने महाराजको यह सुन्दर उपदेश दिया कि राजयोगमें मोगविलास अत्यन्त हानिकारक है। जहाँ राजा भोगविलासमें लिस हुआ कि वह राज्य और राजवज्ञसमेत नष्ट हो जाता है।' नौ दिनोतक स्वामीजी अपनी मण्डलीके साथ विजयनगरमें ठहरें और फिर रामेश्वरम्को चले गये। काञ्ची, श्रीरङ्गम्, जनार्दन, द्वारका, मथुरा, वृन्दावन, मायापुरी, चित्रकृट, प्रयाग आदि अनेक तीर्थोंका पर्यटन करके काजीमें अपनी कुटीपर लौट आये।

खामी रामानन्दने जगत्का महान् कल्याण किया । उनका

दिल्य तेज राजनीतिक क्षेत्रमं भी उसी प्रकार चमकता था जिस प्रकार वार्मिक क्षेत्रमं । उस महाभयद्भर कालमं आर्य-जाति और आर्य धर्मिक त्राणके साथ ही विश्वकत्याण एव भगवद्ममंक अभ्युत्यानके लिये जैसे शक्तिशाली और प्रभावशाली आचार्यकी आवश्यकता थी। स्वामी रामानन्द नि वेसे ही जगद्गुरु थे। देश देशान्तरों के सत एव विद्वान उनकी सेवाम उपिश्वत होते थे और जानप्रकाश लेकर तथा सफलमनोरथ होकर ही जाते थे। मेद-भाव तो वहाँ या ही नहीं। सभी सम्प्रदायके अनुयायी महात्मा उनसे लाभ उटाते थे। उनका कथन था कि सब दिशाओं में परमात्मा भरपूर है। कहीं से मी कोई उमे प्राप्त कर सकता है।

स्वामीजीने देशके लिये तीन मुख्य कार्य किये—(१) साम्प्रदायिक कलहको शान्त किया । (२) बादशाह गयासुद्दीन तुगलककी हिंदू-संहारिणी सत्ताको पूर्णरूपसे दया दिया और (१) हिंदुओंके आर्थिक मकटको भी दूर कर दिया ।

सवत् १४५४ का समय (तैम्रलगका आक्रमण) हिंदुओं के लिये अत्यन्त ही सकटपूर्ण या। निस्सन्देह उम मयद्भर समयमे देश, धर्म और आर्य-जातिकी रक्षा करने के लिये श्रीमगवान् रामानन्द-जैसे सर्वशक्तिशाली दिन्य महापुरूपकी ही आवश्यकता थी। वे आध्यात्मिक जगत्के सार्वभोम चक्रवर्ती थे। सब जगत् उनका था और वे सारे जगत्के थे। जगहुरु शब्द उनके सम्बन्धमे अक्षरशः सार्थक था।

मौलाना रशीदुद्दीन नामक एक फकीर काशीमे स्वामीर्जाके समकालीन हो गये है। उन्होंने 'तजकीरतुल फुकरा'नामक
एक पुस्तक लिखी है, जिसमे मुसल्मान फकीरोकी कथाएँ है।
उसमे उन्होंने खामी रामानन्दका भी वर्णन किया है। वे लिखते
हैं— 'काशीमें पञ्चगङ्गाधाटपर एक प्रसिद्ध महात्मा निवाम
करते हैं। वे तेज पुङ्ज एव पूर्ण योगेश्वर है। वे वेष्णयांक
सर्वमान्य आचार्य हैं। सदाचारी एव ब्रह्मनिष्ठस्वरूप है।
परमात्मतत्व-रहस्यके पूर्ण ज्ञाता हैं। सच्चे भगवत् प्रेमियों एव
ब्रह्मविदोंके समाजमे उत्कृष्ट प्रमाव रखते हैं। अर्थात् धर्माधिकारमे हितुओंके धर्म-कर्मके सम्राट् है। वेवल ब्राह्मवेलामे
अपनी पुनीत गुफासे गङ्गा-कानहेत्र निकलते हैं। इस पवित्र
आत्माका स्वामी रामानन्द कहते हैं। उनके शिष्योकी सख्या
५०० से अधिक है। उस शिष्यसमूहमें द्वादश गुकके
विशेष कुपापात्र है— (१) अनन्तानन्द, (२) सुखानन्द,

(३) सुरसुरानन्दः (४) नरहरियानन्दः (५) योगानन्द (ब्राह्मण)ः (६) पीपाजी (क्षत्रिय), (७) कन्नीर (जुलाहा), (८) सेन (नाई), (९) घन्ना (जाट), (१०) रैदास (चमार), (११)पद्मावतीः (१२) सुरसरि (सियॉ)। इन्होने ब्राह्मणी-की भाति अन्य जातिके लोगोको भी तारक-मन्त्रकी दीक्षा दी । उनके पॉन्व ब्राह्मणः पॉन्व तथाकथित निम्नवर्गके और दो स्त्री शिप्याएँ थीं। इसके अतिरिक्त उनके और भी अनेक चेले थे। भागवतोके इस सम्प्रदायका नाम वैरागी है। जो लोक-परलोककी इच्छाओका त्याग करता है। कहते है कि सम्प्रदायकी प्रवर्तिका जगजननी श्रीसीताजी है। उन्होने पहले हतुमानुजीको उपदेश दिया था और फिर उनसे ससार-मे इस रहस्यका प्रकाश हुआ | इस कारण इस सम्प्रदायका नाम श्रीसम्प्रदाय रहे और इसके मुख्य मन्त्रको रामतारक कहते र्दें । इस पवित्र मन्त्रकी गुरु शिष्यंक कानमे दीक्षा देता है। कर्म्बपुण्ड्र तिलक ललाटपर लगाते हे । पूर्णतया मजनमे रहना ही इस सम्प्रदायकी रीति है । अधिकाश सत परमहसी जीवन-निर्वाह करते हैं।

कुछ समय पश्चात् स्वामीजीने अपनी शिष्यमण्डलीको सम्बोधित करके कहा कि 'सब शास्त्रोका सार भगवत्स्मरण है, जो सच्चे सतोंका जीवनाधार है। कल श्रीरामनवमी है। मैं अयोध्याजी जाऊँगा। परतु मैं अकेला जाऊँगा। सब लोग यहाँ रहकर उत्सव मनाये। कदाचित् मैं लौट न सकूँ, आपलोग मेरी ब्रुटियो एव अविनय आदिको क्षमा कीजियेगा।' यह सुनकर सबके नेत्र सजल हो गये। दूसरे दिन स्वामीजी सवत् १५१५ में अपनी कुटीमें अन्तर्धान हो गये।

[यह लेख 'कल्याण'के सत-अङ्क और 'प्रसग-पारिजात' नामक पुस्तककी सहायतासे लिखा गया है, जिसको श्रीचैतन्य-दासजीने १५१७ विकम-सवत्मे पिशाची मापामे लिखा था। उसका अनुवाद हिंदीमे गोरखपुरके एक मौनी बायाने, जिनका मौनव्रत समाप्त हो चुका था, स्थानीय स्कूल के एक विद्यार्थीके द्वारा थोड़ा-थोड़ा करके मूल प्रसङ्ग-पारिजातसहित गत शताब्दीके चतुर्थ चरणमे लिखवाया था।]

#### ----

# प्रभुचरणरसिक हरिरायजी

श्रीमहाप्रभु हरिरायजीका जन्म स० १६४७ वि० मे भाद्रपद कृष्ण पञ्चमीको हुआ था। ये गोसाई श्रीविडलनाथजी महाराजके द्वितीय पुत्र गोविन्दरायजीके पौत्र और कल्याण--रायजीके पुत्र थे । कल्याणरायजी परमभागवत श्रीवल्लभकुलके ईश्वरीय ऐश्वर्य तथा श्रीकल्याणरायजीके वात्सल्य और प्रतिभाने हरिरायजीके हृदयकी जन्मसिद्ध श्रीकृष्ण-भक्ति-को बाल्यावस्थामे ही पूर्ण प्रस्फुटित कर दिया । पिताकी ही त्तरह श्रीगोसाई विडलनाथ और आन्वार्यप्रवर श्रीगोकुलनाथ-नीमें उनकी दृढ मिक्त थी। हरिरायजीके नयन सदा मिक्तरस-से झरते रहते थे । श्रीगोकुलनाथजीके सन्निधानमे उनका अद्यसम्बन्ध सम्पन्न हुआ था । वे पुष्टि मार्गके महान् पोपक ही नहीं, विसृति भी थे। आचार्यचरणोकं प्रन्य-अवलोकनमे द्दी उनका अधिकाग समय बीतता था । उनका आर्यम्मक जीवन गोकुलमे ही व्यतीत हुआ। श्रीनाथजीके मेवाड़ पधारने-पर उन्होंने श्रीनायद्वारामे ही अपना स्थायी निवास स्थिर किया।

पुष्टि-साहित्यके विकासमे श्रीहरिरायजीने बडा योग दिया । उनका सबसे बड़ा कार्य वार्ता-साहित्यका सकलन था । वे श्रीगोकुलनायजीके वचनोंके प्रचारक और सम्पादक थे । उन्होंने चौरासी और दो सौ बावन वैष्णवोकी वार्ताको स्पष्ट करनेके लिये 'भावप्रकाश' टिप्पण लिखा । वे सस्कृत, गुजराती और ब्रजभापा-साहित्यके प्रकाण्ड विद्वान् और मर्मज्ञ थे । उन्होंने 'निरूपण, निश्चय, निराकरण, रहस्य, तात्पर्य, विवेक, विवेचन, विवृति, लक्षणसम्बन्धी पुष्टि ग्रन्थोंकी रचना की । उनकी अप्टपदीमे श्रीवल्लम, श्रीकृष्ण और श्रीराधारानीके प्रति दृढ भक्तिका परिचय मिलता है।

हरिरायजीकी भक्ति विरहमूलक थी, वे रात-दिन प्रोषितपितकाकी तरह भगवान् श्रीकृष्णकी राह देखा करते थे। वे उच्चकोटिके आन्वार्य तो थे ही, रिसक भक्त और महान् किव भी थे। उन्हें 'महाप्रभु और प्रभुचरण'की उपाधिये समलक्कृत करनेमें पुष्टि-जगत्नं अपना सौभाग्य माना। 'श्रीभागवतसप्ताह'में उनकी अखण्ड और पूर्ण आस्था थी। भगवान् के प्रति सदा दैन्यभाव रखते थे। उन्होंने एक दीन-हीनकी तरह श्रीकृष्णकी कृपा-याचनाको ही अपना जीवन-साफल्य समझा। वे कहा करते थे कि मै भगवान् श्रीहरिका दास हूं, प्रभुक्ता सेवक हूं। अलीविक श्रृङ्कारसात्मक ब्रह्मके विरह-भावकी श्रेष्ठता उन्होंने स्थान-स्थानपर अपनी कृतियोंमे स्वांकार की है। उन्होंने अपने प्रसिद्ध प्रन्थ भिक्षापत्र'में दैन्यभाव- का उत्तमोत्तम वर्षन किया है। रात दिन श्रीनाथजीके रसमन दर्जनके निये तडपते रहना ही उनके जीवनका महान् उद्देश्य था।

उन्होंने देशमे कई बार वात्रा करके पुष्टिमार्गका व्यापक प्रचार किया था। श्रीनायजीके विरहको एक क्षणके लिये भी वे नहीं सह सकते थे उनके मेवाड पघारनेपर उन्होंने गोकुल छोड दिया। सुनोधिनीमं वर्णित रहस्यरूप गोपीभावसे वे सदा मानित रहते थे । उनगर श्रीनाथजीकी वडी कृपा रहती थी। रॅभीले ठाक्कर ठहरे । जिसपर रीझ जायें, उसीका कल्याण हो जाव । उन्होंके प्रसादसे हरिरायनी 'रसिकराज'की सजासे विभृषित हुए । हरिरायजीके जीवनमे कई अलौकिक और चमत्कारपूर्ण घटनाएँ भी घटित हुई थीं। एक वार सरतके श्रीपुरुपोत्तमजी अपनी दक्षिणयात्रासे श्रीनायजीके लिये मोजा लाये थे। उन्होंने टाऊजीसे मोजा शृङ्कार-झॉकीमे समर्पित करनेकी प्रार्थना की, यह निश्चय हुआ कि चार घटेके वाद मोजा उतार लिया जायगा । पुरुषोत्तमजीकी हार्दिक इच्छा थी कि मोजा श्रङ्कारमे रहे, उतारा न जाय। मुखियाको प्रसन्न करके उन्होंने मना लिया । इधर श्रीनाथजीने हरिराय्जीको स्वप्नमें दर्शन देकर प्रेरणा की कि भोजा उतार लिया जाय । वे पुरत खीमनोरसे चल पडे, दाऊजीसे चाभी लेकर उन्होंने श्रीनायजीका पट खोलकर मोजे उतारे।

राजमोग-समर्पणके वाद शयनके समय श्रीनाथजीके पधारने-के लिये गद्दी विछायी जाती थी। एक समय भृल्से गद्दी नहीं विछायी जा सकी। श्रीनाथजीकी प्रेरणासे हरिरायजीने स्वीमनोरसे आकर गद्दी विछायी स्वप्नमे आदेश हुआ था। 'राजभोगके बाद खडा हूँ, गद्दी नहीं बिछायी गयी है। किरु तरह चलूँ।'

श्रीहरिरायजी र्सामनोरमे नियमपूर्वक प्रश्चन किय? करते थे। एक राजकुमारी भी आया करती थी। वह श्री और योवनसे सर्वथा सम्पन्न थी। हरिरायजीके रूप-छावण्येष्टे उसके मनमे वासनाका उदय हुआ। उसने एकान्तमें उनका सत्सङ्ग लाभ करना चाहा, समस्त नारीमात्रको माताके रूपमे देखनेवाले हरिरायजीके मिल्ते ही राजकुमारीकी कामवासनामा अन्त हो गया। श्रीनायजीका हरिरायने स्थान किया और दीनभावसे प्रमुकी कृपाका स्मरण किया। राजकुमारीको वे स्त्रीके रूपमे दीख पद्दे। राजकुमारीने देखा कि उसके सामने साधात् यशोदाजी नन्दनन्दनको स्तन्य-पान करा रही है, उसका मनोविकार उसी क्षण नष्ट हो गया। उसने पवित्र हृदयसे महामभु हरिरायकी चरण-धृत्व म्यनकपर चढाकर भक्तिका वरण किया।

एक सौ पर्चास वर्षकी पूर्ण आयु भोगकर उन्होंने गोलोक प्राप्त किया। उनका लीलाप्रवेश स० १७७२ वि० मे हुआ या। आजीवन उन्होंने भिक्तरसामृतका पान किया। वे कहा करते थे कि यह संसार पूर्णरूपसे मिथ्या है, सचा सम्बन्च तो श्रीकृष्णसे ही निवाहना चाहिये। सच्चे स्नेही तो श्रीनन्दकुमार ही है। उनके जीवनका उद्देश्य भगवान्की भक्ति प्रकट करना या। उनके खामी नन्दकुमार थे, खामिनी रासेश्वरी श्रीराषा-रानी थीं। उन्होंने कहा कि पुष्टि-जीवनका अन्तिम ध्येय भगवान् ही है। श्रीकृष्ण ही ब्रह्मतत्त्व हैं। हरिरायजी भगवान्द्व के रसरूपके व्याख्याकार थे, परम रिक थे।

# भक्त सूरदासजी

-6/2/4@}+~

स्रदासको किसी विशेषण या उपाधिसे समलकृत करनेमें उनकी परमोत्कृष्ट भगवद्गक्तिः, अत्यन्त विशिष्ट कवित्व-दाक्तिः और मौलिक अलौकिकताकी उपेक्षाकी आश्वका उठ खडी होती है, स्रदास पूर्ण भगवद्भक्त थे, अलौकिक कवि थे, महामानव थे। महाप्रभु श्रीवल्लभाचार्यके गब्दोमे वे भिक्तिके सागर' और श्रीगोसाई विद्वलनायकी सम्मतिमे वे 'पुष्टिमार्गके जहाज' ये। उनका स्रसागर काव्यामृतका असीम सागर है। वे महात्यागी, अनुपम विरागी और परम प्रेमी भक्त थे। भगवान्की लीला ही उनकी अपार, अचल और अक्षुण्य सम्पत्ति थी।

दिल्लीसे थोडी दूरपर सीही गाँवमे एक निर्धन ब्राह्मण \* के घर सवत् १५३५ वि॰ मे वैज्ञाख ग्रृष्ण पञ्चमीको घरतीपर एक दिव्य ज्योति वालक स्रदासके रूपमे उतरी, चारों ओर ग्रुप्त प्रकाश फैल गया, ऐसा लगता था कि कल्किकाल प्रमावको कम करनेके लिये मगवती भागीस्थीने अपना कायाकल्प किया है। समस्त गाँववाले और शिशुके माता-पिता आश्चर्यचिकत हो गये। शिशुके नेत्र बंद थे, घरमें

\* इन्हें नोई 'ब्रह्ममट्ट' वतलाते हे, कोई 'सारम्वन' । इस सम्बन्धमें हमारा कोई आग्रह नहीं है। जनता के मनमें आदर ते। श्रीसरवासजीकी परमश्रेष्ठ भक्तिका है। ृ स्र ने जन्म लिया। अन्धे बालकके प्रति उनके पिता उदार्लीन रहने लगे, घरके और लोग भी उनकी उपेक्षा ही करते थे। धीरे धीरे उनके अलैकिक और पिवत्र सस्कार वाग उठे घरके प्रति उनके मनमे वैराग्यका भाव उदय हो गया, उन्होंने गॉवके बाहर एकान्त स्थानमे रहना निश्चय किया। स्र घरसे निकल पड़े, गॉवसे थोडी दूरपर एक रमणीय मरोवरके किनारे पीपल वृक्षके तले उन्होंने अपना निवास स्थिर किया। वे लोगोको शकुन बताते थे और विचित्रता तो यह थी कि उनकी बतायी वाते सही उतरतीथीं।

एक दिन एक जर्मीदारकी गाय खो गयी । सरने उसका ठीक ठीक पता वता दिया,। जमीदार उनके चमत्कारसे बहुत प्रभावित हुआ, उसने उनके लिये एक झोपडी वनवा दी । स्रका यश दिन-दूना रात-चौगुना वढने लगा । सुद्र गाँनोंमे लोग उनके पास शकुन पूछनेके लिये अधिकाधिक संख्यामें आने लगे । उनकी मान-प्रतिष्ठा और वैभवमे नित्यप्रति वृद्धि होने लगी। सूरदासकी अवस्था इस समय अठारह सालकी थी। उन्होंने विचार किया कि जिस माया-मोहसे उपराम होनेके लिये मैने घर छोड़ा, वह तो पीछा ही करता आ रहा है। भगवान्के मजनमे विष्न होते देखकर प्रने उस स्थानको छोड़ दिया। उनको अपना यश तो बटाना नहीं था, वे तो भगवान्के भजन और ध्यानमं रस केते थे। वे मधुरा आये, उनका मन वहाँ नहीं लगा। उन्होंने गऊघाटपर रहनेका विचार किया । गऊघाट जानेके कुछ दिन पूर्व वे रेणुकाक्षेत्रमे भी रहे रेणुका ( रुनकता ) में उन्हें सतो और महात्माओंका सत्सङ्ग मिला, पर उस पवित्र स्थानमें उन्हे एकान्तका अभाव बहुत खटकता था । बनकतासे तीन मील दूर पश्चिमकी ओर यमुनातटपर गऊषाटमे आकर वे काव्य और सङ्गीतशास्त्रका अभ्यास करने च्यो । त्रदासकी एक महात्माके रूपमे ख्याति चारो ओर फैलने लगी।

पुष्टिसम्प्रदायके आदि आचार्य महाप्रमु श्रीवल्लभाचार्य अपने निवास-स्थान अङ्गेलसे व्रजयात्राके लिये सवत् १५६० वि०में निकल पड़े । उनकी गम्भीर विद्वत्ता, शास्त्रज्ञान और विदिन्त्रच्यकी कहानी उत्तर भारतके धार्मिक पुरुपोंके कानोमे पड़ चुकी थी । महाप्रमुने विश्रामके लिये गक्तधाटपर ही अस्यायी निवास घोषित किया । स्रदासने वल्लभाचार्यके दर्शनकी उत्कट इच्छा प्रकट की, आचार्य भी उनसे मिलना चाहते थे । पूर्वजनमके शुद्ध तथा परम पवित्र संस्कारोंसे

अनुप्राणित होकर सरने आचार्यके दर्शनके लिये पैर आगे वढा दिये, वे चल पड़े । उन्होंने दूरसे ही चरण-वन्दना की, हृदय चरण धूलि स्पर्शके लिये आकुल हो उठा। आचार्यने उन्हे आदरपूर्वक अपने पास बैठा लिया, उनके पवित्र सस्पर्शंसे सरके अङ्ग अङ्ग भगवद्भक्तिकी रसामृतल्हरीमे निमम हो गये । स्रने विनयके पद सुनाये, भक्तने भगवानके सामने अपने-आपको पतितोका नायक घोषित कर उनकी कृपा प्राप्त करना चाहा था--यही उस पदका अभिप्राय था । आचार्यने कहा, 'तुम सूर होकर इस तरह क्यों घिघियाते हो। भगवान्का यश सुनाओं, उनकी छीलका वर्णन करो । सर आचार्यचरणके इस आदेशसे बहुत प्रोत्साहित हुए। उन्होने विनम्रतापूर्वक कहा कि भी भगवान्की लीलाक। रहस्य नहीं जानता । अाचार्यने सुवोधिनी सुनायी उन्हे भगवानकी लीलका रस मिला, वे लीला-सम्बन्धी पद गाने ल्यो । आचार्यने उन्हे दीक्षा दी । वे तीन दिनोंतक ग्रजघाट-पर रहकर गोकुल चले आये, सूरदास उनके साथ थे। गोकुलमे सुरदास नवनीतिप्रयका निल्य दर्शन करके लीलाके सरस पद रचकर उन्हे सुनाने लगे । आचार्य वल्लमके भागवत पारायणके अनुरूप ही सूरदास लीलाविषयक पद गाते थे। वे आचार्यके साथ गोकुलसे गोवर्धन चले आये, उन्होंने श्रीनायजीका दर्शन किया और सदाके लिये उन्होंकी चरण शरणमे जीवन वितानेका शुभ सकल्प कर लिया। श्रीनाथजीके प्रति उनकी अपूर्व र्माक्त थी। आचार्यकी कृपासे वे प्रधान कीर्तनकार नियुक्त हुए।

गोवर्धन आनेपर सूरने अपना स्थायी निवास चन्द्रसरोवरके सिन्नकट परासोन्त्रीमे स्थिर किया। वे वहाँसे प्रतिदिन श्रीनाथजीका दर्गन करने जाते थे और नये नये पढ रचकर उन्हें वडी श्रद्धा और मिक्तसे समर्पित करते थे। धीरे धीरे वजके अन्य सिद्ध महात्मा और पुष्टिमार्गके मक्त किव नन्ददास, कुम्मनदास, गोविन्ददास आढिसे उनका सम्पर्क बढने लगा। मगवद्भिक्तकी कल्पलताकी शीतल छायामे बैठकर उन्होंने सूरसागर-जैसे विशाल प्रन्यकी रचना कर डाली। आचार्य वल्लमके लीलाप्रवेगके बाद गोसाई विद्वलने सूरदामकी अष्टछापमे स्थापना की। वे प्रमुख किव घोषित हुए। कमी कमी परासोलीसे वे नवनीतिप्रियके दर्शनके लिये गोकुल मी जाया करते थे।

एक बार सङ्गीत-सम्राट् तानसेन अकबरके सामने सुरदासका एक अत्यन्त सग्स और मिक्तपूर्ण पद गा रहे थे। बादशाह पदकी सरसतापर मुग्ध हो गये। उन्होंने सूरदाससे म्वय मिलनेकी इच्छा प्रकट की। उस समय आवन्यक गजकार्यमे मथुरा भी जाना था। वे तानसेनके साथ सूरदाससे बवत् १६२३ वि० में मिले। उनकी सहृदयता और अनुनय-विनयसे प्रसन्न होकर सूरदासने पद गाया, जिमका अभिप्राय यह था कि है मन! तुम माधवसे प्रीति करो। अक्त्रयरने परीक्षा ली, उन्होंने अपना यश गानेको कहा। सूर सो राधा-चरण-चारण चक्रवर्ती श्रीकृष्णके गायक थे, वे गाने लगे—

नाहिन रह्यौ हिय मह ठौर । नदनदन अछत फैसें आनिए उर और ॥

अकबर उनकी नि॰स्यहतापर मौन हो गये। भक्त स्रके मनमे सिवा श्रीकृष्णके दूसरा रह ही किम तरह पाता। उनका जीवन तो रामेश्वर, लीलाधाम श्रीनिकुञ्जनायकके प्रेम मार्गपर नीलाम हो चुका था।

स्रदास एक बार नवनीतिप्रियका दर्शन करने गोकुल गये, वे उनके श्रङ्गारका ज्यो कान्त्यो वर्णन कर दिया करते थे । गोसाई विहुजनाथके पुत्र गिरघरजीने गोकुलनाथके कर्नेसे उस दिन स्रदासकी परीक्षा ली । उन्होंने भगवान्का अहुत श्रङ्गार किया, वस्त्रके स्थानपर मोतियोकी मालाएँ पहनायीं । स्रने श्रङ्गारका अपने दिन्य चक्षुमे देखकर वर्णन किया। वे गाने लगे—

देख री हिर्र न ाम नगा । जलसुत भृपन अग विराजत, बसन हीन छवि उउत तरगा ॥ अग अग प्रति अमित माघुरी, निरिष्ठ लिजित रित कोटि अनगा । किलकत दिवसुत मुख के मन मिरि, सूर हंस । ब्रज जुबतिन सगा ॥

भक्तकी परीक्षा पूरी हो गयी, भगवान्ने अन्धे महाकवि-की प्रतिष्ठा अञ्चण्ण रक्खी, वे भक्तके हृदय कमऊपर नाचने लगे, महागायककी सङ्गीत-माधुरीसे रासरसोन्मत्त नन्दनन्दन प्रमत्त हो उठे, कितना मधुर वर्णन था उनके खरूपका।

स्रदासजी त्यागी, विरक्त और प्रेमी मक्त थे। श्रीवल्लभाचार्यके सिद्धान्तोंके पूर्ण जाता थे। उनकी मानसिक भगवत्सेवा निद्ध थी। वेमहाभागवत थे। उन्होंने अपने उपास्य श्रीराधारानी और श्रीकृष्णका यश-वर्णन ही श्रेय-मार्ग समझा। गोपी-प्रेमकी ध्वजा भारतीय काव्य-साहित्यमे फहरानेमे वे अग्रगण्य स्वीकार किये जाते हैं।

उन्होंने पचासी सालकी अवस्थामे गोलोक प्राप्त किया । एक दिन अन्तिम समय निकट जानकर मर्दामने श्रीनाथ जीकी केवल मङ्गला-आरतीका दर्शन किया । वे नित्य श्रीनाथजीकी पत्येक झॉकीका दर्शन करते ये । गोसाई विदृलनाथ शृद्धार-झॉकीमे उन्हे अनुपिखत देखकर आश्चर्य चिकतहो गये। उन्टाने स्यामसुन्दरकी ओर देखा, प्रभुने अपने परम भक्तका पद नहीं सुना था, स्रदासजी उन्हें नित्य पद सुनाया करते थे । कुम्भनदास, गोविन्ददास आदि चिन्तित हो उठे । गोसाईजीने करुण खरसे कहा-- आज पुष्टिमार्ग-का जहाज जानेवाला है। जिसको जो कुछ लेना हो। वह ले हे। उन्होने भक्तमण्डलीको परासोली भेज दिया और राजमोग समर्पित कर वे कुम्भनदास, गोविन्ददास और चतुर्भुजदास आदिके साथ स्वय गये। दथर सूरकी दग्रा विचित्र थी । परामाली आकर उन्होंने श्रीनायजीकी ध्वजाको नमस्कार किया । उसीकी ओर मुख करके चवृतरेपर लेटकर सोचने लगे कि यह काया पूर्णरूपसे हरिकी मेवामे नहीं प्रयुक्त हो सकी । वे अपने दैन्य और विवशताका स्मरण करने लगे । समस्त लौकिक चिन्ताओसे मन इटाकर उन्होंने श्रीनाथजी और गोसाईजीका ध्यान किया । गोसाईजी आ पहुँचे, आते ही उन्होंने स्रदासका कर अपने हाथमें ले लिया । महाकवि-ने उनकी चरण-चन्दना की । सूरने कहा कि भूम तो आपकी ही प्रतीक्षा कर रहा था। वे पद गाने लगे---

सजन नैन रूप रस मांत ।

अतिसय चारु चपल अनियार, पल पिजरा न समाते ॥ चित्र चित्र जात निकट सबनिन के, उक्तिट पलटि ताटक फॅदाते । सृरदास अजन गुन अटके, नतरु अबिह उडि जाते ॥

अन्त समयमं उनका ध्यान युगल्खरूप श्रीराधा-मनमोहनमे लगा हुआ था। श्रीविद्वलनाथके यह पूळनेपर कि 'चित्तवृत्ति कहाँ है ?' उन्होंने कहा कि 'मे राधारानीकी वन्दना करता हूँ, जिनसे नन्दनन्दन प्रेम करते है।'

चतुर्सुजदासने कहा कि 'आपने असख्य पदोकी रचना की, पर श्रीमहाप्रभुका यश आपने नहीं वर्णन किया ।' सूरकी गुरु-निष्ठा बोळ उठी कि 'मै तो उन्हें साक्षात् भगवान्का रूप समझता हूँ, गुरु और भगवान्मे तिनक भी अन्तर नहीं है । मैने तो आदिसे अन्ततक उन्हींका यश गाया है ।' उनकी रसनाने गुरु-स्तवन किया ।

मरोसो दृढ इन चरनिन केरो । श्रीवह्मम नख चद्र छटा बिनु सब जग माझ अँघरो ॥ साधन नाहि और या किल में जासों होय निवेरो। 'सूर' कहा कहै हिबिधि ऑधरो विना मोल को चेरो॥

चतुर्भुजदासकी विशेष प्रार्थनापर उन्होने उपिश्यत भगवदीयोंको पुष्टिमार्गके मुख्य सिद्धान्त संक्षेपमे सुनाये ! उन्होंने कहा कि 'गोपीजनोंके भावसे मावित भगवान्कें भजनसे पुष्टिमार्गके रसका अनुभव होता है। इस मार्गमें केवल प्रेमकी ही मर्यादा है।' स्रदासने श्रीराधाकुणाकी रसमयी छविका ध्यान किया और वेसदाके लिये ध्यानस्थ हो गये।

# भक्त कुम्भनदासजी

कुम्भनदास परम भगवद्भक्त, आदर्श गृहस्य और महान् विरक्त थे। वे निःस्पृह, त्यागी और महासन्तोषी व्यक्ति थे। उनके चरित्रकी विशिष्ट अलैकिकता यह है कि भगवान् साक्षात् प्रकट होकर उनके साथ सखाभावकी क्रीडाऍ करते थे।

कुम्भनदासका जन्म गोवर्धनके सन्निकट जमुनावतो प्राममें संवत् १५२५ वि॰ मे चैत्र कृष्ण एकादशीको हुआ था । वे गोरवा क्षत्रिय थे । उनके पिता एक साधारण श्रेणीके व्यक्ति थे । खेती करके जीविका चलाते थे । कुम्भनदासने भी पेतृक वृत्तिमें ही आस्था रक्खी और किसानीका जीवन ही उन्हें अच्छा लगा । परासोलीमें विशेषरूपसे खेतीको कार्य चलता था । उन्हें पैसेका अभाव आजीवन खटकता रहा, पर उन्होंने किसीके सामने हाथ नहीं पसारा । भगवद्भक्ति ही उनकी सम्पत्ति थी । उनका कुदुम्ब बहुत बड़ा था, खेतीकी आयसे ही उसका पालन करते थे ।

महाप्रभु वहुभाचार्यजी उनके दीक्षा-गुरु थे। सवत् १५५० वि० मे आचार्यकी गोवर्धन-यात्राके समय उन्होंने ब्रह्म-सम्बन्ध हिया था। उनके दीक्षा-कालके पंद्रह साल पूर्व शीनाथजीकी मूर्ति प्रकट हुई थी। आचार्यकी आज्ञासे वे शीनाथजीकी सेवा करने लगे। नित्य नये पद गाकर सुनाने लगे। पुष्टि-सम्प्रदायमे सम्मिलित होनेपर उन्हें कीर्तनकी ही सेवा दी गयी थी। कुम्भनदास भगवत्कुपाको ही सर्वोपरि मानते थे। बड़े से बड़े घरेल् संकटमे भी वे अपने आस्था-पथसे कभी विचलित नहीं हुए।

श्रीनायजीके श्रङ्कारसम्बन्धी पदोकी रचनामे उनकी विशेष अभिकृष्टि थी। एक बार श्रीविष्ठभाचार्यजीने उनके युगल-लीलासम्बन्धी पदसे प्रसन्न होकर कहा था कि 'तुम्हे तो निकुञ्जलीलाके रसकी अनुभूति हो गयी।' कुम्भनदास महाप्रभुकी कृपासे गद्गद होकर बोल उठे कि 'मुझे तो इसी रसकी नितान्त आवश्यकता है।'

महाप्रभु वल्लभाचार्यके लीला-प्रवेशके बाद कुम्भनदास गोसाई विडलनाथके संरक्षणमे रहकर भगवान्का लीला-गान करने लगे । विद्वलनाथजी महाराजकी उनपर बड़ी कृपा थी । वे मन-ही-मन उनके निर्लोभ-जीवनकी सराहना किया करते थे । संवत् १६०२ वि० मे अष्टलापके कवियोमे उनकी गणना हुई । बड़े-बड़े राजा-महाराजा आदि कुम्भनदासका दर्शन करनेमें अपना सौभाग्य मानते थे । वृन्दावनके बड़े-बड़े रसिक और सत-महात्मा उनके सत्सङ्ककी उत्कट इच्ला किया करते थे । उन्होंने भगवद्भक्तिका यश सदा अक्षुण्ण रक्खा, आर्थिक संकट और दीनतासे उसे कभी कलंकित नहीं होने दिया।

एक बार श्रीविद्वलनाथ उन्हे अपनी द्वारिका-यात्रामे साथ ले जाना चाहते थे; उनका विचार था कि वैष्णवोक्ती भेटसे उनकी आर्थिक परिस्थिति सुधर जायगी। कुम्भनदास श्रीनाथजीका वियोग एक पलके लिये भी नहीं सह सकते थे; पर उन्होंने गोसाईजीकी आज्ञाका विरोध नहीं किया। वे गोसाईजीके साथ अप्सराकुण्डतक ही गये थे कि श्रीनाथजीके सौन्दर्य-स्मरणसे उनके अङ्ग-अङ्ग सिहर उठे, भगवान्की मधुर-मधुर मन्द मुसकानकी ज्योत्स्ना विरह-अन्धकारमे थिरक उटी, माधुर्य-सम्राट् नन्दनन्दनकी विरह-वेदनासे उनका द्वदय घायल हो चला। उन्होंने श्रीनाथजीके वियोगमे एक पद गाया—

केते दिन जु गए बिनु देखें ।
तरुन किसोर रिसक नॅदनंदन, कछुक उठित मुख रेखें ॥
वह सोमा, वह काति वदन की, कोटिक चंद बिसेखें ।
वह चितवन, वह हास मनोहर, वह नटवर बपु मेखें ॥
स्याम सुँदर सँग मिलि खेलन की आवित हिये अपेखें ।
'कुंमनदास' काल गिरिधर बिनु जीवन जनम अलेखें ॥

श्रीगोसाईजीके हृदयपर उनके इस विरह-गीतका बड़ा प्रभाव पड़ा । वेनहीं चाहते थे कि कुम्भनदास पलभरके लिये भी श्रीनाथजीसे अलग रहे । कुम्भनदासको उन्होंने लौटा दिया । श्रीनाथजीका दर्शन करके कुम्भनदास स्वस्थ हुए ।

एक बार अकबरकी राजसभामें एक गायकने उनका पद गाया, बादशाहने उस पदसे आकृष्ट होकर कुम्भनदासकी फतहपुर सीकरी बुलाया। पहले तो कुम्भनदास जाना नहीं चाहते थे, पर मेनिक और दूतोका विशेष आग्रह देखकर वे पैदल ही गये। श्रीनायजीके समासदस्यको अकबरका पे सर्थ को को हो भाग । कुम्मनदासको पाड़ो फटी हुई थी, तिनया मैली थी, वे आत्मग्लानिम इव रहे थे कि किस पापके फलस्वरूप उन्हें इनके सामने उपिखत होना पड़ा। वादशाहने उनकी बड़ी आवमगत की। पर कुम्मनदासको तो ऐमा लगा कि किसीने उनको नरकमे ला खड़ा कर दिया है। वे सोचने लगे कि राजसमासे तो कही उत्तम बज है, जिसमे स्वय, श्रीनाथजी खेलते रहते हैं। अकबरने पद गानेकी प्रार्थना की। कुम्मनदास तो मगवान् श्रीकृष्णिके ऐसर्थ माध्येक किय थे, उन्होंने पद-गान किया--

मगत को कहा सीकरी काम । अगवन जात पन्टैयॉ ट्र्टीं, बिसरि गयो हिरेनाम ॥ जाको मुख देखें दुस लागे, ताको करनो पन्यो प्रनाम । 'कुमनदाय' लाक गिरियर बिनु और सबै बेकाम ॥

बादशाह सहृदय थे, उन्होंने आहरपूर्वक उनको घर मेज दिया। सवत् १६२० वि० मे महाराज मानसिंह वज आये थे। उन्होंने वृन्दावनके दर्शनके बाद गोवर्धनकी यात्रा की। श्रीनाथ-जीके दर्शन किये। उस समय मृदग और वीणाके साथ कुम्भनदासजी कीर्तन कर रहे थे। राजा मानसिंह उनकी पद-गात-शैलीने बहुत प्रभावित हुए। वे उनसे मिलने जमुनावतो गये। कुम्भनदासकी दीन हीन दशा देखकर वे चिकत हो उठे। कुम्भनदास भगवान्के रूप चिन्तनमे ध्यानस्थ थे। ऑख खुलनेपर उन्होंने मतीजीसे आसन और दर्पण मॉगे, उत्तर मिला कि 'आसन (धास) षडिया राग गयी, दर्पण (पानी) भी पी गयी।' आशय यह था कि पानीमे मुख देखकर वे तिलक करते थे। महाराजा मानसिंहको उनकी निर्धनताका पता लग गया। उन्होंने सोनेका दर्पण देना चाहा,

भगवान्के भक्तने अस्वीकार कर दिया; मोहरोंकी थैली देनी चाही, विश्वपितिके सेवकने उसकी उपेक्षा कर दी । चलते समय मानिसहने जमुनावतो गाँव कुम्भनदासके नाम करना चाहा; पर उन्होंने कहा कि भेरा काम तो करीलके पेड़ और बेरके बुक्षसे ही चल जाता है। राजा मानिसहने उनकी निःस्पृहता और त्यागकी सराहना की, उन्होंने कहा कि भायाके भक्त तो मेने बहुत-से देखें हैं, पर वास्तिवक भगवव्भक्त तो आप ही है।

वृद्वावस्थामं भी कुम्भनदास नित्य जमुनावतोसे श्रीनाथजी-के दर्शनके लिये गोवर्धन आया करते थे। एक दिन सक्तर्पण कुण्डपर आन्योरके निकट वे ठहर गये। अप्रछापके प्रसिद्ध कवि चतुर्भुजदासजी, उनके छोटे पुत्र, साथ थे। उन्होंने चतुर्भुजदाससे कहा कि 'अव घर चलकर क्या करना है। कुछ समय बाद शरीर ही छूटनेवाला है।' गोसाई विडलनाथ-जी उनके देहावसानके समय उपस्थित थे। गोसाईजीने पूछा कि 'इस समय मन किस लीलांग लगा है १' कुम्भनदासने कहा, 'लाल तेरी चितवन चितहि चुरावे' और इसके अनन्तर युगल-खरूपकी छविके ध्यानमं पद गाया—

रसिकनी रस में रहत गडी।

कनक देनि वृषमानुनदिनी स्याम तमाल चढी॥ विहरत श्रीगिरिघरन हाल सँग, कोने पाठ पढी। 'कुॅमनदास' प्रमु गोवरधनघर रति रस केलि बढ़ी॥

उन्होंने गरीर छोड दिया । गोसाईजीने कहणस्वरसे श्रद्धाञ्जिल अर्पित की कि ऐसे भगवदीय अन्तर्धान हो गये । अब पृथ्वीपर सच्चे भगवद्भक्तोजा तिरोधान होने लगा है । बास्तवमे कुम्भनदासजी निःस्पृहताके प्रतीक ये, त्याग और तपस्याके आदर्श ये, परम भगवदीय और सीधे-सादे गृहस्थ ये । सवत् १६३९ वि॰ तक वे एक सौ तेरह सालकी उम्र पर्यन्त जीवित रहे ।



#### भक्त-वाणी

असंतोषः परं दुःखं संतोपं परमं सुखम् । सुखार्थी पुरुषस्तसात्सन्तुष्टः सततं भवेत् ॥—गौतम सतोपरूपी अमृतके पानसे तृप्त गान्तचित्त पुरुषोको जो सुख है, धनके छोभसे इधर-उधर दौडनेवार्छेके नसीवमें वह सुख कहाँ है । असंतोप ही परम दु ख है और सतोष ही परम सुख है । इसिल्पे सुख चाहनेवाले पुरुषको ( मगत्रान्की दी हुई प्रत्येक स्थितिमे ) सदा सतुष्ट रहना चाहिये ।

#### भक्त श्रीपरमानन्ददासजी

श्रीगरमानन्द्रदास्त्री मगवान्की लीलके मर्मज्ञ अनुभवी किन और कीर्तनकार थे। वे अष्टठानके प्रमुख किनोंमेले एक ये। उन्होंने आजीवन भगवान्की लील गानी। श्रीमद्-वल्क्माचार्नकी उनगर वड़ी कृता रहती थी। वे उनका वड़ा सम्मान करते थे। उनका पद-संत्रह (परमानन्द्रसागर के नाम-से विख्यान है, उनकी रचनाएँ अत्यन्त सरस और भावपूर्ण हैं। लीलगायक किनोंमें उन्हें गौरवपूर्ण खान प्रात है।

परमानन्ददासजीका जन्म सं० १५५०वि० मे मार्गशीर्प शुरू ७ नो हुआ था। वे कान्यक्रव्य ब्राह्मण थे, कन्नौजके रहनेजाले ये । जिस दिन वे पैदा हुए, उसी दिन एक घनी व्यक्तिने उनके पिनाको बहुत-सा धन दिया। दानके फक्त्वरूप घरमें परमानन्द छ। राजा, निताने बालकका नाम परमानन्द रक्ता । उनकी वाल्यावस्या सुखपूर्वक व्यतीत हुई, वचपनसे हीं उनके स्वभावमें त्याग और उदारताका वाहुत्व या। उनके रिता साधारण श्रेणीके व्यक्ति थे, दान आदिसे ही जीविका चलाते थे। एक समय क्लीजमें अकाल पड़ा। हाकिमने टण्ड-रूपमें उनके पिताका सारा धन छीन लिया । वे कंगाल हो गये। परमानन्द पूर्णरूपने युवा हो चुके थे। अभीतक उनका वित्राह नहीं हुआ था। निनाको सदा उनके विवाहकी चिन्ता वनी रहती थी और परमानन्द उनसे कहा करते थे कि ध्याप मेरे विवाहकी चिन्ता न करें, मुझे विवाह ही नहीं करना है। जो द्वर अप हो. उससे परिवारवालोंका पाळन करें, साधु-क्षेत्र और अतिथि-सत्कार करें।' पर पिताको तो हब्बोपार्जन-की सनक थी। वे घरते निकल पहे । देश-विदेशमें धूमने लगे । इघर परमानन्द भगवान्के गुण-कीर्तनः लीला-गान और साबु-समागममें अपने दिन विनाने लगे । वे युवावस्थाम ही अच्छे कवि और कीर्तनकारके रूपमे प्रसिद्ध हो गये। लोग उन्हें 🗗 परमानन्द स्वामी कहने ल्यो । छन्दीस साउकी अवस्यातक वे कन्नीजमें रहे, उसके बाद वे प्रजाग चळेआ है। स्वामी परमानन्द-की क्रुटीम अनेकानेक साधु-संत सत्सङ्गके लिये आने लगे। उनकी विरक्ति बटती गर्ना और काव्य तथा संगीतमें वे पूर्ण-रूपसे निपुण हो गये।

स्वामी परमानन्द एकादद्यीकी रात्रिको -जागरण करते थे। भगवान्की लीलाओंका कीर्तन करते थे। प्रयागमें मगवती कालिन्दीके दूसरे तटपर दिग्विजयी महाप्रमु चल्ल्भाचार्यका अहेलमें निवास-स्थान था। उनका जलपरिया कपूर परमानन्द स्वामीके जागरण-उत्सवनें साम्मालिन हुआ करता था। एक दिन एकादबीकी रातको स्वामी परमानन्द कीतन कर रहे थे। कपूर चल पडा, यमुनाने नाव नहीं थी वह तेरकर इस गर आ गता। परमानन्द स्वामीने देखा कि उसकी गोदने एक व्यामवर्णका शिशु बैठा है. उसके सिरार मतूर्यान्ड्या मुकुट है नयन कम के समान प्रकुल्लिन हे, अवरोंतर अमृतकी क्योरना उहरा रही है. गड़ेमें वनमाला है, पीनाम्बरमें उसका शरीर अत्यन्त मनोमोहक-सा लग रहा है। परमानन्दके दिव्य संस्कार जाग उठे, उन्हें पूर्ण विश्वास हो गया कि मक्तकी माधुर्यमयी गोदमें मगवान् व्यामसुन्दर ही उनका कीर्तन सन रहे हैं। उत्यव समाप्त हो गता। स्वप्नमें उन्हें श्रीवल्क्रमाचार्यके दर्णनकी प्रेरणा मिली। वे दूसरे दिन उनसे मिल्नेके लिये चल पहे। आचार्यप्रवरने उनसे भगवान्का यश्च वर्णन करनेको कहा। परमानन्दर्जीने विरहका पट गाया—

तिय की माव जु तियहि रही री ।

बहुरि गुपाल देखि नहि पाए विरुप्त कुन अहीरी ॥
इक दिन सो जु मखी यहि मारग वेचन जात दही री ।

प्रीति के लिएँ दान मिस मोहन मेरी वाँह गही री ॥
बिनु देखें हिनु नात कराप सन विरहा जनल दही री ।

परमानँद स्तामी बिनु दरसन नैनन नदी वही सी ॥

उन्होंने आचार्यको दार्ल्शलके अनेक पद सुनाये। आचार्यने उन्हें ब्रह्म-सम्बन्ध दिया। परमानन्द स्वामीसे दास वन गये।

सं० १५८२ वि०में वे महाप्रभुजीके साय व्रज गये। उन्होंने इस यात्रामें आचार्यको अपने पूर्व निवासस्यान क्त्रीज-में ठहराया या। आचार्य उनके मुखसे 'हारे तेरी छीला की सुधि आवे।' पद सुनकर तीन दिनोंतक मृष्टित रहे।

वे आचार्यप्रवरके साथ सर्वप्रयम गोकुल आये। कुछ दिन रहकर वे उन्हींके साथ वहाँसे गोवर्घन चले आये। ये सदाके लिये गोवर्घनमे ही रह गये। सुरभी-कुण्डपर न्यामतमाल बृक्षके नीचे उन्होंने अपना खायी निवास स्थिर किया। वे नित्य श्रीनाथ जीका दर्धन करने जाते थे। कमी-कमी नवनीतिष्रयके दर्शनके लिये गोकुल मी जाया करते थे।

सं० १६०२ वि० मे गोसाई विद्वलनायजीने उनको अप्रद्याप में सम्मिल्ति कर लिया | वे उचकोटिके कवि और मक्त ये | भगवान्के लीला-गानमें उन्हें बड़ा रस मिलता था। एक बार विद्वलनाथजीके साथ जन्माप्टमीको वे गोकुल आये। नवनीतिप्रयके सामने उन्होंने पद-गान किया; वे पढ़ गाते-गाते सुध बुध भूल गये। ताल-स्वरका उन्हें कुछ भी पता नहीं रहा। उसी अवस्थामें वे गोवर्धन लाये गये। मूर्च्छी समाप्त होनेपर अपनी कुटीमें आये, उन्होंने वोलना छोड़ दिया। गोसाईजीने उनके गरीरपर हाथ फेरा। परमानन्ददास-ने नयनोंमे प्रेमाश्र भरकर कहा कि 'प्रेमपात्र ता केवल नन्द-नन्दन है। भक्त तो सुख और दुःख दोनोंमे उन्होंकी कृपाके सहारे जीते रहते है।'

सं० १६४१ वि० मे भाद्रपद कृष्ण नवमीको उन्होने गोलोक

प्राप्त किया । वे उस समय सुरभी-कुण्डपर ही थे । मध्याहर-का समय था । गोसाई विहलनाथ उनके अन्तसमयमे उपिस्तत थे । परमानन्दका मन युगलस्वरूपकी माधुरीमे संलग्न था । उन्होने गोसाईजीके सामने निवेदन किया—

राधे बैठी तिलक संगारित ।

मृगनेनी कुसुमायुव कर धरि नद मुवनको रूप विचारित ॥

दर्पन हाथ सिगार बनावित, वासर जुग सम टारित ।

अतर प्रीति स्यामसुदर सों हिर संग के कि संमारित ॥

वासर गत रजनी वज आवत मिलत गोवर्धन प्यारी ।

'परमानॅट' स्वामी के सग मुटित मई वजनारी ॥

इस प्रकार श्रीराधाकृष्णकी रूप सुधाका चिन्तन करते हुए उन्होंने अपनी गोलोक-यात्रा सम्पन्न की।

#### <del>ः</del> भक्त श्रीकृष्णदासजी

श्रीकृष्णदासजीका जन्म स०१५५३ वि० मे गुजरातप्रदेश-के अहमदाबाद जनपदमे चलोतर नामक गाँवमे हुआ था। वे कुनवी कायस्थ थे। पाँच वर्षकी अवस्थासे ही वे मगवान्के लीला कीर्तन, भजन तथा उत्सवोंमे सम्मिलित होने लगे थे। वाल्यावस्थासे ही बड़े सत्यिनिष्ठ और निडर थे। जब वे बारह सालके थे, उनके गाँवमे एक वनजारा आया, उसने माल बेचकर बहुत-सा रुपया जमा किया था। कृष्णदासके पिता गाँवके प्रमुख थे, उन्होंने रातमे उसका रुपया छुटवाकर इडप लिया। कृष्णदासके सीधे सादे हृदयपर इस घटनाने बडा प्रभाव डाला, उन्होंने अपने पिताके विरुद्ध बनजारेद्वारा न्यायालयमे अभियोग चलाया और उनके साक्ष्यके फलस्करूप बनजारेको वैसा-वैसा मिल गया। वे घरसे निकाल बाहर किये गये, तीर्थयात्राके लिये चल पड़े।

महाप्रभु श्रीवल्लभाचार्य अडैल्से वज जा रहे थे। उन्होंने गऊघाटपर अभी दो ही चार दिन पहले सूरको ब्रह्मसम्बन्ध दिया था। महाप्रभुजीने मथुराके विश्रामघाटपर युवक कृष्णदासको देखा, देखते ही समझ लिया कि वालक बड़ा सस्कारी है, उन्होंने प्रसन्नतापूर्वक उनको दीक्षितकर ब्रह्मसम्बन्ध दिया। आचार्यसे मन्त्र प्राप्त करते ही, उन्हें सम्पूर्ण भगवल्लीलाका स्मरण हो आया। आचार्यने उनको श्रीनाथजीके मन्दिरका अधिकारी नियुक्त किया। उनकी देख-रेखमे श्रीनाथजीकी सेवा राजसी ठाटसे होने लगी। दूर दूरतक उनकी प्रसिद्धि फैल गयी। वे श्रीनाथजीकी सेवा करते थे

और सरस पदोकी रचना करके मित्तपूर्वक समर्पित करते थे। उनके पद अविकाश शृङ्कार-भावना प्रधान हैं। मित्त और शृङ्कारमिश्रित प्रेम-छीला, रासलीलाके सम्बन्धमें उन्होंने अनेकानेक पद लिखे। 'युगल मान-चरित्र' की रचना माधुरी और विशिष्ट कवित्व शक्तिसे प्रभावित होकर श्रीविद्दलनाथने उनको अष्टलापमे गौरवपूर्ण स्थानसे सम्मानित किया। वे आजीवन अविवाहित रहे।

एक समय किसी विशेष कार्यसे कृष्णदासजी आगरा गये थे। उस समय आगरा भौतिक ऐश्वर्य और कलाका केन्द्र था। कृष्णदासजी वाजारमे सौदा कर रहे थे कि अचानक उनकी दृष्टि एक वेश्यापर पड़ गयी । वह मधुर, सरस और अत्यन्त कोमल कण्ठसे गाना गा रही थी। भगवानके मक्तके दृदयमे सात्विक भाव उमड आये । विपयोन्मत्त वाराङ्गनाके उद्धारका समय आ गया। भगवान्के यग-गायकके दर्शनसे उसकी भावनाएँ पवित्र हो चली थीं । क्रणादासने सोचा कि यह अभिशापग्रस्त दैवी जीव है। यदि मेरे 'लाला' साक्षात् नन्दनन्दनको रिङ्गायेः उनके सामने पद गाये तो इसके भवसागरसे पार होनेमे कुछ भी सन्देह नहीं है । उन्होने वाराङ्गनासे कहा कि 'क्या तुम मेरे वाल-गोपाल श्रीनायजीके सामने पद गाओगी ११ कृष्णदासके हृदयमे वात्सल्यका सागर लहरा उठा । वाराङ्गना उनके अनुरोधको अस्वीकार नहीं कर सकी । भक्तने तो उसकी कलाको, सरस गायकीको श्रीनाथजीके चरणोंमे समर्पित कर दिया था । अपने रसिक-

शेखर लालाको रिझानेके लिये वे उसे आगरेसे व्रज ले आये । वाराङ्गनाने विधिपूर्वक स्नान किया, पवित्र और खच्छ वस्त्र धारण किये । इप्णदासने उससे कहा कि 'तुमने विपयी जीवोंको बहुत रिझाया है, आज मेरे लालाको, व्रजेश्वरको रिझाकर अपना जन्म सफल करो ।' वेश्याके जन्म जन्मके पुण्य प्रकट हो गये । श्रीनाथजीकी उत्थापन-झॉकीका समय था, यशोदानन्दन मन्द-मन्द मुसकरा रहे थे । कृष्णदास आनन्दिनमप्त थे, उनके लालाका श्रद्धार अत्यन्त अद्भुत था। वाराङ्गनाने कृष्णदासका रिचत पद समर्पित किया । सातो स्वर एक साथ उसकी पायल ध्वनिपर नाच उठे; मृदग और झॉझ, बीणा और करतालके ताल तुकपर, लय-यतिपर वातावरणके कण-कणमे रस भर उठा । वाराङ्गनाकी अधरा-मृत-लहरी श्रीनाथजीके चरण पखारने लगी।

मो मन गिरिघर छवि पे अटक्यों । लिखत त्रिमग चाल प चिल के चित्रुक चारु गिंड ठटक्यों ॥ सजल स्थाम घन बरन लीन है, पिरि चित अनत न मटक्यों । 'कृष्णदासं किए प्रान निछावरि, यह तन जग सिर पटक्यों ॥ 'गीत समाप्त होते ही श्रीनायजीके अङ्गसे एक ज्योति निकली, वाराङ्गना उसीमे लीन हो गयी । उसके प्राण भगवान्की सेवामे समर्पित हो गये । कृष्णदासके लालाकी रीझ तो न्यारी ही थी । जिनके चरणारविन्द-मकरन्दके रसास्वादनके लिये त्रिदेव बजमे परिक्रमा करते रहते हैं, उन्होंने मक्तकी मनःकामना पूरी कर दी । कृष्णदासके रिसक गोपालने उनको धन्य कर दिया, भक्तने उपहार दिया था, अस्वीकार करना कठिन था।

सं० १६३६ वि० के लगभग वे एक कुओं बनवा रहे थे। उसका निरीक्षण करते समय वे कुऍमे गिर पड़े। इस दुर्घटनासे उनकी मृत्यु हो गयी। श्रीगोसाईजीने कुऍको पूरा कराकर उनकी आत्माको शान्ति दी।

निस्तन्देह तत्काळीन पुष्टिमार्गके भक्तो और महाप्रभुके शिष्योंमें उनका व्यक्तित्व अत्यन्त विशिष्ट और महत्त्वपूर्ण स्वीकार किया जाता है । वे बहुत वड़े मगवदीय थे ।

# भक्त श्रीगोविन्ददासजी

श्रीगोविन्ददासजीका जन्म वजके निकट ऑतरी प्राममे स॰ १५६२ वि॰मे हुआ था । वे ब्राह्मण थे । वाल्यावस्थासे ही उनमे वैराग्य और भक्तिके अङ्कर प्रस्फाटित हो रहे थे। कुछ दिनोंतक गृहस्याश्रमका उपमोग करनेपर उन्होने घर छोड़ दिया, वैराग्य ले लिया । महावनमे जाकर भगवान्के भजन और कीर्तनमें समयका मदुपयोग करने छगे। महावनके टीलेपर बैठकर शास्त्रोक्त विधिसे कीर्तन करते थे। घीरे-वीरे उनकी प्रसिद्धि दूर दूरतक फेल गरी । वे गानविद्याके आचार्य ये । काव्य एवं सङ्गीतमा पूर्ण रूपसे उन्हें ज्ञान था । गोसाई भक्ति निष्ठा और सङ्गीत मानुरीसे विद्वलनायजी उनकी परिचित थे। यद्यपि दोनोका साक्षात्कार नहीं हुआ था। तो भी दोनों एक दूसरेकी ओर आकृष्ट थे। गोविन्दस्वामीने श्रीविद्वलनायजीमे स० १५९२ वि० मे गोकुल आकर ब्रह्म-सम्बन्ध ले लिया । उनके परम कृपापात्र और भक्त हो गये । गोसाईं जीने कर्म और भक्तिका तात्विक विवेचन किया। उनकी कृपासे गोविन्द स्वामीसे गोविन्ददास हो गये। उन्होंने गोवर्धन-को ही अपना स्थायी निवास स्थिर किया। गोवर्धनके निकट कदम्य वृक्षोंकी एक मनोरम वाटिकामे वे रहने लगे। वह स्थान 'गोविन्ददासकी कदमखण्डी' नामसे प्रसिद्ध है। वे

सरस पदोंकी रचना करके श्रीनाथजीकी सेवा करते थे। वजके प्रित उनका हट अनुराग और प्रगाट आसक्ति थी। उन्होंने वजकी मिहमाका बड़े सुन्दर ढगसे बखान किया है। वे कहते हैं— 'वैकुण्ठ जाकर क्या होगा, न तो वहाँ किलन्दिगिरिनन्दिनी-तटको चूमनेवाली सलोनी लितकाओकी शीतल और मनोरम छाया है, न भगवान् श्रीकृष्णकी मधुर वगिष्विनकी रसालता है, न तो वहाँ नन्द-यगोदा हे और न उनके चिदानन्दघनमूर्ति स्यामसुन्दर है, न तो वहाँ वजरज है, न प्रेमोन्मत्त राधारानीके चरणारविन्द-मकरन्दका रसाखादन है।'

गोविन्ददास स्वरचित पदोंको श्रीनाथजीके सम्मुख गाया करते थे। मिक्तपक्षमे उन्होंने दैन्य माव कभी नहीं स्वीकार किया। जिनके मित्र अखिल लोकपति साक्षात् नन्दनन्दन हों। दैन्य भला उनका स्पर्श ही किस तरह कर सकता है। गोविन्ददासका तो स्वाभिमान भगवान्की सख्य-निधिमे संरक्षित और पूर्ण सुरक्षित था। गोसाई विद्वल्नायने उन्हे कवीश्वरकी संज्ञासे समल्ड्रुतकर अष्टलापमे सम्मिलत किया था। सङ्गीत-सम्राट् तानसेन उनकी सङ्गीत-माधुरीका आस्वादन करनेके लिये कभी कभी उनसे मिलने आया करते थे।

एक समय ऑतरी ग्रामसे कुछ परिचित व्यक्ति उनसे

मिल्ने आये, वे यशोदाघाटपर स्नान कर रहे थे। उन्होंने गॉववालोको पहचान लिया; पर वे नही जान सके कि गोविन्द-स्वामी वे ही है। उन्होंने गोविन्ददाससे पूछा कि 'गोविन्द-स्वामी कहाँ हैं?' गोविन्ददासने कहा—'वे तो मरकर गोविन्ददास हो गये।' गॉववालोंने उनके चरणका स्पर्श किया, उनके पवित्र दर्शनसे अपने सौभाग्यजी सराहना की।

एक दिन गोविन्ददास यशोदाघाटपर बैठकर बड़े प्रेमसे भैरव राग गा रहे थे। प्रातःकालके शीतल शान्त वातावरणमें चराचर जीव तन्मय होकर भगवान्की कीर्तिमाधुरीका पान कर रहे थे। बहुतसे यात्री एकत्र हो गये। भक्त भगवान्के रिझानेमें निमग्न थे। वे गा रहे थे—

आओ मेरे गोविद, गोकुङ चंदा । मइ विंड बार खेलत जमुना तट, वदन दिखाय देहु आनंदा ॥ गायन कीं आवन की विरियों, दिन मिन किरन होति अति मंदा । आप तात मात छतियों कगे, 'गोविद' प्रमु ब्रज जन सुख कदा ॥

मक्तके हृदयके वात्सल्यने भैरव रागका माधुर्य वढा दिया। श्रोताओमे वादशाह अकवर भी प्रच्छन्न वेपमे उपिखत ये। उनके मुखसे अनायास 'वाह-वाह' की ध्विन निकल पड़ी। गोविन्ददास पश्चात्ताप करने लगे और उन्होंने उसी दिनसे श्रीनायजीके सामने भैरव राग गाना छोड़ दिया। उनके हृदयमे अपने प्राणेश्वर प्रेमदेवता ब्रजचन्द्रके लिये कितनी पवित्र निष्ठा थी।

गोविन्ददासजीकी मिक्त सख्य-भावकी थी, श्रीनायजी साक्षात् प्रकट होक्र उनके साथ खेला करते थे, वाल-लीलाएँ किया करते थे। गोविन्ददास सिद्ध महात्मा और उच्च कोटिके भक्त थे। एक वार रासेश्वर नन्दनन्दन उनके साथ खेल रहे थे, कौ तुकवण गोविन्ददासने श्रीनाथजीको ककड़ मारा। गोसाई विद्वल्नाथजीसे पुजारीने शिकायत की, गोविन्ददासने निर्भयतापूर्वक उत्तर दिया कि आपके लालाने तो तीन कंकड़ मारे थे। श्रीविद्वलने उनके सौमायकी सराहना की।

मक्तोकी लीलाएँ बड़ी विचित्र होती हैं। उनको समझनेके लिये प्रेमपूर्ण हृदय चाहिये। एक वार गोबिन्ददासजी श्रीनाथ-जीके साथ गुल्ली खेल रहे थे, राजभोगका समय हो रहा था, मगवान् विना दाँव दिये ही मन्दिरमे चले गये। गोविन्ददासने पीछा किया, श्रीनाथजीको गुल्ली मारी। प्रेमराज्यमे रमण करनेवाले सखाकी मावना मुखिया और पुजारियोंकी समझमे न आयी, उन्होने उनको तिरस्कारपूर्वक मन्दिरसे बाहर निकाल

दिया। गोविन्ददाम रास्तेपर बैठ गये; उन्होंने सोचा कि श्रीनाथजी इसी मार्गसे जायंगे, बदला लेनेम सुविधा होगी। उधर भगवान्के सामने राजभोग रक्खा गया। मित्र रूठकर चले गये, विश्वपतिके दरवाजेमे अपमानित होकर गये थे। भोगकी थाली पड़ी रह गयी, भोग अस्वीकार हो गया। सखा भूखे हों, रूठे हों और भगवान् भोग स्वीकार करें! असम्भव बात थी। मन्दिरमे हाहाकार मच गया, जजके रॅगीले ठाकुर रूठ गये, उन्हें तो उनके सखा ही मना पायेंगे। विद्वल्नाथजीने गोविन्ददासकी बड़ी मनोती की, वे उनके साथ मन्दिर आ गये। भगवान्ने राजभोग स्वीकार किया, गोविन्ददासने मोजन किया, मित्रता भगवान्के पवित्र यगसे धन्य हो गयी।

एक बार पुजारी श्रीनाथजीके लिये राजमोगकी थाली ले जा रहा था; गोविन्ददासने कहा कि पहले मुझे खिला दो । पुजारीने गोसाईजीसे कहा । गोविन्ददासने सख्यभावके आवेशमे कहा कि 'आपके लाला खा पीकर मुझसे पहले ही गाय चराने निकल जाते हैं।' गोसाईजीने व्यवस्था कर दी कि राजमोगके साथ ही-साथ गोविन्ददासको भी खिला दिया जाय।

भगवान्को जो जिस भावसे चाहते हैं, वे उसी भावसे उनके वगमे हो जाते हैं। एक ममय गोविन्ददासको श्रीनाथ-जीने प्रत्यक्ष दर्शन दिया। वे क्यामढाकपर देठकर वशी बजा रहे थे। इधर मन्दिरमे उत्थापनका समय हो गया था। गोसाईजी स्नान करके मन्दिरमे पहुँच गये थे। श्रीनाथजी उतावलीमे बूक्षसे कृद पड़े, उनका बागा बूक्षमे उलझ कर फट गया। श्रीनाथजीका पट खुलनेपर गोसाई विहलनाथने देखा कि उनका बागा फटा हुआ है। बादमे गोविन्ददासने रहस्योद्घाटन किया, गोसाईजीको साथ ले जाकर बृक्षपर लटका हुआ चीर दिखलाया। गोविन्ददासका सखामाव सर्वथा सिद्ध था।

कभी-कभी कीर्तन-गानके समय श्रीनाथजी खय उपस्थित रहते थे, एक बार उन्हे श्रीनाथजीने राधारानीसिहत प्रत्यक्ष दर्शन दिये । श्रीनाथजी खयं पद गा रहे थे और श्रीराधाजी ताल दे रही थीं । गोविन्ददासने श्रीगोसाईजीसे इस घटनाका स्पष्ट वर्णन किया ।

श्रीनाथजी उनसे प्रकटरूपसे बात करते थे, पर देखने-वालोकी समझमे कुछ भी नहीं आता था। एक समय शृङ्गार- दर्शनमे श्रीनाथजीकी पाग ठीकरूपसे नहीं बॉधी गयी थी। गोविन्ददासने मन्दिरमे प्रवेश करके उनकी पाग ठीक की । मक्तोंके चरित्रकी विलक्षणताका पता भगवान्के भक्तोको ही लगता है।

गोविन्दस्वामीने गोवर्धनमे एक कन्दराके निकट सवत् १६४२ वि॰ मे लीला-प्रवेश किया । उन्होंने आजीवन श्रीराधा कृष्णकी शृङ्गार-लीलांके पद गाये, भगवान्को अपनी सङ्गीत और काव्य कलांसे रिझाया ।

# भक्त श्रीनन्ददासजी

श्रीनन्ददास भक्तिरसके पूर्ण मर्मज्ञ और ज्ञानी थे । उनका जन्म वि॰ सवत् १५७० मे हुआ था। गोसाई विद्वलनाथजीने उन्हे अष्टछापमे गौरवपूर्ण स्थान दिया था । उनके पिताका नाम जीवाराम और चाचाका आत्माराम था; वे शुक्क ब्राह्मण थे, रामपुर ग्रामके निवासी थे। कहते हैं कि गोस्वामी वुलसीदासजी उनके गुरुभाई थे; नन्ददास उनको वड़ी प्रतिष्ठा, सम्मान और श्रद्धाकी दृष्टिसे देखते थे। वे युवक होनेपर उन्हींके साथ कार्रीमे रहकर विद्याध्ययन किया करते थे । एक वार कार्यी-से एक वैष्णव-समाज भगवान् रणछोरके दर्शनके लिये द्वारका जा रहा था। नन्ददासने तुलसीदासजीसे आजा मॉगी, उन्होंने पहले तो जानेकी मनाही कर दी, पर बादमे नन्ददासने उनको पर्याप्त अनुनय-विनयसे प्रसन्न कर लिया । मधुरामे अन्होंने वैष्णव समाजका साथ छोड दिया । वे वहाँसे द्वारका-के लिये स्वयं आगे वढे । दैवयोगसे वे रास्ता भूल गये। कुरुक्षेत्रके सन्निकट सीहनन्द नामक गाँवमे आ पहुँचे और वहाँसे किसी कारणवंश पुनः श्रीवृन्दावनको लौट पड़े । नन्ददास भगवती कालिन्दीके तटपर पहुँच गये। यसुना-दर्शनसे उनका लैकिक माया-मोहका बन्धन टूट गया। उन्होंने उस पार वृन्दावनके बड़े-बड़े मन्दिर देखे, अपने जन्म-जन्मके सखाका प्रेम निकुञ्ज देखा । प्रियतमकी मुसकान यमुनातटकी घवल और परमोज्ज्वल बालुकामे बिखर रही थी, उन्हें व्रजदेवता प्रेमालिङ्गनके लिये बुला रहे थे। वैष्णव-परिवारसे गोसाई विद्वलनाथने पूछा कि 'ब्राह्मण देवता कहाँ रह गये ११ लोग आश्चर्यचिकत हो उठे । नन्ददास को अपने भिष्य भेजकर उन्होने बुलाया, वे गोसाईंजीके परम पवित्र दर्शनसे धन्य हो उठे । गोसाईजीने उनको नवनीत-प्रियका दर्शन कराया, नन्ददासजीको दीक्षित किया, उन्हे देहान्सन्धान नहीं रह गया । चेत होनेपर नन्ददासकी काव्य-वाणीने भगवान्की लीलारसातुभूतिका माङ्गलिक गान गाया। वे भागवत हो उठे, उनके हृदयमे ग्रुद्ध भगवत्प्रेमकी भागीरथी बहने लगी । श्रीगोसाई विद्वलनाथने उन्हें गले

लगाया। नन्ददासने गुरु-चरणकी वन्दना की स्तुति की। उनकी भारतीके स्वरमय सरस कण्ठने गुरुक्कपाके माधुर्यसे उपस्थित वैष्णव मण्डलीको कृतार्थं कर दिया, वे गाने लगे—

श्रीविद्वत मगत रूप निघान ।
कोटि अमृत सम हॅस मृदु वोलन, सव के जीवन प्रान ॥
करुनासिषु उदार करुपतरु देत अभय पद दान ।
सरन आये की लाज चहूँ दिसि बाजे प्रकट निसान ॥
तुमरे चरन कमल के मकर्देंद्र मन मधुकर लपटान ।
'नददास' प्रमु द्वारे रटत है, रुचत नहीं कछु आन ॥

उन्होंने गोसाईजीके चरण कमलके स्थायी आश्रयके लिये उत्कट इच्छा प्रकट की । श्रीविच्लभनन्दनका दास कहलानेमें उन्होंने परम गौरव अनुभव किया । नन्ददासने उनके चरण-कमलोपर सर्वस्व निछावर कर दिया । उनका मन भगवान् श्रीकृष्णमे पूर्ण आसक्त हो गया । उन्होंने गोवर्धनमे श्रीनायजीका दर्शन किया । वे भगवान्की किशोर-लीलके सम्बन्धमे पद-रचना करने लगे । श्रीकृष्णलीलका प्राणधन रासरस ही उनकी काव्य साधनाका मुख्य विषय हो गया । वे कभी गोवर्धन और कभी गोकुलमे रहते थे ।

नन्ददास उच्च कोटिके किय थे। उन्होंने सम्पूर्ण मागवत-को भाषाका रूप दिया। कथावाचको और ब्राह्मणोने गोसाई विद्वलनाथसे कहा कि 'हमलोगोकी जीविका चली जायगी।' गुरुके आदेशसे महाकवि नन्ददासने केवल वजलीला-सम्बन्धी पदोके और प्रधान 'रूपसे रास-सके वर्णनको बचा रक्खा, शेष भाषामागवतको यमुनाजीमे वहा दिया। नन्ददास-ऐसे निःस्पृह और रसिक श्रीकृष्णभक्तका गौरव इस घटनासे बढ गया।

नन्ददासकी सूरदाससे बड़ी घनिष्ठता थी । महाकि सूर-ने उनके बोधके लिये अपने प्रसिद्ध ग्रन्थ 'साहित्य लहरी'की रचना की थी । एक दिन महात्मा सूरने उनसे स्पष्ट कह दिया था कि 'अभी तुममे वैराग्यका अभाव है ।' अतः महाकि सूर- की आज्ञासे वे घर चले आये । कमला नामक कन्यासे उन्होंने विवाह कर लिया । अपने ग्रामका नाम स्यामपुर रक्खा, स्यामसर नामक एक तालाब बनवाया । वे आनन्दसे घरपर रहकर भगवान्की रसमयी लीलापर काव्य लिखने लगे । पर उनका मन तो श्रीनाथजीके चरणोंपर न्योछावर हो चुका था, कुछ दिनोंके बाद वे गोवर्धन चले आये। वे स्थायीरूपसे मानसी गङ्गापर रहने लगे तथा शेष जीवन श्रीनाथजीकी सेवाम समर्पित कर दिया।

मगवान् श्रीकृष्णका यश चिन्तन ही उनके काव्यका
प्राण था। वे कहा करते थे कि 'जिस कवितामे हरिके यगका
रस न मिले, उसे सुनना ही नहीं चाहिये।' भगवान् श्रीकृष्णकी रूप-माधुरीके वर्णनमे उन्होंने जिस योग्यताका परिचय दिया,
वह अपने ढंगकी एक ही वस्सु है। नन्ददासने गोपी-प्रेमका
अत्यन्त उत्कृष्ट आदर्श अपने काव्यमे निरूपित किया है।
वज-काव्य-साहित्यमे रासरसका पारावार ही उनकी लेखनीसे
उमड़ उठा। नित्य नवीन रासरस, नित्य गोपी और नित्य
श्रीकृष्णके सौन्दर्य-माधुर्यमे ही वे रात-दिन सरावोर रहते थे।
रिसकोंके सङ्गमे रहकर हरि-लीला गाते रहनेको ही वे जीवन-

का परमानन्द समझते थे। उनकी दृढ मान्यता थी— रूप प्रेम आनट रस जो ऋछु जग में आहि। सो सब गिरिधर देव को, निधरक बरनी ताहि॥

नन्ददासजीने संवत् १६४० वि० में गोलोक प्राप्त किया। वे उस समय मानसी गङ्गापर रहते थे। एक वार अकबरकी राजसमामं तानसेन नन्ददासका प्रसिद्ध पद 'देखी देखी री नागर नट निरतत कालिन्दी तट' गा रहे थे। उसका अन्तिम चरण था—'नन्ददास तहॅं गांवे निपट निकट।' वादशाह आश्चर्यम पड़ गये कि नन्ददास किस तरह 'निपट निकट' थे। वे बीरवलके साथ उनमें मिलनेके लिये मानसी गङ्गापर गये। अकबरने नन्ददाससे अपनी शङ्काका समाधान चाहा, नन्ददासके प्राण प्रेमविद्धल हो गये, उनकी कामनाने उनको अनुप्राणित किया।

मोहन पिय की मुसकिन, ढलकिन मोरमुकुट की । सदा वसी मन मेर फरकिन पियर पट की ॥ उनके नेत्र सदाके लिये वद हो गये । गोसाई विडलक् नाथने उनके सौभाग्यपूर्ण लीला-प्रवेशकी सराहना की । नन्ददास महारसिक प्रेमी भक्त थे ।

# भक्त श्रीछीतस्वामीजी

श्रीछीतस्वामी मधुराके चौबे थे, उनका जन्म लगभग संवत् १५७२ वि० मे हुआ था। वे वाल्यावस्थासे ही नटखट और असाधु प्रकृतिके व्यक्ति थे। परतु भक्तिके महान् आचार्यः, परम भगवदीय गोसाईँ विद्वलनाथकी कृपा सुधाने छीत चौवेको परम भक्त, हरिपरायण और रसिक भगवद्यश-गायकमे रूपान्तरित कर लिया। येबीस सालकी अवस्थामे गोसाई विद्वलनायजीके शिष्य हो गये । उन दिनों श्रीविडलनाथजीकी अलौकिक भक्ति-निष्ठाकी चर्चा चारों ओर तेजीसे फैल रही थी। कुछ साथियोंको लेकर छीत चौबेने उनकी परीक्षा छेनेके लिये गोकुलकी यात्रा की । गोसाईं जीके हाथमे सूखे नारियल और खोटे रुपयेकी भेट रक्खी। नारियलमे गिरी निकठ आयी और खोटा रुपया ठीक निकला । गोसाईजीके दर्गनसे उनका मन बदल चुका था, उनके चमत्कारसे प्रमावित होकर उन्होने क्षमा मॉगी और कहा कि 'मुझे अपनी चरण शरणके अभय दानसे कृतार्थं कीजिये। आप दयासिन्धु है, हरिमक्तिसुधादानसे मेरे पाप-तापका शमन करके भवसागरसे पार होनेका सन्त्र दीजिये । आपका प्रश्रय छोड़कर दूसरा स्थान मेरे लिये है

भी तो नहीं, सागरसे सरिता मिलती है तो प्यासी योड़े रह जाती है। श्रीगोसाईजी महाराजने उनको ब्रहा-सम्बन्ध दिया, गुरुके पादपद्ममकरन्दके रसाम्बादनसे प्रमत्त होकर छीतस्वामीने अपनी काव्य-भारतीका आवाहन किया—

मई अब गिरिधर सों पहिन्तान ।
कपटरूप धरि छिलिबे अथे, पुरुषात्तम निह जान ॥
छोटो बजी कछू निह जान्यी, छाय रहाौ अग्यान ।
'छीत' स्वानि देखत अपनायी, निदृत कृपानिधान ॥

दीक्षा ग्रहणके वाद उन्होंने नवनीतिप्रयके दर्शन किये । उन्होंने गोसाईजीसे घर जाने की आजा माँगी । कुछ कालके बाद वे स्थायीरूपसे गोवर्धनके निकट पूँछरी स्थानपर ज्याम तमाल वृक्षके नीचे रहने लगे। वे श्रीनाथजीके सामने कीर्तन करते और उनकी लीलाके सरस पदोकी रचना करते थे । उनके पद सीधी-सादी सरल भाषामे है, व्रजभूमिके प्रति उनमे प्रगाह अनुराग था। ए हो विधिना। तो सो ॲचरा पसारि माँगी, जनम जनम दीजै याही व्रज विस्त्रों, से उनकी व्रजक्षेत्रके प्रति आस्थाका पता चलता है।

गोसाई विष्टत्रनायतीने उनकी इद मित्त और सम्म पद-रचनाने प्रसन्न होका उनको अउद्यागमें सीम्मिका कर किया। वे निःस्पृह्वाके मूर्तिमान् का थे।

र्शाव्छकं छीत्रा-यंत्रेयके बाद संबन् १६४२ वि० में उन्होंने अपने निवासस्थानगर पृष्टियीमें देहत्याग क्य दिया । उन्होंने पुष्टिमार्गके दिकासमे महान् योग दिया ।



# मक्त श्रीचतुर्भुजदासजी

चतुर्द्वतगढका नीवनचरित्र आजीवन चमकारी और अञ्चीकेक बदनाओं से सम्बद्ध म्बीकार किया जाना है । उनका क्तम चं० १५७५ वि०में जनुनावनी ग्राममें हुआ था। वे पुष्टिनाग्ने महान् मगन्द्रक महाना हुन्ननदासर्जने सबसे छेटे पुत्र थे । क्रुम्पनदासतीने वास्यावस्थाने ही उनके क्रिये मक्तींका सम्पर्क मुख्न कर दिया था। वे उनके साथ श्रीनाय-वींने मन्दिरमें दर्धन करने भी नाग करते थे। प्रारंतिक वातावरगका उनके चरित्र-वित्रासगर बहा प्रमाव पड़ा था। कुन्मनदासके सद्यवसमे गोसाई विहल्लाय जीने चतुर्म जदानको लन्नके इञ्जानीय दिनोंके बाद ही ब्रह्म-सम्बन्ध दे दिया था। वे वास्यानसामे ही जिनाही है स्वान्डेकी पर जनता हरने छो। थे, धरम अनामक्तिपूर्वक रहकर खेती खरीका भी काम सँमाख्ते थे। श्रीनायत्तीकी देशमें उनका मन बहुत उनना या। गखावसाने ही मगगन्त्री अन्तरङ्ग छीलओं ही उन्हें अनुमृति होने ख्वी थी, उन्होंने अनुन्य ने पद-रचना निया करते थे। उनकीकाव्य और संतीनकी निष्णानामे प्रसन्न हो करणीविह्नकाय-वीने उनको अरठाम्में सीमालित कर लिया था। बृह पिनाके साय बारक्षा के कियों में एक प्रमुख स्थान प्राप्त करना उनकी दृढ म्राव्यक्तिः, कविन्द्यक्ति और विरनिका परिचारक है ।

ब्रह्म-सन्वसे गोरवान्ति होनेक वाद वे अपने जिनाके साथ जनुनावनामें ही रहा करते थे। नित्य उनके नाथ श्रीनाथनीकी सेवा और कीर्तन नथा दर्शनके छिये गोवर्षन आया करते थे। क्रमी-क्रमी गोकुट्यमें नवनीनिष्यके दर्शन-के छिये भी जाते थे, पर श्रीनाथजीका विरह उनके छिये असहा हो जाना करना था।

श्रीनायजीमें उनकी मिक सञ्जामावकी थी। म्यावान् उन्हें प्रत्यक्ष दर्शन देकर माथमें खेला करते थे। मक्तोंकी इच्छापृतिके लिये ही म्यावान् अभिकाक होते हैं। श्रीविष्टक-नायजी महाराजकी क्रायते चतुर्भुजदानको प्रकट और अपकट खीलाका खनुमाव होने लगा। एक समय श्रीगोसाईजी म्यावान्का शहरा कर रहे थे, दर्गण दिखला रहे थे, चतुर्भुज- दासजी रण नाधुरीका आस्वादन कर रहे थे । उनके अवर्षे की सरती सुसकरा उठी---

'मुन्न मिंगर निगति मोहन की न वर्णन का जिहि विनोंने ॥१

मक्त वागीका क्य पूर्णक्रे खुळ खुटा था. उनका मन मनवान्टे पटारिज्द-मट्ट्के मदने उन्मच था. उनके नय्नोंने विश्वावपूर्वक सीन्टर्यका चित्र डेग्हा—

महं ने जान और, ब्राह और , जिस्ति की और और ॥

मगवान्के नित्य-वीन्दर्यमें अभिद्यद्विकी नेकाएँ चमक उठीं। मगवान्का चीन्दर्य तो श्वान्श्यमें नवीनवाने अल्ड्रूत होता गहता है। यही तो उनका वैचित्र्य है। बीन्यन्दर्यन करनेवांक्को भगवान् सदा नये-नये ही ब्याते है।

एक सम्य गोसाई विहल्याय गोकुल्में थे। गोसाईजीके पुत्रीने परासीलीमें रास्त्रीलाकी योजना की। उस समय
श्रीगोकुल्यायजीने चतुर्स्वताससे पर गानेका श्रापंत्र किया।
कतुर्स्वतास ना गससम्य श्रीनायजीके सामने गाया करते
थे। मक अपने मगवान्के विरहमें ही लीन थे। श्रीनायजीन
ने चतुर्स्वतास्य कृप की। श्रीगोकुल्यायने उनसे गानेके
दिये किर बहा और विश्वास दिलाग कि आपके पदको
मगवान् प्रकटरासे सुनेगे। चतुर्स्वतासने पर गाना
आगम्म किया।

मक्त गाने और मगणन् प्रस्यत न सुने, यह केने हो सकता है। उनकी यह दृढ प्रतिहा है कि मेरे मक्त जहाँ गाते हैं, वहाँ में उर्मस्यत रहता हूँ। मगणन् प्रकट हो गये, पर उनके दर्शन केवल चतुर्स्वताम और श्रीमोञ्चलनायको ही हो सके। गोज्ञायकोंको जिसास हो गना कि मगणन् मकों-के हाथमें किम तरह नाचा करते हैं। चतुर्स्वतासने गाया—

'छ्टमुन नट केंग्र करें वसुना तट । म्यानमुँडर गुननिवान ॥ दिवित्वरत रास रँग नाचे । रात घढती गयी, देखनेवालोके नयनोपर अतृप्तिकी वारुणी चढती गयी।

भक्तकी प्रसन्नता और सतीपके लिये भगवान् अपना विधान बदल दिया करते हैं। एक समय श्रीविष्टलनाथजीने विदेश-यात्रा की, उनके पुत्र श्रीगिरिधरजीने श्रीनायजीको मशुरामे अपने निवास-स्थानपर पधराया। चतुर्भुजदासजी श्रीनाथजीके विरहमे सुध-सुध भूलकर गोवर्धनपर एकान्त स्थानमें हिल्म और विरहके पद गाया करते थे। श्रीनायजी सन्स्या समय नित्य उन्हे दर्शन दिया करते थे। एक दिन वे पूर्णक्रपेस विरहविदम्ध होकर गा रहे थे—

'श्रीगोवर्घनवासी सॉवरे लाल , तुम विन रह्यों न जाय हो ।' भगवान् भक्तकी मनोदशासे स्वयं व्याकुल हो उठे । उन्होंने गिरिधरजीको गोवर्धन प्रथानेकी प्रेरणा टी । चतुर्दकीको एक पहर रात केप ग्हनेपर कहा कि 'आज राजभोग गोवर्धनपर होगा ।' भगवान्की लीला मर्चथा विचिन्न है । नर्रसिंहचतुर्दकीको वे गोवर्धन लाये गये। राजभोगमं चिलम्ब हो गया, राजभोग और जयन-भोग साथ दी-साथ दोनों उनकी सेवाम रम्खे गये। नरिंहचतुर्दशीको वे उसी दिनमे दो राजभोगकी मेवासे पूजित होते हे ।

उनका देहावसान सवत् १६४२ वि० में च्ट्रकुण्डपर एक इमलीके वृक्षके नीचे हुआ या । वे श्ट्रद्वारमिश्रित मिक्कि प्रधान कवि, रसिक और महान् भगवद्भक्त थे ।

#### राजा आसकरणजी

गोसाई विद्वल्यायके दीक्षित शिष्य परम भगवदीय राजा आसकरण एक ऐसे ही सौभाग्यग्राली जीव थे। जिन्हें भगवान् श्रीकृष्णने स्वय अपनी अनेक लीलाओंका साक्षात्कार कराया था।

राजा आसकरण नरवरगढके राजा थे। सम्राट् अकवरके समकालीन थे। वाल्यावस्थासे ही भगवद्रक्तिकी माधुरी और सगीतकी सरसताके आस्वादनमं उनकी विशेष अभिकृष्टि थी। उनकी राजसमामें सुदूर प्रान्तोंसे किन, कहाकार और गायक आया करते थे। एक वार सगीतसम्राट् तानसेन उनकी राजसमामें पहुँच गये। उनकी संगीत-माधुरीमें राजा आसकरण भाव-निमम्न हो गये और मन्त्रमुग्धकी तरह उनका विष्णुपद सुनने लगे। तानसेन गोविन्दस्वामीका पद गा रहे थे; भाव यह था कि शरद्-रात्रिकी दिव्य च्योत्स्तामं श्रीकृष्ण राधाजीके साथ वैठकर रसमरीवाते कर रहे हैं, शीतज्ञमन्द-सुगन्ध समीर वह रहा है, कोयल मीठी त्रोली वोल रहे ह तथा मोरे नव निकुक्तकी कलिकाओंका रसास्वादन कर रहे हें " " राजा आसकरण ध्यानस्थ हो गये। वे तानसेनके साथ गोविन्दस्वामीका दर्शन करनेके लिये वज आये।

अपार समृद्धि, विज्ञाल राजप्रासाद, असीम अधिकारपर लात मारकर आसकरणने मगवान् श्रीकृष्णकी समाके गायकसे मिलनेमे गौरवानुभृति की। गोकुल पहुँचकर तानसेनकी प्रेरणासे उन्होंने श्रीविद्वलनायसे दीक्षा ली। उनके साथ ही वे नवनीत-

प्रियके दर्शनके लिये गये । उस समय गोविन्दस्वामी नवनीत-प्रियके सामने कीर्तन कर रहे थे। सावनका महीना था। मजारकी सरसता मन्दिरमे पूर्णरूपमे प्रवाहित हो रही थी। राजाने समझ लिया कि गोविन्दम्वामी ही गा रहे हैं । वे पद-का भाव चिन्तन करने लगे। नयन बंद थे। राजाने ध्यानमें मम होकर देखा कि 'परम पवित्र कालिन्दीके तटपर श्रीराधा-कुणा कुसुम चयन कर रहे हैं। आफागमे काली-काली घटाएँ उमह रही है। कुछ बूँदें भी पड़ने लगीं। नन्दनन्दन राधारानीके साथ वंगीवटकी ओर जा रहे हैं उनका पीत पट लहरा रहा है, रामेश्वरीकी नीली चूनरी चारों ओर झिलमिल-झि रुमिउ करती हुई अत्यन्त मोहिनी छटा विखेर रही है। कितना मादक दृश्य था । राधारानीकी कृपामृत-लहरीसे आसकरणकी समाधि लग गयी । कुछ देरके वाद चेत होनेपर वे गोविन्द-स्वामीरे मिले । वे जनतक मजक्षेत्रमे रहे, नित्य गोविन्द-स्वामीके साथ रमणरेतीमे विचरण किया करते थे। कुछ दिनोंके बाद गोसाईजीकी आजासे वे नरवर लौट आये । गुक्ने उनको मदनमोहनजीकी सेवा सीपी थी । नरवर आनेपर उन्होने राजकार्य दीवानको साप दिया, भगवान्की सेवाम उनके दिन बीतने लगे । उनकी मानसी सेवा सिद्ध थी । उनका मन राजपदसे ऊव गया था।

राजा आसकरणको राज्य सुख अधिक दिनोतक मोहमे न रख सका । वे तो भगवान्के सच्चे भक्त थे। राजकार्य भतीजेको सौंपकर भगवान् श्रीकृष्णकी राजधानी घृन्दावनकी बोर चल पडे | कुछ दिनोतक गोकुलमे भी रहे | उन्हें समय-समयपर भगवान्की लीलाके प्रत्यक्ष दर्शन होने लगे | वे लीला दर्शनके अनुरूप पद रचना करके अपनी वाणीको भगवत्-रससे सीचने लगे |

एक बार राजा आसकरण स्नान करने जा रहे थे। भगवान्-ने रमणरेतीमं वशी बजायी। सलोने श्यामसुन्दर उस समय रंगोत्सवमे मस्त थे। होली खेल रहे थे। राजाने उनकी रगमरी छवि-माधुरीके स्तवनमे गाया, धमारकी स्वरमरी मीठी घ्वनिसे लीलास्थलका एक एक कण रममय हो उठा। उनकी भारतीका कण्ठ खुल गया।

'या गोकुल के चौहटे रॅग राची ग्वाल । मोहन खेळे फाग''''''''

लीला तो समाप्त हो गयी, पर संगीतका कम चलता ही रहा। वे तीन दिनतक अचेत पडे रहे। उन्हें भगवालीलाका साक्षात्कार हो गया था। गोसाईजीने उन्हें स्वतन्त्रतापूर्वक वज-अमणकी आज्ञा दे दी। वे उनमत्त होकर भगवान्के यश-कीर्तन और लीला-गानमें दिन विताने छे। नयनोमें भगवान्की छवि वासणीका ऐसा प्रमाव था कि कोटि प्रयक्ष करनेपर भी वह न उतरता। खाने पीनेकी कुछ भी चिन्ता नहीं

रहती थी। वे उच्चकोटिकेरिक भक्त थे। लीलारसामृतका पान ही उन्हें निश्चिन्त कर देता था। एक बार यशोदाजी अपने बाल गोपालको दूध पिला रही थीं। सोनेके कटोरेमे औटा दूध लेकर ग्वाल-बालोकी मण्डलीमें खेलते हुए धनश्यामको नन्दरानी दूध पीनेके लिये बार बार बुला रही थीं। आसकरणके नयन इस पवित्र लीलाका दर्शन करके धन्य हो गये।

एक समय उन्हें भगवान्की शयन-लीलाका विचित्र दर्शन हुआ । उन्होंने देखा कि भगवान् निकुक्षमे कोमल शय्यापर अपने नयनोमे मीठी नींद भरकर कॅघ-से रहे हैं, भगवान् सो नहीं रहे हैं । भक्तका हृदय विकल हो उठा, उन्होंने मीठी वाणीसे उनकी मनुहार करनी आरम्भ की—

'तुम पीढ़ी, हों सेज बनाऊँ । चाप चरन, रहें पायन तर, मधुरे स्वर केदारी गाऊँ ॥

'आसकरन' प्रमु मोहन नागर यह सुख स्थाम सदा हों पाऊँ॥' भगवान् भक्तकी प्रसन्नताके लिये सो गये। आसकरण उनके मुखकी माधुरीमे लीन हो गये। इसी तरह उन्हें सदा भगवान्की लीलाके दर्शन होते रहते थे। राजा आसकरण वास्तवमें राजर्षि थे। वे भगवान्के लीलागायकः रितक कवि और अनन्य भक्त थे।

# भक्त श्रीआशुधीरजी

( लेखम---प०श्रीत्यामसुन्दरजी चतुर्वेदी शास्त्री, साहित्यरत )

वीतराग अनन्य भक्त श्रीआशुघीरजीका जन्म वि० स० १४८० के लगभग सारखत वंद्यमे हुआ। आप वृन्दावन के पुलिनमे सदैव विश्राम किया करते थे, अतः उस स्थानका नाम भी 'घीर समीर' पड़ गया। वह स्थान इतना दिव्य और पुनीत है कि उसके विषयमें एक संस्कृत कविने तो यहाँतक कह दिया कि—

'धीरसमीरे यमुनातीरे वसति सदा वनमाछी।'

गायक-समाट् तानसेनके गुरु स्वामी हरिदासकी तो आपके एक दोहेको सुनकर ही सर्वस्व त्यागकर आपके शिष्य हो गये और अन्तमे भगवत्-सानिध्य प्राप्त कर ही लिया। बात इस प्रकार थी कि युवावस्थामे हरिदासकी एक श्रेष्ट अश्वपर चढकर बृन्दावनमे भ्रमण कर रहे थे। अश्वकी टापोसे इन्दावन खुद रहा था, इसे देखकर मानुक मक्तका चित्त विचलित हो उठा और वे कह ही तो बैठे—

निहं पानत ब्रह्मादि सुर विलसत जुगल सिहाय । अस कल कोमल मृमि प तुरँग फिरावत हाय ॥

दोहेको सुनते ही हरिदासजीकी दिन्य दृष्टि हो गयी और चृन्दावन उन्हे दिन्य रत्नजटित दीखने लगा। सुरत ही अश्व छोड़कर उन्होंने सदैवके लिये स्वामीजीके चरण पकड लिये और अन्तमे युगल श्रीकुझविहारीका प्रत्यक्ष दर्शन किया। उनके विषयमें किंवदन्तियाँ भी बहुत प्रसिद्ध हैं।

प्रयागमें कुम्मका पर्व था । वृन्दावनसे वहुत-से महात्मा दर्शन सानके लिये जा रहे थे । आशुधीरजीने भी ५ धुपारी एक साधुकों देकर कह दिया कि गङ्गाजीकों दे देना । वे साधु सान करके गङ्गातटपर विचार करने लगे कि मुझे चढानेकों तो कहा नहीं है, देनेकों कहा है । वे तुरत ही गङ्गा-जीको पुकारने लगे । गङ्गाजीने आवाज सुनकर जलसे वाहर दक्षिण भुजा पसार दी और सुपारी लेकर अन्तर्धान हो गर्यी।

इनके विपयमे किसी सामयिक कविने प्रशंसामे यह छन्द कहा था--

'निवारक बस अवतस ताम हसवत अमित प्रसस रित मित गित ग्राम हैं। पिडत अखडित हैं, बेदमित मिडित हैं, राम सो न काम कित धारी ठर राम है॥ तिरुप्त विसास भारा, रिक्षिक रसास रस परम कृपालु, पर औगुन को खाम हैं। सिंद्र स्थाम स्थामा सुख्याम नाम रित्र आर्थों जाम आसुधीर अमिराम हैं॥। आपके ५२ शिष्य हुए, जिनमे स्वामी हरिदासजी प्रमुख हैं, जिनसे तानसेनजीने सङ्गीत सीखा । निकुखवास आपका स्थाम स्टिह्यों शताब्दीका उत्तरार्ध है। आज भी आपका स्थान स्टिह्योंने के नामसे दर्शनीय तथा प्रसिद्ध है।

#### भक्त श्रीपतिजी

(लेखन-श्रीमदनमोहनजी खण्डेलवाल)

The state of the s

भक्त श्रीपतिजी बादशाह अकत्ररके दरबारी किव थे। पर वे कभी बादशाहकी प्रशसामें कोई किवता नहीं करते थे। उनका विश्वास सर्वथा उन परम पिता परमात्मापर ही था। वे हर समय भगवानकी असीम क्रपाका ही अनुभव किया करते थे। अतः वे सर्वथा निडर हो चुके थे।

दरबारके अन्यान्य किंव स्वार्थवश वादशाहके गुणानुवादमें ही लगे रहते थे। मानो भगवानकी सत्ताको ने भूल ही गये थे। पर बादशाह गुणमाही थे। ने कमी-कमी भक्तवर श्रीपतिजीकी किंवतापर प्रसन्न होकर उन्हे पुरस्कार दे दिया करते थे। इससे अन्य किंवलोग श्रीपतिजीसे जलते थे तथा उन्हे नीचा दिखानेकी सोचते रहते थे।

एक बार सबने मिलकर भक्तवर श्रीपतिजीको नीचा दिखानेकी एक युक्ति सोच निकाली। बादशाह अकबरका दरनार हो रहा था। बादशाहके सामने सब कवियोने (केवल भक्तवर श्रीपतिजीको छोड़कर) यह प्रस्ताव रक्सा कि आगामी दिन सब कि नये नये छन्द सुनाये और प्रत्येककी अन्तिम पिक्तमे अन्तिम वाक्य रहे—'करो मिलि आस अकब्बर की।' सबने स्वीकार किया। दूसरे दिन दरनारमे लोगोकी बड़ी मीड़ थी। सभी दरनारियोंकी हिए भक्तवर श्रीपतिजीपर ही

थी। पर भक्तवर अपने प्रभुके आनन्दमं मझ थे। उन्हें किसी भी वातका भय नहीं था। सदाकी भाँति वे अपने स्थानपर निश्चिन्त वेठे थे तथा निःसङ्कोच अपने प्रभुको स्मरण कर रहे थे।

सव कवियोने वादशाहकी प्रशंसामे अपनी-अपनी कविताएँ सुनायीं। तत्पश्चात् भक्तवर श्रीपतिजीकी वारी आयी। लोगोंने सोच रक्खा था कि आज श्रीपतिको अपना वत तोड़ना ही पड़ेगा। भक्तवर श्रीपतिजी सुसकराते हुए उठे और उन्होंने निम्नलिखित स्वरचित कवित्त सुनाया—

अत्र के सुरुता फिनियान समान हैं, बाँधत पाग अटब्बर की , तिज एक को दूसर को जो भने, किट जीभ गिर वा रुब्बर की । सरनागत 'श्रीपित' श्रीपित की, निह त्रास है काहुहि जब्बर की । जिन को हिर की कछु आस नहीं, सो करी मिलि आस अकब्बर की ।।

— इस कवित्तको सुनते ही समस्त दरवारियोंके मुख कमलकी तरह खिल उठे । षड्यन्त्रकारियोके मुखोपर वैसे ही रखाई छा गयी, जैसे पानी पड़नेपर जवासेका पौधा सूख जाता है । बादशाह बहुत प्रसन्न हुए और उन्होंने मक्त श्रीपतिजीको इनाम देकर उनका सम्मान किया ।

#### भक्त रसखान

रसखानका सम्बन्ध वादशाही वंशसे या, वे दिल्लीके एक समृद्धिशाली पठान ये । उनका जन्म लगभग सं० १६४० वि॰ में हुआ था। उनकी भाषा पर्याप्त परिमार्जित और सरस तथा काव्योचित थी; व्रजभापामे जितनी उत्तमतासे अपने द्वदयके माव वे व्यक्त कर सके। उतना और कवियोंके लिये कप्टसाध्य था । उनकी परमोत्क्रप्ट विशेषता यह थी कि उन्होंने अपने हौिकिक प्रेमको भगवरप्रेममें रूपान्तरित कर दिया। असार धंसारका परित्याग करके सर्वथा नन्दक्रमारके दरवारके सदस्य हो गये। एक समय कहीं भागवत कथामें उपिखत थे। व्यासगद्दीके पास व्यामसुन्दरका चित्र रक्खा हुआ था। उनके नयनोंमें मगवान्का रूपमाध्ये समा गया। उन्होंने प्रेममयी मीठी भाषामें व्याससे भगवान श्रीकृष्णका पता पूछा और ब्रजके लिये चल पड़े । रासरिसक नन्दनन्दनसे मिलनेके लिये विरही कविका हृदय-वीन वज उठा, वे अपनी प्रेमिकाकी वात सोचते जाते थे; अभी थोड़े ही समय पहले उसने कहा था कि जिस तरह तुम मुझे चाहते हो, उसी तरह यदि श्रीकृष्णको चाहते तो भनसागरसे पार उतर जाते। पैर और वेगसे आगे बढ़ने हमे, उसी तरह नहीं—उससे भी अधिक चाह्नेके लिये वे श्रीकृष्णकी लीलाभूमिमे जा रहे थे। अभी उन्होंने कल ही भागवतके फारसी अनुवादमें गोपी-प्रेमके सम्बन्धमें विशेषरूपसे प्रेममयी स्फूर्ति पायी थी। उन्होंने अपने मनको बार-वार घिकारा, मूर्जने लोक-वन्धनमे मुक्ति-मुख मान लिया था। उनके कण्ठमे भक्तिकी मधुर रागिनीने अमृत घोल दिया। वजरजका मस्तकसे स्पर्श होते ही, भगवती कालिन्दीके जलकी शीतल्ताके स्पर्ग-सुखसे उत्मत्त समीरके मदिर कम्पनकी अनुभूति होते ही, क्याम-तमाल्से अवझी लताओकी हरियालीका नयनोंमे आलोडन होते ही वे अपनी सुधि-बुधि खो बैठे । संसार छूट गया, भगवान्मे मन रम गया, उन्होंने बृन्दावनके ऐश्वर्यकी स्तुति की, भक्तिका भाष्य किया; उन्होंने चृन्दावनके जह-जीव, चेतन और जङ्गममे आत्मानु-भूतिकी आत्मीयता देखी । पहाड़, नदी और विहंगोंंसे अपने जन्म-जन्मान्तरका सम्बन्ध जोडा । वे कह उठे--

या तकुटी अरु कामरिया पर राज तिह पुर को तिज हारों। आठहु सिद्धि नवों निधि को सुख नद की गाय चराय विसारों॥ 'रसखान' सदा इन नयनिह सी ब्रज के बन बाग तहाग निहारों। कोटिनह कठाबीत के बाम करीठ की कुजन रूपर वार्गे॥

कितना अद्भुत आत्मसमपण था, भावमाधुर्य था । प्रेमसुधाका निरन्तर पान करते वे व्रक्ती शोभा देख रहे थे ।
उनके पैरोंमें विरक्तिकी वेड़ी थी, हाथोंमें अनुरक्तिकी
हथकड़ी थी, हृदयमें भक्तिकी बन्धन-मुक्ति थी । रसखानके
दर्शनसे व्रक्त घन्य हो उठा । व्रक्ति दर्शनसे रसखानका जीवन
सफल हो गया। वेगोवर्धनपर श्रीनाथजीके दर्शनके लिये मन्दिरमें
जाने लगे, हारपालने घक्का देकर निकाल दिया, श्रीनाथजीके
नयन रक्त हो उठे । इघर रसखानकी खिति विचित्र थी,
उन्हें अपने प्राणेश्वर व्यामसुन्दरका भरोसा था । अन्न-जल
छोड़ दिया, न जाने किन पापोके फलस्करूप पौरियाने
मन्दिरसे निकाल दिया था । तीन दिन वीत गये, मक्तके प्राण
कलप रहे थे । उघर भगवान् भी मक्तकी भावनाके अनुसार
विकल थे । रसखान पड़े-पड़े सोच रहे थे—

देस विदेस के देखे नरेसन, रीझि की कोठ न वृझ करेगी। तातें तिन्हें तिज जान गिरधी गुन सां गुन औगुन गाँठि परगी॥ बाँमुरीवारी वही रिझवार है स्याम जो नकु सुढार ढरगी। लाडिहाँ छेक वही ता अहीर की पीर हमारे हिये की हरैगी॥

अहीरके छेलने उनके हृदयकी वेदना हर ही तो ली।

मगवान्ने साक्षात् दर्शन दिये, उसके वाद गोसाई

श्रीविहल्नाधनीने उनको गोविन्दकुण्डपर स्नान कराकर
दीक्षित किया, रसखान पूरे 'रसखानि' हो गये। मगवान्के

प्रति पूर्णरूपसे समर्पणका भाव उदय हुआ। रसखानकी
काव्य-साधना पूरी हो गयी। उनके नयनोंने गवाही दी—

बह्म में ढूँढ्यों पुरानीन गानीन, वेद रिचा सुनि चौगुने चायन।
देख्यां सुन्यों कबहूँ न कितूँ वह कैसे सरूप भी कैसे सुमायन।
देख्यां, हरयौ वह कुन कुटीर में बब्यौ पकोटतु राधिका पायन।

शेप, गणेश, महेश, दिनेश और सुरेश जिनका पार नहीं पा सके, वेद अनादि, अनन्त, अखण्ड, अमेद कहकर नेति-नेतिके भ्रमसागरमें हूव गये, उनके स्वरूपका इतना मन्य रसमय दर्शन जिस सुन्दर रीतिसे रसखानने किया, वह इतिहासकी एक अद्भुत घटना है। भक्ति-साहित्यका रहस्यमय वैचित्रय है। वे आजीवन वजमे ही भगवान्की लीलाको कान्यम्प देते हुए विचरण करते रहे। भगवान् ही उनके एकमात्र स्नेही, सखा और सम्बन्धी थे। पैनालीम सालकी अवस्थामें उन्होंने भगवान्के दिन्य वामकी यात्रा की। प्रेमदेवता

राघारमणने अन्तिम समयमे उनको दर्शन दिया या । उन्होंने भगवान्के सामने यही कामना कीः विदा-वेलामे केवल इतना ही निवेदन किया—

मानुस हों ती वही 'रसलान' वसी व्रज गाकुक गॉन के खारन । नो पसु हों तो कहा वस मेरी चरों नित नद की चेनु मेंझारन ॥ पाहन हों तो वही गिरि को जो घरणी कर छत्र पुरंदर घारन । नो सग हों तो बसेरी करों नित कालिंदी कुळ कदंव की डारन ॥ भक्तके हृदयकी विवशताका कितना मामिक आत्मनिवेदन है यह । भगवान्की छीलासे सम्बद्ध हश्यो, स्यलों, जीवोके प्रति कितनी समीचीन आत्मीयता है। भगवान्के सामने ही उनके, प्राण चलवसे। जिनके चरणोकी रजके लिये कोटि-कोटि जन्मोतक मृत्युके अधिदेवता यम तरसा करते हैं, उन्हींने भक्तकी कीतिकों समुज्ज्वलतम और नितान्त अक्षुण्ण राजनेके लिये अपने ही हाथोंसे अन्त्येष्टि किया की। प्रभुकी कृपाका अन्त पाना कठिन है, असम्भव है। प्रेमके साम्राज्यों उनकी कृपाका दर्शन रसखान-जैने भक्तोंके ही सोभाग्यकी वात है।

# रसिकरोखर स्वामी हरिदासजी

पॉच सो साल पहलेकी बात है, चुन्दावनसे आमे कोस-की दूरीपर राजपुर गाँवमे सं० १५३७ वि० के लगभग स्वामी हरिदासजीका जन्म हुआ | उनके पिताका नाम गंगाधर और माताका चित्रादेवी था । वे ब्राह्मण थे । वाल्यावस्यासे ही उन्हें भगवान्की लीलांके अनुकरणके प्रति प्रेम था और वे खेलमें भी विहारीजीकी सेवायुक्त फीडामे ही तत्पर रहते थे । माता पिता भगवान्के सीघे-सादे भक्त थे , हरिदासके चरित्र-विकासपर उनके सम्पर्क और सङ्ग तथा शिक्षा-दीक्षा और रीति-नीतिका विशेष प्रभाव पडा । हरिदासका मन घर-गृहस्थीमें वहुत ही कम लगता था, वे उपवनोंमे, सर-सरिताके तटपर और एकान्त स्थानोंम विचरण किया करते थे। एक दिन अवसर पाकर पचीस वर्षकी अवस्थामें एक विरक्त वैष्णवकी तरह वे धरसे अन्वानक निकल पडे । माता-पिताका स्तेह भगवदनुरागकी रसमयी सीमामे वढनेसे उन्हे रोक न सका । परिवार-सुख वैराग्यकी अचल नींवको न हिला सका। बचपनमें उन्हें काव्य और सङ्गीतकी सुन्दर शिक्षा मिली थी। इन दोनो फलाओंके अभ्यासका सुख उन्होंने भगवान् श्रीकृष्णके चरणोंपर निछानरकर उनके सरस यश-गानको ही अपनी साधनाकी परमोत्कृष्ट सिद्धि समझा। वे घरसे सीधे बृत्दावन आये, अपने उपास्यदेवता विहारीजीके दर्शन किये और उन्हींके शरणागत होकर निधिवनमे रहने लगे। आग्रुधीरजी उनके दीक्षा-गुरु थे । धीरे-घीरे उनके त्याग, नि:स्पृष्टता, रसोपासना और सङ्गीतदक्षवाकी प्रसिद्धि चारों ओर भक्त, संत तथा सङ्गीतज्ञ मण्डलीमे व्याप्त हो गयी। लोग उनके सरस चमत्कार और गम्भीर जीवनचर्यासे आकृष्ट टोकर सुदूर प्रान्तोसे दर्शनके लिये आने लगे । विष्याकी सख्या बटने लगी।

भावावेगांग सदा उनकी सहज समाधि सी लगी रहती थी।
प्रिया प्रियतम धीराधा कृष्णके सौन्दर्य और माधुर्यके महासागरमें
वे रात दिन दूबे रहते थे। उनका वही अचल धन था।
उन्होंने वड़ी सरलतासे भगवान्का स्तवन करते हुए कहा है—
'हरि! तुम जिस तरह हमें रखना चाहते हो, उसी तरह रहनेंम हमें स्ताप है।' उनका पूर्ण विधास था कि स्व कुछ विहारी विहारिनिजीकी कृपामे ही होता है। हरिदास निग्वार्क-सम्प्रदायके अनुयायी थे, उनकी उपासना सखीभावकी थी और मिक श्रृङ्कारमूलक रासेश्वरकी सेन्दर्य निष्ठाकी प्रतीक थी। उनके सिद्धान्तरे भोक्ता केवल भगवान् हैं और समस्त नराचर उनका भोग्य है। उनकी कुटीके सामने दर्शनंक लिये बड़े-नड़े राजा-महाराजाओंकी भीड़ रम्मी रहती थी, पर उन्होंने कभी किसीकी मुँहदेर्जी नहीं की। करका करवा ही उनका एकमात्र सामान था।

एक बार वे भगवती यमुनाकी रेतीम वेठे हुए थे। वसन्त ऋमुका योवन अपनी पराकाष्टापर था। चारो ओर कोयलकी सुरीली और मीठी कण्डच्विन कुका-कुकामे अनुपम उद्दीपनका संचार कर रही थी। लताएँ कुसुमित होकर पादपोंके गाढालिकानमें शयन कर रही थीं। इन्दावनके मन्दिरोमें धमारकी धूम थी। रिसक हरिदासका मन होल उठा। उनके प्राणप्रिय रास-विहारी और उनकी रासेश्वरी श्रीराधा रानीकी कुपाटिकी मनोरम दिव्यता उनके नयनोमे समा गयी, चृन्दावनकी चिन्मयताकी आरमीमे अपने उपास्थकी झॉकी करके वे ध्यानस्थ हो गये। उन्हें तिनक भी वाह्य ज्ञान नहीं था, वे मानस-जगत्की सीमामे भगवदीय कान्तिका दर्शन करने लगे। भगवान् गवारमण रगोत्सवमे प्रमत्त

होकर राघा रानीके अङ्ग-अङ्गको करमे कनक-पिचकारी छेकर सरावोर कर रहे थे। लिखा, विद्याखा आदि रासेश्वरीकी ओरखे नन्दनन्दनपर गुलाल और अवीर फेंक रही थीं। यमुना-जल रंगसे लाख हो चला था। वाह्यमाओं में गुलाल और बुक्तेके कण चमक रहे थे। मगवान् होटी खेळ रहे थे। इरिदासके प्राणींमं रंगीन चेतनाएँ छहराने लगीं । नन्दनन्दन-के हाथकी पिचकारी छूट ही तो गयी, हरिदासके तन-मन भगवान्के रंगमे शीतल हो गये, उनका अन्तर्देश गहगहे रंगमं सरावोर या । भगवान्ने भक्तको दृरिदासने भगवानके पीताम्त्ररपर दृत्रकी भीगी उद्देल दी। इनकी सीगी जिसने भेट की थी। वह तो उनके इस चरित्रसे आधर्यचिकत हो गया। जिस वस्तुको उसने इतने प्रेमसे प्रवान किया था, उसे उन्होंने रेनीमें छिड़ककर अपार आनन्दका अनुभव किया । रसिक हरिदासकी ऑग्नं खुर्ले उन्होंने उम व्यक्तिकी मानसिक वेदनाकी वात जान टी और शिप्योंके साथ श्रीविहारीजीके दर्शनके लिये भेजा । उस व्यक्तिने विद्यारीजीका वस्त्र इत्रसे सरावीर देखा और देखा, परा मन्टिर विलखण नुगन्वसे परिपृर्ण था। वह बहुत लिजत हुआ, पर मगनान्ने उसकी परम प्यारी भेंट स्वीकार कर ली, यह सोचकर उसने अपने सीनाग्यकी सराहना की ।

एक वार एक घनी तथा कुलीन व्यक्तिने हरिदाससे वीक्षित होनेकी इच्छा प्रकट की आर उन्हें पारस भेट-स्वरूप दिया। हरिदासने पारसको पत्थर कहकर यमुनानीम पंक दिया और उमे शिष्य बना लिया।

अपने दरवारी गायक भक्तव्य तानसेनसे एक वार सम्राट् अक्बरने पृद्धा था—'क्या तुमसे बढकर भी कोई गानेवाले व्यक्ति है ११ तानमेनने विनम्रतापूर्वक म्वामी हरिदासजीका नाम लिया। अकवरने उन्हें राजसमामें आमिन्त्रत करना चाहा; पर तानसेनने निवेदन किया कि वे कहीं आते-जाते नहीं । निधिवन जानेका निश्चय हुआ। हरिदासजी तानसेनके सङ्गीतगुर थे, उनके सामने जानेमें तानसेनके लिये कुछ भी अहचन नहीं थी। रही अकवरकी वात, सो उन्होंने वेप बदलकर एक साघारण नागरिकके रूपमें उनका दर्शन किया। तानसेनने जान-वृझकर एक गीत गलत रागमें गाया। स्वामी हरिदासने उसे परिमार्जित और शुद्ध करके कोकिलकण्ठसे जब अलाप भरना आरम्भ किया, तब सम्राट् अकवरने सङ्गीतकी दिन्यताका अनुभव किया। तानसेनने कहा—'स्वामीजी सम्राटेंकि सम्राट भगवान् श्रीकृत्णके गायक है।'

एक वार श्रीकृष्णचैनन्य गौराङ्ग महाप्रभुतं व वात कर रहे थे। ठीक उसी समय राघाकुण्ड-निवासी रघुनाधदाम मानसिक श्रङ्कारमें रतीयी हुई प्रियाजीकी पुष्प-वेणी खोजते उनके निकट आ पहुँचे।स्वामीनीने अञ्चत्थ वृक्षके नीचे पता लगाकर उनकी मानसिक मेवाकी समन्त व्यवस्थाका निरूपण कर दिया।

स्वामी हरिदासने रसकी प्रीति-रीति चलायी; जिस पथपर यनी, योगी, तपी और संन्यासी ध्यान लगाकर भगवानके दर्शनसे अपनी साधना सफ करते ह और फिर भी उनके रूप-रसकी कल्पना नहीं कर पाते, उसीको स्वामी हरिदासने अपनाकर भगवान् 'ग्मो वै स' को मूर्तिमान् पा लिया।

स्वामी हरिदासजी निम्नार्क-सम्प्रदायके अन्तर्गत 'टर्डी-सम्यान' के संस्थापक थे । सवत् १६३२ वि० तक वे निधियनमे विद्यमान थे । वृन्दावनकी नित्र नवीन भगवाङीलामयी चिन्मयताके सौन्दर्यमे उनकी रमोपासनाने विशेष अभिद्वद्धि की ।

# गायकाचार्य तानसेन

तानसेनजीका जन्म ग्वाल्यिर राज्यके वेहट ग्राममें मकरन्द पाण्डेयके घर सन् १५३२ ई० में हुआ या । भगवान् श्रञ्जरकी उपासनांक फल्सक्ष मकरन्दको तानसेन-जेसे पुत्ररक्की प्राप्ति हुई थी । पाँच सालतक वे मूक रहे, भगवान् महंश्वरकी कृतामे उनका कण्ट खुल गया। उनमें बाल्यावस्थासे ही सङ्गीत और वेराग्यके प्रति निष्ठा थी। एक दिन उनके मनमें वैराग्यका उदय हुआ, वे गेक्आ वस्त्र धारणकर, हाथमें माला लेकर परमात्माका नाम लेते हुए घरते निकल पहं । उस समय रीवॉम महाराज रामचन्द्र राज करते थे। प्रातःकालका समय था। वे मधुर कण्ठते सङ्गीत गाते हुए राजपथपर विचरण कर रहे थे, राजाने उन्हें अपने प्रासादमें बुलाकर पूर्णरूपसे स्वागत किया। वे रीवॉम रामचन्द्रके ही साथ रहने लगे। घीरे-धीरे उनके सङ्गीत मार्ख्यकी ख्याति देशके कोने-कानेमे फैल गयी। तानसेनके सङ्गीतगुरु वृन्टावनंक रिमकराजेश्वर म्वामी हिन्टामजी थे। एक वार वे थकावट और श्रमसे क्लान्त होकर वृन्दावनमें रातको किसी वृक्षके नीचे विभाम कर रहे ये कि प्रात-काल निषिवनसे कालिन्दी-तटपर जाते समय सामी हरिदासने उनपर कृता-वृष्टि की । उनके आर्रावांदसे तानसेन महासङ्गीतर्र हो गये । भारतके तत्कालीन सम्राट् अक्तवरकी समाके नवरत्नोंमसे वे एक प्रमुख रत घोषित किये गये । भारतके वहे-वड़े देशपित और सामन्त उनकी कला-कारितासे घन्य होनेके लिये लान्यिन और उत्सुक रहा करते थे । अक्तवरकी राजस्मामें तानसेन एक सङ्गीतसाधक-की नरह मगबद्गितसम्बन्धी पद ही विशेषर मसे गाया करते थे । कई बार उनके साथ अक्तवरने वज आदि मिक्त-क्षेत्रों-में आकर मगवान्के लीला-पायकोंके सङ्गीत सुने थे । मेवाडकी राजरानी मिक्तमती मीराका अक्तवरने तानसेनके साथ ही पवित्र दर्शन करके अपने-आपको कृतार्थ किया था । उन्होंके साथ अक्तवरने स्वामी हरिदासजीके मुरतसे भगवहुण-गान सुना था ।

तानसेनकी स्रदासने घनी मित्रता थी। दोनों एक दुसरेकी हृदयसे सराहना करते थे। अपने जीवनके अन्तिम समग्रमे तानसेनने गोसाई विहल्नायजी महाराजसे दीक्षा ले ली। एक वार वे वज गये हुए थे। गोसाईजीने उनका गीत सुना और दस हजार रूपयेकी थेली पुरस्काररूपमे दी, साथ ही-साथ एक कौड़ी मी थी। कारण पूछनेपर उन्होंने तानरेनसे कहा कि 'तुम वाद्याहके कलाकार हो। इसिंट्ये उन्तित पुरस्कार देना आवश्यक था; पर हमारे श्रीनाथजी और नवनीतिप्रयके गायकोंके सामने तुम्हारा गीन एक कौडीका है।' गोसाईजीकी आजासे तानसेनके सामने गोसिन्ददासने विष्णुपद गापा। तानमेनने गोसाइजीसे ब्रह्मसम्बन्ध लिया, वे प्रापः वजमे ही रहा करते थे। एक बार वे श्रीनाथजीके सामने पद गा रहे थे, श्रीनाथजी उनके बग हो गये। वजेश्वरके अधरांगर मुसकानकी स्थोत्स्ना थिरक उठी, तानसेनने सर्वन्व अर्पण कर दिया और आजीवन उन्होंकी सेवा करते रहे।

तानसेन सङ्गीन-साधक और मक्त दोनों थे। वृन्दाबनकी प्राकृतिक वासन्ती गोभाने ओतप्रोत रासरसेश्वर श्रीकृष्ण मदा उनके नयनोंमं झूला करते थे। उनके न्याम सदा कुझ- बाममं वसन्त खेलते रहते थे। यद्यपि उन्होंने भगवान्को 'बहुनायक' पदसे विभूपिन किया तथापि उनके दर्शनके दिये वे रान दिन तहया करते थे। वे विरही चातककी तरह अपने सङ्गीतसे अपने प्राणेश्वर पनन्यामका आवाइन करके हृदयका विरह-ताप शीतल किया करते थे।

अकदरके देहानसानके बाद भी वे जहाँगीरके शासन-कालमे बहुत दिनोंतक जीवित रहे । उनकी सङ्गीत-साधना भगवान् नन्दनन्दनके बद्य-कीर्तनमे कृतार्थ हो गयी।

# श्रीविट्ठलविपुलदेवजी

महात्मा विद्वलिषुलदेव वड़े भगवद्भक्त और रिवक थे। उनके नेत्र, कान और अधर आदि भगवान्की रूप-रस-माधुरींचे सदा संप्रावित रहते थे। वे रिक्कराज स्वामी हरिदासजीके शिष्य थे, समकालीन थे। उनकी अनन्य गुरुनिष्ठा थी। स्वामीजीके वे विदेष कुपानात्र थे।

विद्वलिपुलदेव हरिदासजीके ममेरे माई थे। उनसे अवस्थामें कई वर्ष वड़े थे। वे कमी-कमी हरिदासजीके साथ उनकी वाल्यावस्थाके समय मगवल्लीलानुकरणमें सम्मिलित हो जाना करते थे, उनके संस्कार पहलेसे ही पवित्र और शुद्ध थे। तीस वर्षकी अवस्थामें विद्वलिपुलदेव बृन्दावन गये, उन्हें कुंक-कुंक्कमें मगवान् श्रीकृष्णकी लीलामाधुरीकी सरस अनुभृति होने लगी। साथ-ही-साथ स्वामी हरिदासके मम्पर्क और सत्सङ्गका भी उनपर विशेष प्रभाव पड़ा। अपने गुरु आग्रुवीरजी महाराजकी आजामे हरिदासजीने उन्हें दीनिन

कर लिया । वे उनकी कृपांसे बृन्दावनके मुख्य रसिकोंमे गिने जाने लगे । वे परमोत्कृष्ट त्यांगी और सुदृढ रसोपांसक थे ।

दीक्षित होनेके बाद उन्होंने वृन्दावनको ही अपना स्थायी निवासस्थान चुना । छं० १६३१ में स्वामी हरिदासके नित्यधाम पधारनेपर संतों और महन्तोंने उन्हें उनकी गद्दी सौंपी, बड़े आग्रह और अनुनय-विनयके बाद उन्होंने उत्तराधिकारी होना स्वीकार किया । गुरुविरहके दुःखसे कातर होकर उन्होंने ऑखोंमे पट्टी बॉच ली थीं। जिन नेत्रोंने रिवकराजेश्वर हरिदासके दिल्य अङ्गोका माधुर्य-पान किया था, उनसे संमारका दर्शन करना उनके लिये सर्वथा असह्य था।

वे वडे मात्रुक और सहृद्य थे। एक बार वृन्दावनकी सन मण्डलीने रामजीलाका आयोजन किया । मर्वसम्मतिधे महात्मा विद्वलियुल्देवको बुलानेका निश्चय किया गया। रिक्षियवर व्यासजीके विशेष आग्रहपर वे रास-दर्शनके लिये उपस्थित हुए । उनके नेत्रोंसे अशुओकी घारा वह रही थी, शरीर वशमे नहीं था, रास आरम्भ हुआ । प्रिया-प्रियतमकी अद्भुत पदन् पुरस्त्रनिपर उनका मन नाच उठा । दिव्य दर्शनके लिये उनके हृदयमे तीत्र लालसा जाग उठी । विलम्ब असह्य हो गया । भगवान्से भक्ति विरह पीडा न सही गयी । उनकी आह्यदिनी शक्ति रसमयी रासस्थित श्रीरासेश्वरीने कहा, भेरे दर्शन करो । में राधा हूं ।'नित्यकेलिके साहचर्य-रसके स्मरणमात्रने भावावेंशमे उन्हें दर्शनके लिये विवश किया । उन्होंने पट्टी हटा दी ।

नेत्रोंने रासरिक शेखर नन्दनन्दन और राधारानीका रूप देखा। वे खुले तो खुले ही रह गये, पट्टी अपने स्थानपर पड़ी रह गयी। विद्वलिपुलदेवने रासस्य भगवान् और उनकी भगवत्ता-खरूप, साक्षात् राधारानीके दर्शन किये। उनके अधरों-पर स्फुरण था—'हे रासेश्वरी! तुम कहणा करके मुझे अपनी नित्य लीलामे स्थान दो। अन मेरे प्राण स्थारमे नहीं रहना चाहते है।' वस वे नित्यलीलामे सदाके लिये सम्मिल्त हो गये। उनकी रसोपासनाने पूर्ण सिद्धि अपनायी। वे भगवान्के रासरसके सक्चे अधिकारी थे, रसिक सत और विरक्त महात्मा थे। भगवान्ने उन्हे अपना लिया, कितना वडा सौभाग्य या उनका!

# श्रीभगवतरसिकजी

( लेखक--साहित्याचार्य प० श्रीलोकनाथजी हिवेदी, सिलाकारी, 'साहित्यरल' )

श्रीभगवतरिक्जीका जन्म सवत् १७९५मे सागर जिंले-के गढकोटा स्थानमे हुआ था । टट्टी-सम्प्रदायके मुख्याचार्यी-मे श्रीस्वामी ललितिकशोरीजीके शिष्य श्रीस्वामी ललित-मोहिनीदासजीके कृपापात्र शिष्य श्रीभगवतरिक्जिजी थे । इनकी उपासना श्रीविहारीजीकी थी । ये स्वामी श्रीहरिदासजी-के सम्प्रदायके सत् थे ।

कहते हें कि भगवतरिषक जी पहले श्रीगणेश जीके उपासक ये। अपनी अनन्य निष्ठा और एकान्त उपासना से इन्होंने भगवान् श्रीगणेश जीको प्रत्यक्ष कर लिया था। श्रीगणेश जीने ही पहले इन्हे श्रीकृष्णभगवान् की अनन्य प्रेमल्खणा भक्ति 'खखी भाव' से करनेका उपदेश दिया और उसकी सिद्दिका वरदान भी दिया। यह बात इनके निम्नलिखित पदसे भी प्रकट होती है—

हमें बर गुरु गनेस ह दीनों ।
जल मरि सँड फिराय सीसपर ससकार सुम कीनों ॥
द प्रसाद परतीति वढाई, दुल दारिद सब छीनों ।
अपने पाँच रूप दरसाप, सुल ठपजाइ नवीनों ॥
ब्यापक पुज्य सखी आचारज अति ऐश्वर्य प्रबीनों ।
लाक-बेद-मय-मर्म मगाए, ताप सिराए तीनों ॥
आनँद्यम की पद दरसायौ, दपति-रति-रस भीनां ।
मगवतरिसक लहेती लालन लिलत मुजन मिर लीनों ॥

ट्टी-सग्प्रदायके अष्टाचार्योमें सबसे अन्तिम श्रीलिलत-मोहिनीदासजीके गोलोक सिघारनेपर भक्त महानुभावोके अत्यन्त आग्रह करनेपर भी श्रीभगवतरिक जीने गद्दीका अधिकार नहीं लिया और ये जन्मभर निर्लित भावसे श्रीजीकी सेवामें लगे रहे। यथार्थ तो यह है कि ये महात्मा श्रीकृष्ण-भक्तिमें लीन एक प्रेमयोगी थे। श्रीकृष्ण-भक्तिके सखी-सम्प्रदायके भक्त-प्रेमी-भावुक महाकवियोमे इनका आसन श्रेष्ठ है। इस प्रेमयोगी कविका दृदय प्रेमरससे सराबोर था। इन्होंने स्वय लिखा है— 'मगवतरिक रिक्त की वार्ते रिक्त विना कोठ समुझि सक ना।'

इनके रचे हुए पॉच ग्रन्थ वतलाये जाते हैं—(१) अनन्यनिश्चयात्मक, (२) श्रीनित्यविद्यारीयुगलध्यान, (३) अनन्यरिकाभरण, (४) निश्चयात्मक ग्रन्थ, उत्तरार्घ, (५) निर्वोधमनरञ्जन । इनकी रचनाओंका एक सग्रह-ग्रन्थ भगवतरिकिकी वाणी'के नामसे वर्तमान महतने प्रकाशित किया है। श्रीभगवतरिकिजी अपनी उपासनापद्धतिके सम्बन्ध-में लिखते हैं—

कुजन ते ठिठ प्रात गात नमुना मैं घात ।
निधि वन किर दहनत, विहारी की मुख जाते ॥
कर भावना वैठि स्त्रच्छ थल रहित ठपाधा ।
घर-घर तेय प्रसाद, लग जब मोजन साधा ॥
सग कर भगवत रिसक, कर करवा, गूदरि गरें ।
बृदावन विहरत फिर, जुगल रूप ननन मरं ॥
श्रीभगवत्रसिकजीके मतानुसार सतका लक्षण इस
प्रकार है—

इतने गुन जामें सा सत । श्रीमागवत मध्य जस गावत श्रीमुख कमलाकंत ॥ हिर कौ मजन, साधु की सेवा, सर्व मृत पर दाया । हिसा, सोग, दम, छल त्याग, विष सम देखे माया ॥ सहनमीक, आसय उदार अनि, धीरज सहित निवेकी । सत्य बचन सरको मुगद्रागक, गहि अनन्य झन एकी ॥ इद्वीतित, अभिमान न जाके, कर जरूत को पाउन । प्रमानतरसिक तामुकी सामित तीनहुँ ताप नमाउन ॥

# भक्त श्रीगदाधर भट्टजी

मह गदाधर सामु अति, विद्या मनन प्रवीन । सरस कथा, वानी मधुर, मुनि रचि रोत ननीन॥

रिषकमोहन नन्दनन्दन श्रीवृन्दावनचन्द्रका उज्ज्वल अनुराग जन्म-जन्मके पुण्योंके प्रभावमे किसी निर्मल चित्तमे ही आता है। यह कुल वन्य है, वह भूमि वन्दनीय है, जिसमे मगवान्के प्यारे भक्त प्रकट होते हैं। समस्त पृण्वी ही ऐसे मगवद्भक्तोंकी जन्मभूमि है। प्राणिमात्र ही उनके स्वजन है। अपने परम प्रियतम प्रभुको सदा सर्वत्र देखनेवाले ऐसे लोकोक्तर पुरुषोका अपना पराया क्या। वे सबके हैं, उनको पाकर सम्पूर्ण पृथ्वी धन्य होती है।

सजनता, सब्र प्राणियाके साथ सहज सुहृदता, दीनोके प्रति दया, मबुर वाणी, मद-लोभ कोघ मत्सर आदिका सर्वेवा अभाव, निष्कामभावः सत्यः करणा प्रभृति ममस्त सद्गुणोके आधार एकमात्र श्रीहरि हैं । जिम हृदयमे मगवान्का प्रेम है। वहाँ यदि सहुण आज पूरे नहीं भी ई तो कल निश्रय आयेगे । भगवत्येम जहाँ हो, वहाँ कोई दुर्गुण टिक नहीं सकता, परन्तु जहाँ भगवान्का प्रेम, उन सर्वेशके प्रति आस्था और विश्वास नहीं, वहाँ यदि सद्गण हो भी तो उनकी नींव वालूपर है। वे क्व स्वार्थके धक्तेम हवा हो जायॅगे; इसका कुछ ठिकाना नहीं । सद्गुण तो भगवान्में ही है, फिर जिनके हृद्यमं प्रेमके हढ वन्धनमे वॅधे वे टीलामय सदा विराजमान रहते हैं, वहाँ सब गुण एक साथ रहेगे ही । गदाधर भट्ट समसा सदुर्गोकी मृति थे । बचपनसे उनमे नम्रताः दया-आदि राण उज्ज्वल रूपमे प्रकट होते और वढते गये । इसके साथ उन्हें प्रतिमा प्राप्त हुई । भगवान्के परम प्रियजन भगवती सरम्बतीकी क्रपा पाकर अपने प्रियतम प्रभुका ही तो गुणानुवाद गायेगे। गदाघर भद्दजीका कण्ठ वडा ही मबुर था। वे अपने वनाये भगवान्की लीला, रूपमाधुरी, प्रार्थना आदिके भावपूर्ण पद वड़े प्रेमसे गाया करते थे।

सत्ती, हीं स्पाम रग रगी।
देखि विकाद गई नह मृगिन सृगिन मारि पगी॥
सग हुती अपनी सपनी-मी मांड गर्दा रस सीड़।
जागेहुँ आगें दृष्टि पर सादि नकु न न्यारी हाड॥
एक जु मेरी अखियन मे निसिग्रीस गत्ती करि मीन।
गाय चरावन जान सुन्यों सिख ! सा धा कन्हैया कीन॥
कासीं कहीं कीन पितयान, कीन कर वक्तवाद।
कसें न किट जात गटाधर गंगे की गुढ़ स्वाद॥

भक्तवर गदाधरजीका यह पद वृन्दावनमे श्रीजीव गोस्तामीजीने किसीके मुखरे एक दिन सुना । गदाधरजीके भावपूर्ण पद भासकजन प्रायः कण्ट वर छेते और गाया करते थे। श्रीजीव गोस्वामीजी पद सुनते ही भाविष्ट छ हो गये। रतका पारखी ही रतको पहचानता है। जीव गोस्तामीजीने समझ लिया कि यह पद किसी सामान्य कविषा नहीं हां सकता। उन्होंने दो सतोको एक पत्र देकर गदावर भड़जीके पास भेजा। पत्रमे लिखा था— 'मुझे बडा आश्चर्य है कि विना रंगसाजके ही आपपर व्यामरंग चढ़ कैंसे गया।'

दानो सत गदाभरजीके त्राम पहुँचे । प्रातःकालका समय या । स्याँदय हुआ नहीं था । गदाधरजी दाँतीन कर रहे थे । संताने उनसे टी पूछा—'इस ग्रामम गदाधर भट्टजीका मकान कीन-सा है ??

गदाधर भट्टजीकी प्रसन्नताका क्या पूछना । आज प्रातःकार ही सतीके दर्शन हुए और वे आये भी उन्हींके यहाँ हैं । सतीकी सेवाका सीभाग्य प्राप्त होगा, इनके मुखसे भगवानका गुणानुवाद सुननेको मिलेगा ! धन्य है आजका दिन ।

आनन्दके भावाम निमम गड़जीने सहज ही संतीसे प्छा— 'आपलंग कहाँसे प्वारे हैं ११

सतोने उत्तर दिया—(हम श्रीबन्दावनसे आये है।' (श्रीबन्दावन ) भड़जीके श्रवणोमे यर गर्ब्द पद्मा और वे धडामसे गिर पड़े मूर्चिछत होकर । दॉतोन दूर गिर गया । नेत्रोसे अश्रुप्रवाह चलने लगा । विचित्र दशा हो गयी उनकी । पहलेसे ही दृदयमे भाव उमड रहा था, श्रीधाम बृन्दावनका नाम सुनते ही वह उद्दीत हो उठा । गरीर सजाहीन हो गया । दोनो सतोने चिकत होकर सम्हाला उन्हें । लोगोसे पता लगा कि गदाधर मद्रजी तो यही है, तब सतोने उनके कानोके पास मुख ले जाकर जोरसे कहा—'हम बृन्दावनसे आपके लिये एक पत्र ले आये है ।'

पत्रका नाम कानोमे जाते ही भट्टजी उठ बैठे । जैसे उनके प्राण इसी पत्रकी प्रतीक्षा करते रहे हो । पत्रको लेकर उन्होने मस्तकमे, नेत्रोसे, हृदयसे लगाया। पत्रको बार-वार पढते, अश्रु बहाते विह्वल होते रहे । सर्तोका भली प्रकार सत्कार किया और फिर सर्वस्व दीन-दुरिययोंको बॉटकर उन सत्तोके साथ ही वृन्दावन चले आये।

श्रीगदावर भइजीपर व्यासरग तो पहले ही चढ चुका या, अब चुन्दावन आकर उन्हें श्रीजीव गोस्वामीजी जैसे भिक्त-मार्गके उद्घट रगसाज मिछ गये। वह रग और गाढा हो गया, साथ ही भिक्तिशास्त्रका अध्ययन हुआ। अब चुन्दावनमे भइजीकी श्रीमद्भागवतकी परम मधुर कथा होने लगी। उनकी कथामे प्रेमी भक्तों, सतोकी भीड गदा बनी रहती थी। मधुर कण्ड, भावपूर्ण हृदय, प्रतिभाके माथ भिक्तशास्त्रका विपुल जान—इस प्रकार भइजीका भागवत-व्याख्यान अद्वितीय हो गया था। वे भागवत कथामृतकी वर्षा करनेवाले मेघ ही माने जाते थे और उस अमृतके पिपासु चातक उनमे प्रगाढ निष्ठा रखते थे।

श्रीभद्रजीकी कथाके प्रेमी श्रोताओं मे एक श्रोता ये कल्याणिसंह राजपूत। कथाके निरन्तर श्रवणने उनके हृदयको शुद्ध कर दिया। हृदयमे जब भगवत्प्रेमकी अद्भुत रसधार प्रकट होती है। तब ससारके सभी विषय अपने-आप सारहीन जान पड़ते हैं। जिसने उस अद्भुत प्रेमरसका स्वाद पाया, उसको विषयों के रसकी हुर्गन्धमे किंच कैसे रह सकती है। कल्याणिसंह बुन्दावनके ममीपके धौरहरा ग्रामके रहनेवाले थे। नित्य नियमपूर्वक कथा सुनने आते थे। हृदय शुद्ध था, उसमे श्रद्धा थी, प्रेमका प्रादुर्भाव हो गया। विषयों स्वतः विरक्ति हो गयी। ग्रहस्थके कर्तव्यका पालन करते हुए भी वे परम विरक्त स्वयमीका जीवन व्यतीत करने लगे।

कल्याणसिंहजीकी स्त्री सामान्य स्त्री ही यी । उसकी विषयासिक गयी नहीं यी । पतिकी उदासीनताका कारण उसे भट्टजी ही प्रतीत होने लगे । वह मन ही मन भट्ट-जीसे द्वेप करने लगी । काम ही प्रतिहत होनेपर क्रोध त्रन जाता है, क्रमशः बुद्धि मारी जाती है और मनुष्य न करनेयोग्य कर्म कर बैठता है । यही दशा उसकी हुई । उसने सोचा कि 'यदि मै भट्टजीको कलिक्कत कर सकी तो मेरे पतिकी उनमे अश्रद्धा हो जायगी और तव वे घरमे अनुरक्त हो जायंगे । विकृतबुद्धि नारीको महापुरुपकी महिमाका क्या पता । लीलामय प्रभुको भी अपने भक्तका महत्त्व प्रकट करना था । उस स्त्रीने एक गर्भवती भिक्षा मॉगनेवाली स्तीको वीस रुपये देकर सिखा-पढाकर वृन्दावन भेज दिया। भइजीकी कथा हो रही थी, भक्तोका समुदाय एकत्र था । उसी समय वह भिक्षुणी वहाँ पहुँची । उसने सीधे भद्दजीके समीप जाकर सबको सुनाते हुए कहा-- 'महाराज । आपका दिया यह गर्भ अव पूरा होनेको आया । अव तो आप मेरे लिये किसी निवासकी व्यवस्था कर दीजिये । इसे लिये-लिये मै कहाँ भटकती फिल्र ।'

मिक्षुणीकी वात सुनकर श्रोताआंमे बड़ी सनसनी फैल गयी । कुछ लोग जोर-जोरसे कहने लगे— यह झूठ बोलती है । एक सतको किसीके बहकानेसे कलिक्कत करना चाहती है । हम इसे मार डालेंगे ।

श्रीगदाधर भइजीके मुखपर मद हॅसी आयी । दयामय प्रभुने जगत्के मिथ्या आदर मानसे वचानेके लिये यह व्यवस्था की है, यह सोचकर वे आनन्दसे पुलकित हो उठे । उन्होंने विना सकोचके सबको सम्बोधित करके कहा— भाइयो । आपलोग रुष्ट न हो । इस देवीका कोई अपराध नहीं है । यह ठीक ही कहती है ।

लोग आश्चर्यसे अवाक् रह गये। किसीको कुछ सूझ नहीं पडता या। भट्टजीने उस स्त्रीसे बड़े स्नेहसे कहा— 'देवि! मै तो तुम्हारा नित्य ही स्मरण करता हूँ। तुम मुझे दोषी क्यो बताती हो। तुम कहाँ भटक रही थीं। आओ, आज अच्छी आयी तुम। बैठो, भगवान्की कथा सुनो।'

सतीके अद्भुत चिरत कौन समझ सकता है। जो सर्वत्र अपने ही परम प्रिय प्रभुको देखते हैं, वे किसीका स्मरण नहीं करते, यह कैमें कहा जा सकता है। श्रीगदाधर मञ्जजी तो सब कही अपने उन हृदयहारी, वृन्दावनविहारीको ही देखते थे। उस स्त्रीके रूपमे भी अपने वही प्रियतम प्रभु उन्हें दीख रहे थे । परन्तु श्रोताओकी विचित्र महजीमे उनकी अगाध श्रद्धा थी । दगा थी । इस दरिद्रा स्त्रीके वचनोको वे कभी सत्य नहीं मान सकते ये । उनमेसे अनेकोके नेत्रोसे इस दुःखसे अशु चलने लगे कि हमे आज एक महापुरुषकी निन्दा सुननी पड़ी। अन्तमे एक सत उस स्त्रीके पास गये। उसे एक ओर ले जाकर उन्होंने सत्य कहनेके लिये समझाया। वह भिक्षुकी, वह भी मनुष्य ही थी । ऐसा महान् पुरुप उसने देखा ही नही या । ऐसे कलङ्ककी मिथ्या वात कहनेपर भी जो न रुष्ट हुआ, न कडी बात कही-उस सतको झुठा कलङ्क देने आयी वह । ल्जासे, ग्लानिसे उसका मस्तक द्युक्त गया था । वह रो रही थी । उसने सतसे सची वात कह दी और भट्टजीके चरणोपर गिरकर फूट-फूटकर रोने लगी । भट्टजीने उसे आश्वासन दिया। श्रोताओको बड़ा आनन्द हुआ सची बातके प्रकट हो जानेसे, किंतु कल्याणसिंह-ने अपनी तलवार खीच ली । वे क्रोधसे कॉपने लगे। उनकी जिस दुष्टा स्त्रीने महापुरुपको कलङ्कित करनेका यह असत् प्रयत्न किया थाः उसे वे तत्काल मार देना चाहते ये । भट्टजीने प्रेमसे कल्याणसिंहको रोका । उनको समझाया कि प्डस देवीने तो मुझे एक नवीन ढगसे शिक्षा दी है कि ससारका तनिक भी संसर्ग कैसा भयानक है।

#### × × ×

भट्टजीकी भागवत कथाकी ख्याति दूर-दूरतक पहुँच गयी । श्रीवृन्दावनधाम सदासे भगवत्प्रेमके प्रेमी भक्तवन्दोंका प्रिय केन्द्र रहा है । अब जो भी यात्री वृन्दावन आता। वह श्रीगदाघर भट्टजीकी कथा सुनने अवस्य ही पहुँचता। कहीरे एक वैष्णव महन्त कथामे एक दिन आये। भइजीने बडे आदरसे उन्हें आगे आसन दिया । महन्तजीने देखा कि कथा होते समय सभीके नेत्रोसे अश्रुधारा चलने लगी है। केवल उन्हींके नत्रोमे अशु नही आये । इससे उन्हे बड़ी लजा प्रतीत हुई । दूसरे दिन महन्तजी जब कथामे आये, तब गुप्तरूप-से वस्त्रोमे महीन पिसी हुई लालमिर्चकी एक छोटी पोटली भी ले आये। कथाके समय नेत्र और मुख पोछनेके बहाने उस पोटलीको वे बार बार नेत्रोपर फेर लेते थे । लाल मिर्च नेत्रोमे लगनेसे नेत्रोसे अश्रुप्रवाह चलने लगता था। समीप बैठे एक व्यक्तिने इसे ताड लिया । जब कथा समाप्त हो गयी और दूसरे सब श्रोता उठकर चले गये, तब उसने भट्टजीसे कहा--- भहाराज । यह जो महन्त आगे बैठा था। वह वड़ा दम्भी टे । वस्त्रोंमं मिर्चकी पोटली वह लाया था और उमीको नेत्रोपर रगड-रगड़कर लोगोको दिखानेके लिये अश्रु वहा रहा था ।'

सावारण व्यक्ति दूसरंगेके गुणामे भी दाप हूँढना चाहते है, किंतु महापुरुपोके चित्तम ही जब दोप नहीं। दम्भ नहीं, तव उन्हें दम्भ और दोप दीखें कहाँसे। उन्ह तो सर्वत्र गुण-ही-गुण दिखायी पडते है । प्रियश्रवा भगवान्के परम प्रियजन सदा सबमं गुण ही देग्नते है। श्रीगदावर भद्रजीने जैमे ही उस व्यक्तिकी बात सुनी, वहाँसं तुरत उठकर आतुरतापूर्वक उन महन्तजीके समीप पहन्चे और उनको प्रणिपात करके कहने लगे—'आप धन्य हैं। आपका भगवद्येम धन्य है । मने सना है कि आप नेत्रोंमे लाल मिर्च लगाकर इसलिये नेत्राको दण्ड देते हे कि उनमें भगवत्प्रेमके अश्रु नहीं आये । अवतक मैंने सुना ही या कि जो अग भगवान्की सेवामे न लगे, उनके दिव्य अनुरागसे द्रवित या पुलिकत न हो। वह दण्डनीय है, पर आज मैने आपको प्रत्यक्ष इस आदर्शपर चलते देखा । आप-जैसे महापुरुपका दर्शन करके में कृतार्थ हो गया।' भट्टजीने महन्तजीको दोनो भुजाओम भरकर हृदयमे लगा लिया और अब तो दोनोके नेत्र झर रहे थे। दोनोके शरीर पु इकित ये । ऐसे परम भागवतके अगस्पर्गरे महन्तजींम भगवत्प्रेमका स्रोत उमड उठा था।

#### × × ×

एक रात्रिमे श्रीगदाधर भट्टजीकी कुटियामे एक चार चोरी करने घुस आया । भट्टजीने जो चोरको देखा तो चुपचाप पड़े रह गये। चोरको जो कुछ भी मिला, उसने बॉध लिया। जब वह गटरी उठाने लगा, तब उस भारी गटरीको उठा न सका। गदाधर भट्टजी तो पड़े-पड़े सब देख ही रहे थे। उन्हें तो लग रहा था कि उनके लीलामय प्रभु जैसे गोपियोंके घरमें छिपकर माखन खाने जाते थे, वैसे ही आज इस वेपमे उनके यहाँ आये हैं। जब उन्होंने देखा कि भारी गटरी चोरसे सिरपर उठती नहीं, तब आसनसे उठे और गटरी उसके मस्तकपर उठवा दी। चोरको बडा आश्चर्य हुआ। उसने पूछा कि अपना माल इस प्रकार उठानेवाले आप है कौन ११ जब भट्टजीने अपना नाम बताया, तब तो चोर गटरी फेककर उनके चरणोपर गिरकर रोने लगा। उसने उनका नाम सुन रक्खा था। ऐसे महापुरुषके यहाँ चोरी करने आनेके लिये वडा दु.ख हुआ उमें । श्रीनदाधर महजीने उने प्रेमसे समझाना— 'माई ! तुम इतने दुखी क्यों होते हो । तुमने प्राणोका भय छोडकर इस अधिरी रात्रिमे यहाँ आनेका कष्ट किया है। इतना श्रम किया है और यही तुम्हारी आजीविका है, अत-तुम इसे प्रसन्ततासे के जाओ! मेरी चिन्ता मत करो! जिसने तुमको यहाँ मेजा है। जोइस सारे जगत्का पालन करता है। उसने मेरे लिये पहल्से व्यवस्था कर रक्खी होगी। तुम इघर यह सब के जाओगे और सबेरा होते ही इससे दसगुना वह मेरे पास मेज देगा।

चोर पूट-फूटकर रोने लगा। करुणामय संतोका हृदय तो नवनीतवे भी कोम ह होता है। मङ्जीने उसपर कृपा की। चोरी तो छूट ही गयी। मगदान्का अनुराग भी प्राप्त हुआ। वह परम भागवत हो गया।

× × ×

गदाधरजीका भगवद्वित्रहकी मेवा-पूजामे अत्यधिक अनुराग था। प्जाकी समस्त सामत्री वे स्वयं प्रस्तुत करते ये। भगवत्नेह्नर्यका कोई भी काम वे दूमरोसे लेना नहीं चाहते थे। एक बार भगवत्मसाद प्रस्तुत करनेके लिये आन अपने हायसे चौका लगा रहे थे। इतनेम नेवकने आकर एक धनी श्रद्धालका नाम बताते हुए कहा—'वे बहुत सी भेट लेकर आपके पास आ रहे हैं। आप हाथ बोकर उनसे बात करें। में तबतक चौका लगा देता हूं।'

महनीको चेनककी बुद्धिपर दया आयी। उन्होंने उसे शिक्षा देते हुए कहा—'मैं अपने त्रिमुननके स्वामी प्रमुकी सेवामे लगा हूँ। इसमे वडा काय अब कौन-सा हो सकता है कि मगनत्केंड्र यें छोडकर उसके लिये में इससे हाथ थो लूँ। कोई श्रद्धां आता है तो उसे आने दो। मुझे प्रमुकी सेवाके कार्यमें लगा देखकर वह भी मगनलेवाके लिये प्रेरित होगा।

इस प्रकार जीवनभर भगवत्येवाः श्रीमद्भागवतप्रवचन एव संतोका सत्कार करते हुए श्रीगदाघर भट्टजी वृन्दावन घाममे ही रहे । अन्तमे उनका पार्थिव गरीर उसी नित्य घामकी पावन रजमे एक हो गया और उन्होंने अपने ज्यामसुन्दरका शाश्वत सान्निध्य प्राप्त किया ।

# श्रीसूरदास मदनमोहनजी

स्रवाम मदनमोहन गौडीय सम्प्रदायके नैष्ठिक वैष्णव ये, उनका नाम न्रस्थ्य था। वे जातिके ब्राह्मण ये, सम्राट् अक्वरकी समामे उनकी पूरी पहुंच थी। बादगाहने उनकी स्वामिमिक्तिने प्रमन्न होकर उनको संडीलेका अमीन नियुक्त किया था। वे महान् साधुसेवी ये पाममे जो कुछ भी रहता था सब संतोकी नेवामे लगा देते थे।

एक बार उनके जीवनमें अत्यन्त क्रान्तिपूर्ण घटना हुई। उन्होंने संडीले स्वेके तेरह लाख रूपने साधुओंकी मेवामें लगा दिये और खजानेवाली पेटीमें एक कागज डाल-कर उमे राजधानीमें भेज दिया। कागजमें लिखा था—

तिरह लाख सॅडीले अपे, सब साबुन मिलि गटके । सुरजदास मदननोहनजी आधि रातको स्टॅंक ।

टोडरमलने वादगात्को बहुत नमझाया कि 'अमीनने बहुत वडा अपराध किया है, यदि कडे-ने कड़ा दण्ड न दिया गया तो राज्यमे अराजकता फैल जायनी।' परवादशाहके हृदयपर तो सूरदास मदनमोहनकी सत्यनिष्ठा, संतसेवा और भगवान्की भक्तिका प्रमाव पढ़ चुका था, अकबरने क्षमा-दान किया और उन्हें बुला भेजा। पर स्रदाममदनमोहन तो नन्दनन्दनकी राजधानीमे पहुँच चुके थे, परम पित्र कालिन्दीके तटपर मिक्तकी विलाम-भूमिमे प्रिया और प्रियतमकी श्रृङ्जार-लिलाका गान कर रहे थे। उन्होंने विनम्रतापूर्वक निवेदन किया कि 'अत्र तो में किमी औरका हो चुका हूँ। वृन्दावनकी गलियोमे झाडू देना मुझे अत्यन्त सुखद प्रतीत होता है।' वे त्रजराजके मक्त थे, संसारसे बहुत दूर आ चुके थे। वे कालिन्दी-तटपर मगवान्की सुरली-माधुरीका रमास्वादन करने लगे। मधुरमधुर विशास्त्रीनिकी महती रसधारामे नित्य निमम होकर मगवान्मे दर्शनकी मीख माँगना उनका कार्यक्रम हो चला, वे अपने प्रियतमसे कहा करते थे—हु

'मघु के मतवारे स्थाम, खोलौ प्यारे परुंज, सीस मुकुट कट छुटी, और छुटी अरुकों। सुर नर मुनि द्वार ठाढे दगस हतु किलंक, नासिका के मोति सोहें, वीच लाल लरुकों। पीनावर, कर मुरली, सवन कुँटल झरुकों। सुरक्षास मदनमोहन दरस दैहो मह कों।

सरदास मदनमोहनने लीला-गानमे जिम काव्य-मार्थुयका स्रोत उँडेला है, वह उनकी वडी मधुर और मृत्यवान् सम्पत्ति है । अपने भगवान्मे उनकी इतनी निष्ठा थी कि उन्होंने अपने नामके साथ 'मदनमोहन' प्रत्येक पदमे जोडा है। उनके सरम पदोंमं उनकी मृदुता, महृदयता और अडिग भक्तिकी पूर्ण अभिव्यक्ति हुई है।



# श्रीकेशव भट्ट काश्मीरी

जिस समय शस्यस्यामला म्वर्णिम वगभूमि श्रीगौराङ्ग महाप्रभुकी कीर्तन-माधुरीका रसास्वादन कर रही थी। नवद्वीपके बहे-बहे न्यायगास्त्री और दर्शनवेत्ता तर्क और लेकर भक्ति कल्पलताकी गास्त्रार्थसे सन्यास छायामे विश्राम करते हुए भगवान् श्रीकृणकी लीलाका मधुर गान कर रहे थे ठीक उसी समय उत्तरापथमे दिग्विजयकी विजयिनी पताका फहराते हुए एक वहत वडे शिष्यसमृहके साथ चौडोल पालकीपर चढकर पण्टितराज केशव काञ्मीरीने पुण्यसिलला भगवती भागीरथीके मनोरम तटपर नवद्वीपमे शास्त्रार्थकी शह्वध्विन की । न्यायका गढ नवद्वीप गास्रवेत्तासे छोहा इतने बडे हिल उठाः अत्यन्त कठिन था । महापण्डितने देखा नवद्वीपसे एक बहुत वडा जनसमूह श्रीकृष्णका पवित्रः मधुमय और आनन्द-मय नाम उच्चारण करता हुआ उनके निवासकी ओर चला आ रहा है। लोगोके आगे-आगे उन्होंने एक ऐसे युवकको प्रमत्त नृत्य करते हुए आते देखाः जिसका गरीर तस हेमवर्णका-मा थाः गलेमे ु पुप्पोका आकर्षक हार थाः अघरामे हरिनामकी पवित्र मागीरथीके निनादका आलोडन याः मुसकानकी प्योतिर्मयी किरणोकी तरङ्ग-में अङ्ग-अङ्ग आप्लावित थे। वे सहजही इस दिव्य, तेज.पुञ्ज विलक्षण युवककी ओर आकृष्ट हो गये, हाय चरणधूलि मस्तकपर चढानेके लिये चञ्चल हो रहे थे, पर प्रकाण्ड शास्त्र-जानके गर्वभारसे इतने दये हुए ये कि वरतीका स्पर्भ न कर सके । विनम्रताने दिग्विजयी पण्डितका वरण तो किया। पर जयपत्रके स्वाभिमानका मद नयनोमे उतर न सका। मन कहता था कि आलिर्ज्जन करना चाहिये, पर जन-समूहके विनम्रसकोचने ऐसा करने नहीं दिया। युवक गौराङ्गने अपना परिचय दिया । केशव काश्मीरीने शास्त्रार्थ करनेकी इच्छा प्रकट की । (निमाई पण्डित ) चैतन्यका न्याय पाण्डित्य तो चारों ओर ख्यातिकी पराकाष्टापर था, पर उन्होंने भास्तार्थकी बात न चलाकर केशव काश्मीरीसे कल्प्रिमलहारिणी, अच्युत-चरणतरङ्गिणी भगवती गङ्गाकी महिमा वर्णन करनेका विनम्रता-पूर्वंक निवेदन किया । केशव काश्मीरीने आशुक्रवित्व-शक्तिके

सहारे गङ्गाजीके स्वरूप-चित्रणमे सौ श्लोक नये-नये रचकर तुरत सुना दिये, पर इतनेमे ही उन्हें मंतोप न हुआ । उन्होंने गौराङ्गमे अपने स्लोकों में दोप निकालनेके लिये कहा। महाप्रभु-ने दोप वतन्त्रये, उनके मुखमे उचित और युक्तिसंगत दोप मुनकर वे आश्चर्यचिकत हो गये, उनका मुख लजामे लाल होकर अवनत हो गया । मनमें मरम्वतीका स्मरण किया। अपनी हारपर उन्हें वडी ग्लानि हो रही थी। मरस्वतीदेवीके स्मरणमे उन्हे जात हुआ कि श्रीचैतन्य असाधारण अलैकिक पुरुपोत्तम ही है। उनकी विद्वनाका मद उतर गयाः जान भक्तिके सामने विनत हो गया । केशव काःमीरीने गौराङ्गके चरण पकडकर आत्मोद्वारकी भिक्षा मॉगी, जन-समृहने जयध्विन की । श्रीगौराङ्गने कहा कि भिविष्यमे न तो आप शास्त्रार्थं करें और न किमी व्यक्तिको हरानेकी चेष्टा करें । श्रीकृष्णके चरण-चिन्तन-माधुर्पका आम्वादन ही भवसागरसे पार उतरनेका सहज उपाय है, उनकी भक्ति ही मुक्तिका वैदिक मार्ग है। भगवान हरि ही समस्त बास्त्रांके मूल हैं। आगम निगम सभी ञास्त्र श्रीकृष्णकी महिमाका कीर्तन गाते हैं । वे ही जगत्के जीवनम्वरूप हें । जिस व्यक्तिकी मतिगति-श्रीकृष्णचरणमे नहीं है, वह सब शास्त्रोका जाता होकर भी शास्त्रके वाम्तविक रसका आस्वादन नहीं कर मकता **।** श्रीकृष्णका भजन छोड़कर जो व्यक्ति गासकी आलोचनामे ही कुगल है, वह निरे गढहेके समान ज्ञान-भारका वहन करता है। सिद्धवण।का समाम्नाय तो श्रीकृष्णकी ही ऋपा दृष्टिमे होता हे ।' केशव काश्मीरी श्रीचेतन्यमहाप्रमुके शिष्य हो गये । श्रीकृष्णके परमानुरागके किलेमे आप-मे-आप वढ हो गये। श्रीकृष्ण-मक्तिकी माधुरीके प्रचारमे उन्होने महान् योग दिया।

केगव काग्मीरीके ममयमे भारतका अधिकाश म्लेच्छा-कान्त था, स्थान-स्थानपर वैदिक परम्पराकी कडी विधर्मियोद्वारा तोडनेका दुस्साहस चल रहा था। गगवान् श्रीकृष्णके पवित्र लीला-क्षेत्र मधुरामण्डलको भ्रष्ट करनेकी चेष्टामे यवनींका बहुत बढ़ा हाथ था। कलिन्दनन्दिनीके तटस्थ विशासघाटपर उनका एक समूह उतकों तथा अन्यान्य उपायोंने हिंदुओं को धर्म-ंच्युत होने के लिये विवश कर रहा था। उत्तरापथकी हिंदू-जनताने मधुरामण्डलकी पांवजताको अक्षुण्ण रखनेके लिये दिग्विजनी महापण्डित परम भागवत केशव काश्मीरीका दरवाजा खट-खटाया। केशव काश्मीरीने सदल-यल उपस्थित होकर विश्राम-घाटपर अधिकार करके उन लोगोंको मधुरामण्डलसे वाहर कर दिया, उनके पड्यन्त्रका जनाजा निकाल दिया और वजभूमिकी भक्तिमती पवित्रता और भगवदीयताका सरक्षण किया ।

केशव का॰मीरीका नाम श्रीचैतन्यके तत्कालीन अनुयायियों और भक्तोंकी श्रेणीमे श्रद्धापूर्वक लिया जाता है। वे भगवान् श्रीकृष्णके परम भक्त थे, चैतन्यकी दिव्यताके प्रचारक थे और सिद्ध भागवत थे।

#### ------

# भक्त श्रीभट्टजी

0**00000**00000

विक्रमीय सवत्की सोल्ह्वीं सदीके पूर्व हुन्दावनकी पवित्र भूमि मधुर भक्तिने पूर्ण आण्यावित थी। इसी समय ब्रजभापाके महान् कवि रसिक श्रीभट्टने श्रीराधा कृष्णकी उपासनासे समाजको सरस और नवीन भक्ति चेतनासे समल्द्भृतकर सराण शीलाका प्रचार किया।

श्रीमद्द तज और मथुराकी ही सीमाम रहनेको परम सुरा और आनन्दका माधन समझते थे। जनकी लताएँ, कुझा मरिता, हरितिमा और मोहिनी छविको वे प्राणींसे भी प्रिय मानते थे। वे कशव कार्यारीके अन्तरङ्ग शिष्य थे। युगल-शतकके नामने उन्होंने मौ पदोंकी रचना की।

वे भगवान्की रमरूप माधुरीकी उपासनाम रात दिन तालीन रहते थे। उनकी भावना परम पवित्र और शुद्ध थी, उसीके अनुरूप उन्हें समय-समप्पर भगवान्की नयी-नयी लीलाओं के दर्शन होते रहते थे। जब वे तन्मय होकर पद गाने लगते, तर कभी कभी उसीके ध्यानानुरूप भगवान्की दिच्य झॉकीका साक्षात्कार हो जाता था।

एक बार वे भगवती कलिन्दनन्दिनीके परम पवित्र तटपर वित्ररण कर रहे थे, उन्होंने नीरव और नितान्त शान्त निकुडों की ओर दृष्टि डाली, भगवान् की लीला माधुरीका रम नयनों में उमझ आया । आकार्यमें काली घटाएँ छा गयीं, यमुनाकी लहरों का योवन चञ्चल हो उठा, वशीवटपर नित्य रास करनेवाले राधारमणकी वशीखर-लहरीने उनकी चित्तश्चिपर पूरा पूरा अधिकार कर लिया । वे नन्दनन्टन और श्रीराधारानीकी रसमयी छविपर सर्वम्य ममर्पण करनेके लिये विकल हो उठे । मरस्वतीन उनके कण्ठदेशमें करवट ली । 'सरस ममीरकी मन्द-मन्ट गति' उनकी दिद्य सङ्गीत मुवामे आलोडित हो उटी । रसिक श्रीभट्टके प्राण भगवान्के दर्शनके लिये लालायित ये वे गाने लगे ।

मीजन कव देखा इन नेना । स्वामाजू की सुरॅग चूनरी, मोहन की उपरेना ।

भगवान्से विरह-दु'रा अय और न सहा गया, उनकी इच्छापृर्तिके लिये वे श्रीरासेश्वरीजीके सहित प्रकट हो गये। श्रीभट्टने देखा कि कुज़में कदम्यके नीचे कोटि-कन्दर्प-छावण्य-युक्त रास-विहारी अपनी प्रियतमा राधा रानीके कन्धदेशपर कोमल कर-स्पर्गका मीन्दर्य विखेर रहे हे, यमुनाकी खच्छ धाराएँ उनके चरण चूमनेके लिये कुलकी मर्यादा तोड देना चाहती हं, पर वालुकाकी सेनाएँ उन्हें विवश कर देती है कि वे आगे न वढे। श्रीभट्टने अपना जीवन सफल माना, उन्होंने भगवान्की दिन्य और कृपामयी झॉकीको कान्यरूप देकर अपने सीभाग्यकी सराहना की। रोम-रोम पुलकित हो उठा, मलाररागका भाग्य जाग उठा—

स्यामा स्याम कुज तर ठाढे, जतन कियो कछु मे ना । श्रीमट उमडि घटा चहुँ दिमि त घिरि आई जल सेना ॥

प्ती मेरे नैनिन में ढोंड चढ' की कान्तिमयी इच्छा-पूर्ति ही उनकी अतुल सम्पत्ति थी। भगवान्का रस रूप ही भनवन्थनसे निवृत्त होनेका कल्याणमय विधान था। श्रीभड़के पदांमं भगवान्के रस रूपका चिन्तन अविकताने हो सका है। उनकी रसोपासना और भक्ति-पड़ितसे प्रभावित होकर अन्य रसोपासका और कवियोने श्रीराधाकृणकी निकुज्ज-स्रीला-माधुरीके स्तवन और गानसे भक्तिसाहित्यकी श्रीवृद्धिमें जो योग दिया है। वह सर्दशा स्तुत्य है। श्रीभट्ट रस-साहित्यके गर्माज और भक्त कवि थे।

### भक्त श्रीहरिव्यासदेवजी

श्रीनिम्वार्क-सम्प्रदायमे परम वैष्णव आचार्य श्रीहरि-व्यासदेवजी बहुत ऊँचे सत हो गये हैं। आपका जन्म गौड़ ब्राह्मणकुल्मे हुआ या। आपने श्रीमहजीसे दीक्षा ली थी । पहली बार जब आप दीक्षाके लिये श्रीगुरुचरणोमे गये, उस समय श्रीभट्टजी गोवर्धनमे वास कर रहे ये और युगलसरकार श्रीप्रिया-प्रीतमको गोदमे त्रिठाकर लाड़ लड़ा रहे थे। श्रीभट्टजीने पूछा—'हरिव्यास । हमारे अगमे कौन विराजते हैं ११ हरिव्यासजी बोले, 'महाराज! कोई नहीं ।' इसपर श्रीभट्टजीने कहा-- अभी तुम शिष्य होनेयोग्य नहीं हो। अभी वारह वर्षतक श्रीगोवर्धनकी परिक्रमा करो। गुरु-आजा प्राप्तकर आपने वारह वर्षतक परिक्रमा की । तत्पश्चात् फिर गुरुसमीप आये । गुरुदेवने फिर वही प्रश्न किया और इसपर उन्होने वही पुराना उत्तर दिया । पुनः वारह वर्ष श्रीगोवर्घनकी परिक्रमा करनेकी आजा हुई । आजा शिरोधार्य-कर श्रीहरिन्यासदेवने पुन वारह वर्षतक परिक्रमा की । तदुपरान्त गुरु-आश्रममे आये और आचार्यकी गोदमे प्रिया-प्रियतमको देखकर कृतकृत्य हो चरणोंमे लोट गये । अव इन्हे योग्य जान आचार्यने दीक्षा दी।

'भक्तमाल' में आपके सम्बन्धमें एक वड़े प्रभावशाली चृत्तान्तका वर्णन है। ये अपने सैकड़ो विद्वान् शिष्योको साथ लेकर भगवद्भक्तिर अलौकिक रसकी वर्षा करते हुए पंजाव प्रान्तके गटयावल नामक प्राममें पहुँचे। गाँवके वाहर एक उपवनमें एक देवीका मट था। वहाँके राजाकी ओरसे सैकड़ो वकरे बल्दितनके लिये वहाँ वेंधे थे। निरीह पशुओंकी यह दयनीय दशा देख स्वामीजीकी ऑखामें ऑस आ गये। सब शिष्योसिहत वे वहाँसे चलते बने। रातको राजा स्वप्नमें देखता है कि देवी वड़ा ही भीषण रूप धारणकर उसके सामने खड़ी है और डॉटकर कह रही है, 'दुष्ट। त्ने मेरे नामपर जो कृर कर्म जारी कर रक्खा है, उससे आज एक भगवद्भक्तका चित्त दुखी हुआ है। मगवद्भक्तके इस

क्षोभसे मेरा शरीर जलान्सा जा रहा है। अतः जाकर उन सन् वकरोको खोल दे और फिर कभी ऐसा कर्म न करनेर्क प्रतिज्ञा कर। साथ ही स्वामीजीसे जाकर माफी मॉग और उनसे दीक्षा ले। में भी वैष्णवी दीक्षा लूँगी।'

राजा घतराकर उठा और तुरत खामीजीके पास पहुँच चरणोमे गिरकर क्षमायाचना की । खामीजीने उसे आशीर्वाद दिया और सवेरे उसे तथा देवीजीको वृष्णवी दीक्षा दी । कहा जाता है, उस खानमे अव भी वृष्णवी देवीका सुप्रसिद्ध मन्दिर है। वहाँ अवतक जीव-यिलदान नहीं होता । फूल-वतागे चढते हैं।

इसके बाद आप चृन्दावन आये और गुरुदेव श्रीभट्ट-जीके आगानुसार 'युगल्शतक' पर संस्कृतमे भाष्य हिखा । स्वामीजीने संस्कृतमे कई मूलग्रन्य भी लिखे । इनमे 'प्रसन्न-भाष्य' मुख्य है । 'दशकोकी' के अन्यान्य भाष्यासे इसमे विशेपता यह है कि वेदके तत्त्वनिरूपणके अतिरिक्त उपासना-पर काफी जोर दिया गया है। व्रजभाषामे 'युगल शतक' नामक पुक्तकमे आपके सौ दोहे और सौ गेय पढ़ र सरहीत हें जो मिठासमें अपना जोड़ नहीं रखते । ऊपर दोहेंमें जो वात सक्षेपमे कही है। वहीं नीचे पद में विस्तारने करी गर्या है। इस सम्प्रदायमे 'युगल्शतक' पहली ही हिन्दी-रचना है. गायद इसीसे इसे आदिवाणी करते हैं। और ये ही सर्वप्रथम उत्तरभारतीय सम्प्रदायाचार्य है । इनमे पहलेके सभी आचार्य शायद दाक्षिणात्य थे । स्वामीजी इस सम्प्रदायम उस शाखाके प्रवर्तक हैं। जिसे 'रसिकसम्प्रदाय' कहते हैं । भगवान् भीकृष्ण-के श्रङ्कारी रूपको उपासना ही इनका सर्वस्व है। श्रीहरिन्यास-देवजीका इतना प्रभाव हुआ कि श्रीनिम्यार्कसम्प्रदायकी इस शालाके संतोको तक्से स्टोग 'हरिन्यासी' ही कहने लगे। वैष्णवोके चारो सम्प्रदायोमे इस सम्प्रदायके सत अन्न भी 'हरिव्यासी' ही कहलाते है।

### भक्त-वाणी

त्विय मेऽनन्यविषया मितर्मधुपतेऽसकृत् । रितसुद्वहतादद्वा गङ्गेवौद्यमुदन्वित ॥ —कुन्ती श्रीकृष्ण । जैसे गङ्गाकी अखण्ड धारा समुद्रमे गिरती रहती है, वैसे ही मेरी बुद्धि किसी दूसरी ओर न जाकर आपसे ही निरंतर प्रेम करती रहे ।

----

#### श्रीघनानन्दजी

श्रीघनानन्दजीका जन्म सवत् १७४६ के लगभग हुआ था । वे भटनागर कायस्थ थे । फारसी, व्रजभापा और संस्कृत-साहित्यमे उनकी विशेष अभिरुचि और पहुँच थी। पहले वे मुगठ वादगाहके राजकार्यालयमे एक साधारण अधिकारी ये । पर वादमे अपनी कार्यदक्षता, स्वामिभक्ति और परिश्रमके प्रभावसे वे बादशाह महम्मदशाहके 'खास करुम' हो गये। कान्य और सङ्गीत का उन्हें अच्छा अभ्यास या। उनकी कविता बड़ी सरस, मधुर और भक्तिपूर्ण होती थी। आरम्भसे ही वे भगवान् श्रीकृष्णकी सरस लीलाओके प्रेमी ये। श्रीनन्दकुमार-के दरबारका आश्रय ही उनके लिये परम मान्य था। वे उच्च कोटिके प्रेमी थे। लैकिक प्रेमको अलैकिक, सर्वथा दिन्य अथवा ईश्वरीय बनानेमे उन्होंने जो सफरता पायी, वह भक्ति-जगत्की एक अत्यन्त मौलिक और अपूर्व देन है। पहले वे 'सुजान' नामक एक वेश्याके रूप और सौन्दर्यपर आसक्त ये। पर वादमे उन्होने अपनी आसक्ति भगवान् श्रीकृष्णकी भक्तिके चरणोपर समर्पित कर दी । उनके जीवनमं एक अभूतपूर्व घटना हुई-ने मुहम्मदशाह-की राजसभामे बैठे हुए थे । कुछ दरबारियोने वादशाहसे कहा कि 'घनानन्द बहुत अच्छा गाते हैं ।' बादगाहके कहनेपर घनानन्दने नहीं गाया, पर 'सुजान' के कहनेपर उन्होंने उसीकी ओर मुख करके गाया। सारी समामे आनन्द छा गया। बादगाहने उनकी प्रगसा की, पर आजा-अवहेलनाके अपरावमं उनको राजधानीसे बाहर निकाल दिया । घनानन्द तो नन्दक्रमारकी छविपर विक चुके थे। देशपति रूठे तो रूठ जाय, पर वजराज न रूठे । वादगाहके उच्चाधिकारीने ससारकी मायाका त्याग कर दिया। वे चल पड़े वजकी ओर । भगवान् राधारमगत्री लीज-भूमिमे पहुँच ही तो गये । कालिन्दीके नीले जलको देखकर नीलमणि नन्दनन्दनका सारण हो आया। नयनोमे जल उमड़ पडा, उनके प्राण कलप उठे, अधरोने कण्ठकी वाणीका भाष्य किया।

> गुरिन बतायी, रावा मोहन हू गायो सटा सुखद सुहायी बृदाबन गाढे गहिर। अद्भुत अमृत महिमडन पर ते परे, जीवन को लाह हाहा क्यों न ताहि लहिरे॥

आनंद को घन छायो रहत निरतर ही सरस सुदेय सां प्रपीहा पन बहि रे। जमुनाके तीर केरि कोलाहल भीर, ऐसे पातन पुरिन पै पतित । परि रहि रे॥

जगत्के नयनोमे पितत और भगवान्के नयनोमे परम पावन घनानन्दने रासस्यली वशीवटके मनोरम क्षेत्रमे धरना देकर रासेश्वरके दर्शनकी इच्छा की । वे समयसमयपर भगवान्को वियोग-श्रङ्कारसे सजाया करते थे। आकाशमे उमझते बादलोंको देखकर अनुनयपूर्वक कहा करते कि 'तुम मेरे नयनोके अश्र-जलको सुजान घनश्यामके अँगनेमे बरसा दो।' कभी कभी चातककी तरह प्रियतमको सम्बोधन कर कह उठते थे—

आरत अपिहन को घनआनद जू पिहचानों कहा तुम । प्रेमकी गूढ-से-गूढ अन्तर्दशाकी सूक्ष्मताका परिचय उनकी उक्तिमें अच्छी तरह मिलता है।

वे प्रायः वशीवटके निकट वृक्षके ही तले रहा करते थे । कभी कभी समाधिमे दो तीन दिन बीत जाते थे । वजवास कालमे ही इन्होने 'सुजान-सागर' की रचना की । वे निम्नार्क-सम्प्रदायमे दीक्षित थे ।

स० १७९६ वि०मे नादिरशाहने भारतपर आक्रमण किया। वृन्दावनमे नादिरशाहके सिपाहियोंने बादशाह मुहम्मदशाहके 'खास कलम'को फक्कड़के वेपमे देखकर 'जर, जर, जर' कहा । खजाना मॉगा। घनानन्दके पास सिवा व्रज-रजके और कुछ भी नहीं था । उन्होंने तीन बार 'रज, रज, रज' कहा और उनके ऊपर व्रजरज डाल दिया । सिपाहियोंने उनका दाहिना हाथ काट डाला । विरही घनानन्दके प्राण सुजान नन्दललके विरहमे चीख उठे। उनकी काव्यभारतीने करणस्वरमे गाया।

अधर को है आनि करि के पयान प्रान चाहत चकन ये सदेसी के सुजान की॥ उन्होंने पूरा छन्द अपने खूनसे तकियेपर लिखा। सैनिकोंने थोड़े समयके बाद उन्हे जानसे मार डाला। अन्तिम समयमे भीविरहीने घनश्यामको ही पुकारा।

#### श्रीव्यासदासजी

बन्नामश्रुतिमात्रेण पुमान् भवति निर्मेलः। तस्य तीर्थपटः किं वा दासानामविशिष्यते॥ (श्रीमद्भा०९।५।१६)

ओडछा ( बुन्देलखण्ड ) के राज्यपुरोहित पण्डित सुमोखन गर्मा ग्रुक्तकी धर्मपत्नीने मार्गगीर्ष कृष्णा पञ्चमी विक्रम सवत् १५६७ को एक पुत्ररत पाया । वालकका नाम हरिराम रक्खा गया । पिताने यथावसर सव सस्कार कराये और अध्ययन कराया । यथासमय पुत्रका विवाह भी उत्तम कुलकी सुशीला कन्यांसे कर दिया ।

पण्डित हरिराम बहुत ही प्रतिभाशाली विद्वान् ये। बडे-बड़े विद्वान् इस युवकसे शास्त्रोंका मर्म समझने आते थे। पिताके परलोकवासी होनेपर ओडछानरेश राजा मधुकरशाहके ये राजपुरोहित हो गये । इन्हे वाद-विवाद करके पण्डितोंको पराजित करनेका व्यसन था। कही किसी विद्वान्का नाम सुनते तो वहीं शास्त्रार्थ करने पहुँच जाते । इनके साथ राज्यके अङ्गरक्षक रहते थे। एक वार ये काशी पथारे। वहोंके गण्यमान्य विद्वानीसे भी गास्त्रचर्चा हुई और उसम इनकी उत्कृष्टता रही । श्रावण मासमे वडे विधि विधानसे इन्होने विश्वनायजीका अभिषेक कराया । भगवान् आद्युतोप प्रसन्न हए । उसी रात स्वप्नमे एक साधुने इनसे गङ्का की---'विद्याकी पूर्णता कव है <sup>११</sup> इन्होंने उत्तर दिया-'सत्यासत्यको जानकर प्राप्त करनेयोग्य पदार्थको प्राप्त करनेमे है।' साधुने कहा---- पण्डितजी । आप दूसरोको जितना समझाते हैं, उतना स्वय क्यो नहीं समझते <sup>१</sup> विद्याकी पूर्णता जव प्राप्त करनेयोग्य पदार्थको प्राप्त करनेमे है, तत्र वह वाद-विवादके द्वारा दूसरोंको लिजत करनेसे क्या प्राप्त हो जायगा १ वह पदार्थ तो भक्तिसे ही प्राप्य है। भगवद्गक्तिमे ही विद्याकी पूर्णता है। अपनी विद्याको पूर्ण करनेके लिये आपको भक्ति करनी चाहिये। अपूर्ण और अधूरी विद्या क्या आपको शोभा देती है ११

पण्डितजी जागे तो उनका विद्याका नशा उतर गया था। काशीमे जीतकर भी वे अपनेको हारा हुआ मान रहे थे और यही उनकी सन्धी विजय थी। उनके जीवनका मन्त्र हो गया—'वही पढ विद्या, जामे भक्ति को प्रवोध होय।' काशीसे वे सीधे ओड्छा चले आये। अब उन्हें वन-दौलत, मान-प्रतिष्ठा आदि सव व्यर्थ मालूम होने लगा। किसी महापुरुष-

की गरण ग्रहण करनेके लिये उनका हृदय ललक उठा। उसी समय महाप्रमु श्रीहितहरिवगजीके गिप्य सत श्रीनवल-टासजी ओडछा पधारे। पण्डित हरिरामको इनके सत्सगसे वडी तृप्ति हुई। इनके उपदेशमे वे घर-द्वार छोड़कर स०१५९१ वि० के कार्तिक माममे वृन्दावन पहुँचे।

जब ये यमुना-स्नान करके श्रीहितहरिवशजी महाप्रभुके पास पहुँचे, तब वे श्रीराधावल्लभजीको भोग प्रस्तुत करनेके लिये रसोई बना रहे थे। उसी समय इन्होने बात करनी चाही। महाप्रभुने चूल्हेपरसे पात्र उतार दिया और जलसे अग्निको शान्त कर दिया। इन्होंने कहा—'रसोई और चर्चा दोनो काम साथ हो सकते थे।' महाप्रभुने समझाया—'दो स्थानोंपर मन लगाये रखना व्यभिचारात्मक चित्तवृत्ति है। यह कालसर्पसे श्रीसत है, अतः उस कालव्यालसे वचनेके लिये चित्तको सब ओरसे सीचकर श्रीरयामाध्यामके चरणोंमें ही लगानेवाला धन्य है।'हिररामजीने महाप्रभुसे दीक्षा ग्रहण कर ली। अब वे ओडस्डाके राजपुरोहित नहीं रहे। उनका नाम हो गया व्यासदास। संवाकुज़के पास एक मन्दिर बनवाकर उसमे श्रीराधाकुरणके युगल-स्वरूपको प्रयरकर ये सेवामें लग गये।

कुछ दिनों वाद ओडछानरेगने इनको लिया लानेके लिये अपने मन्त्रीको बुन्दावन भेजा । मन्त्रीने वहुत आग्रह-अनुरोध किया। पर श्रीधाम वृन्दावन छोडना इन्होने स्वीकार नहीं किया। मन्त्रीने देखा कि ये ऐसे नहीं चलेगे तो श्रीहितमहाप्रभुजीसे प्रार्थना की। महाप्रभुने स्वीकार कर लिया- स्नान करके आनेपर हम व्यासदाससे तुम्हारी बात कहेंगे। इनको जन इस वातका पता लगा कि गुरुदेव ओड्छा जानेकी आजा देनेवाले हैं, तब ये यसुना-िकनारे झाउओमे छिप गये । तीन दिनतक इनका कुछ पता ही न लगा । महाप्रभुने पता लगानेके लिये शिष्योको भेजा । गुरुदेवका बुलावा मुनकर ये झाउओमेरे निकले और देरतक यमुना स्नान करते रहे । फिर बहुत सा कोयला घिसकर मुखपर पोत लिया और एक गधा साथ कर लिया। पूछनेपर बोले---(जिनकी जरणमे आकर मैंने श्रीधाम चुन्दाचनका निवास पायाः वे ही मुझे यहाँसे वाहर जानेकी आजा देनेवाले हैं। उनकी आज्ञासे इस दिन्यधामसे मुख काला करके गधेपर वैठकर मुझे नरक-रूप ससारमे विचगतः जाना पड़ेगा । उस समय कोयला

और गधा कदाचित् न मिले, इसलिये मैने अमीसे इन्हे ले े लिया है। 'यह समाचार महाप्रभुतक शिष्योंने पहुँचाया तो महाप्रभु बोले—'मै उस बढ़भागीसे वृन्दावन छोडनेके विपयमे एक शब्द भी नहीं कहूँगा। व्यर्थ ही मैने उसके भक्तहृदयकों क्लेश दिया। 'गुरुदेवकी इस बातका समाचार पाकर मुख धोकर व्यासदासजीने आकर उनके चरणोमे प्रणाम किया। महाप्रभुने इनको उठाकर हृदयसे लगा लिया।

मन्त्रीका आग्रह बना ही था। उसने इनके साथ अपने आदमी कर दिये, जिससे ये कहीं छिप न जायं। दूसरे दिन भगवान्का भोग लग जानेके पश्चात् भक्तोकी पगत बैठी। जब भक्त पसाद पाकर उठ गये, तब अपने नित्यके नियमानुसार व्यासदासजीने सभी भक्तोकी पत्तलोमेसे उठाकर लूंडन—'सीथ' ग्रहण किया। यह सब देखकर मन्त्रीने समझ लिया कि अब ये आचारसे गिर गये है। राजपुरोहित होनेयोग्य नहीं रहे है। मन्त्रीकी अश्रद्धा हो गयी। मन्त्रीने इनसे महाराजके नाम पत्र ले लिया और लौट गये।

मन्त्रीने ओडछे जाकर राजा मधुकरशाहको पत्र दिया और बताया 'राजपुरोहित अब सबका जूठा खाने लगे हैं। वे यहाँ ले आने योग्य नहीं हैं।' राजा भगवद्भक्त थे। उनके ऊपर दूसरा ही प्रभाव पड़ा। वे सोचने लगे—'मेरे राजपुरोहित अब सच्चे महापुरुप हो गये हे। यदि वे एक दिनको भी यहाँ आ जायँ तो राज्य और राजमहल धन्य हो जाय।' अतः अब स्वय राजा उन्हें मनाने वृन्दावन पहँचे।

राजा मधुकरशाहने चृन्दावन आकर व्यासदासजीसे आग्रह प्रारम्भ किया—'अधिक नहीं तो एक दिनके लिये ही सही, आप ओडछे एक बार अवश्य पधारे।' व्यासदासजी इन्हे टालने लगे। कभी कोई फूल वैंगला दर्शन करनेको कहते, कभी कोई उत्सव। महाराजके आग्रहसे सत भी इनसे कहने लगे कि 'एक दिनके लिये जानेमे क्या हानि है '' परतु इन्होंने तो चृन्दावनसे बाहर न जानेका नियम कर लिया था। अन्तमे राजाने अपने कर्मचारियोको बल्पूर्वक इनको पालकीमे बैठाकर ले चलनेको कहा। इन्होंने कहा—'जब चलना ही है, तब मुझे अपने भाई-बन्धुओसे मिल तो लेने दो।'

एक एक कदम्ब या तमालने भुजा फैलाकर व्यासदासजी मिलने लगे । देरतक उससे चिपटे रहते । फूट-फूटकर रो रहे थे। एकसे हटानेपर दूसरेसे जा चिपटते थे। कहते थे— 'तुम्हीं मेरे सर्वस्व हो। तुम्हीं मेरे पुरुपार्थ हो। तुम मुझपर दया क्यो नहीं करते १ तुम मुझ दीनकों क्यों छोड़ रहे हो १ मुझसे ऐसा कौन सा अपराध हो गया १ तुमको छोड़कर मैं जी नहीं सकता।'

राजा मधुकरशाहका हृदय व्यासदासजीके लिये दूटा पड़ता था। वे किसी प्रकार एक बार इन्हें ओड़छा ले जाना चाहते थे। अन्तमे निराग होकर वे रो पड़ें। हाथ जोड़कर चरणोपर सिर रखकर क्षमा माँगते हुए बोले—'आपने मेरे दुराग्रहसे बहुत कष्ट उठाया। आपके हृदयको स्वार्थवश मैंने बहुत व्यथा दी। इतनेपर भी आपने मुझे कोई कठोर वचन नहीं कहें। मेरे स्तेहको तोडा नहीं। मेरे अपराधको क्षमा कर दे। में अब और हठ नहीं करूँगा। आपकी जिसमे प्रसन्नता हो, वहीं करें। मुझे अपना अनुचर जानकर उपदेश करें।' व्यासदासजीने राजाको मगवद्भक्ति और सतसेवाका उपदेश किया। गुरुकी आज्ञासे ओड़छानरेश लीट आये।

राजपुरोहितानीजीने जब देखा कि मेरे पतिदेव राजाके जानेपर भी नहीं छैटे, तब वे स्वय वृन्दावन पुत्रोके साथ पहुँचीं। क्यासदासजीने पूरी उदासीनता दिखायी। उन्हें भला, अब स्त्री-पुत्रसे क्या मोह १ क्या प्रयोजन १ लोगोने सिफारिश की तो उन्होंने कहा—'जो नारी परमार्थमें न लगी हो, उसे पास रखना तो यमके पाशमें अपने गलेको फॅसा लेना है।'

पतिवता स्त्री पतिके चरणोमे गिर पड़ी और उसने जैसे पितदेव आज्ञा करे, वैसे ही रहना स्वीकार किया। व्यासदासजीने दीक्षा देकर उनका नाम 'वेष्णवदासी' रख दिया और सतोकी सेवामे लगे रहनेका उन्हे उपदेश किया। माताने अपने पुत्रोको भी पास रखनेकी अनुमित चाही। बहुत आग्रह करनेपर यह प्रार्थना भी स्वीकार हो गयी। पर पुत्रोको दीक्षा व्यासदासजीने नही दी। उनमेसे एक पुत्रने एक दिन सतस्वामी हरिदासजीकी प्रशसा की, तब आप उसपर प्रसन्न हो गये। उसे आपने स्वामीजीसे दीक्षा लेनेकी आज्ञा दे दी। वे 'चतुर युगलिकशोरदास' नामसे प्रसिद्ध हुए। सतोमे इनका यहुत अनुराग था। चृन्दावन छोड़कर ये कही नहीं गये। इनके भावपूर्ण पद मिलते हैं।

व्यासदासजी भगवान्के, भगवद्भक्तोके तथा भगवत्प्रसाद-के अनन्य भक्त थे। एक बार रासके समय श्रीराधारानीके चरणोका नूपुर टूट गया, तव आपने यज्ञोपवीत तोडकर उसे गूॅथ दिया। लोगोने पूछा—'आपने यह क्या किया ११ तो बोले—'अवतक तो इसका भार ही ढोता आया था। आज यह सफल हो गया।'

ये वडे ही सहनजील थे। एक बार एक सत इनकी परीक्षा करने आये और कहने ल्यो 'मुझे बहुत भृख ल्यी है। जीव्र मोजन कराओ ।'

इन्होंने कहा—'आप विराजे । थोडी देरमे ही प्रभुको राजभोग लगेगा, तब भगवत्प्रसाद आप पा लेना । भोग लगे विना केंसे आप भोजन कर सकते हैं।'

संतने इतना सुनते ही गालियों देना प्रारम्भ किया। ये चुपचाप सुनते रहे। दर्शकोमेंसे कुछको बुरा लगा। वे संतको मना करने लगे तो इन्होंने उनको रोक दिया। जब भगवान्-का भोग लग गया, तब प्रसादका याल लाकर सतके सामने रखकर नम्रतासे बोले— प्रभु। आप पहले प्रसाद पा लें। जो गालियों शेप रह गयी हो, उन्हें फिर दे लेना।

संत प्रसाद पाने वैठे और ये उनको हवा करने लगे। प्रसाद पाकर जूठी याजी सतने इनके सिरपर दे मारी। ये वह सव जूठन बटोरकर पाने लगे। अब तो वे संत इनके चरणा-पर गिर पड़े और वोले—'आपके धैर्य और साधु-मवाको घन्य है।'

श्रीठाकुरजीको एक बार ओडछेंसे आयी रत्नजिटत वंशी वारण कराने छो तो वशी मोटी होनेसे प्रभुकी अंगुर्छी किञ्चित् छिछ गयी। इन्ह वडा दुःख हुआ। वंशी मन्दिरमे रखकर जब वे वाहर आये, तब श्यामसुन्दरने स्वय वशी धारण कर छी। इसी प्रकार किसीकी मेजी जरकसी पाग ये ठाकुर-जीको एक बार बॉब रहे थे, पर बहुत प्रयत्न करनेपर भी मनोडनुकूछ पाग बॅघती नहीं थी। इन्होंने कहा—'मेरी बॉघी पसट नहीं आती तो आप ही बॉघो।' पगडी रखकर ये मन्दिरसे बाहर आ गये। ठाकुरजीने स्वय पगडी बॉब छी।

भगवान्के महाभाग भक्त उनमे नित्य अभिन्न होते हैं। ऐमें भक्तोंक सामने प्रभुकी लीला मदा ही प्रकाशित रहती है। व्यामदामजी ऐमे ही श्रीराधाकृष्णके नित्य मेवक ये। इनके व्रजमापाम बडे ही मथुर पद मिलते हैं। उनमेंसे कुछ नीचे उद्धृत किये जाते हैं—

हम कव होहिंगे त्रजवामी।

ठाकुर नदिक्तसार हमार, ठकुराइन राघा-सी ॥
कन मिलिह वे सखी महेली हरिवसी हिरदामी ।
वमीवट की सीनल छयाँ सुमग नदी जमुना-सी ॥
जाको वैमव करत लालसा कर मीडत कमला सी ।
इतनी आस व्यास की पुजबहु वृटा विपिन विलासी ॥

जो सुख होत मक घर आये।
सो सुख होत नहीं वहु सम्पति, वॉझिह वेटा जायं॥
जो मुख मक्ति की चरनोटक पीत्रत गान कगायं।
सो मुख सफने कृ निह पैयत कोटिक तीरय न्हायं॥
जो सुख मक्ति को मुख देखन उपजन दुख विमरायं।
सो सुख होत न कामिहि कबर्हू कामिनि उर कपटाये॥
जो सुख होत मक वचनि सुनि नैनन नीर बहायं।
मो सुख कबर्हु न पैयत पितु घर पून की पून खिकायं॥
जो सुख होत मिलत साधुनि सो, छिन दिन रंग वढायं।
सो सुख होत न रक 'व्यास'को कक सुमेरहि पाये॥

साँचे मिटर हिर के सत ।
जिनि म मोहन मदा विराजत, तिनिह न छोडत अत ॥
जिनि महें रिच कर भोग भो वित पाँचो स्वाट अदत ।
जिनि महें वोत्जन हंसन कृपा किर चितवत नेन सुपत ॥
अपने मत भागवत मुनायत रिन टे रस बरपत ।
जिनि में बिस स्टिह दूरि किर देह धर्म परजत ॥
जहाँ न सत तहाँ न भागवत मक मुमीक अनत ।
जहाँ न 'ट्यास' तहाँ न रास रस वृदावन को मत ॥

#### भक्त-वाणी

खं वायुमिश सिललं मही च ज्योतीपि सत्त्वानि दिशो दुमादीन्। सरित्समुद्रांश्च हरे: शर्मकं महिल्य क्लं

सिरत्समुद्रांश्च हरेः शरीरं यत्किञ्च भूतं प्रणमेदनन्यः॥ (श्रीमद्रा० ११।२।४१) राजन् । यह आकाश, वायु, अग्नि, जल, पृथ्वी, ग्रह-नक्षत्र, प्राणी, दिशाएँ, वृक्ष-वनस्पति, नदियाँ, समुद्र—सव-के-सव भगवान्के शरीर है, सभी रूपोमे स्वय भगवान् प्रकट है, यो समझकर, वह जो कोई भी उसके सामने आ जाता है, चाहे वह प्राणी हो या अप्राणी, उसे भगवद्भावसे प्रणाम करता है।

# भक्त रसिकमुरारिजी

भक्त रसिकमुरारिजी भगवान् ज्याममुन्दरके रूप-रस और लीला-माधुर्यके पूरे रसिक थे । वे दिव्य युगल स्वरूपके उपासक थे । ज्यामाश्यामकी निकुज्ज लीलाका चिन्तन ही उनका परम धन था। नन्दनन्दन और रासेश्वरी रसमयी श्रीवृपमानुनन्दिनीका स्मरण ही उनके जीवनका आधार था। संत-सेवा और गुरमिक्तमे उनकी हट निष्ठा थी। वे सरल और सरस स्वमावके रसिक प्राणी थे।

रसिकमुरारिजीके गुरु ज्यामानन्दकी जागीर एक दुष्ट राजाने छीन ली। ज्यामानन्दने उनको पत्र लिखा कि तुम जिस दशामे हो। उसीमे शीघ्र ही चले आओ । उस समय वे भोजन कर रहे थे। विना हाथ मुख धोये ही वे चल पडे। गुरु-आजाको मर्यादा ही ऐमी थी । गुरुका निवास सत्रह कोसकी दूरीपर था । ज्यामानन्दजीने उन्हे उस दशामे देख-कर वडा आश्चर्य प्रकट किया और उनकी कार्यतत्परता और आजाकारिताकी वडी सराहना की। रसिकमुरारिने गुरुकी जागीर छौटानेके लिये राजाके पास जानेका निश्चय किया, किंतु उनके शिष्योने उन्हें राजाकी दुएतामे अवगत कराया और जानेसे रोका। उन्होंने किसीकी बात नहीं मानी। राजाने उनके आनेकी वात सुनकर एक मतवाला दुए हायी उनके ऊपर छोडनेका इरादा किया और सभासदांसे कहा कि 'यदि उनमे कुछ शक्ति होगी तो हाथी उन्हें छोड देगा और इस तरह उनकी सिद्धिका भी पता चल जायगा।' पर यह सब कुछ तो वहाना था। वह तो उन्हें जानसे मारकर जागीर हडप लेना चाहता था।

गजराज झूमता हुआ उनके पथपर मदोन्मत्त-सा विचर रहा था । ब्यामा ब्यामके अनन्य सेवक रसिकमुरारि- की पालकी राजसभाकी ओर आ रही थी। वे निर्भयता-पूर्वक प्रभुका स्मरण करते पालकीमे सवार होकर चले आ रहे थे। जीव चराचरमे भगवान् नन्दनन्दनके दर्शन करने-वाले रिक्क भक्तने देखा कि कहारोने पालकी रख दी और वे भाग खंडे हुए । सामने मदमत्त गजराज झूमता-झामता पहुँच गया । रसिकमरारिको अपनी प्राणरक्षाकी चिन्ता नही थी। उन्हे तो गजराजको किसी तरह इस भयानक पाप-कर्मसे मुक्तकर भगवान्की भक्तिका माधुर्य चखाना था। उन्होंने कृपाभरी दृष्टिसे गजराजको देखा । प्रेमभरी मुसकान विखेरकर कहा कि 'भैया ! तुम चेतन हो, तुम्हारे रोम-रोममे भगवत् सत्ता व्याप्त है। तुम हाथीका तमोगुण छोड दो । इस पापग्राह्से छुटकारा पानेके ठिये भगवान्का स्मरण करो। भव बन्धनसे मुक्ति मिल जायगी। भक्तकी रसमयी वाणीके प्रभावसे गजराजका मद उत्तर गया। उसका हृदय भक्ति-भावसे आह्नादित हो उठा । हाथीने नतमस्तक होकर रसिक-मुरारिकी चरण-वन्दना की। ऐसा लगता था कि तमोगुणने सत्त्वगुणकी प्रमुता स्वीकार कर ली । वह अधीर हो उठा, नयनोसे अशुकी धारा वहने लगी। रसिकमुरारिने उसे श्रीकृष्ण-नाममे अभिमन्त्रितकर कहा--- 'श्रीकृष्णका नाम माधुर्यका अनन्त सागर है। एक कणिकामात्रके सस्पर्शसे करोडो जन्मोके पाप मिट जाते है। जीव उनके रूप-रसमे अवगाहनकर धन्य और कृतार्थ हो जाता है।' उन्होने इस शिष्य हाथीका नाम 'गोपालदास' रक्खा । भक्त मुरारिके दर्शनसे राजाकी दुष्टताका नाश हो गया । उसने उनके चरण पकड लिये, क्षमा मॉगी । ज्यामानन्दकी जागीर लौटा दी । रसिकमुरारिकी गुरुभक्ति धन्य हो गयी।

### भक्त-वाणी

विपदः सन्तु नः शश्वत्तत्र तत्र जगहुरो । मवतो दर्शनं यत्स्यादपुनर्भवदर्शनम् ॥ जन्मैश्वर्यश्रतश्रीमिरेधमानमदः पुमान् । नैवार्हत्यभिधातुं वै त्वामिकश्चनगोचरम् ॥

(श्रीमद्धा० १।८। २५-२६)

जगहुरो । हमारे जीवनमे सदा पद-पदपर विपत्तियाँ आती रहे, क्योंकि विपत्तियों मे निश्चितरूपसे आपके दर्शन हो जानेपर फिर जन्म-मृत्युके चक्करमे नहीं आना पडता । ऊँचे कुळमे जन्म, ऐश्वर्य, विद्या और सम्पत्तिके कारण जिसका घमड बढ रहा है, वह मनुष्य तो आपका नाम भी नहीं ले सकता, क्योंकि आप तो उन लोगोंको दर्शन देते है, जो अिक अविश्वन है ।

### श्री (हित ) लालस्वामीजी

( लेखक-वाना श्रीहितशरणजी महाराज )

कोई चार सौ वर्ष पूर्वकी बात है—गोत्वामी श्रीहरिवंग-चन्द्रजीके तृतीय पुत्र श्रीगोपीनायजी महाराज देववन (सहारन-पुर) ने विराजमान थे। इन्हीं आचार्य-कुल-कमल-दिवाकरके सङ्कसे अनेको जीवोने अपने जीवन-जन्मको सफल बनाया था। उनमेसे एक लाल्खामीजी भी थे।

लालस्वामीजीका जन्म हरपापुर नाममे ब्राह्मणवंद्यमें हुआ था किंतु देखनेसे ये क्षत्रिय जान पडते थे । ये अपने पास एक वाज रखते और जिकार किया करते थे । लालदासजी व्यवहारमें तो वडे कुशल थे, पर परमार्थके नाम कोरे थे । एक दिन ये किसी कार्यवश देववन आये और कारणवश वहाँ तीन धंटेके लिये ठहरे भी ।

इसी वीच 'श्रीराघारङ्गीलालजी' (श्रीगोपीनाथ गोस्वामी-के इष्टदेव ) की श्रृंगार-आरतीका समय आ गया । मन्दिर-का टकोरा (घण्टेकी ध्विन ) सुनकर सब नर-नारी प्रभुके दर्शनोको चल पड़े । लालदासजी भी कौत्हलका सबके साथ हो लिये । वहाँ जाकर उन्होंने देखा—

गोपीनाथजी आरिन करें । जो देखे तिन को मन हरें ॥ गोस्वामीजीके पुनीत दर्शनोने लालदासजीका मन चुरा लिया—

लालदास को मन हर लया। देखि स्वरूप चित्र सौ मयौ॥

जब सब होग आरती करके होटे, तब इनके साथियोने इन्हें भी चहनेको कहा—'हाहदासजी। चिह्निः क्या सोच रहे हैं १ परतु हाहदासजीपर तो अकारण करणामयकी निहैंतुकी कृपाकी वर्ण हो चुकी थी। उनके पूर्व सस्कारोके सुकृत-सुयोगसे उन्हें श्रीठाकुरजी अपनी ओर आकृष्ट कर रहे थे। अत वे बोहे—

अति सुगव हरिवस तन मरुयागिरि को दृट । कालदास दृढ गहि रहों या मदिर की सूँट ॥ यह उत्तर देकर लालदास—

पगन गुसाई के रापटाने । काहू की सिख नेकु न माने ॥ देखि सरूप मक्ति उर ाई । पिछ्की अपनी कुमति सुनाई ॥

इनकी सरलता और अनुनय-विनयसे प्रसन्न होकर श्रीगोपीनायजी महाराजने इन्हें मन्त्रदीक्षा दे दी। ये कृत-कृत्य हो गये। अत लालदासजी देववनमे श्रीगुरुदेवके पास ही रहने लगे तथा उनके नताये हुए उपक्रममे भजन-भावना करने लगे। इन्होंने ममता, मोह मन छोड दिया और तन-मन-धन सन प्रभुको समर्पण कर दिया, जैमा कि श्रीभगवत-मुदितजीने इनके विषयमे लिखा है—

ममता मोह सबे तज दीनी । तन-मन-घन सब अर्पन कीनी ॥ सतनको निज बेष बनायौ । पहिलो सब आचरन बहायौ ॥ हिर गुरु सेवा मों चित लायो । तब तौ स्वामी आप कहायौ ॥ लाल करत प्रभु भोग मावना । कहन सुननको तहाँ दाव ना ॥

ये प्रभुकी अष्टयाम मानमी सेवाम तन्मय रहते थे। एक दिन अपनी भावनाम श्रीठाकुरजीको भोग रख रहे थे। इतनेम इनके गुरुजीने एक रुपया देते हुए इनसे कहा 'स्वामीजी! श्रीजीको मुँह पोंछनेको वन्न नहीं है, अतः एक मिहीं वस्त छे आओ। ' लालस्वामी अपनी भावनाम पग रहे थे। उन्हें वस्तका घ्यान तो रहा नहीं। वे एक रुपयेके लड्डू उठा लाये। वसकी जगह लड्डू देखकर महाराजजीको वड़ा आश्चर्य हुआ। वे समझ गये, जरूर कोई कारण है। उन्होंने पूछा—'भैया। इमने तो वस्त्र मँगवाया था, तुम लड्डू केसे छे आये १ इन्होंने अपनी भूल बताकर क्षमा-प्रार्थना की। गुरुजी वोले—'में तुम्हें अपराधी योड़े ही मानता हूँ, जो क्षमा याचना करते हो। भूलका सच-सच कारण कह दो।' अन्तमे महाराजजीके शपथ दिलानेपर इन्होंने मत्य घटना कह सुनायी, जिससे गोसाइजी वडे प्रसन्न हुए।

तदनन्तर गुरुदेवकी आजाते ये घर आ गये। घरमे इनकी पती तथा एक पुत्र थे। तीनों प्राणी मिलकर श्रीहरि और उनके मक्तोकी सेवा करने लगे।

इन श्रीलल्स्वामीजीके विपयमे चाचा श्रीवृन्दावन-दामजी लिखते है—

वॉके अनन्य हित धर्म प्य स्वामी लात गेमीर मित ॥ वॉकी विपिन विलास वक जस वरन्यो जाकी । जिहि मग औवट घाट वक ही चलन तहाँ की ॥ कहनी रहनी वक, वक वोलन रस माती । निरखत वक विहार छके छिन में दिन राती ॥ सुदृढ प्रीति हित नाम सौं हिर गुरु सतन चरन रित । बॉके अनन्य हित धर्म पथ स्वामी ठाठ गॅमीर मित ॥ येसदा-सर्वदा अपना समय भजनमे ही बिताते थे। यथा— अधिक प्यार है मजन सो, और न ऋडू सुहात । कहत सुनत मगवत जसिह, निसि दिन जाहि बिहात ॥ ——धुवदासजी

**─+**◆≫≪◆+

# श्रीहित ध्रुवदासजी

( लेखक--चरमावाले वावा )

श्रीभ्रुवदासजीके घरका क्या नाम था। कुछ पता नहीं । इनके पूर्व-सस्कारोने इनमे केवल पॉच वर्षकी ही अवस्थामे उत्कट वैराग्य और प्रभु-प्रेमकी लगन उत्पन्न कर दी थी । बालकमक्त ध्रुवने भी पॉच वर्षमे अपनेमे यह लगन पायी थी । इसी साम्यके कारण इन्हे लोग ध्रुवदास कहने लगे ।

श्रीष्ट्रवदासजीके पिता स्यामदासजी कायस्य देववन (सहारनपुर) के निवासी थे। इनके यहाँ कई पीढियोंसे भक्ति चली आ रही थी। इसलिये इनमे भी वही संस्कार प्रकट हुए। बालक ध्रुवदासके बाबा श्रीबीठलदासजी बडे गुरुमक्त थे, जिन्होंने अपने गुरुदेव श्रीहितहरिवशचन्द्र महाप्रभुके वियोगमे अपने प्राणतक विसर्जन कर दिये।

श्रीष्ठुवदासजीका जन्म लगभग सवत् १६४० के समीप-का माना जाता है। ये पाँच वर्षकी अवस्थामे ग्रह-त्याग करके श्रीवन आ गये और इन्होने दस वर्षकी अवस्थामे ही प्रभु-प्राप्ति कर ली।

इन्होने बचपनमे ही वैष्णवी दीक्षा ले ली थी । इनके गुरुदेव श्रीगोपीनाथजी महाराज गोखामी श्रीहितहरिवगचन्द्र महाप्रमुके तृतीय पुत्र थे। श्रीष्ठुवदासजी बढ़े एकान्त-प्रेमी भक्त थे। येअपनी सरस वन-विहारकी मावनाओं में तल्लीन हुए श्रीवनकी वीहड वनस्थलीमें पंडे रहते थे। इनका सरस हृदय कवित्य-शक्तिसे पूर्ण था। ये मेघावी, सुशील और नम्र थे। बाल्यकालमे ही इन्होंने विद्याध्ययन किया, फिर जीवनभर उसकी सरस साधनामें लगे रहे।

श्रीघ्रुवदासजीके मनमे युगल किगोरकी लिलत कीडाओंके वणन करनेकी बडी अभिलाषा थी, किंतु सतोके सङ्कोच और अपने प्रमुके भयसे वे ऐसा कर नहीं पाते थे ।

एक बार चरित्र लेखनकी उत्कट लालसाने इन्हें विवश कर दिया, जिससे ये वृन्दावन गोविन्दधाटके महारासमण्डल- पर श्रीप्रियाजीकी आज्ञा प्राप्त करनेके लिये जा पड़े । लगातार तीन दिन, तीन रात विना अब जठ लिये पडे रहे । इनकी इस रुचि और लगनसे प्रसन्न होकर प्रेम मूर्ति स्वामिनी श्रीराधाने चौथे दिन अर्ध-रात्रिको दर्गन दिया और इनके सिरपर अपने सुकोमल चरणोका स्पर्ग कराके आगिए और आज्ञा दी कि तुम हमारी ल्लित क्रीडाओका वर्णन करो । तुम्हारे द्वारा वर्णन किये गये लीला-चरित्र प्रेमी रिसक सतोको सुखदायी ही होगे ।

श्रीस्वामिनीजीकी आजा पाकर प्रसन्न मनसे श्रीहित श्रुवदासजीने युगलिकगोर श्रीराधा वर्ल्यमलालकी लिल केलिकलाओका वर्णन किया । इन्होंने वयालीस प्रन्थों में युगल किशोरके रस, भाव, लीला, स्वरूप, तत्त्व, धाम, केलि आदि अनेक विपयोका वर्णन किया है। इन सब प्रन्थोका सङ्कलितरूप 'बयालीस-लीला' के नामसे प्रसिद्ध है। इस प्रन्यावलीका प्रचार श्रीश्रुवदासजीके जीवनकालमे ही दूर-दूरतक हो गया था।

श्रीहित घ्रुवदासजीकी श्रीवृन्दावनधाममे अनन्य निष्ठा थी । ये जीवनभर श्रीवनको छोडकर अन्यत्र कही गये ही नहीं । नम्र और सिहण्णु तो इतने थे कि यदि कोई गलत बात कहकर भी इन्हें कुछ अनुचित कह देता, तो भी ये उसका और उसकी बातका कोई मतीकार न करते—सब सह लेते थे। इनके जीवनकी कई घटनाएँ इसगी साओ है।

अन्तमे लगभग स० १७०० वि० के रामीप आप श्रीवन गोविन्दघाट रास मण्डलपर श्रीहित हरिवशचन्द्र महाप्रमुके समाधि-स्थलके पास एक तमालके तरुम मदेह लीन हो गये। वह तमाल आज भी तीन सौ वर्षाके वाद महात्मा श्रीहित ब्रवदासजीकी पावन स्मृति करा रहा है।

विक जाऊँ देस कुरु धामकी जह पुनदारा सो औनरयो ।
— चाचा हित रुदावनदास

## गोस्वामी श्रीरूपलालजी महाराज

( लेखक--चरमावाले बावा )

जानिह सत सुजान हिये जिन के निरदूषन ।

करित भजन रस रीति निर्वहन कुल के भूषन ॥

हित कुङ उदित उदार प्रेम पद्धित चिक आई ।

कृष्ण वल्कमा चरन कमल के भृग सदाई॥

सोइ विदित बात ससार में मन कम सेवत जुगल पढ ।

गुन रहर सिधु मम देखिए श्रीरूपलाल सब को सुखद ॥

—वाचा श्रीवन्दावन हितरूप ।

रिसकाचार्य गोस्वामी श्रीहितहरिवशचन्द्र महाप्रभुपादके पवित्र एव भक्ति-परायण कुल्मे गोस्वामी श्रीरूपलालजी महाराजका जन्म विक्रम सवत् १७३८ वैशाख कृष्णा सप्तमीको हुआ था। आपके पिताका नाम गोस्वामी श्रीहरिलाल एव माताका नाम श्रीकृष्णकुँचरि था।

इनका वचपन महापुरुपोचित अनेको चमत्कारोसे पूर्ण या, जिनका वर्णन यहाँ अप्रासिङ्गक होगा। ये ज्यो ज्या वडे होते गये, इनके शील, सौजन्य, कोमल खभाव, दया, प्रेम आदि गुणोका क्रमण स्वामाविक प्रस्फुरण होने लगा।

उन दिनो भारत मुगल गासनमे था। यवनोके अत्याचार बृद्धिकी सीमापर थे। उनसे पीडित चृन्दावनवामी भक्तगण अपने अपने इष्टदेवके अर्चा-विग्रहोको यत्र तत्र छिपाये फिरते थे। वादगाह औरङ्कजेवसे सताये जानेपर महाप्रभु श्रीहित-हरिवशचन्द्रके इष्टदेव श्रीराधावल्लभलालजी महाराज, जो वश-परम्परासे श्रीहरिलालजीके भी इष्टदेव थे, उन दिनो कामवन-के समीप अजानगटमे छिपे विराजते थे।

एक बार श्रावणके महीनेमे यमुनामे भारी वाढ आयी, जिससे अजानगढ डूबने लगा। अजानगढके इवनेकी खबर श्रीवनमे अभीतक किसीको न थी। एक दिन बालक रूपलाल अकस्मात् विलख-विलखकर रोने लगे। उनके गरीरमे एक साथ प्रेमके अनेको सात्त्विक माव उदय हो आये। इनके पिताजी और अन्य भक्तोंके पूछनेपर और कुछ न कहकर इन्होंने अजानगढ (कामवन) चलकर श्रीराधा-वल्डमजीके दर्शन करनेकी इच्छा प्रकट की। पुत्रवत्सल पिता श्रीहरिलालजी इन्हे अजानगढ ले गये। वाढकी कठिनाइयोको झेलते हुए ये कामवन (अजानगढ) पहुँचे।

श्रीराधावल्लभजीका दर्शन करके ये ऐसे प्रेम तन्मय हुए कि शरीरकी सुधि ही जाती रही । ऑखोंने ऑसुओंकी अविरल धारा वह चडी । वहुत देरके पश्चात् जब इन्टें चेतना हुई, ये अपलक नेत्रोसे अपने प्रियतमक्की रूप-माधुरीका पान करने ल्ये ।

इनकी दशा देखकर ऐसा प्रतीत होता था मानो वहुत समयसे बिछुड़े दो प्रेमियोका आज प्रथम मिलन है। प्रमके आवेशमे ये अपने आपको सम्हालनेमें अनमर्थ हो गये और ग्रुचि-अग्रुचि अवस्थाका भी ध्यान मृलकर श्रीगधावल्लभ-लालको अपने भुज-बन्धनमें बॉघ लेनेके लिये उनकी ओर लपके। ये गींघताने निज मन्दिरकी देहलीको पार किया ही चाहते थे, तबतक इनके पिताजीने इन्हें अपनी गोदमें उठा लिया। अपने आपको बन्धनमें देराकर ये उनी भावादेशमें जोर-जोरसे चिल्लाने लगे—'मुझे छोड़ दो! में राधावल्लभसे में हूँगा, में उन्हें निरावूँगा, अरे, मैं उनके कोमल कोमल चरणोंका स्पर्श करूँगा। मुझे छोड़ दो! मुझे छोड़ दो।

इनकी छटपटाहट और प्रेमकी उतावलिको देखकर पिताजीने प्यारस पुचकारते हुए समजाया—वेटा। श्रीजीसे ऐसी अपावन दगामे योडे मिला जाता है। अभी तुमने स्नान नहीं किया है और फिर तुम्हारा सस्कार भी तो नहीं हुआ है। हमारे कुलकी परम्पराके अनुसार कोई भी गोम्वामी-वालक विना दिजाति सस्कार और वैण्णवी दीक्षाके न तो श्रीजीके मन्दिरमे प्रवेश कर मकता है और न उनका स्पर्ण ही। और फिर तुम तो अभी वेचल नौ वर्षके छोटे-न वालक हो, फिर यह सब केसे हो सकता है।

पिताजीकी बात सुनकर आप जीव्रताम उनकी गोदसे कूद पड़े और उसी आवेशम वोले—'अच्छा ! त्ये, स्नान तो में अभी किने आता हूं । रही संस्कारोकी कता उन्हें आप चाहे जब करिने, मैं तो प्रभुका दर्शन एकी करूँगा ही ।'

यो कहकर आप वडी तीव गतिमे यमुनाजीकी ओर दौडे और भीषण बाढमे कूद गये। नौ वर्षके बालककी ऐसी प्रेमामिक देखकर पिताजीका हृदय आनन्दसे वॉसी उछल्ने लगा। उन्होंने पुत्रकी प्रेम-पिपासाको ज्ञान्त करनेके लिये उन्हें स्नान कराया और स्वय भी किया और शीव ही सक्षिप्त रीतिसे निज मनत्रका दान कर दिया । ये मनत्र श्रवण करते ही पन, उमी प्रेमावेशम आ गये तथा उसी प्रेमोन्मादमयी दगाम उन्हें मन्दिरमे प्रवेश कराया गया । अपने अनन्त-प्राणाविक प्रियतम श्रीरावावल्छमठाळजीके कोमळ चरणाका स्पर्न करते ही इनके जरीरमे विद्युत्का-सा सचार हुआ तथा इनका गरीर दिव्य द्यतिसे चमक उठा । ये प्रेम-मुग्य होकर अपने प्रियतमके चरणोसे लिपट गये और लबी लंबी सुविकयों भरते हुए पावन प्रेमाश्रओं उनके न्वरणे।का प्रक्षालन करने लगे । इनकी प्रेम मुग्य दशा देखकर विताजीने इनसं प्रभुके चरणोको छोडनेकी वात कही, पर ये छोडते ही न ये, तब स्वयमेव श्रीहरिलालजीने इन्हे पकडकर दूर किया । चरणोमे दूर कर दिये जानेपर ये दोनो हाथोकी ॲजुली वॉधकर विरिहणीकी मॉति फुट-फुटकर रोने छगे। बालक रूपलालका रोदन सनकर वहाँ उपिखत सहस्रो नर नारियाका हृदय भी भर आया । अन्तमे इनके वावा श्रीकमलनयनाचार्यजीने इन्ह समझाया और आशिप दिया कि 'वेटा ! तुम हमारे कुल-के भूपण होओगे ।' बाबाके वास्य सुनकर ये छजा गये और **ज्ञान्त होकर एक किनारेपर जा खडे हुए । पश्चात् प्रसादी** चन्दन, फ़ल्माला, बीडी आदि देकर इन्हें डेरेपर भेज दिया गया ।

इस प्रकार कितने ही दिनोतक आप पिताजीके साथ काम-वनमें रहकर श्रीजीका दर्शन मुख छेते रहें । पश्चात् काम-वनसे वरसाना होते हुए श्रीवन आये । मार्गमें वरसानेकी सॉकरी खोरसे होकर जब ये आ रह ये, एक मतवाला हायी इनकी पालकीकी ओर आता दीखा, जिससे सारे अङ्गरक्षक और कहार पालकी छोड़कर माग गये । इससे इनके पिताजी घबरा उठे, पर परिणाम हुआ कुछ और ही । मतवाले गजराजने पालकीके पास आकर बालक रूपलालके चरणोका अपनी सुंड्रसे स्पर्श किया और वह चुपचाप एक ओर चला गया ।

क्यो न हो । जिन सतीके पुनीत हृदयमे राग रोप-रिहत समता और स्नेह है, वहाँ ऐसे तमोगुणी स्वभाववाले जीवोका झुक जाना, अपना स्वभाव छोड़ देना क्या आश्चर्य है । श्रीरिमकमुरारिजीन तो मत्याल हायीको जिएपतक बना टाला था, जो पीछे महत गोपाल्टासजीके नाममे प्रख्यात हुआ ।

इस घटनांस इनक पिताजी खूब प्रभावित हुए और

वे मलीमॉति समझने लगे कि यह वालक साधारण वालक नहीं—अवश्य कोई दिव्य महापुरुप है ।

वालक रूपलालके द्धृत्यमे श्रीठाकुरजीकी नेवाका वडा चाव या । उत्तम आचार्य ब्राह्मणकुल तथा धन धान्यसम्पन्न प्रतिष्ठित घरमे उत्पन्न होकर भी आप स्वय अपने हाथो श्रीप्रयाजीके रास मण्डलकी सोहनी (बुहारी) लगाया करते थे । यदि कोई इनके इस कार्यको छोटा वताकर इसमे निवारण करनेकी बात कहता तो आप झट कह देते—तो क्या गोस्वामी श्रीहितहरिवशचन्द्रने 'भवनाङ्गणमार्जनी स्थाम्' अर्थात् 'हे राधे ! में आपके भवनके ऑगनकी मार्जनी टो सकूँ १' यह असत्य ही कह दिया है १ और स्वामी श्रीहरिदास-जीने भी तो कहा है—'कुजिन दीजै सोहनी ।' क्या यह भी क्यार्थ है १

इनके इन शब्दोंने प्रस्फुटित होनेवाली श्रष्ठा, मक्ति और सेवा-निष्ठा लोगोको निरुत्तर ही नहीं करती वर सेवा परायण बना देती थी। सेवाकी इस लगनने इनमें केवल ग्यारह वर्पकी ही अवस्थामे एक विल्लागता उत्पन्न कर दी। ये सेवा करते, चलते-फिरते—हर समय अपने सामने युगलसरकारका दर्शन किया करते।

विद्याध्ययन और विवाह-सस्कारके पश्चात् लगमग वीस-इक्कीस वर्षकी अवस्थाके उपरान्त आपने अपना सम्पूर्ण जीवन भक्ति-प्रचार और भ्रमणमे व्यतीत किया । प्रथम वार गुजरात-प्रान्तकी यात्रामे आपने श्रीरामकृष्ण मेहताके घर, जो परम वैष्णव थे, प्रीतिवंग लगातार आठ मासतक विश्राम किया । इनके सत्मङ्गसे मेहताजी कृतकृत्य हो गये । उन्हें गोस्वामीजीकी कृपाने युगलिकशार श्रीराधा श्यामसुन्टरके दर्शन भी हुए।

आपने वज मण्डलकी भी अने का यात्राएँ कीं, जिनमें से एक वार गांविन्द-कुण्ड (गोवर्डन गिरिराज) में निवास करते हुए आपने एक गिरिराज-शिलाका लगातार छ' मासतक आराधन किया, जिससे उस शिलासे युगल-किशोरका प्राक्ट्य हुआ, जो अभी भी रावा कुण्डमें विराजमान है। वहाँ श्रीरूपलालजीकी वैठक भी है।

आपकी दूमरी यात्रा पूर्वीय भारतकी हुई। इम समय जब आप जीवीको भगवन्मार्गमे लगाते हुए श्रीप्रयागराज पहुँचे, तब वहाँ एक महात्माने इन्हें मिडिप्रद नारिकल फड़ देत हुए कहा कि इमे खा लो, इममे आपमे अनका भिडिया-का प्रकाश हो जायगा। गोत्वामीजीने उन नारियल्को लेकर गङ्गा-सङ्गममे फेक दिया और कहा—प्रहाराज ! जिसे मगनान् श्रीकृष्णकी चरण कृग और प्रीतिकी वाञ्छा है, उसके लिये इन सिद्धियो-का प्रलोमन क्ययं ही नहीं। यिक अहितकर मी है। मुझे कही नाटक चेटक यीड़े ही दिखाना है, जो में आपका नारियल रक्त्यूँ। 'इनके इन उत्तरते ने निद्ध महात्मा रुजित-से हो गये। इस दहाने मानो आपने अपने मक्तोको निद्धियोमे न फॅसकर अनन्य रुपसे श्रीक्रणा-मिक्त ही करनेका उपदेश दिया।

पश्चात् आन काशी होते हुए पटना आगे। पटनामें रामदास वैष्णवना प्रेमनय आन्नह और अग्ने प्रभुकी आजा मानकर आग्ने उनके घरमे विराजमान युगलिक्शोरके श्रीविज्ञहरूने लेना स्वीकार किया।

जनन्नायपुरी जाकर नीलाचलनाथके दर्शन करके आप अत्यन्त आनन्दिन हुए और प्रभुके महाप्रसादकी प्रत्यन्न महिना देखकर आग्ना हृदय प्रसन्नतासे फूल उठा ।

पूर्वाय प्रान्तोकी यात्रा चार वर्गोने पूर्ण करके जब आप श्रीवृत्दावन आ रहे थे मार्गमे कुछ दिनोके लिये आगरा ठहरे । वहाँ आपने अपने शिष्य वैष्णव दयालदास्त्री पुत्री विष्णीवाईकी गीमारी दूर की । यही विष्णी गुर-कृपासे आगे चलकर परम मक्ता हुई ।

अन्त श्रीहितरूपटाटजी गोत्वामीकी इष्ट निष्टा वृन्दा-वनेश्वरी श्रीराधाके चरणोंने यी अत. वे एक वार उनका दर्शन चरने वरसाने गये। वहाँ गोत्वामीजीके अनुराग और मावसे प्रसन्न होकर स्वामिनी क्यामानु-दुटारी श्रीराधाने आपको प्रत्यक्ष दर्शन दिये । श्रीत्वामिनीजीना दर्शन करके आप सुदित मनते गा उठे—

बरसाना वर सिधु भाव वहु टहरिनु सरसे। लीना चरित सुवारि भरयो भावुक हम दरसं॥ टिन्न रतन जा नहा गम परिकर जु मानु कौ। रिनक जीहरी लखत, तहाँ गम नहीं अन कौ॥ सिस तें प्रमस कोटिक जु सब राघा सिस जहें जिदत है। मडल अखंड चिन एकरस मोहन चकोर लिंह मुदिन है॥

गोस्तामी श्रीहितरूपलालजी महाराज श्रीराधावल्लभीय रम्प्रदायके केवल आचार्य ही नहीं वर्र एक सच्चे रांसक संत थे। इनका चारित्र ही इनकी इष्ट-निष्ठा, प्रीति, भक्ति, देवा, लगन, नि.स्प्रुट्ट भाव द्यालुना, लोक-तेवा, निवरता आदिका साभी है। इन्होंने अपने धर्म-पालनके लिये श्रीवृन्दावन और अपने इष्टाराष्ट्र श्रीविप्रह श्रीराधावल्लभ-लालजीका परित्याग करनेमें भी कोई हिचक नहीं की।

गोलामीजी भक्त तो पूरे थे ही, नाय-नाथ विद्वान् भी अच्छे थे। आपने अपने जीवन-कालमें अनेकों भक्ति-प्रन्योकी रचना की है, जिनमेंसे अवतक कोई वीस प्रन्य उपलब्ध हुए ह। उनमेंसे कुछके नाम दिये जाते हैं—

(१) अष्टयाम-सेवाप्रवन्धः (२) मानसी सेवाप्रवन्धः (३) आचार्य-गुर-तिद्धान्तः (४) नित्य विहारः (५) गूढ-ध्यान (गोप्य-केलि)ः (६) पद-तिद्धान्तः (७) राधास्तोत्र (गौतमी-तन्त्रके आधारपर)ः (८) त्रज-भक्ति और (९) वाणी-विलास इत्यादि ।

# श्रीपरशुरामदेवजी

श्रीनरश्रानदेवजीका जन्म जयपुर राज्यमे सोलहवी सदीमे हुआ था। वे परमरितक नहात्ना हरिव्यासदेवजीके शिष्य थे। परश्रामदेव अच्छे कवि और रसोपासक थे। भगवान्की कथा-सुधाके रसात्वादनमे उन्हें अमित आनन्द मिलता था। दूसरोको कथामृत पन करानेके लिये वे सदाप्रस्तुत रहते थे। वे तिल्क लगाने, माला फेरने और भगवहुणानुवाद करनेको बड़ा महत्त्व देते थे। वे कहा करते थे कि जहाँ धर्मकी खेती होती है, भगवान्के भक्तन रहते ह, वहीं साधु और सत अपने रहनेका

स्थान बना लेते हैं । जिस तालावमे पानी नहीं होता। उसके किनारे हैंस नहीं रहा करते । जिस मनुष्यमे भगवान्का प्रेम नहीं होता। उसके पास भक्तजन भूलकर भी नहीं जाते ।

परग्रामदेवका व्यक्तित्व बहुत कॅचा या। उनमें अलैकिक तेज या। उनका जीवन पूर्णरूपसे तरोमय था। विधमीतक उनके दर्शनसे प्रभावित हो जाना करते थे। अजमेरके निकट सलेमगाह नामका एक फर्जार रहता था। वह हिंदुओ तथा अन्य मतावलिम्बयोको हेय दृष्टिसे देखता था। साधु-

<sup>्</sup>र वैधाव राम्द्रासजीके युगलिक्शोर व्यर्भा मी गीरवामी श्रीरूपलालजी महाराजके वशनोंद्वा वडी सरकार श्रीवृन्दावसमे पूजित हो रहे हे ।

खर्तोपर अत्याचार करनेमे उसे तिनक भी संकोच नहीं होता भा । लोग उससे डरते ये कि कहीं अपनी सिद्धियोसे वह उन्हें हानि न पहुँचा दे । महात्मा हरिन्यासजीकी आजासे परशुरामदेवने उसके दम्म और पाखण्डका अन्त किया । जनताका उसके आतङ्कसे परित्राण करके भगवद्गक्तिकी महिमाका विस्तार किया । सलेमावादमें उन्होंने राधा-माधवके मन्दिरका निर्माण करवाया और शहरका नाम परशुरामपुर रक्खा ।

परशुरामदेवजी उच्चकोटिके रिसक थे, विदे ठाट-वाटसे रहते थे। देखनेवालोको भ्रम हो जाया करता था कि वे विरक्त हैं या ग्रहस्थ। एक बार एक ब्राह्मणने इनकी त्यागृहत्तिकी परीक्षा ली। उसने इनसे माया-त्यागकी वात चलायी। संतो और भक्तोंका चरित्रवैचित्र्य दूसरोंके उपकारके लिये होता है। परशुरामदेवने अपनी सारी वस्तुएँ त्याग दीं, केवल कौपीन घारणकर वे उसके साथ नागेश्वर पहाइकी गुफामे चले गये। थोड़ी ही देरमे एक वनजारा आया, उसने अपनी सम्पत्ति इनके चरणोंमे चढ़ा दी। ब्राह्मण परशुरामदेवकी इस सिद्धि

और प्रभावसे चिकत हो उठा । उसने चरण पमडकर क्षमा मॉगी, उनकी आजामे प्राणतक निछावर करनेको तैयार हो गया।

परशुरामदेवने भगवान्की रसमयी भक्तिसेअनेकों जीवोका कल्याण किया । एक वार एक अद्देतवादी वेदान्ती संन्यासीके गिष्यने उनसे दीक्षा लेकर भक्तिमार्गका अवलम्बन लिया । संन्यासीने उसके सिरपर एक घड़ा जल भरकर उनके सामने भेजा, जिसका आश्रय यह या कि मैंने इसके हृदयको अद्देत-जलसे परिपूर्ण कर दिया था । इसे नये ज्ञानकी आवश्यकता नहीं यी। परशुरामदेवने घड़ेमे मीठा डाल दिया, जिसका अभिप्राय यह था कि अभी भक्ति-माधुरीकी उसमे कमी थी। सन्यासी उनकी ओर आकृष्ट हो गया और उनमे उसकी श्रद्धा हो गयी।

उन्होंने 'परशुरामसागर' नामका एक ग्रन्थ निर्माण किया । इस ग्रन्थमे वाईस सौ दोहे, छप्पय, छन्द और अनेक पद है । इस सरस ग्रन्थमे भक्ति, ज्ञान, गुरुनिष्ठा और प्रेमकी महिमाका वखान विशेषरूपसे किया गया है ।

## भक्त श्रीनरहरिदेवजी

श्रीतरहरिदेवका जन्म वुन्देलखण्डके गूढो नामक गाँवमें संवत् १६४० वि०मे हुआ था। उनके पिताका नाम विष्णुदास और माताका उत्तमा था। उनके जीवनमे वचपनसे ही भगवान्की कृपासे कुछ अलैकिक और परिहतकारी सिद्धियाँ थीं। उनका रूप अत्यन्त आकर्षक और मनोमोहक था। गाँववाले उनको अपने बच्चेकी ही तरह प्यार करते थे। बाल्यावस्थासे ही उनकी सिद्धि और ईश्वर-मिक्किनी चर्ची दूर-दूरतक फैल्ने लगी। लोग सुदूर देशोसे उनके दर्शनके लिये आने लगे।

वे जव छोटे-से वालक ये, तभी उन्होंने एक विनयेको भयंकर कुछरोगले सक्त किया था। वह वड़ा सम्पन्न और कुलीन व्यक्ति था। पर कुछके कारण लोग उससे घृणा करते थे। उसे अपना जीवन भारस्वरूप प्रतीत होने लगा। वह जगजायपुरी गया, भगवान्के सामने उसने हढ संकल्प किया— धादि मेरा रोग अच्छा नहीं होगा तो में प्राण दे दूँगा।' भगवान्ने रातमें उसे स्वप्न दिया—'गूढो गॉवमे मेरे मक नरहरिहैं। मेरे और मेरे भक्तोंके स्वरूपमे तिनक भी विभिन्नता नहीं है। तुम उनके चरणामृत-पानसे कुछरोगसे मुक्त हो सकोगे ।' विनया प्रसुकी प्रसन्नता और कृपाका सबल लेकर
गूढो ग्राम जा पहुँचा। लोग उसके मुखसे स्वप्रमे भगवत्साक्षात्कार
और नरहरिदेवकी सिद्धिकी बात सुनकर हैंस पड़े। उन्हें
विश्वास ही न हुआ। पर विनया तो भगवान् और उनके भक्तकी कृपाका अधिकार-पत्र पा चुका था। उसने श्रद्धापूर्वक
भगवान्का स्मरण किया और नरहरिदेवके चरणामृतसे अपने
अघरोकी प्यास बुझायी। कुछरोगसे उसे मुक्ति मिल गयी।
लोग नरहरिदेवमे श्रद्धा और मिक्त करने लगे। उनकी प्रसिद्धि
दिन-दूनी, रात-वौगुनी बढने लगी।

नरहरिदेव नित्य भगवान्के चिरत्रों और छीछाओंपर पद बना-बनाकर गाया करते थे। उनकी भक्तिमे ही रात-दिन तल्छीन रहते थे। यद्यपि उनका जीवन गृढोमे सुचाररूपरे बीत रहा था, तो भी चृन्दावनकी निकुझ-माधुरीने उनका मन संपूर्ण रूपरे आकृष्ट कर छिया। वे बजके छिये चछ पहे। यसुनाजीके स्थाम जलकी लहरियोने उनकी भावनाओंमें भगवान् श्रीकृष्णकी स्थामता एव श्रङ्कार-माधुरी भर दी, उन्होंने बालुका-कण मस्तकपर चढा छिये। वे प्रेमोन्मत्त हो उठे। वे सोचने छो, कितनी पवित्र है यह भूमि। ओ, वंशीवटका सौमाग्य तो निराला ही है। श्रीकृष्ण वहीं रात-दिन रास किया करते हैं, सामने रेतीकी रजत-चिन्द्रकामे ही तो श्रीचैतन्य आदिने मगवान्की दिव्य लीलाका दर्शन किया था। वे आत्मसुग्ध ये। उन्होंने वृन्दावनके मंदिरोपर मगवान्के थशको दिग्दिगन्त-मे फैलानेवाली गगनस्पर्शी पताकाओंको नमस्कार किया। वे मगवान्की दिव्य छिवकी झॉकीके लिये लालायित हो उठे। बृन्दावनके कण-कणमे उन्हे उनके रम्यरूपका दर्शन होने लगा, उनके अधरोंने रसमयी स्वरलहरीमे मगवान्का प्रेमामृत उड़ेल दिया, रिक नरहरिदास गाने लगे—

जाको मनमोहन दृष्टि परे । सा तौ मयौ सावन को ऑघरो सूझत रग हर । जड चैतन्य कछु निहें समझत, जित देखें तित स्याम खरे॥ विह्न विकास सम्हार न तन की, घूमत नैना रूप मेरे । करनी अकरनी दोड विवि मृत्री, विधि निषेष सब रहे घरे ॥ 'नरहरिदास' जे मए वाज्ये, ते प्रेम प्रवाह परे ।

वे गाते-गाते भू चिंद्रत हो गये। एक बुढियाने उनका हार पकड लिया। योडे समयके बाद उनको चेत हुआ। बुढियाने के मुखसे महात्मा सरसदेवकी बात सुनकर वे आनन्दमन हो गये, पूर्व संस्कार जाग उठे; उन्हें ऐसा लगा कि कोई अह्रय शिक्त उनके पास जानेके लिये उन्हें प्रेरित कर रही है। उन्होंने महात्मा सरसदेवका दर्शन किया, गुरुदेवने उन्हें श्रीराधाकृष्णकी रूप-माधुरीका पूरा-पूरा शान कराया। वे स्वयं एक उच कोटिके रहोपासक संत थे। इस समय नरहरिदेवकी अवस्था केवल पैतीस सालकी थी। वे सरसदेवके विशेष कृपापात्रोमेंसे थे। संवत् १७४१ वि०मे नरहरिदेव नित्य-निकुखलीलामे लीन हो गये।

#### 

छाँडि वादसाही वमन रुछिमनपुर त्याग्यो । श्रीवृदावन वास दढ इत अति अनुराग्यो ॥ रुठित निकुन बनाय राधिकारमन विराजे । रास विरुप्त प्रकास रुव्छ पद रचना आने ॥ इज रज मध्य समाधि हिय जुगरु आत निर्मय निपुन । श्रीहारितिकसोरी (रुठित ) माधुरी प्रेममृतिं वृदाविज्ञि ॥ (नवमक्तमारु)

लखनऊमे उन दिनो नवार्त्रोका वोल्याला या । वहीं साह गोविन्दलालजीका परिवार जौहरियोंमे मुख्य या। गोविन्दलालजीका परिवार जौहरियोंमे मुख्य या। गोविन्दलालकी दूसरी स्त्रींसे साह झुन्दनलाल और साह झुन्दनलाल हुए। दोनों भाइयोंमे प्रगाढ़ प्रेम था। भारतेन्दु-जीके शब्दोंमे तो यह प्राम-लखनकी जोड़ी थी। पारिवारिक कल्डके कारण दोनो भाई सवत् १९१३ वि० में लखनऊ छोड़कर चुन्दावन चले गये। चुन्दावन उन दिनों प्रेमी मक्तोंका अखाड़ा हो रहा था। साह कुन्दनलाल प्रीललित-किशोरी की छापसे और साह फुन्दनलाल प्रीललित-माधुरी के नामसे भगवान्की प्रेम-लीलाओका गुणगान करने लगे। पद दस हजारसे कम न होंगे। संवत् १९१७ वि० में इन्होंने सगमरमरका एक अति विचित्र मन्दिर बनवाना सारभ्म किया और सं०१९२५ वि०मे उस मन्दिरमे श्रीटाकुर-जी पघराये गये। इस मन्दिरका नाम प्ललितनिकुक्ष स्वला

गया । श्रीलिलतिकशोरीजी कार्तिक शुक्क २, संवत् १९३० वि॰ को सगरीर श्रीवृन्दावनरजमं लीन हो गये । इन्होंने 'रास्व-विलास', 'अष्टयाम' और 'समयप्रयन्व'सम्बन्धी वहे ही मचुर और प्रेमपूर्ण पद रचे हे ।

अपने वड़े माईके गोलोकवाती हो चुक्रनेपर श्रीललित-माधुरीने जितने पद रचे हैं, उन सबमें अपने नामको न रखकर लिलिकिशोरीकी ही छाप दी है। इनकी भ्रातृभक्ति और टरिमिक्त घन्य है। श्रीलिलिकिशोरीजीकी अलमस्तीका मजा भी उनका अपना है—

जमुना पुलिन कुज गहवर की कोकिल है दुम कुक मचाऊँ।
पद पकज प्रिय लाऊ मचुप है मचुरे मचुरे गूंज सुनाऊँ॥
कृकर है वन वीयिन डार्ला, बचे सीथ रसिकन के खाऊँ।
लिखितकिसोरी आस यहै मम, ब्रज रज तिज छिन अनत न जाऊँ॥

श्रीलिलतमाधुरीने वृन्दावनके दिव्य आनन्दको कि**व** उछासके साथ गाया है !——

देसी निल वृदावन आनद ।
नवल सरद निसि नव वसंत रितु, नवल सु राका चद ॥
नवल मोर पिक कीर कॉकिला, कूजत नवल मिलेंद ।
रटन श्री राषे राषे माधव, मास्त सीतल मद ॥
नवल किसोर उमगन खेलत, नवल रास रस कद ।
लिलतमाधुरी रसिक दोउ धर, निरतत दियें कर फंद ॥

## लिलतिकशोरीजी और नथुनीबाबा

भक्तोंमें एक सखीसम्प्रदाय प्रचलित है। इसमे अपनेको भगवान्की आज्ञाकारिणी सखी मानकर और भगवान् भीकृष्णको अपना प्रियतम सप्ता समझकर उपासना की जाती है। इस सम्प्रदायका विश्वास है कि सखीभावसे उपासना किये बिना किसीको निकुद्धानेवाका अधिकार नहीं प्राप्त होता।

भक्तप्रवर साहजी और नधुनीवावा—ये दोनों सर्धी-सम्प्रदायमें सर्वमान्य भक्त हो गये हें । साहजी वृन्दावनमें लिलतिनकुछके भीतर रहते ये और आप 'लिलतिकशोरी' नामसे प्रसिद्ध थे।

नयुनीवावा ब्राह्मणकुलभूषण थे । आप परम रितकः निःस्पृहः सदा प्रस्त और भगवान्की रूपरसमाधुरीमें नित्य छके रहनेवाले थे । वृन्दावनमें आप सखीमावसे रहते थे । मगवत्सगी ही आपके प्रिय थे और भगवान् राधारमण ही परमाराज्य देव थे । आप सदा नय धारण करते थेः इसीसे 'नयुनीवावा' के नामसे आपकी प्रतिद्धि हो गयी । वृन्दावनमें एक प्राचीन मन्दिरके कुछमें ही आपका सदा निवास था । छः महीने वीतनेपर एक वार कुछक हार खुलता थाः उस समय बृन्दावनके सभी भक्त-महात्मा सखीजीका दर्शन करने जाते और उनके मुखारविन्दसे सुधास्वादोपम माधुर्यरमकी दथा सुनकर कृतकृत्य होते थ । यही तो सत्यद्वकी महिमा है, जिससे भगवान्की रमभरी कथा सुननेको प्राप्त होती है ।

प्क वार नियमित ममयपर नधुनीयायाके कुछका हार भी वृत् खुला, सभी सत-महात्मा स्पीजीके दर्शनार्थ प्रधारे, भक्तिंके वे ही व

हृदयमे प्रेमप्रवाह वह चला। साहजी भी, जिनका परिचय क्र ऊपर दिया जा चुका है, श्रीराधारमणके प्रसादका पेड़ा लेकर वहाँ पधारे और सखीजीको प्रणाम करके बैठ गये। साहजी और नथुनीवाता—इन दोनो भक्तोके समागमसे भक्तमण्डली, वहुत ही सन्तुष्ट हुई, सभी चुप हो गये। ये दोनों ही महात्मा रागानुगा भक्तिमे सदा ही निमग्न रहते थे। साह-जीको देखकर नथुनीवात्रा नेत्रोसे प्रेमाश्र बहाते हुए गद्गद वाणीमे बोले—'दारी' आयी क्या श जीवन सफल करनेमे कोई पास न रराना।' यह सुनकर साहजी भी प्रेम-प्रवाहमें बहते हुए बोले—'हाँ जी, आपके पास आयी हूँ, अभिलाषा पूरी कीजियो—

कोई दिलवर की डगर वताय दे रे। लोचन कंज कुटिल मृकुटी कच कानन कथा सुनाय दे रे॥ लिस्तिकिसोरी मेरी वाकी चित की सॉट मिलाय दे रे। जाके रग रॅग्यो सव तन मन, ताकी झलक दिखाय दे रे॥

यह गीत गाकर साहजी पुन' बोले—'कभी लिल कु क्षमें पंधारों।' वावा बोले—'यदि गोडा छोड़े तो।' तात्पर्य यह कि प्रियतमका आलि द्वन सदा होता रहता है, फिर बाहर कैने जाया जाय! वस, इतना सुनकर साहजी गद्गद हो गये और पुन, प्रणाम करके लीट आये। ऐसे ऐसे महातमा अब भी वृन्दावनमें विराजते हैं। जिनपर भगवान्की कृपा होती है, वे ही यह रस लूटते है।

## श्रीनारायण स्वामीजी

भीनारायण स्वामीका जन्म स०१८८६ वि०में रावलिएण्डी-में एक सारम्वत ब्राह्मणके घर हुआ या । वे वाल्यावस्थासे ही संतों और भगवद्भन्तोंमें विशेष अभिक्वि रसते थे, उनका मन घरपर बहुत कम लगता था । वृन्दावनकी सरस मिहमाकी कथा सुनकर उन्हें समय-समयपर रोमाञ्च हो आता था । वत् १९००वि०में उनका मन भगवान् की दर्शन-माधुरीके लिये आकुल हो उटा । वे बृन्दावनके लिये चल पहे । मगवान्का रूप ही ऐमा है कि एक बार भी उमका रसास्वादन करनेवाला उन्हीं का हो जाता है । व्रजभृमिमे आते ही, वृन्दावनके प्रेमदेवता श्रीकृष्णके लीलाकुक्कोका दर्शन होते ही उन्होंने सावधानीसे अपने मनको समझाया—'मूढ़! अत्र तुम्हे कहीं और नहीं भटकना है। व्रजराजकुँवर श्रीकृष्णके परिचयमात्रसे ही तुम भवसागरके पार उत्तर जाओगे।' इस समय उनकी अवस्था यौवनके प्रवेश द्वारपर थी, उनका रूप लावण्य अत्यन्त मनोमोहक था। लोग उनकी सुकुमारता देखकर चिंकत हो जाते थे। उन्होंने जीविकानिर्वाहके लिये लालावाबूके मन्दिरके कार्यालयमे नौकरी कर ली। वे दिनभर काम करते थे और रातको रास लीला देखते

१ 'दारा' प्रेमका गार्छ। है जार पतिसे मिलनेवाली भीके लिये इस व्दका प्रयोग होता है। परकीया-प्रेमोपासनाके कारण

तथा भगवान्के रूप-रसकी सुधा पीकर मन्दिरोम दर्शन करते और छौटनेपर नित्य पद-रचना किया करते थे।

उन्हें भगवान्का स्मरण सदा वना रहता था। वे मस्त होकर वृन्दावनकी गली-गलीमें अपने प्रियतम प्राणेश्वरका दर्शन पानेके लिये विचरण किया करते थे। उनके लिये स्तुति और निन्दा समान थी। धूप और छायाकी मेदहिष्टका अस्तित्व उनके लिये समाप्त हो चुना था। व । रामा के प्रेमी तो होते ही ऐसे हैं। वे डकेकी चोट घोपणा किया करते ये कि जबतक नन्दकुमार दृष्टिमें नहीं आते, तभीतक ब्रह्मजानी ब्रह्मके स्वरूपका विवेचन कर सकता है। उनको देखते ही, उनकी कृपा-दृष्टिकी शीतल ज्योत्स्नामें आते ही जीव ब्रह्मज्ञान भूल जाते हैं, उनका मन भगवत्साक्षात्कार-की सुधामें सराबोर हो जाता है। वे कभी-कमी विरहोन्माद-में गा उठते थे—

सॉवर क्यों मोसों रिस मानी । तेरे काज घर बार त्यागि के गलियन फिरत दिवानी ॥ कोक काज, कुल रीति प्रीति जग इनहें को दियों पानी । 'नारायन' अब तो हिस चितवी, ऐरे रूप गुमानी ॥ नारायण स्वामी प्रायः कर्णाघाटपर खपटिया वायांके घेरेमें यमुनातटपर रहते थे। रासमण्डलियोंमे उनकी वहीं प्रतिष्ठा थी। रासघारी उनके रचे पद गाया करते थे। कुछ दिनोंके बाद नौकरी छोड़कर उन्होंने पूर्ण वेराग्य छे लिया। वे बड़े सरल और उदार स्वभावके थे। कभी धातु रपर्श नहीं करते थे। कामिनी कञ्चनकी ओर दृष्टि उठाना महापातक मानते थे। शुन्दावनकी पित्र भूमिपर वे कभी शौच नहीं जाते थे। आचार-विचारका उन्होंने आजीवन ध्यान रक्खा।

उन्होंने 'त्रज-विद्वार' नामक भक्तिरसके एक ग्रन्थकी रचना की थी। उनमें भगवान्की लीलाओंका श्रद्धाररससे ओतप्रोत सरस वर्णन हुआ है। कर्नि-कर्ही अनुभवके भी सरस पदींका दर्शन होता है। उनकी वाणी नर्चथा प्रेममयी और मधुर है। उनके पद और दोहे वड़े ही उपदेशप्रद और सरस हैं। वे सदा प्रेम सिन्धुमें निमम रहते थे।

श्रीगोवर्षनके समीप फालान कृष्ण एकादशी सं०१९५७ वि० को कुसुमसरोवरपर उद्रवजीके मन्दिरमें उनका सदाके लिये लीला-प्रवेश हो गया। वास्तवमे वे महान् रिषक थे, उनके पदोंको पढनेने भागवती निष्ठा और अक्तिकी अभिकृदिन में वड़ा वल मिलता है।

## शिव-भक्त अपपय दीक्षित

भगवान् गङ्कराचार्यद्वारा स्थापित अद्वैत सम्प्रदाय-परम्परा-में जो सर्वश्रेष्ठ आचार्य हुए हैं, उन्हींमेसे एक अप्पय्य दीक्षित भी हैं । विद्वत्ताकी दृष्टिसे इन्हे वाचरपति मिश्र, श्रीहर्ष एवं मधुसूदन सरस्वतीके समकक्ष कहा जा सकता है। ये एक साथ ही आल्ह्यारिक, वैयाकरण और दार्शनिक थे। इन्हें सर्वतन्त्रस्वतन्त्र कहा जाय तो कुछ भी अत्यक्ति न होगी। केवल भारतीय साहित्य ही नहीं, इन्हें विश्वसाहित्याकागका एक देदीप्यमान नक्षत्र कह सकते हैं। मुगलसम्राट् अकबरः जहाँगीर और शाहजहाँका शासनकाल ( ईस्वी १५५६ से १६५८ तक ) भारतीय साहित्यका सुवर्णयुग कहा जा सकता है । इस समयमे अलङ्कार, नाटक, काव्य एवं दर्गन-सभी प्रकारके ग्रन्थोका खूच विस्तार हुआ था । सम्भव है, इस समयकी राजनीतिक सुन्यवस्था ही इसमे कारण हो । अप्पय्य दीक्षित अकबर और जहाँगीरके शासनकालमे हुए थे । इनका जन्म सन् १५५० ई० मे हुआ या और मृत्यु बहत्तर वर्षकी आयुमे सन् १६२२

मे । इनके जीवनमें जिन साहित्यिक प्रतिभाका विकास हुआ, उसे देखकर चिच चिकत हो जाता है।

इनके पितामह आचार्य दीक्षित और पिता रङ्गराजास्वरि थे । ऐसे प्रकाण्ड पण्डितोंके वगधर होनेके कारण इनमें अद्भुत प्रतिभाका विकास होना म्वाभाविक ही था । ये दो भाई थे; इनके छोटे भाईका नाम अय्यान दीक्षित था । अप्पय्य दीक्षितने अपने पितासे ही विद्या प्राप्त की यी । पिता और पितामहके सरकारानुसार इन्हें भी अद्वैतमतकी ही जिश्वा मिन्नी थी, तथापि ये परम शिव-भक्त थे । इनका हृदय भगवान् शङ्करके प्रेमसे भरा हुआ था । अतः शेव सिद्धान्तकी स्थापनाके लिये ये प्रन्थरचना करने लगे । इन् उद्देश्यकी प्रतिके लिये इन्होंने शिव-तत्त्वविवेक आदि पाण्डित्यपूर्ण ग्रन्थोंकी रचना की । इसी समय इनके समीप नर्मश्वारित्वासी श्रीनृसिंहाश्रम स्वामी उपस्थित हुए । उन्होंने इन्हे सचेत करते हुए अपने पिताके सिद्धान्तका अनुसरण करनेके लिये प्रोत्साहित किया । तव उन्होंकी प्रेरणांखे उन्होंने परिमल, न्याय-रक्षामणि एवं सिढान्तलेश नामक अन्योंकी रचना की ।

अप्पय्य दीक्षितके पितामद्द विजयनगरराज्यावीश्वर कृष्णदेवके आश्रित थे । किन्तु सन् १५६५ ई०मे तालीकोट-युद्धके पश्चात् उस राजवशका अन्त हो गया या । इस समय दीक्षितकी आयु देवल पट्ट वर्षकी थी। इस राजवशका अंत होनेपर एक नवीन वशका उदय हुआ। जो तृतीय वशके नाममे विख्यात है । इस वशके मुलपुरुप गमराज, तिस्मरुई और वेद्वटादि अपने पूर्ववर्ती गजवगके अन्तिम दो नृपति अच्युतराज और सदाशिवके समय ही बहुत र्शाक्तमान हो गरे थे। इनमेंसे रामराज और तिस्मार्ट्सके साथ महाराज कृष्णकी कन्या वैज्ञल और तिरुमलाम्माका निवाह हुआ या । अन्युतका राज्यकाल ई० सन् १५३० से १५४२ तक है तथा सदागितका १५४२ से १५६७ तक । तालीकोटके युद्धमें रामगज और वेद्रटार्टका देशन्त हो गया था । अतः अव तीनों भाइयोंमें केवल तिरमदर्ह ही जीवित या। उसने १५६७ ई० तक सदाशिवको नामगानका सम्राट् स्वीकार करते हुए राज्यका प्रवन्य किया और अन्तमे उसकी हत्या कर स्वय राजा बन गया । तिरमल्टईके चार पुत्र ये । सन् १५७४ में उसनी मृत्यु होनेपर उसका दूसरा पुत्र चित्रतिग्म या द्वितीय रङ्ग सिद्दासनारूढ हुआ और उमके पद्मात् सन् १५८५ में मवमे छोटा पुत्र वेद्घट या वेद्घटपति राज्यका अधिपति हुआ । अप्यय्य दीक्षित इन तीनों नृपतियान के सभा-पण्डित थे । उन्होंने अपने विभिन्न ग्रन्थोंम इन राजाओंका नाम-निर्देश किया है । इसमे सिद होता है कि अप्पय्य दीक्षितका विजयनगर राज्यमे बहुत सम्मान था।

सिद्धान्त मेमुदीमें भट्टोजिदीक्षितने अपने गुरुरूपसे उनका वर्णन किया है। कुछ कालतक इन दोनों विद्वानोंने काशीमें निवास किया था। अप्यय्य दीक्षित शिव भक्त ये और भट्टोजिदीक्षित वेण्णव थे, तो भी इन दोनोंका मम्यन्य अत्यन्त मधुर था। वे दोनों ही शास्त्रज्ञ थे, अतः उनकी दृष्टिमं वस्तुतः शिव और विष्णुमं कोई मेद नहीं था।

कुछ काल काशीम रहकर दीक्षित दक्षिणमे लीट आयें]। वहाँ अपना मृत्युकाल ममीप जानकर उन्होंने चिदम्बरम् जाने-की इच्छा की । उस समय उनके द्वदयमे जो माव जायत् हुए, उनको उन्होंने इस प्रकार व्यक्त किया है—

चिउम्बरिमरं पुर प्रथितमेव पुण्यस्थरं
सुताश्र विनयोज्ज्वला सुकृतयश्र काश्रित् कृता ।
वयागि मम सप्ततेरुपरि नैव भोगे स्पृहा
न किब्रिटहमर्थये शिवपट टिइक्षे परम्॥
आभाति हाटकमभानटपादपभ्रो
ज्योतिर्मगो मनसि मे तरणारुणोऽयम्।

इस प्रकार दूसरा स्त्रोक समाप्त नहीं हो पाया था कि उन्होंने श्रीमहादेवजीके दर्शन करते करते अपनी जीवन-लीटा समाप्त कर दी। यह उनकी जीवनव्यापिनी साधनाका शी फल था। मृत्युके समय उनके ग्यारह पुत्र और छोटे भाइके पौत्र नीलकण्ड दीक्षित पास ही थे। उस समय उन्होंने सबसे अधिक प्रेम नीलकण्डपर ही प्रकट किया। उनका जो स्त्रोक अध्रूरा रह गया था, उसकी उनके पुत्रोंने इस प्रकार पूर्ति की—

'नृर्नं जरामरणघोरपिशाचकीर्णा संगारमोहरजनी विरतिं प्रयाता ॥'

#### भक्त-वाणी

न हि भगवन्नघटितमिदं त्वद्द्यांनान्नृणामिखलपापक्षयः। यन्नामसछच्ळ्रवणात् पुल्कसकोऽपि विमुच्यते संसारात्॥ अथ भगवन् चयमधुना त्वद्वलोकपरिमृष्टादायमलाः।

—चित्रकेतु

भगवन् ! आपके दर्शनमात्रसे ही मनुप्योंके सारे पाप क्षीण हो जाते है—यह असम्भव नहीं है, क्योंकि आपका तो नाम ही एक बार धुननेसे नीच चाण्डाल भी संसारसे मुक्त हो जाता है । भगवन् । इस समय आपके दर्शनमात्रसे ही मेरे अन्तःकरणका सारा मल धुल गया है—सो ठीक ही है ।

#### भक्त कणण्प

( लेखक-चक्रवतीं श्रीराजगोपालाचारीजी )

दक्षिणके किसी जगली प्रदेशमे रहनेवाली एक गिकारी जातिका सरदार नाग था। उपका काम था हत्या करना। उसके वाणोंकी नोकमे जहर लगा रहता था, जो आगके समान जग्ता था। धनुग-वाण चलानेमे वह अत्यन्त चतुर था। कोधोन्मच सिंहके समान वह वजी था। उसकी पत्नीका नाम तचा था। वह भी मिहनीके ही समान डरावनी थी। वह उजले गङ्को और सिंहके दॉलोंकी माला पहनती थी। बहुत दिनोंके बाद उन्हें एक पुत्र उत्पन्न ,ुआ। उसका नाम तिष्ण रक्खा गया। तिष्णका अर्थ भारी होता है। अपने लड़केको गोदमे उठानेपर नागको वह भारी लगा, इसल्ये उसका नाम उसने तिष्ण रख दिया।

तिण्ण सोलह वर्षकी उम्रमे ही धनुष-बाण, माला, तोमर और वीरोंके योग्य दूसरे अल्ल गल्ल चलानेमें बहुत निपुण हो गया। नागको बुढापा आता हुआ माल्म हुआ। उसने तिण्णको अपनी जातिका सरदार बना दिया। तिण्ण नियमानुसार पहले पहल आखेटको निकला। बहुत से जानवर मारनेके बाद उसने घने जंगलमे एक स्थरका शिकार किया। वहीं उसके दो नौकर नाण और काढ उससे आ मिले। उन्होंने स्थरको उठा लिया और बढ चले। रास्तेमें उनको जोरोकी भूख लगी।

तिण्णने पूछा-- 'यहाँ मीठा पानी कहाँ मिलेगा १ द्वारहे कुछ पता है ११

नाण बोला—'उस विशाल शालवृक्षके उस पार एक पहाड़ी है और उसीके नीचे सुवर्णानदी बहती है।'

तिण्णने कहा—'चलो, तब वहीं चले।' तीनों चल पड़े । वहाँ पहुँचनेपर तिण्णने पहाड़ीपर चढनेकी इच्छा जतायी।

नाणने भी जोर दिया, 'हॉ, यह पहाड़ बहुत ही रमणीक है । शिखरपर एक मन्दिर है, जिसमे भगवान् जटाजूटघारीकी मूर्ति है । आप उनकी पूजा कर सकते हैं ।'

पहाड़पर चढते-चढते तिण्णकी भूख-प्यास गायब हो गयी । उसे ऐसा माल्म होने लगा मानो सिरपरसे कोई मार उतरा जाता हो । उसे एक प्रकारका अनिर्वचनीय आनन्द मिलने लगा । उसके भीतर कोई नयी ही अभिलापा उत्पन्न हो गयी ।

वह बोला—'नाण । तुम्होंने कहा है न कि ऊपर भगवान् जटाजुटधारीका मन्दिर है; चलो, उनके दर्शन कर आयें।'

वे शिखरपर चढकर मन्दिरके नामने पहुँचे। देवप्रतिमाको देखते ही भावुक हृदय तिण्णने लपककर उसे प्रेमालिङ्गनमें बॉघ लिया। उसके आनन्दका पार न रहा। उसकी ऑरोंपे अजस अश्रुधारा वहने लगी। वह कहने लगा—प्यारे भगवन्। क्या तुम यहाँ अकेले ही जंगलमे जगली जन्तुओंके वीच रहते हो। यहाँ दुम्हारा कोई मित्र नहीं है! भित्रते उसका हृदय गद्गद हो गया। उसकी इस समाधिस्य अवस्थामे धनुष सरककर गिर गया। मूर्तिके सिरपर कुछ हरे पत्ते, जगली फूल और शीतल जल देखकर वह दुःखित हो गया और कहने लगा—'किस नराधमने मेरे स्वामीके सिरपर ये चीजें रक्खी हैं!'

नाणने जवाब दिया—'आपके पूर्य पिताके साथ में यहाँ बहुत बार आया हूँ। हमने एक ब्राह्मणको यह करते देखा था। उसने देवताके सिरपर ठडा पानी डाल दिया और फूल-पत्तियाँ रख दीं। फिर वह खूब उसी तरह बड़बड़ाता रहां, जैसा कि हम डोल पीट पीटकर देवताके सामने किया करते हैं, उसने आज भी जरूर यही किया होगा।'

तिण्णको भी पूजा करनेकी बड़ी प्रवल इच्छा थी; किंतु ढंग नहीं माद्म होनेसे उसने सोचा कि भी भी क्यों न इसी तरह भूखे भगवान्को माम लाकर खिलाऊं। विण्ण मन्दिरसे रवाना हुआ, मगर तुरत ही लौट आया। वह बार-वार जानेकी कोशिश करता था, किंतु इस नयी निधिको छोड़नेकी इच्छा न होनेसे लौट आता था। उसकी हालत उसी गायकी-सी हो गयी, जो अपने पहले बछड़ेकी नहीं छोड़ना चाहती।

उसने सरलतासे कहा—'प्यारे मालिक । मैं जाकर तेरे लिये अपने हायों मास पकाकर लाऊँगा। तुझे यों अकेला और असहाय छोड़नेको जी नहीं चाहता। किंतु तुझे भूख लग रही है और जाकर तेरे खानेके लिये कुछ लाना ही होगा।' धाँखों में ऑस् मेरे आते थे। यों वह जंगली शिकारी मन्दिरसे चला। नाण उसके पीछे-पीछे चला। पहाड़ीके नीचे आनेपर उसने दूमरे नौकरको सारी कथा कह सुनायी। यह भी कहा कि मालिकने मूर्तिका आलिङ्गन किया था। उसे देरतक न छोड़ा और अब देवताके लिये पका हुआ मास ले जानेको आये हैं।

नौकर रोने लगे—'हमारा तो सर्वनाश हो गया। सरदार पागल हो गये।' तिण्णने उनके रोनेकी जरा भी परवा न की। उसने पकाया। फिर उसे चखकर देखा कि ठीक ठीक पका तो है, स्वाद ठीक है और सन्तोष हो जानेपर पहाडपर ले जानेके लिये उसे शालके पत्तेमें लपेटकर रक्या।

नौकरोंने मन-दी-मन कहा-(पगला ! कर क्या रहा है ! पका हुआ मास मुँहमे डालकर चराता है और इतना भूखा होनेपर भी उसे विना खाये ही पत्तेपर रख देता है। अपनी भूरा-प्यासकी तो कोई बात ही नहीं करता। हमें भी मास देनेका नाम नहीं लेता । अपने देवताके लिये थोडा-सा चनकर वाकी फेंक देता है। इसका सिर फिर गया है, अब अच्छा नहीं हो सकता। खैर, चलो, इसके बापसे यह बात कह दें।' दोनों नौकर उसे छोड़कर चले गये। तिण्णने न तो उनकी यात सुनी और न उनका जाना ही उसे मालूम हुआ । वह तो अपने ही काममे मग्न था। अभिपेकके लिये उसने अपने मुंहमें ताजा पानी भर लिया; क्योंकि उमके पास कोई वरतन नहीं था। चढानेके लिये अपने वालोंमे उसने कुछ जगली सुगन्धित फूल पांस लिये। एक हायमे उनने मास लिया और दूमरेमे आत्मरक्षाके लिये तीरः धनुप, और वह दोपट्रकी कडकड़ाती धूपमे पहाड़पर चढने लगा । यह सोचकर कि देवता भूखे होंगे, वह और भी तेजीरे चलने लगा । शिरारपर पहुँचनेके बाद वह मन्दिरमे जुता पहने ही दौड़कर घुम गया। देवताके सिरपरसे पुराने फूल उसने बड़े स्नेहके साथ पैरोसे हटाये, अभिषेकके लिये ऊपरसे कुल्ला कर दिया और देवताके आगे मास रखकर अपनी सावारण वोलीमे खानेका आग्रह करने लगा। ॲधेरा हो आया। तिण्णने सोचाः 'यह समय तो जंगली जानवरोंके घूमनेका है। देवताको यहाँ अकेले छोड़कर में नहीं जा सकता । उसने हायमें घनुष-नाण लेकर रातमर पहरा दिया । सबेरा होनेपर जब चिदियाँ चहचहाने लगीं, तब वह देवताके आगे प्रणिपात और प्रार्थना करके ताजा मास लाने चला गया ।

वह ब्राह्मण पुजारी, जो पूजा किया करता था, नियमानुसार प्रातः काला । मन्दिरमे जूतों और कुत्तों के पैरोंकी छाप देखकर तथा चारों ओर हाइ-मास छितराया हुआ देखकर वह बहुत ही धवरा गया, विलाप करने लगा, 'हाय, भगवन् ! अब में क्या करूँ है किमी जगली शिकारीने मन्दिर श्रष्ट कर दिया है !' लाचार उसने झाइ-बुहारकर साफ किया । मासके दुकड़े कहीं पैरोसे छू न जायं, इसलिये उसे बड़ी किनतासे इधर-उधर चलना पड़ता था । फिर वह नदीमेसे स्नान करके आया और मन्दिरकी सम्पूर्ण शुद्धि की । ऑखोंमें ऑसू भरकर देवताके आगे प्रणिपात करने लगा । फिर उठकर उसने वेद ऋचाओंसे परम पुरुष परमात्माकी स्तुति की । पूजा समाप्त करके वह अपने तपोवनको लौट गया ।

तिण्णने कई जानवर मारे और पिछले दिनके समान चुनकर मास पकाया और चख-चखकर अच्छे-अच्छे दुकड़े अलग रख लिये। उसने कई अच्छे ताजे मधुके छत्ते इकडे किये, उनका मधु मासमें निचोड़ा। फिर वह मुँहमें पानी भरकर, बालोंमें फूल खोंसकर, एक हाथमें मास लिये हुए और दूसरेमें घनुष-याण लेकर पहाड़पर दौड़ा। ज्यों-ज्यो मन्दिर निकट आता जाता था, उसकी आतुरता भी बढती जाती थी। वह बड़े-बड़े हग भरता चला। उसने देवताके सिरपरसे फूल पत्ते पैरसे ठेलकर साफ किये, कुल्ला करके अभिषेक कराया और यह कहते हुए मासका उपहार सामने रक्खा, 'देवता! कलसे आजका मास मीठा है। कल तो केवल स्अरका मास था। आज तो बहुत-से खादिष्ट जानवरोके मास चलकर और खूब खादिष्ट चुनकर लाया हूँ। उसमें मधु भी निचोड़ा है।'

इस तरह तिण्णके पॉच दिन, दिनभर शिकार करके देवताके लिये मास इकड़ा करने और रातभर पहरा देनेमें बीते । उसे आप खाने-पीनेकी सुध ही न रही । तिण्णके चले जानेके बाद प्रतिदिन ब्राह्मण पण्डित आते और रातके इस भ्रष्टाचारपर विलाप करते, मन्दिर धोकर साफ करते, नदी-स्नान करके शुद्धि करते और पूजा-पाठ करके अपने खानपर लौट जाते । जब इतने दिनोतक तिण्ण नहीं लौटा, तब उसके सभी सम्बन्धी और मा-बाप निराश हो गये ।

ब्राह्मण पुजारी रोज ही हार्दिक प्रार्थना करते—'प्रभु ! मेरे पाप क्षमा करो । ऐसा श्रष्टाचार रोको ।' एक रात स्वप्नमें परमेश्वर उनके सामने आकर बोले, 'मित्र ! तुम मेरे इस प्रिय

शिकारी भक्तको नहीं जानते । यह मत समझो कि वह निरा शिकारी ही है। वह तो विल्कुल ही प्रेममय है। वह मेरे सिवा और कुछ जानता ही नहीं । वह जो कुछ करता है। मुझको प्रसन्न करनेके लिये ही । जब वह अपने जुतेकी नोकसे मेरे चिरपरचे चूले फूल हटाता है, तव उसका स्फा मुझे प्रिय पुत्र कुनारदेवके आलिङ्गनरे भी अधिक प्रिय लगता है । जब मुझपर वह प्रेम और भक्तिसे कुल्ला करता है। तब वह कुल्ठेका ही पानी मुझे गङ्गाजलते भी अधिक पवित्र जान पड़ता है। वह अनपढ़ मूर्ख सबे खाभाविक प्रेम और भक्तिसे नो फुल अपने वालोनेसे निकालकर मुझपर चटाता है, वे मुझे स्वर्गमें देवताओं के भी चढाये फुर्लेंसे अधिक प्रिय लगते हैं। और अर्जी मातुमात्राने वह आनन्द और मिक्से भरकर जो थोडेचे शब्द कहकर मेरे चिवा चारी दुनियाका भान भूलकर मुझे प्रसाद पानेको कहता है। वे चव्द मेरे कार्नोमें ऋपि-मुनियोंने वेद-पाठने कहीं अधिक मीठे लगते हैं । यदि उसकी मक्तिका महत्त्व देखना हो तो कल आकर मेरे पीछे खंडे हो जाना ।

इस आदेशके वाद पुजारीको रातभर नींद नहीं आयी । प्रात काल वह नियमानुसार मन्दिरमे पहुँचा और पूजा-पाठ समाप्त करने नितके पीछे जा छिया । तिष्णकी पूजाका यह छठा दिन या । और दिनोसे आज उसे छुछ देर हो गयी यी । इसल्ये वह येर बढाताआया। रास्तेम, उसे अवग्राकुन हुए, वह सोचने लगा, क्हीं खून गिरना चाहिये। कहीं देनताओं पूरा होते देखकर उसके गोक्का पार न रहा । हाय । देनताको क्लिंग किना क्टहोरहा था, क्योंकि उनकी दाहिनी ऑस खूनकी अवरल घारा वह रही थी । तिष्ण यह दु खद हम्य नहीं देख समा। वह रोने, किलाय करने लगा । जमीनपर लोटने लगा । फिर उठा । उठकर मगनान्की ऑससे खून पींछ दिया, परन्तु तो भी खूनका बहना दका नहीं। वह फिर दु: खातुर होकर गिर पडा!

निण्य विल्कुल ही घवरा गया । उसका जित्त अत्यन्त दुन्ही हो गया । वह समझतानहीं था कि क्या करना चाहिये। योडी देग दाद वह उठा और तीर-धनुष लेकर उस आदमी या जानवरको मारने निकला, जिसने देवताकी यह दुर्दशा की हो । परन्तु उसे कहाँ कोई प्राणी नहीं दिखलायी पड़ा । वह लौट आया और मूर्तिको छातीचेलगा करके विलाप करने लगा, 'हाय ! मैं महापापी हूँ । रास्तेके सभी अपशकुन सबे हुए हैं। भगवन् ! पिता ! मेरे प्यारे ! कुम्हें क्या हुआ है ! में कुम्हें क्या सहायता दूं !' तब उसे कुछ जड़ी-बूटियोकी याद आयी। जिन्हें उनकी जातिके लोग घावोपर लगाते थे । वह दौड़ा और जब लौटा तो जड़ी-बूटियोंका एक गहर लेकर । उन्हें उसने देवताकी ऑखमें एक-एककर निचोड़ दिया, पर इससे कुछ लाभ नहीं हुआ । उस समन उसे शिकारियोंकी कहावत याद आती कि भास माससे ही अच्छा होता है ।' यह खयाल आते ही उसके मनमें आनन्दकी नयी ही उमग खेलने लगी । उसने देर न की । एक तेज दाणकी नोकने अपनी दाहिनी ऑख निकाल डाली और भगवान्वी ऑखपर घीरेसे घरकर उसे दवाया और आश्चर्य कि इससे तुरंत खूनका बहना दक गया !

वह आनन्द्रसे नाच उठा । वाल ठोक-ठोककर आनन्दोन्मत्त हो नाचने लगा । उसकी असीम प्रसन्नतापूर्ण हैंसी और आनन्दम्बनिसे मन्दिर गूँज यह क्या हुङा ! अरे इस वीच वॉर्यी ऑखरे भी न्वून वहने लगा। इसपर दुःख और घवराहटमे तिणा भान भूल गया। परन्तु यह विस्मृति खणिक ही यी। तुरंत ही वह सँभल उटा और उसने कहा, भोरे-जैसा कौन मूर्ख होगा, जो इनपर शोक करता है ? इसकी दवा तो मुझे निक ही गयी है। अद भी मेरी एक ऑख तो है !' तव देवताकी वॉर्यी ऑखपर अपना बॉवॉ पैर रखनरा निवसे उने पता चले कि कहाँ ऑख ल्गानी है—क्योंकि ऑख निकालनेके बाद उसे कुछ भी नहीं नूझेगा—उसने पहलेसे भी अधिक तेजीसे वॉर्यी ऑखके कोनेमे तीरकी नोक छगायी । देवता उसकी इस मिक्तपर पुष्प वरसाने लगे । स्वयं भगवान्ने अपने हाय वढाकर तिणाका हाय पक्इक्र रोक लिंग और कहा—'ठहरो, मेरेकण्गण ! मेरे कण्णप । ठहर जाओ । १ [ कण—ऑख, अप्प—वत्स, कणाप-कण+अप । ] फिर ,परमेश्वरने कणापका हाय पकडक्र उसे अपने पान खींच लिया और कहा, 'त्याग और प्रेमकी मूर्ति कण्गप्प ! त् इसी भाँति सर्वदा मेरे पास रहा कर !

त्राह्मण पुजारीने यह आश्चर्यजनक दृश्य देखा और सची तया सीधी-सादी भक्तिका रहस्य सनझा !

#### अरुणगिरिनाथ

(लेखक--विद्वान् के॰ एस्॰ चिदम्बरम्, एम्० ए॰ 'मारद्वाजन्')

भगवान् कार्तिकेय दक्षिणमे सुन्नसण्य, षण्मुख, स्कन्द, मुब्हन् आदि नामों से प्रसिद्ध हैं। तिमळ नाडवाले उन्हें अपनी भाषाके आदिप्रवर्तक मानते हैं और समझते हैं कि तिमळ भाषाके स्तोत्रों से नजन करनेपर वे अतीव तृप्त हो जाते हैं। तिमळमें ऐसे कितने ही स्तोत्रग्रन्थ हं, जिनका स्कन्दभक्त पारायण किया करते हे। ऐसे ग्रन्थोंमं 'तिक्प्पुकळ्' एक है, जिसमे विभिन्न प्रकारके श्रुतिमधुर गान सकलित हैं। उस प्रन्थके रचियता 'अक्णिगिरिनाथर' करीब पाँच श्रताब्दियोंके पहले विद्यमान थे।

दक्षिणमें 'तिरवण्णामले' ( अरुणाचलपुरी ) एक दिव्य क्षेत्र है। भगवान् शिवजीके उन पञ्च महाक्षेत्रीमे यह एक है, जहाँ वे पञ्चभृतस्वरूपी होकर विराजमान हं । वहाँ वे तेजोलिङ्गरूपी हैं। इनके स्मरणमात्रसे भक्तोंको जीवनमुक्ति हो जाती है, ऐसा विश्वास है। इस पुण्यक्षेत्रमे चद्रगणिकाओके वंद्यमें इनका जन्म हुआ था। इनकी माता 'मुत्तम्मा' पुत्र-की कामनासे प्रतिदिन अरुणाचलेम्बरकी परिक्रमा किया करती थी । एक दिन उस मन्दिरके सुब्रह्मण्यसन्निधानमे जाकर उसने प्रार्थना की--- भगवन् । आपकी भक्ति करनेवाला एक पुत्र मुझे दीजिये । कार्तिकेयके प्रसादसे काल-क्रममे उसके एक मुन्दर पुत्र पैदा हुआ । वड़े लाड़-प्यारसे उसका लालन-पालन हुआ। इसलिये वह वडा अक्खड निकला। अल्पायु-मे ही उसकी माताका स्वर्गवास हो गया, तव उसकी दीदी बडे प्यारसे उसका पालन-पोपण करने लगी । समयपर वे तकण हुए, पर तकणाईमं वे अत्यन्त विषयसेवी हो गये। उनके घरका सारा घन उनकी विपयेच्छापूर्तिहीमे समाप्त हो गया । निर्धन होनेपर जब वे दीदीके पाम गये, तब उसने विवग होकर कुछ कड़ी वार्ते कह दीं। दीदीके शब्दोंने उनके जीवनका कायापलट कर दिया। उन्होने माया मोह छोड दिया । वैरागी वनकर वे सीधे भगवान कार्तिकयके मन्निवानमे पहुँचे और अपने पिछले जीवनको यादकर पश्चात्तापके ऑस् वहाने लगे। पश्चात्ताप ही सच्चा प्रायश्चित्त है। फिर भगवान्-का आश्रय साय हो तो कहना ही क्या है। करणानिधान भगवान् स्कन्ददेवने कृपा की। भगवान्की कृपासे वे वहीं समाधिस्य हो गये। मनोयोगसे वे सुब्रह्मण्यके तीव ध्यानमे लग गये। फलम्बरूप उन्हें ध्यानमे स्कन्द भगवान्के दर्शन हुए। अब तो वे भक्तिप्रवण होकर अपने पश्चात्तापपूर्णं विचारोको आश्च कविताबद्ध करके, उनकी प्रार्थनाके गीत गाने लगे।

यो भगवान् स्कन्दके गुण गाते वे भिन्न भिन्न क्षेत्रों में गये और उन-उन क्षेत्रोम विभिन्न स्वरूपोमे विराजमान स्कन्ददेवके दर्शन करते रहें। 'तिरुच्चेन्दूर' ( श्रीजन्तिस्थल ) में उन्हें भगवान्के न्पूरोकी घ्वनि सुनायी दी और 'तिरुप्पर कुण्डम्'में उनके वाहन मयूरके दर्शन हुए । तब उनकी इच्छा उनके समत्र रूपके दर्शनकी हुई । तिरुवण्णामलेमें आकर अनेक प्रकार प्रार्थना करनेपर भी जब उनके दर्शन नहीं हुए, तब वे अत्यन्त कुष्ध होकर सीधे मन्दिर्क गोपुरपर चढ गये और वहाँसे सुब्रह्मण्यकी प्रार्थना करते हुए नीचे कृद पड़े। भक्तवत्सल भगवान् पण्मुखने मनुष्य-रूपमें आकर उन्हें अपने हाथोमें ले लिया और दर्शन टेकर कृतार्थ किया। अरुणिगिरिकी प्रार्थनांक अनुसार कृपाछ भगवान् उन्हें प्रणवमन्त्रार्थका उपदेश टेकर अन्तर्शन हो गये।

स्कन्द और स्कन्दभक्तोंका पूजा-पुरस्कार करते हुए वे वहीं रहे। उनके द्वारा, कहते हैं, कई एक चमत्कार हुए। ऐसे ही एक चमत्कारके फलम्बरूप उनका ग्रुकरूप हो गया और मक्तोका विश्वास है, वे उसी रूपमे आज भी भगवान् कार्तिकेयकी दाहिनी ओर समासीन हे और मधुर कीर्तिगान (तिरुपुकळ्) गा-गाकर उनकी वन्दना कर रहे ह। उपासकोका निश्चय है कि उनके 'तिरुपुकळ्' गीतांका पारायण करनेवाले अवस्य उनकी कुपाके पात्र बन जाते हैं।



#### भक्त सम्बन्ध

सम्बन्धका जन्म लगभग सन् ६३९ ईस्वीमे हुआ। चार वर्षकी अवस्थामे आपके पिताजी आपको स्नान करानेके लिये एक सरोवरमे ले गये। पास ही एक मन्दिर था। पिता डुक्की मारकर जलके भीतर डूबे कि इन्हें मन्दिरमे माता पार्वती और भगवान् शिवके दिव्य दर्शन हुए। माताने इन्हें एक सोनेके पात्रमे आध्यातिमक जित्तसे परिपूर्ण दूध पिलाया। बालकके हृदयमे प्रेरणा जाग उठी। जानका प्रकाण प्रज्वलित हो उठा। अब आप 'जानसम्बन्ध' हो गये। अब भी उनके मुंहमे दूध लगा हुआ था। पिताने पूछा कि 'दूध कहाँसे लगा है १' सम्बन्धने आकाशकी ओर सकेत किया और उनके मुखसे गीतकी धारा फूट पडी। जिसमे जिव और पार्वतीकी अपार अनुकम्पाका विगद वर्णन था। अब वे

गॉव-गॉव घूमकर लोगोंको भगवान्का यश सुनाने लगे।

मदुरामे विरोधियोंद्वारा इनकी कुटियामें आग लगायी
गयी। परतु इनका बाल भी बॉका नहीं हुआ। अब आपकी
अवस्था सोलह वर्षकी हो गयी और गुरुजनोंके आग्रहरे
आपने विवाह कर लिया। कहते हें कि विवाहके पूर्व ही
अपनी पत्नीके साथ इन्हें कोई देवता किसी सुदूर स्थानको ले
गयेथे। इनके जीवन तथा पदोंने यह स्पष्ट हे कि ये प्रमुको
पिताके रूपमे पूजते थे। इनकी सुमनोहर कविताओंमें
प्रमुके प्रमाद तथा प्रकृतिके रूप-विलासका बहुत मुन्दर
वर्णन है। ये नारी शक्तिके पुजारी थे। शिवके साथ
उमाकी महिमा इनके प्रत्येक पदमें वर्णित है। प्रमुख चार
शैवाचायामे ये सर्वश्रेष्ठ माने जाते हैं।

#### भक्त अप्पर

ईसाकी सातवीं राताब्दीमे अप्परका आविर्माव हुआ। फाञ्चीके पल्लवनरेश महेन्द्र प्रथमके विद्यमान थे । ६०० ई० सन्मे, दक्षिण आरकाट जिलेके एक छोटे-से गॉनमे एक सम्पन्न वेळाल परिवारमे इनका जन्म हुआ। बहुत बचपनमे ही इनके माता-पिता स्वर्ग सिघार गये। इनकी बडी बहिनने इनको पाला-पोसा। एक बार इन्हे भयङ्कर पीड़ा हुई। बहिनके कहनेपर ये एक शिवमन्दिरमे जाकर प्रभुसे सुन्दर काव्य-गीतोम प्रार्थना करने लगे। दर्द तो मिट ही गया। साथ ही भाकाशवाणी हुई कि 'तुम्हारी वाणीमे सरस्वती बसेगी। वहिनके आदेशानुसार ये शरीरसे प्रमुकी सेवा, मनसे उनका ध्यान और वाणीसे उनका गुणगान करने लगे। इन्हे पल्लवनरेश जैनधर्ममे दीक्षित करना चाहते थे और न होनेपर इनको नाना प्रकारके कष्ट दिये गये। कहा जाता है कि इनकी गर्दनमें एक भारी पत्थर बॉधकर इन्हें नदी-मे छोड़ दिया गया, परतु पत्थर जलपर तैरने लगा । प्रह्लाद-की मॉति ये अपने धर्मपर अटल रहे।

चिदम्बरभ्में भक्त सम्बन्धसे आप मिले । सम्बन्धने इनको अप्पर (पिता) कहकर पुकारा। तबसे ये सभीके लिये 'अप्पर' हो गये। दोनों भक्तोंने साथ ही देशके भिन्न-भिन्न पान्तोमे भ्रमण किया। दोनोंमे बड़ी प्रगाढ मेत्री हो गयी । तिरुपुगळ्रमे इनको काञ्चन और कामिनीके प्रलोभन दिये गये। परंतु अब इन चीजोंके लिये इनके दृदयमे कोई स्यान नहीं रह गया या । अन्तिम दिनोंमे ये भगवान्से आतुर प्रार्थना करते थे कि मुझे अपनी गोदम उठा लो। यह पार्थना प्रमुने स्वीकार कर छी। ८१ वर्षके होकर ये परमात्मामे लीन हो गये । बड़ा ही सरल जीवन इनका था। कौपीनमात्र इनकी सम्पत्ति थी। हाथमे एक झाड़ू लिये रहते और मन्दिरोको बुहारा करते थे। सदैव पॉव-पयादे ही चलते । हृदय प्रभु और जीवमात्रके लिये प्रेमसे पूणतया भरा था। ये बालकके समान सरल और सैनिककी भॉति दृढ-प्रतिज थे । इनके उनचास हजार पदोमे अब केवल तीन सौ ग्यारह मिलते हैं। इनकी जीवनी और गीतोसे आज भी हमे अपूर्व पोत्साहन मिलता है।

#### भक्त माणिक वाचक

र्शव मन्तों के अग्रणी माणिक वाचक परमात्माकी मित्तकी बाज्वल्यमान मूर्ति थे । डंकेकी चोट इन्होंने कहा कि धर्मग्रन्थों के अनुशीलन, तपश्चर्या, उपवास, कर्मकाण्ड, मज्ञ-पाप, तर्कशास्त्र और दर्शनके अन्यात्मग्रन्थों के अन्यपन, अधिक क्या, मनुष्यके किमी भी प्रयत्न भगवान्की प्राप्ति असम्भव ही है। प्रमुक्ता प्राप्तिका एकमात्र मार्ग प्रेममार्ग ही है। यह प्रम शुद्ध, सास्विक और निष्काम होना चाहिये।

महुराके पास वटावुर ग्रामंम एक ब्राह्मणकुल्म इनका तन्म हुआ था। दस वर्षकी अवस्थाम ही इनकी विल्लाग श्रतिमाका प्रकाश फेला और तत्कालीन पाण्ड्यनरेशने इनकी विद्वत्ता और योग्यता देखकर इन्हें अपना प्रधानमन्त्री बना लिया। अवस्थाम तो ये एक वालक ही थे, परंतु इनकी कुरााप्रबुद्धिसे शासनकार्यमें बड़ी सहायता मिलती रही । ये राजाके दाहिने हाथ थे ।

एक बार राजाने इनको छुछ घोड़े खरीटनेके लिये तिरुपेरन्दुरे भेजा। यहीं आपको श्रीगुरुटेवके दर्शन हुए। योंड खरीदनेके लिये जो रुपये पासमें थे, उन्हें आपने गुरुदेवके लिये जो रुपये पासमें थे, उन्हें आपने गुरुदेवके लिये मन्दिर बनवाने में लगा दिया। यह बात सुनकर राजाने इनको दण्ड दिया तथा राज्यसे बहिए इत कर दिया। अब ये अलमस्त होकर अपने बनाये हुए मजन गाते और मन्दिर मन्दिर घुमा करते। इन्हें राजदण्डकी तिनक भी चिन्ता न थी। शैवोंके प्रमुख दुर्ग चिदम्बरम्भे इन्होंने बाख्यार्थम बोढोको हराया। ये नटराजकी उपासना करते थे। तिमळ देशमें आज भी माणिक बाचकके पद बड़े आदर और श्रद्धांसे पढ़े-सुने जाते हैं।

# भक्त पट्टिणत्तु पिळ्ळैयार

( लेएक-५० श्रीविश्वम्मरदत्त्तजी शर्मा, शास्त्री )

चार-पांच सी साल पहलेकी बात है, महासप्रदेशके कावेरी-पट्टणम् नामक महानगरमं एक समृद्ध वैध्यकुलमं परम शिवभक्त पट्टिणतु पिळ्ळेगारने जन्म लिया। वे जन्मजात ही नहीं, जन्म-जन्मान्तरके शिवभक्त थे, बचपनसे ही आशुतोप मगवान् शिवकी इनपर महती कृषा थी। ऐसा कहा जाता है कि इनके पूर्वजन्मकी मिक्तिये प्रसन्न होकर मगवान् शिवजीने पार्वतीजीसहित कुछ दिनांतक इनके घरपर दर्जी-टर्जिनके वैपमें रहकर भक्तका मनोरखन किया था।

पहिणानु पिळ्ळेनार पड़णके बहुत बड़े व्यवसायी थे। एक बार वे प्जान्यरमें बैठकर मगवान् विवक्ता व्यान कर रहे थे कि इन्होंने सुना कि 'स्ह्योंने छढा जहाज पड़णके बन्दरगाहपर उल्ट गया है।' पूजा अध्री छोडकर वे वटर-की ओर चल पड़े। पर घोर परिश्रम करनेपर भी एक स्हं तक हाथ न लगी। घर आते ही देखा कि दर्जी एक कागज छोड़कर चला गया है; उसपर दिखा हुआ या कि 'मरनेके बाद एक दूटी सुई भी साथ नहीं जायेगी।' ये सिरसे पैरतक सिहर उठे। इनके मनमे पूर्ण वैराग्यका उटय हुआ। इन्होंने सम्पत्तिका कुछ अंश माको सोपकर शेपका गरीवोंको देनेमें सदुपयोग कर दिया। इन्होंने माताको सान्त्वना देकर

कि 'तुम्हारा दाहसस्कार मैं ही करूँगा' घरसे विदा मॉगी। ये निकल पड़े। शिवनामका उच्चारण करते हुए ये राजा मद्रगिरिके राज्यके एक जगलमें गणेशमन्दिरमें ठहरकर मगवान् शिवकी मिक्त करने लगे।

अंधेरी रात थी, मूसलाधार वृष्टि हो रही थी। ये मूर्तिसे सटकर ध्यानमग्न हो गये। राजा भट्टिगिरिके महलमें चोरी करके चोरोंने रानीका हार गणेशमूर्तिको पहना दिया। वह हार अंधेरमे पिळ्ळेयारके गलेमे भी पड़ गया। प्रात काल सिपाहियोंने उनको राजांक सामने खड़ा किया। वे मीन ये। राजाने उनको शूलीपर चढाकर मार डाल्नेका आदेश दिया। योड़ी टेरके वाद पिळ्ळेयारने मौनवत त्यागकर करणक्लसे शिवकी प्रार्थना की। मोले महादेवकी छपासे शूलीमें आग लग गयी। राजाने पक्षात्ताप किया, क्षमा मॉगी, वह इनका शिग्य हो गया।

कालान्तरमे इनकी माताका देहान्त हो गया। जबतक वे व्मवानपर नहीं पहुँच गये, चिता आग ही नहीं पकड़ पाती थी। दाइ-संस्कारकी प्रतिशा पूरीकर ये भद्रगिरिके साथ मीनाक्षीके मन्दिरमें शिवकी आराधना करने लगे। इनकी गणना महान् शिवभक्तोंमे होती है। इन्होंने मद्रासके समुद्रतटपर समाघि ली। इस क्षेत्रका नाम तिरुवोत्तियूर है, यहाँ शिवलिङ्ग स्थापित है। यह दक्षिण भारतका एक प्रसिद्ध तीर्थ-स्थान है।



#### भक्त रामनारायण

मक्त लाला रामनारायणजीकी जन्मभूमि तो पञ्जाव यी, परंतु वे बहुत समयसे आकर वस गये थे मोक्षदायिनी मगवान् शङ्करकी काशीपुरीमे । उनके माथ पञ्जावके कई लोग और मी आये थे । रामनारायणजी भगवान् शङ्करके अनन्य मक्त थे । प्रतिदिन वहुत तडके ही गङ्गा खान करके वे भगवान् विश्वनायजीके दर्शन करते और फिर घर लौटकर पायिवपूजन, शिवसहस्रनामका पाठ, महामृत्युञ्जय मन्त्रका भक्ति-श्रद्धापूर्वक जप करते थे । मध्याहृतक उनका पूजा-पाठ चलता । उनकी पत्नी शारदा और पुत्र शम्भुशरण भी भगवान् शिवजीके बड़े भक्त थे । कल्याणकारी 'नम शिवाय का अनवरत जप तो परिवारमरका स्वभाव ही वन गया था । आग्रुतोष भगवान् शङ्करकी कृपासे रामनारायणजीका व्यापार चमका और वे थोड़े ही दिनोमे सुख-समृद्धिने सम्पन्न हो गये ।

धनसे अभिमान और स्वार्थ वढा करता है, परंतु श्रीशङ्करजीकी कृपामे यहाँ सर्वथा विपरीत परिणाम हुआ । श्रीरामनारायणजीके ज्यो-ज्यो सुख समृद्धि और धन-ऐश्वयं वटा, त्यो-ही-त्यो उनमे नम्रता, विनय त्यागकी मावना और अन्यान्य देवी-सम्पत्तिके गुण वढते गये । सत्पुरुषोंके पास आये हुए न्यायोपार्जित धनका सुकृत और सेवामे ही सदुपयोग हुआ करता है, इस सिद्धान्तके अनुसार रामनारायणजीका धन सत्कायांमे लगने लगा । इससे उनकी कीर्ति भी बढी।

पञ्जावसे उनके साथ आये हुए लोगोमे एक लाला द्यालीराम थे । वे रामनारायणजीकी उन्नतिसे मन-ही-मन जला करते । यद्यपि रामनारायणजी हर तरहसे स्वाभाविक ही उनके साथ बड़ी उदारता और प्रीतिका व्यवहार करते, फिर भी लाला दयालीरामकी द्रेषनुद्धि बढती गयी । श्रीरामनारायणजीको इस बातका कुछ भी पता नहीं या । परंतु दवी आग कबतक रह सकती है । इसन और हवाका झोका पाते ही घषक उठती है । इसी प्रकार मौका पाते ही लाला दयालीरामकी द्रेषाग्नि भडक उठी । अब तो वे खुल्लमखुला रामनारायणजीसे वैर करने लगे और

मॉित-मॉितसे उन्हें सताने, परेशान करने और हानि पहुँचानेका प्रयत्न करने लगे । गालियाँ देने, गुडोंसे पिटवाने, आग लगा देने और व्यापारमें नुकसान पहुँचाने आदिके रूपमे वैर-उम्पादनके मॉित-मॉितके प्रयत्न दयालीराम्- की ओरसे चलने लगे !

एक दिन रामनाराज्याजी गङ्गारनान करके आ रहे थे। दयालीरामने अचानक खय आकर उनके दो जुते लगा दिये । रामनारायणजी हॅसते हुए चले गये, परतु उन्हें अपने सायी दयालीरामकी इस गिरी हुई हालतपर बड़ी दया आयी। वे उनकी दु.स्यितिके कारण दुःखी हो गये। अपने अपमान और जुतांकी मारके कारण नहीं, परतु दयालीरामकी मानसिक दुर्भावनाके कारण वे चिन्तातुर हो गये । उन्होंने सोचा, कैसे दयाजीरामजीकी इत्ति ठीक हो । उन्होने मन ही-मन सद्ग्रह्य किया उनसे विशेष प्रेम करनेका सद्बल्पानुसार कार्य भी आरम्भ कर दिया । यह नियम है कि जब हम किसीके सम्बन्धम अपने मनमें द्वेप और वेरके विचार रखते हैं। तत्र वे हमारे विचाररूपी राक्षस उसकी ओर जाते हैं और उसके मनमें भी द्वेप और वैरके विचार उत्पन्न करके उनको फिर अपनी ओर खींचते ह । स्वार्थः क्रोधः हिंसाः मद ओर लाभ आदिक विचाराका भी ऐसा ही असर होता है। इम प्रकार परस्परमे अञ्चम विचार वढते रहकर तमाम वातावरणको और तमाम जीवनको अशुभ वना देते हैं । इसके बदलेमे यदि किसीके प्रति प्रेमके विचारोका पोषण हो तो वे भी वहाँतक पहुँचते है और उसके मनमे उभड़े हुए द्वेपको दवाकर प्रेमके भाव पैदा करते हैं । यो यदि वार-वार प्रेमके विचारो-को बढा-वढाकर भेजा जाय तो अन्तमे उसका द्वेप मिट जाता है और वह भी प्रेम करने लगता है । प्रेम प्रेमका और द्वेष द्वेषका जनक है। लाला दवालीरामके मनमे वैर था: परंतु रामनारायणजीके मनमे अत्यन्त सुदृढ और महान् प्रेम भरा या। अतएव दयालीरामके द्वेषके विचारोका रामनारायण-जीके प्रेमके बढ़े हुए विचारोपर कोई असर नही हुआ; बल्कि

वे विचार प्रेमके प्रवल विचारोंसे दवने लगे और उत्तरोत्तर रिंगणगिक होकर लौटने लगे। साथ ही रामनारायणजीके बढ़े हुए निर्मल और प्रवल प्रेमके विचार लगातार वहाँ पहुँचने लगे और उनके हृदयके अग्रुम भावाको क्रमगः भिटाने लगे। अब लाला दयालीरामको अपने कियेपर बीच-बीचमे पश्चात्ताप भी होने लगा।

इपर लाला रामनारायणजीको घेर्य नहीं हुआ, वे जीव-से-जीव दयालीरामको ग्रम स्वरूपमें देखनेके लिये आतुर हो गये। अतएव उन्होंने एक दिन रातको एकान्तमे आर्त होकर भगवान् आग्रुतोपसे करुण प्रार्थना की—

भेरे स्वामिन् । मुझे अपने सायी लाला दयालीरामजीके इस पतनका वड़ा ही दुःख है। आप अन्तर्यामी हैं; यदि मेरे मनमे उनके प्रति जरा भी द्वेष रहा हो या अब भी कहीं हो तो मुझे उसका कड़ा दण्ड दीजिये, परंतु उनके मनमे गान्ति, सौहार्द और प्रेम टैदा कर दीजिये । मेरे नरकामिकी पीडा भोगनेसे भी यदि उनका चित्त शुद्ध होता हो तो मेरे भगवन् । शीघ्र-ते शीघ्र इसकी व्यनस्या कीजिये । आपके दिये हुए धन-ऐ-धर्य और मान-कीतिसे यदि उनके मनमें दुःख होता हो तो प्रभो । आपकी इन चीर्जोंको आप दुरंत वापस छे छीजिये । मुझे तुरंत राहका भिखारी और सर्वया दीन-हीन, अपमानित वना दीजिये । ऐसा घन-वैभव और यग-सम्मान किस कामका, जो किसी भी प्राणीके दु खका कारण हो । फिर भगवन् ! जहाँतकः मेरे मनका मुझे पता है, मैंने तो कभी स्वामीसे वन-सम्मानके लिये प्रार्थना भी नहीं की थी । मैं तो स्वामीकी दी हुई वस्तुओं को नित्य स्वामीकी ही सम्पत्ति मानकर स्वामीके आजानुसार स्वामीकी सेवामे ही लगानेका प्रयत करता रहा हूं। परंतु ऐसा कहना भी मेरा अभिमान ही है। मैं क्या प्रयत्न करता हूं । स्त्रामी ही तो सब कुछ करा रहे हैं। इस समय भी मैं जो कुछ कह रहा हूँ, इसमें भी तो द्यामय स्वामीकी ही प्रेरणा है। प्रभी । प्रभी । मैं दम्भ करता हूँ, भेरे मनमें अवस्य ही कोई दोपबुद्धि, कोई पापभावना रही होगी। मेरा मन सन्वमु व ही किसी छिपे अपराघसे भरा होगा,तभी तो मेरे कारण मेरे साथीको इतना उद्रेग हो रहा है। में ही तो उनके जीवनकी अञान्ति और व्यथाका कारण हूँ । मैं यह भी कैसे कह सकता हूं कि मेरे मनमे धन-सम्मानकी कामना नहीं थी और में इसका केवल स्वामीकी सेवामे ही सदुपयोग कर रहा हूँ । प्रभो ! अपना पाप मुझे दीख नहीं रहा है ।

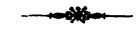
यह मेरा और भी अपराव है। मेरे औढरदानी महादेव! मुझपर आपक्ती कितनी कृपा है। मैं क्या कहूँ १ स्वामीकी कृपा और मेरी नालायकीमें मानों होड लग गयी है। अव जैसा म्वामी उचित समझे, वैसा ही हो। परंतु मेरा मन बार-बार इस दुःखसे रो रहा है कि कैसे दयालीरामजीकी अर्शान्ति मिटे \*\*\* \*\* । '

हृदयकी सची प्रार्थना निश्चय ही सफल होती है। फिर भगवान् राह्नर तो आश्चतोप ठहरे । प्रार्थना करते-करते ही रामनारायणजी समाधिस्य हो गये । उन्होंने देखा— भगवान् वृपमवाहन सामने उपिखत हैं । वडी ही उज्ज्वल कर्प्रधवल कान्ति है, सिरपर पिङ्गल जटान्द्रट है । गलेमें वासुकि गोभा पा रहे हैं । एक हाथमे त्रिशूल, दूसरेमें डमरू, तीसरेमे स्ट्राक्षकी माला है और चौथे हाथसे अमयदान दे रहे हैं। कटिमें रीछकी छाल पहने हैं। विशाल नेत्रोंसे मानो कुपासुधाकी वर्षा हो रही है। होठोंपर मुसकान है। देवदेव श्रीशङ्करजीके दर्शन पाकर लाला श्रीरामनारायणजी कृतार्थ हो गये। उनके नेत्रोंसे प्रेमाश्रु वहने लगे, शरीर रोमाञ्चित हो गया, आनन्दातिरेकसे वाणी वद हो गयी । भगवान्ने उनके मस्तकपर अभयहस्तारविन्द रक्खा और कहा—'रामनारायण <sup>।</sup> तेरी श्रद्धा, भक्ति और निष्काम सेवाने मुझको अपने वशमे कर लिया है। यह दयालीराम पूर्वजन्ममे पिञाच था, इसके पहले जन्ममे वह दक्षिणापथमें ब्राह्मण या और तू वहींपर एक व्यापारी था । तेरी बुद्धि उस समय भी श्रेष्ठ थी। वह ब्राह्मण होनेपर भी कुसङ्गर्में पड़कर मद्य-मासका सेवन करता या और डाके डालकर धन कमाया करता था । उसमे वड़ी कूरता आ गयी थी । एक दिन उसने तेरे घरमे डाका डाला । तैंने उसके साथ उस समय भी वड़ा सद्व्यवहार किया और मनमाँगा वन देनेके वाद उसे मेरी मंक्ति और 'नमः शिवाय' मन्त्र-जाप करनेका उपदेश दिया । तेरे सद्व्यवहारका उसपर वड़ा प्रभाव पडा और वह मेरी पूजा करने लगा । एक वार रामेश्वरमें जाकर उउने मुझपर जल और विल्वपत्र चढाये थे । अपने पापोके कारण वह दूसरी योनिमे पिशाच हुआ, परंतु तेरे सग तथा मेरी पूजाके फलस्वरूप वह योनि दस ही वर्षीमें छुट गयी और उसने पुनः क्षत्रिय-कुलमे जन्म धारण किया। पिछले मानवशरीरमे उसका जीवन द्वेप, हिंसा, क्रोघ और वैरकी भावनाओंका घर बना हुआ था। निरीहोको सताना और भला करनेवालींका भी वरा करना उसका खमाव वन

गया या । उन्हीं संस्कारों के कारण उसने इस जन्ममे मी प्रुझसे वेर-विरोध किया । परत तेरा इदय सर्वथा निर्वेर तथा पवित्र प्रेमसे परिपूर्ण होने के कारण उसके वेरने तुझपर तो कोई असर किया ही नहीं, प्रत्युत तेरे प्रेमसे उसका इदय कमशः पवित्र होता गया है। आज तो तेरी प्रार्थनासे वह सर्वया पवित्र हो गया है । तुझे धन्य है, जो अपनी सद्भावनासे तू असतों को सत् बना रहा है । मैं तुझपर बहुत ही प्रसन्न हूँ । मैं जानता हूँ तेरी धन-सम्मागमे जरा भी सासक्ति नहीं है । इसीसे तो उनके द्वारा मेरी आदर्श सेवा हो रही है । आसक्तिमान् पुरुषके धनसे मेरी (भगवान्की) सेवा नहीं बन सकती । तू सुख गान्तिपूर्वक यहाँ का कर्तव्य पूरा करके मेरे दिव्यलोंकमे जायगा । निश्चन्त रहकर मेरा भजन करता रह ।

भगवाम् श्रीशङ्करजी इतना कहकर ज्यो ही अन्तर्धान हुए, त्यों ही लाला रामनारायणजीकी समाधि टूटी । उन्होने देखा—दयालीराम चरणोमे पड़े रो रहे हैं। रामनारायणजीने उनको भगवान् शङ्करका कृपापात्र समझकर उठा लिया। र्यालीराम चरण छोड़ना नहीं चाहते थे। वार-वार अपनी करत्तेता वर्णन करते हुए कातर कण्ठसे रो-रोकर क्षमा मॉग रहे थे। उनको सच्चा पश्चात्ताप था। भगवान् शङ्करजीकी कृपा, रामनारायणजीके सद्भाव और सच्चे पश्चात्तापकी आगने उनके समस्त पाप और पापवीजोको जला दिया। श्रीरामनारायणजीने उठाकर उन्हे हृदयसे लगा लिया और बहुत तरहसे सान्त्वना देकर तथा श्रीशङ्करजीकी मांकका उपदेश देकर विदा किया।

श्रीदयालीरामके मनमे पूर्वजन्मकी स्मृति आ गयी । वे नमः शिवाय' मन्त्रका जाप तथा मिक्तपूर्वक श्रीशङ्करजी-की उपासनामे लग गये । रामनारायणजीके साथ उनका प्रेम अट्टट हो गया । दोनो साथी भगवान् श्रीविश्वनायजीकी सेवामे जीवन समर्पण करके कृतकृत्य हो गये ।



### भक्त श्रीशिरधर बाबा

( लेखक-श्रीहरिकान्तप्रसादसिंहजी )

भक्त श्रीशिरघर बाबा ऐसे ही महापुरुपोमे एक है, जिनका जन्म हिंदूधर्म, सस्कृति और खतन्त्रताकी रक्षाके लिये ही हुआ या । इनका जन्म विहार प्रदेशके मुगेर-मण्डलान्तर्गत षहिंद्या श्राममे आजसे करीव ६०० दर्प पूर्व हुआ था। उनवी जीवनसम्बन्धी विशेष गाथाओंका कोई उल्लेख नहीं है, परतु इनके जन्मसे एक महापुरुपका आविर्भाव हुआ था, यह सारे प्रान्तको मान्य है। ये जलेवार ब्राह्मण परिवारके कुलदीपक थे। ये स्वभावसे ही सहृदय और मक्त पुरुप थे। ये भगवती त्रिपुरसुन्दरीकी आराधनामे तन्मय रहते थे और अपने ग्राममे अपनी आराध्य देवीकी प्रतिमा स्यापित करनेकी इन्हे प्रवल इच्छा थी। स्वप्नावस्थामे इन्हे ऐसा शात हुआ कि जगदम्बा कह रही है-- भी ज्वलित शिखा-सी खप्परमे गङ्गाके प्रवाहमे तुम्हारे ग्रामकी ओर आ रही हूँ। हुम गॉवके निकटवर्त्ती घाटपर मेरी प्रतीक्षा करो और प्रन्वलित प्रचण्ड शिलाको मुझे मानकर गङ्गाके तटस्थ म्मिनर यन्त्र लिखकर मेरी स्थापना करो।' आजा दिारोघार्य करते हुए श्रीशिरघर वाबाके हर्घ-विस्मयका ठिकाना नहीं रहा और तत्काल ही क्षमीपवर्त्ती गङ्गाके तटपर जाकर आराध्य

देवीकी प्रतीक्षा करने लगे । दूसरे दिन प्रात काल श्रीमगवर्ती त्रिपुरसुन्दरी ज्वलित शिखाके रूपमे प्रवाहित होती सन्निकट दील पडीं । भक्तप्रवरको अमूल्य निधि मिली । जिन्हे जलसे लाकर यथोपचार विधिसे मृत्तिकापिण्डमे स्थापित किया । ज्योति स्वरूपा जगजननी **सृत्तिकापिण्डमे** जगदम्वाका नाम सार्थक कर रही है। आज सुद्र प्रान्तोसे भक्तजन आकर अपनी सेवाकी भेट अपितकर मनोवाञ्छित फल प्राप्त करके कृतकृत्य हो रहे है। इसी समयमे इस प्रदेशमे धर्मविष्ठव हो रहा था । यवनोंका आक्रमण निरीह हिंदूजनतापर यवनधर्मके प्रसारके हेतु चल रहा था। भातङ्कप्रस्त बहुतसे हिंदुओको विजातीयधर्म ग्रहण करना पडा । उन आततायियोमे एक यवन सरदार कामदारखॉ नामक भी था, जो बलात्कारपूर्वक धर्मपरिवर्तन करानेकी चेष्टामे सदल्बल इस ओर वढ आया था। यहाँकी जनता कठिन सकटमे पडी थी । उनके सामने यही समस्या थी कि यवनघर्म स्वीकार करें अथवा तलवार उठायें । श्रीजगढम्बाकी आराधना और वावा शिरधरदेवकी अनुकम्पा ही एक-मात्र सहारा या । भक्तप्रवर शिरघर वाबाकी प्रेरणासे दिघवे-

वंशीय भूमिहार ब्राह्मणोंने स्वधमरक्षार्थ तल्वार श्रीजग-जननीके शरणमें रखते हुए अभयदानकी याचना की । धर्मयुद्धमें विजयकी सकेत-सूचना देती हुई तल्वार पृथ्वी छोड़कर ऊपर उठ गयी और शरणार्थियोंके प्राण पल्ट आये । यहाँसे छ॰ मील पश्चिम पुण्यसिल्ला हरुहडनदीके तटपर आक्रमणकारियोंसे लोहा ल्या गया । इस स्थान-पर स्थापित श्रीपरमेश्वरीकी शिल्पमूर्ति हमें आज भी उस अतीतकी याद दिला रही है । युद्धमें आततायियोंको हार खानी पड़ी और सारे शत्रु तल्वारके घाट उतारे गये । सरदार कामदारखाँ भी मारे गये और हिंदूधर्म-न्यज वीरताका धोतक हुआ।

यह प्रान्त जो आज विहारप्रदेशकी घनी-मे घनी आवादी कही जाती है, पहले जगली आढियोंसे घिरा था। यहाँकी झाड़ियोंमें सर्व बहुतायतसे पाये जाते ये और नित्यशः जनता- के प्राणनांशके कारण बन रहे थे। श्रीजगदम्त्राके प्रसादसे पूज्यपाद शिरधर वात्राने यह वर पाया कि 'दिधवे-वंशीय ब्राह्मण जिस सॉप काटे प्राणींको श्रीजगदम्त्राके नामपर जल पिला देंगे, वह विपदोपसे मुक्त हो जायगा।' आज लगातार ६०० वपांसे यह वरदान प्रमाणित हो रहा है। असख्य प्राणियोंकी जान वची है और इस प्रान्तका एक भी मनुष्य संपिविपसे कालकवित नहीं हुआ है। सर्प काटनेपर यहाँ औपधोपचार अथवा अन्य तन्त्र-मन्त्रका उपचार नहीं किया जाता। परतु एक भी प्राणनाज्ञका प्रमाण खोजे नहीं मिल सकता।

वृद्धावस्थाम पूज्यवर गिरधर वावाने जगदम्या-मृत्-पिण्डके सन्निकट ही समाधि छी । और आज भी उनके आगीर्वादसे यहाँके ग्रामीणोंने सर्वसम्पन्न रहकर प्रतिवर्ष तीन-चार वार गतचण्डी और एक वार सहस्रचण्डी यज्ञ कराये हैं।

#### रामभक्त कम्बर्

मगवान् श्रीरामका कयामृत-रसास्तादन सर्वथा वेदिक होते हुए मी इतनी सीमातक लोकगत हो चला है कि जीवका मक्तरप श्रीरामका गुण गाये विना गान्तिकी वास्तविक अनुभृति ही नहीं कर सकता। गङ्गा, यमुना, नर्मटा, माही और कृष्णा, कावेरी तथा गोदावरीके पवित्र तटके मानवोंने समय-समयपर भगवान् श्रीरामके पवित्र चरित्रका जो वलान किया है, वह भारतीय संस्कृतिकी अविच्छित्रता अथवा एकताका साहित्यिक और ऐतिहासिक प्रतीक है।

महाकवि कम्बर् श्रीरामके यशोगायक थे। जिम समय दस्त्वीं और ग्यारह्वीं सदीके दक्षिण भारतमे धामिक पुनरुत्यान हो रहा था, उनकी काव्य-भारतीने धर्म-विग्रह मर्यादा-पुरुपोत्तम भगवान् श्रीरामके ऐक्षर्यको अपनाया था।

कम्बर् नवीं सदीके परम रामभक्त और यशस्वी किय ये । चोळराज्यके तिरुवळुन्दूर नगरमे उनका जन्म हुआ था । उनके पिताका नामआदवन् था। वे रा पुरोहित थे। वचपनसे ही कम्बरमे श्रीरामके प्रति हृढ अनुराग था, अहिंग भक्ति भी। प्रसिद्ध वैणाव किव और सत नम्माळवार उनके गुरु थे। कम्बर्ने गुक्की कृपा और भगवान्की भक्तिसे काव्य-स्कृति पाकर प्रसिद्ध काम्य -रामायणकी रचना की । ठीक पाँच सालके वाद सन् ८८५ ई०में फाल्गुन पूर्णिमाको श्रीरङ्गन्की साहित्य-सभाने काम्यरामायणको मान्यता प्रदान की । उसने रामभक्त कम्यर्को कविचकवर्तीकी उपाविमे समल्डकृत किया। चोळ और चेग्सम्राट् उनका वडा सम्मान करते थे और सदा श्रद्धाकी दृष्टिसे देखते थे ।

राम-यश कीर्तनकी प्रतिभा बहे भाग्यसे मिलती है। उन्होंने काम्यरामाप्रणमें आदिने अन्ततक रावणके विनाशकों ही पवित्र उद्देश्य रक्खा है। कम्यर्ने श्रीरामके द्वारा रावणके अन्तका स्मरण काव्यक प्रत्येक महत्त्वपूर्ण खलपर कराया है। कम्यर्ने घटनावर्णनमें वाल्मीकिका ही अनुमरण किया है, पर कहीं-कहीं मत्तद्ध्यकी विलक्षण अनुभूति, अपनी विचित्र काव्यशैली और प्रतिमाके कारण अत्यन्त मौलिक हो गये हैं। चित्र चित्रणमें उन्होंने देवीसम्पत्तिकी सराहना और आसुरी-सम्पत्तिकी निन्दा की है। कम्यर्ने दया, प्रेम और अहिंसाके वशीभृत होकर अपनी रामायणमें कहीं शास्त्र नियमका उल्लान नहीं होने दिया है। कम्यर् परम रामभक्त, यशस्त्री कवि और महान् मगवदीय थे।

## पहलवान भक्त धनुर्दास

्र सुठ सुधरहि सत सगति पाई । पारस परस कुथातु सुहाई ॥

मद्रास प्रान्तमे त्रिचनापछीके पास एक स्थान है उरयूर। इसका पुराना नाम निचुलापुरी है, यह श्रीविष्णवोका एक पवित्र तीर्थ है। आजसे लगभग एक हजार वर्ष पूर्व यहाँ एक धनुर्दास, नामका पहलवान रहता था। अपने बल तथा अद्भुत आचरणके लिये धनुर्दास प्रख्यात था। हेमाम्या नामक एक अत्यन्त सुन्दरी वेश्याके रूपपर मोहित होकर उसे अपनी प्रेयसी बनाकर धनुर्दासने घरमे रख लिया था। उस वेश्याके रूपपर वह इतना मोहित था कि जहाँ जाता, वहाँ उसे साथ ले जाता। रास्तेमे स्त्रीके आगे-आगे उसे देखते हुए पीठकी ओर उलटे चलता। कही बैठता तो उस स्त्रीको सामने वैठाकर बैठता। उसका व्यवहार सबके लिये कौत्हलजनक था, परतु वह निर्लज होकर स्त्रीको देखना कही भी छोडता नहीं था।

दक्षिण भारतका सर्वश्रेष्ठ तीर्थ है — श्रीरगक्षेत्र । त्रिचनापछीसे यह श्रीरंगम् पास ही है । वर्षमे कई बार यहाँ महोत्सव होता है । दूर-दूरसे लाखो यात्री आते हैं । एक बार श्रीरगनायका वासन्ती महोत्सव (चैत्रोत्सव) चल रहा था । धनुर्दासजीकी प्रेयसीने उत्सव देखना चाहा । धनुर्दास उसे लेकर नौकर-चाकरोंके साथ निचुलापुरी-से श्रीरंगम् आ गया । गरमीके दिनः नौ-दस बजेकी कड़ी धूपः मार्गमे खचाखच भीड़ । जब कि भीडके मारे शरीरको सम्हालनातक कठिन थाः उस समय वहाँ भी धनुर्दास एक हाथमे छाता लेकर अपनी प्रेयसीको छाया किये हुए था और स्वय धूपमे, पसीनेसे लथपथ उस स्त्रीकी ओर मुख करके पीठकी ओर पीछे चल रहा था । उसे मार्गके नीचे-ऊँचेकी सुधि नहीं थी । अपने शरीरका ध्यानतक नहीं था ।

उन दिनो श्रीरामानुजस्वामी श्रीरगम्मे ही थे। दूसरोके लिये तो घनुदांसका यह कृत्य पुराना था। नवीन यात्री ही उसे कुत्हलसे देख रहे थे; पर श्रीरामानुजस्वामीके लिये पुरुपका यह व्यवहार बहुत ही अङ्कृत लगा। अपने शिष्यसे उन्होंने पूछा कि 'वह निर्लंज कीन है १' परिचय पाकर शिष्यको कहा—'उससे जाकर कहो कि तीसरे पहर नटपर आकर वह मुझसे मिले।'

घनुर्दासने उस शिष्यसे आदेश सुना तो सन्न हो

गया, वह समझ गया—'आचार्यस्वामी अवश्य मेरी निर्कजतापर बिगड़े होगे । बिगड़नेकी तो बात ही है । सब छोग जहाँ अद्धा-भक्तिसे भगवान्के दर्शन करने आये है, वहाँ भी मै एक स्त्रीके सौन्दर्यपर मुग्ध हूँ । मठपर जानेपर मुझे झिड़की सुननी पड़ेगी । पता नहीं, आचार्य स्वामी क्या आदेश देंगे । कितना डॉटेगे । न जाऊँ, यह भी ठीक नहीं । इससे तो उनका अपमान होगा ।' अन्तमे उसने मठपर जाना स्वीकार कर छिया ।

श्रीरामानुजस्वामीने भगवान् श्रीरगनाथसे मन्दिरमें जाकर उसी समय प्रार्थना की—'मेरे दयामय स्वामी । एक विमुख जीवको अपने सौन्दर्यसे आकर्षित करके श्रीचरणोमें स्वीकार करो।'

मोजन करके धनुद्धि मठपर पहुँच गया। समाचार पाकर श्रीरामानुजस्वामीने उसे मठमे भीतर बुळा िळ्या और उसके अद्भुत व्यवहारका कारण पूछा। बड़ी नम्नतासे, हाथ जोडकर धनुद्धिने बताया—'स्वामी। मैं उस स्त्रीके सौन्दर्यपर पागळ हो गया हूँ। उसे देखे बिना मुझसे रहा नहीं जाता। कामवासना तो मुझमे कुछ ऐसी प्रवल नहीं है; पर उसका रूप मुझसे छोड़ा नहीं जाता। मैं उसे न देखूँ तो बेचैन हो जाता हूँ। महाराज। आप जो आज्ञा करें, मैं वही करूँगा, पर उसका साथ न छुड़ाये।'

श्रीरामानुजस्वामीने कहा—'यदि हम उससे बहुत अधिक सुन्दर मुख तुम्हे दिखलार्ये तो १'

धनुर्दासने कहा—'महाराज ! उससे सुन्दर मुख देखनेको मिले तो मै उसे एकदम परित्यागकर सकता हूँ ।'

श्रीखामीने कहा—'ऐसा नहीं । उसका परित्याग द्वाम मत करो । वह वेश्या थी, दुम्हारे पास आकर अब दुम्हारी स्त्री हो गयी। द्वाम छोड़ दोंगे तो फिर वेश्या हो जायगी। ऐसा तो नहीं होना चाहिये। वह अब सुधर गयी है। उसे दुम अपनी पत्नी बनाकर अपने यहाँ रहने दो। द्वाम, जो उसके रूपपर इतने सुग्ध हो, बस, यह ठीक नहीं। दुम्हें यह खीकार हो तो सन्ध्याके समय जब श्रीरंगनाथकी आरती होती है, उस समय दुम मन्दिरमें आकर मुझसे मिलना। अकेले ही आना।

धनुर्दास आज्ञा पाकर विदा हुआ । उसे वड़ा आश्चर्य हो रहा या । आचार्यस्वामीने उस-जैसे नीच जातिके पुरुपको मठमें भीतर बुराया, पुत्रकी भाँति स्लेहसे पास बैठाया और विना हाँटे-फटकारे विदा कर दिया। उसने तो आशा की थी कि उसे आचार्यन्वामी बहुत कुछ कहेंगे। वह भयसे यर-थर काँपता आया या कि कहीं मुझे शाप न दे दें। वह सब तो कुछ नहीं हुआ। घर आकर उसने स्त्रीसे इस प्रकार उम्पर स्ट्र्ट्स् रहे, मार्गमे धनुद्रीस उसके आगे-आगे पीछेकी ओर चर्छ। यह स्ववहार उसे मी स्ट्रांसको पत्री। वह अब सच्चे हृद्रयसे धनुद्रांसको पत्री या। वह अब सच्चे हृद्रयसे धनुद्रांसको पत्री या। वह अब सच्चे हृद्रयसे धनुद्रांसको पत्री या। वह अब सच्चे हृद्रयसे धनुद्रांसको प्रति धनुद्रांस उसे छोड़ न दे, कुछ कहती नहीं था। उसे प्रसन्नता हुई इस आशासे कि आचार्य-स्वामी धनुद्रांसको कदाचिन् सुधार देंगे।

जब सन्दासमय धनुर्दास श्रीरंगजीके मन्दिरमे गया तो उसे किसीने मीतर जानसे रोका नहीं। आचार्यस्वामीने उसे ध्यानपूर्वक आरतीके समय भगवान्के दर्शन करनेको कहा। धनुर्दास तो आरतिके समय भगवान्के दर्शन करनेको कहा। धनुर्दास तो आरतिके समय धी एकदम बदल गया। जिस सौन्दर्य-सुधा-सागरके एक सीक्रसे स्वर्गका सारा सौन्दर्य निक्ला है। त्रिभुवनकी सुपमा जिसकी द्याको भी किसी अंशमें नहीं, उस सौन्दर्यसार-सर्वश्वकी आज धनुर्दासने एक झलक पायी और जब वह झॉकी अद्दर्य हो गयी, वह पागलकी मॉित आचार्यस्वामीके चरणोंसे लिपट गया। उसने पूट-फूटकर रोते हुए कहा—'स्वामी! मुझे जो आजा दो। में वही करूँगा। मुझे कहो तो में अपने हायसे अपने देहको बोटी-बोटी काट दूँ; पर वह त्रिभुवनमोहन-मुख मुझे दिखाओ। ऐसी कुपा करो कि वह मुख मेरे नेत्रोंके सामने ही रहे।'

घनुर्दास आचार्यम्वामीके समझानेसे घर आया । अव स्त्री तो उसे बहुत ही कुरूप जान पड़ने लगी । वह आचार्यम्वामीकी आज्ञासे ही उसे पत्नी बनाये था । कुछ दिनों बाद वे दोनों श्रीरामानुजस्वामीके शिप्य हो गये । श्रीस्वामीजीने भी दोनोंको साम्प्रदायिक ज्ञानके विपयमे बहुज बना दिया । दोनोंका आचरण आदर्श हो गया । घनुर्दास आचार्यम्वामीका अत्यन्त विश्वस्त अनुचर हो गया ।

श्रीरामानुजस्वामी वृद्धावस्थामें कावेरी स्नानको जाते समय तो किसी ब्राह्मणके कन्धेका सहारा लेकर जाते थे, पर स्नान करके लौटते थे धनुर्दासके कन्धेका सहारा लेकर । मठके ब्राह्मण-शिष्य इससे कुढते थे। उनमेंसे एक दिन एकने कहा—'महाराज । आप स्नान करने धनुर्दासको क्यों छूते हैं ! हमलोग तो आपकी सेवाको सदा प्रस्तुत हैं ।'

श्रीखामीजीने क्हा—'में अपने हृदयके अभिमानको दूर करनेके लिये ही ऐसा करता हूँ । घनुर्दासका आचरण यहाँके अनेक ब्राह्मणोसे उत्तम है ।'

आश्रमके लोग घनुर्दाससे डाह करते हैं, यह देखकर आचार्रने उस भक्तका माहात्म्य प्रकट करके सबका गर्ने दूर कर देना चाहा । एक रात अपने एक विश्वस्त शिष्यको उन ब्राह्मण द्यिष्योंके कपड़ोमेंसे एक-एक वित्ता कपडा फाडकर चुपचाप छे आनेको उन्होंने कहा । सबेरे अपने कपहे फटे देख वे लोग परस्पर झगड़ने लगे । श्रीखामीजीने उन्हे बुलाकर नये कपड़े दिये और इस प्रकार सन्तुष्ट किया। कपड़े किसने फाड़े, यह बात छिनी ही रही। कुछ दिनों वाद उन्हीं शिष्पोंमेसे कुछको बुलाकर स्वामीजीने कहा-ध्याज हम घनुदांसको यहाँ अधिक राततक सत्सङ्गमे रोक रक्लेंगे । तुमलोग उसके घर जाक्र हेमाम्त्राके गहने चुरा लाना और लाकर हमें दे देना ।' ॲघेरा होनेपर वे लोग घनुर्दासके घर गये । किंवाड़ खुले ये और हेमाम्बा पलॅगपर लेटी हुई पतिके आनेकी प्रतीक्षा कर रही थी। श्रीवैष्णवींको **डकते-छिनते दवे पैर घरमे धुसते देखकर वह समझ गयी** कि ये लोग कुछ चोरी करने आये हैं। मनमे यह वात आते ही उसने नेत्र बद कर लिये और झुठे खरिटे लेने लगी । उसे इस प्रकार बेसुध सोते देख आये लोगोंने उनके शरीरपर एक ओरके गहने जो ऊपर थे, धीरे-धीरे उतार लिये । हेमाम्बाने सोचा कि ये लोग शरीरके दूसरी ओरके गहने भी ले ले तो अच्छा । उसने करवट वदली; किंतु आये लोगोने समझा कि वह नींदसे जगनेवाली है । वे लोग भाग गये । मठपर जब ये लोग पहुँच गये, तत्र श्रीरामानुजस्वामीने धनुर्दासको घर जानेकी आशा दी । उसके जानेपर इन लोगोंसे कहा-अव तुमलोग छिपकर फिर धनुर्दासके घर जाओ और देखों कि वे स्त्री-पुरुप क्या वार्ते करते हैं।' वे लोग फिर घनुर्दासके पीछे छिपे हुए उसके घर आये।

धनुर्दास घर पहुँचे । पत्नीसे सव बातें सुनकर वे बहुत ही दुखित हो गये । उन्होंने स्त्रीसे कहा—'तुम्हारी धन-दौलतकी लालच अभी गयी नहीं । तुच्छ गहनोंके लोभमें दुमने उन श्रीवैष्णवोंको करवट बदलकर चौंका दिया । मैं तुम्हे अव अपने पास नहीं रक्लूँगा। वैष्णवोंकी भक्ति जिसमें नहीं, उससे मुझे क्या प्रयोजन है ।'

वेचारी स्त्री रोते-रोते पतिके पैरॉपर गिर पड़ी । उसने कहा—'नाय! मैंने तो करवट इसीलिये वदली थी कि शरीरके दूसरी ओरके गहने भी वे लोग ले लें; पर मेरे दुर्भाग्यसे वे भाग गये । मेरे अपराधको आप क्षमा कर दें । अब में बहुत अधिक सावधान रहूँगी ।' किसी प्रकार धनुद्दिने उसको क्षमा किया ।

वे ब्राह्मण शिष्य जव लौट आये, तव उनकी बाते सुनकर श्रीरामानुजाचार्यने उस दिनके वे फटे कपड़े निकालकर उन्हे दिखाते हुए कहा—'तुमलोग इतने-से कपड़ोंके लिये झगड़ते ये और धनुर्दासकी वैष्णवमिक प्रमने देख ही ली। मैं इसीलिये उसका आदर करता हूँ, और लानके वाद उसका सहारा लेकर लौटता हूँ।' धनुर्दासको बुलाकर गहने लौटाते हुए उन्होंने कहा— 'ये गहने मैंने कुछ विशेष कारणसे मॅगवाये थे। प्रम कुछ बुरा मत मानना।' धनुर्दास आचार्यस्वामीके चरणोंम् गिर पड़ा। उसने कहा—'प्रमो! में तो आपका दास हूँ। मेरा गरीर और जो कुछ है, वह सब आपका ही है। बुरा माननेकी क्या वात है इनमें।' हेमाम्बा भी ऐसे भगवद्रक्तका साथ पाकर तर गयी। आज भी धनुर्दासका नाम श्रीवैष्णव वड़े सम्मानसे लेते हैं।

#### 

## भक्त विल्वमङ्गल

दक्षिण प्रदेशमें कृष्णवीणा-नदीके तटपर एक ग्राममें रामदास नामक भगवद्भक्त ब्राह्मण निवास करते थे। उन्हींके पुत्रका नाम विस्वमङ्गल था। पिताने यथासाध्य पुत्रको धर्मशास्त्रोंकी शिक्षा दी थी। विस्वमङ्गल पिताकी शिक्षा तथा उनके भक्तिभावके प्रभावसे वास्यकालमें ही अति शान्ता, शिष्ट और श्रद्धावान् हो गया था। परंतु दैवयोगसे पितामाताके देहावसान होनेपर जबसे धरकी सम्पत्तिपर उसका अधिकार हुआ, तमीसे उसके कुसङ्गी मित्र जुटने लो।

सद्भारित विल्वमङ्गले अन्तःकरणमे अनेक दोपोने अपना घर कर लिया। एक दिन गाँवमे कहीं चिन्तामणि नामकी वेश्याका नाच था, शौकीनोंके दल-के-दल नाचमे जा रहे थे। विल्वमङ्गल भी अपने मित्रोंके साथ वहाँ जा पहुँचा। वेश्याको देखते ही विल्वमङ्गलका मन चञ्चल हो उठा, विवेकशून्य बुद्धिने सहारा दिया, विल्वमङ्गल द्भूवा और उसने हाड़-मासमेरे चामके कल्पित रूपपर अपना सर्वस्व न्योछावर कर दिया—तन, मन, धन, कुल, मान, मर्यादा और धर्म सबको उत्सर्ग कर दिया। ब्राह्मणकुमारका पूरा पतन हुआ। सोते-जागते, उठते-वैठते और खाते-पीते सब समय विल्वमङ्गलके चिन्तनकी वस्तु केवल एक 'चिन्ता' ही रह गयी।

विल्वमङ्गलके पिताका श्राद्ध है, इसिलये आज वह नदीके उस पार चिन्तामणिके घर नहीं जा सकता । श्राद्धकी तैयारी हो रही है । विद्वान् कुलपुरोहित विल्वमङ्गलसे श्राद्धके मन्त्रोंकी आदृत्ति करवा रहे हैं, परंद्व उसका मन 'चिन्तामणि'

की चिन्तामे निमग्न है । उसे कुछ भी अच्छा नहीं लगता। किसी प्रकार श्राद्ध समाप्तकर जैसे-तैसे ब्राह्मणाको शटपट भोजन करवाकर विस्वमञ्जल चिन्तामणिके घर जानेको तैयार हुआ। सन्ध्या हो चुकी थी, लोगोने समझाया कि 'भाई ! आज तुम्हारे पिताका श्राद्ध है, वेश्याके घर नहीं जाना चाहिये। ' परत कौन सनता था। उसका हृदय तो कभीका धर्म-कर्मसे शून्य हो चुका था। विस्वमङ्गल दौड़कर नदीके किनारे पहुँचा । भगवान्की माया अपार है, अकस्मात् प्रवल वेगसे तुफान आया और उसीके साथ मुसलधार वर्षा होने लगी। आकाशमे अन्धकार छा गया। बादलोकी भयानक गर्जना और विजलीकी कड़कड़ाहरसे जीवमात्र भयभीत हो गये। रात-दिन नदीमे रहनेवाले केवटोने भी नावोको किनारे वॉधकर वृक्षोंका आश्रय लिया, परतु विल्वमङ्गलपर इन सबका कोई असर नहीं पड़ा। उसने केवटोसे उस पार हे चलनेको कहा, वार-वार विनती की, उतराईका भी गहरा ळाळच दिया; परंतु मृत्युका सामना करनेको कौन तैयार होता । सबने इन्कार कर दिया । ज्यो-ज्यों बिलम्ब होता था। त्यों-ही-त्यो विल्वमङ्गलकी व्याकुलता बढ्ती जाती थी। अन्तमे वह अधीर हो उठा और कुछ भी आगा-पीछा न सोचकर तैरकर पार जानेके लिये सहसा नदीमे कूद पड़ा। भयानक दुःसाहसका कर्म था, परंतु 'कामातुराणा न भय न लजा। वंयोगवश नदीमे एक मुर्दा वहा जा रहा था। विल्वमञ्जल तो बेहोश था, उसने उसे काठ समझा और

उसीके सहारे नदीके उस पार चला गया। उसे कपड़ोंकी सुष नहीं है, विल्कुल दिगम्बर हो गया है, चारों ओर अन्धकार छाया हुआ है। वनैले पशु भयानक शब्द कर रहे हैं, कहीं मनुष्यकी गन्ध भी नहीं आती, परत विस्त्रमङ्गल उन्मत्तकी भाँति अपनी धुनमें चला जा रहा है। कुछ ही दूरपर चिन्तामणिका घर या । श्राद्धके कारण आज विल्वमङ्गलके आनेकी बात नहीं थी। अतएव चिन्ता घरके सव दरवाजोंको बंद करके निश्चिन्त होकर सो चुकी थी। विस्वमङ्गलने वाहरसे बहुत पुकारा, परतु त्फानके कारण अदर कुछ भी नहीं सुनायी पड़ा । विल्वमङ्गलने इघर-उघर ताकते हुए विजन्नीके प्रकाशमे दीवालपर एक रस्ता-सा लटकता देखा, तुरत उसने उसे पकड़ा और उसीके सहारे दीवाल फॉदकर अदर चला गया। चिन्ताको जगाया। वह तो इसे देखते ही स्तम्भित-सी रह गयी ! नंगा बदन, सारा शरीर पानीसे भीगा हुआ, भयानक दुर्गन्घ आ रही है। उसने कहा-- 'तुम इस भयावनी रातमे नदी पार करके वंद घरमें कैसे आये ?' विल्वमङ्गलने काठपर चढकर नदी पार होने और रस्तेकी सहायतासे दीवालपर चढ्नेकी कथा सुनायी ! बृष्टि यम चुकी थी । चिन्ता दीपक हाथमे लेकर बाहर आयी, देखती है तो दीवालपर मयानक काला नाग लटक रहा है और नदीके तीर सड़ा मुर्दा पड़ा है। विल्वमङ्गलने भी देखा और देखते ही कॉप उठा । चिन्ताने भत्तंना करके कहा — तू ब्राह्मण है ! और, आज तेरे पिताका श्राद्ध था। परंतु एक हाड्-मासकी पुतलीपर तृ इतना आसक्त हो गया कि अपने सारे धर्म-कर्मको तिलाञ्जलि देकर इस हरावनी रातमें मुदें और सॉपकी सहायतासे यहाँ दौडा आया ! तू आज जिसे परम सुन्दर समझकर इस तरह पागल हो रहा है, उसका भी एक दिन तो वही परिणाम होनेवाला है, जो तेरी ऑखोंके सामने इस सड़े मुर्देका है। धिकार है तेरी इस नीच वृत्तिको । अरे । यदि त् इमी प्रकार उस मनमोहन श्यामसुन्दरपर आसक्त होता—यदि उसमे मिलनेके लिये यों छटपटाकर दौड़ता, तो अवतक उसको पाकर त् अवव्य ही कृतार्थ हो चुका होता !

वेश्याकी वाणीने वड़ा काम किया । विल्यमङ्गल चुप होकर सोचने ल्या । वाल्यकालकी स्मृति उसके मनमे जाग उठी । पिताजीकी भक्ति और उनकी धर्मप्राणताके दृश्य उसकी ऑखोंके सामने मूर्तिमान् होकर नाचने लगे । विल्यमङ्गलकी हृदयतन्त्री नवीन सुरोंसे बज उठी, विवेककी अग्निका प्रादुर्भाव हुआ। भगवत्-प्रेमका समुद्र उमड़ा और उसकी ऑखोंसे अशुओंकी अनस घारा वहने लगी। विल्वमङ्गलने चिन्तामणिके चरण पकड लिये और कहा— भाता! तूने आज मुझको दिव्यहिए देकर कृतार्थ कर दिया। मन-ही-मन चिन्तामणिको गुरु मानकर प्रणाम किया और उसी क्षण जगिचन्तामणिको चारु चिन्तामे निमग्न होकर उन्मत्तकी भाँति चिन्ताके घरसे निकल पड़ा। विल्वमङ्गलके जीवन-नाटककी यवनिकाका परिवर्तन हो गया।

श्यामसुन्दरकी प्रेममयी मनोहर मूर्तिका दर्गन करनेके लिये विल्वमङ्गल पागलकी तरह जगह-जगह भटकने लगा। कई दिनोंके बाद एक दिन अकस्मात् उसे रास्तेमे एक परम रूपवती युवती दीख पडी। पूर्व-सस्कार अभी सर्वथा नहीं मिटे थे। युवतीका सुन्दर रूप देखते ही नेत्र चञ्चल हो उठे और नेत्रोंके साथ ही मन भी खिंचा।

विल्वमङ्गलको फिर मोह हुआ। मगवान्को भूलकर वह पुनः पतङ्ग बनकर विपयाग्निकी ओर दौड़ा। विल्वमङ्गल युवतीके पीछे पीछे उसके मकानतक गया। युवती अपने घरके अंदर चली गयी, विल्वमङ्गल उदास होकर घरके दरवाजेपर बैठ गया। घरके मालिकने वाहर आकर देखा कि एक मलिनसुख अतिथि ब्राह्मण वाहर बैठा है। उसने कारण पूछा। विल्यमङ्गलने कपट छोड़कर सारी घटना सुना दी और कहा कि भे एक बार फिर उस युवतीको प्राण भरकर देख लेना चाहता हूँ, तुम उसे यहाँ बुलवा दो। युवती उसी गहस्थकी घर्मपत्वी थी, गृहस्थने सोचा कि इसमें हानि ही क्या है, यदि उसके देखनेसे ही इसकी तृप्ति होती हो तो अच्छी बात है। अतिथिवत्सल गृहस्थ अपनी पत्नीको बुलानेके लिये अदर गया। इधर विल्यमङ्गलके मन-समुद्र-में तरह-तरहकी तरङ्गोंका तृप्तान उठने लगा।

जो एक बार अनन्यचित्तसे उन अशरण-गरणकी शरणमें चला जाता है, उसके योगक्षेमक्का मारा मार वे अपने ऊपर उठा लेते हैं। आज विल्वमङ्गलको सम्हालनेकी भी चिन्ता उन्होंको पड़ी। दीनवत्मल भगवान्ने अजानान्य विल्वमङ्गलको दिव्यचक्षु प्रदान किये, उसको अपनी अवस्थाका यथार्थ ज्ञान हुआ, हृदय जोकसे भर गया और न मालूम क्या सोचकर उमने पासके वेलके पेडमे दो कॉटे तोड़ लिये। इतनेमे ही ग्रहस्थकी धर्मपत्नी वहाँ आ पहुँची, विल्वमङ्गलने उसे

 <sup>#</sup> मगनत्-प्राप्तिका नाम 'योग' और उसके निमित्त किये हुए
 साधनोंकी रक्षाका नाम 'क्षेम' है ।

फिर देखा और मन-ही-मन अपनेको घिकार देकर कहने लगा कि 'अभागी ऑखे। यदि तुम न होतों तो आज मेरा इतना पतन क्यों होता है' इतना कहकर विल्वमङ्गलने,—चाहे यह उसकी कमजोरी हो या और कुछ,—उस समय उन चञ्चल नेत्रोंको दण्ड देना ही उचित समझा और तत्काल उन दोनो कॉटोंको दोनों ऑखोंमें मोंक लिया। ऑखोंसे रिघरकी अजस घारा वहने लगी। विल्वमङ्गल हॅसता और नाचता हुआ तुमुल हिरिन्निनिसे आकाशको गुँजाने लगा। यहस्थको और उसकी पत्नीको वडा दुःख हुआ, परंतु वे वेचारे निरुपाय थे। विल्वमङ्गलका वचा-खुचा चित्त-मल भी आज सारा नष्ट हो गया और अव तो वह उस अनाथके नायको अतिशीष्ट्र पानेके लिये वड़ा ही व्याकुल हो उठा। उसके जीवन-नाटकका यह तीसरा पट-परिवर्तन हुआ।

परम प्रियतम श्रीकृष्णके वियोगकी दारुण व्यथासे उसकी फ़ुटी ऑखोंने चौबीसों घटे ऑसुओंकी झड़ी लगा दी। न भूखका पता है न प्यासका, न सोनेका जान है और न जगनेका। (कृष्ण कृष्ण<sup>7</sup> की पुकारसे दिशाओंको गुँजाता हुआ विस्वमङ्गल जंगल-जंगल और गॉव-गॉवमे घूम रहा है! जिस दीनवन्धुके लिये जान-चूझकर ऑर्खे फोड़ी, जिस प्रियतमको पानेके लिये ऐश-आरामपर लात मारी, वह मिलनेमें इतना विलम्त्र करे---यह भला, किसीसे कैसे सहन हो १ पर 'जो सच्चे प्रेमी होते हैं, वे प्रेमास्पदके विरहमें जीवनभर रोया करते हैं, सहस्तीं आपत्तियोंको सहन करते हैं, परंतु उसपर दोषारोपण कदापि नहीं करते; उनको अपने प्रेमास्पदमें कमी कोई दोष दीखता ही नहीं । ऐसे प्रेमीके लिये प्रेमास्पदको भी कभी चैन नहीं पड़ता । उसे दौडकर आना ही पडता है । आज अन्ध विल्यमञ्जल श्रीकृष्ण-प्रेममे मतवाला होकर जहाँ-तहाँ भटक रहा है। कहीं गिर पडता है, कहीं टकरा जाता है, अन्न-जलका तो कोई ठिकाना ही नहीं। ऐसी दशामे प्रेममय श्रीकृष्ण कैसे निश्चिन्त रह सकते हैं। एक छोटे-से गोप-वालकके वेषमे भगवान विल्वमङ्गलके पास आकर अपनी मुनि-मनमोहिनी मधुर वाणीसे बोले,--- 'सुरदासजी । आपको वडी भूख लगी होगी, मैं कुछ मिटाई लाया हूँ, जल भी लाया हूँ, आप इसे ग्रहण कीजिये। विल्वमङ्गलके प्राण तो वालकके उस मधुर स्वरसे ही मोहे जा चुके थे, उनके हायका दुर्छम प्रसाद पाकर तो उसका हृदय हुपैके हिलोरोसे उछल उठा । विस्वमङ्गलने वालकसे पूछा, भीया । तुम्हारा घर कहाँ है, तुम्हारा नाम क्या है ? तुम क्या किया करते हो ११

वालकने कहा, 'मेरा घर पास ही है, मेरा कोई खास नाम नहीं; जो मुझे जिस नामसे पुकारता है, में उसीसे बोलता हूं, गौएँ चराया करता हूं । मुझसे जो प्रेम करते हैं, मैं भी उनसे प्रेम करता हूं ।' विल्वमङ्गल वालककी वीणा विनिन्दित वाणी सुनकर विमुग्ध हो गया । वालक जाते-जाते कह गया कि 'मैं रोज आकर आपको भोजन करवा जाया करूँगा।' विल्वमङ्गलने कहा, 'यडी अच्छी वात है, तुम रोज आया करो।' वालक चला गया और विल्वमङ्गलका मन भी साथ लेता गया। 'मनचोर' तो उसका नाम ही ठहरा। अनेक प्रकारकी सामग्रियोसे भोग लगाकर भी लोग जिनकी कृपाके लिये तरसा करते हैं, वही कृपासिन्धु रोज विल्वमङ्गलको अपने करकमलों से मोजन करवाने आते हैं। धन्य है। भक्तके लिये भगवान् क्यान्या नहीं करते।

बिल्वमङ्गल अवतक यह तो नहीं समझा कि मैने जिसके लिये फकीरोका वाना लिया और ऑखोंमे कॉटे चुभाये, वह वालक वही है, परत उन गोप-बालकने उसके हृदयपर इतना अधिकार अवन्य जमा लिया कि उसको दूसरी वातका सुनना मी असहा हो उठा । एक दिन विल्वमङ्गल मन-ही-मन विचार करने लगा कि 'सारी आफर्त छोड़कर यहाँतक आया। यहाँ यह नयी आफत आ गयी । स्त्रीके मोहसे छुटा तो इस वालकने मोहमें बेर लिया'। यों सोच ही रहा था कि वह रसिक बालक उनके पास आ बैठा और अपनी दीवाना वना देनेवाली वाणीसे बोला, 'वावाजी ! चुपचाप क्या सोचते हो १ वृन्दावन चलोगे !' वृन्दावनका नाम सुनते ही विल्वमङ्गल-का हृदय हरा हो गया, परतु अपनी असमर्थता प्रकट करता हुआ बोला-'भैया ! मै अन्या वृन्दावन कैसे जाऊँ ?' वालकने कहा,--- 'यह लो मेरी लाठी, में इसे पकडे-पकड़े तुम्हारे साथ चलता हूँ ! विल्वमङ्गलका मुख खिल उठा, लाठी पकडकर भगवान् भक्तके आगे-आगे चलने लगे । घन्य दयाछुता ! भक्तकी लाठी पकडकर मार्ग दिखाते है । थोडी-सी दूर जाक बालकने कहा, 'लो । वृन्दावन आ गया, अब मै जाता हूँ । विल्वमङ्गलने वालकका हाथ पकड लिया, हायका स्पर्ग होते ही सारे शरीरमे विजली-मी दौड़ गयी, सात्त्विक प्रकाशसे सा द्वार प्रकाशित हो उठे, विल्वमङ्गलने दिव्य दृष्टि पायी और उसने देखा कि वालकके रूपमे साक्षात् मेरे स्यामसुन्दर ही हे । विस्वमङ्गल्का शरीर रोमाञ्चित हो गया, ऑखोरी प्रेमाशुर्बोकी अनवरत धारा वहने लगी। मगवान्का हाय उसने और भी जोरसे पकड़ लिया और कहा-अव पहचान

लिया है, बहुत दिनोंके बाद पकड़ सका हूं । प्रमु ! अब नहीं । अंकेडिनेका । भगवान्ने कहा, 'छोड़ते हो कि नहीं । विस्वमङ्गलने कहा, 'नहीं, कभी नहीं, त्रिकालमें भी नहीं । विस्वमङ्गलने कहा, 'नहीं, कभी नहीं, त्रिकालमें भी नहीं । विस्वमङ्गलने कहा, 'नहीं, कभी नहीं । विस्वमङ्गलने कहा, 'नहीं । विस्वमङ्गलने विस्वमङ्ग

भगवान्ने जोरसे झटका देकर हाय छुड़ा लिया । मला, जिनके बलसे बलान्वित होकर मायाने सारे जगत्को पददलित कर रक्खा है, उसके बलके सामने बेचारा अन्धा क्या कर सकता या । परंतु उसने एक ऐसी रज्जुसे उनको बॉध लिया या कि जिससे छूटकर जाना उनके लिये बड़ी टेढी खीर थी । हाय छुड़ाते ही विल्वमङ्गलने कहा—जाते हो १ परस्मरण रक्खो।

इस्तमुहिक्षप्य यातोऽसि बलात्कृष्ण किमद्मुतम् । इदयाद् यदि निर्यासि पौरुषं गणयामि ते ॥ हाय छुडाये जात हो, नियल जानि के मोहि । हिरदे त जब जाहुगे, सबल बदोंगो तोहि॥ भगवान् नहीं जा सके। जाते भी कैसे। प्रतिशा कर चुके हैं—

ये यथा मां प्रपचन्ते तांस्तथव भजाम्यह्स्। (गीता ४।११) 'जो मुझको जैसे भजते हैं, मैं भी उनको वैसे ही भजता हूँ।'

भगवान्ने विस्वमङ्गलकी ऑखींपर अपना कोमल करकमल फिराया, उसकी ऑखें खुल गयीं । नेत्रोसे प्रत्यक्ष भगवान्को देखकर—उनकी भुवनमोहिनी अनूप रूपराशिके दर्शन पाकर विस्वमङ्गल अपने आपको सँमाल नहीं सका । वह चरणोर्मे गिर पड़ा और प्रेमाश्रुओसे प्रभुके पावन चरणकमलोंको घोने लगा!

भगवान्ने उठाकर उसे अपनी छातीसे लगा लिया।
भक्त और भगवान्के मधुर मिलनसे समस्त जगत्मे मधुरता
छा गयी। देवता पुष्पदृष्टि करने लगे। सत—भक्तोंके दल
नाचने लगे। हरिनामकी पवित्र स्वनिसे आकाश परिपूर्ण हो
गया। भक्त और भगवान् दोनों धन्य हुए। वेश्या चिन्तामणि,
गृहस्थ और उनकी पत्नी भी वहाँ आ गर्यी, भक्तके प्रभावसे
भगवान्ने उन सबको अपना दिल्य दर्शन देकर कृतार्थ किया।

बिल्वमङ्गल जीवनभर भक्तिका प्रचार करके भगवान्की महिमा बढाते रहे और अन्तमें गोलोकधाम पधारे ।

#### 

मुकुन्दराज बहुत बड़े राजयोगी, वेदान्ती और आत्मज्ञानी तथा भक्त थे। भक्ति-साहित्यका इतिहास सङ्केत करता है कि भारतीय भक्तकवि भक्ति और आत्मज्ञान दोनोंमें पूर्ण पारङ्गत होकर भगवान्के स्वरूपका विवेचन करता है। मुकुन्दराजके सम्बन्धमे यह उक्ति नितान्त सच है।

मुकुन्दराजका जन्म शाके १०५० में हुआ या। वे सम्भवतः भास्कराचायके समकालीन थे। बाल्यावस्थारे ही उनका मन वैराग्य और भगवत्प्रेमकी ओर आकृष्ट हो चुका या। उनके गुरु रघुनाय थे। उनकी गुरुपरम्परामें आदिनाय, हरिनाथ आदि वडे बड़े योगीश्वर हो चुके थे। मुकुन्दराज बहुत बड़े, गुरुनिष्ठ थे, गुरुको साक्षात् परमात्मा-का स्वरूप मानकर उनके प्रति प्रगाढ प्रेमभाव रखते थे।

मुकुन्दराजके दो ग्रन्थ विवेक्षिन्धु और परमामृत-लोक मराठी वाड्म्यकी अमृत्य निधि हे। दोनो ग्रन्थ सरस और प्रसादगुणोपेत है। जिन विषयोक्षा वर्णन विवेक्षिन्धुमे पूर्णरूपसे हुआ है, उनकी सक्षिप्त जानकारी परमामृतलोकमे करायी गयी है। ग्रुद्ध सिचदानन्द परम्रह्म धनानन्द मूर्ति भगवान्की रसमयी चरित्र-गाथासे दोनों ग्रन्थ परिपूर्ण हैं। सर्वत्र आत्मा और परमात्माके ऐक्यका गीत गाया गया है।

भगवान् श्रीहरिकी अनन्यभावसे उपासना करनेमे ही उनकी पूर्ण आस्या और दृढ निष्ठा थी। भगवान्को दृदयमे प्रतिष्ठितकर पोडगोपचार पूजाविधिसे उनका चिन्तन करते रहना चाहिये—यह उनका अचल भक्ति-सिद्धान्त था। वे कहा करते थे कि ''जो सगुण ब्रह्मकी भक्ति और उपासना नहीं करता, वह मूढ है। श्रीराम, श्रीकृष्ण और देवी—सव ब्रह्म है। इस तरहकी उपासनासे 'सर्वे खिन्वद ब्रह्म' साधनाकी सिद्धि होती है।"

एक बार निवृत्तिनाथने श्रानेश्वरमे कहा था कि तुमने तो गीताको अपनी भाषाका रूप दिया, पर मुकुन्दराज धन्य है, जिन्होने अपनी मितके अनुसार विवेकसिन्धु ग्रन्थ लिख हाला । उन्होने ब्रह्माल जयन्तपाल नरेशकी विशेष प्रार्थनापर आत्मसुखके ही लिये इस ग्रन्थकी रचना की थी।

मुकुन्दराजका देहावसान गाके ११२० मे हुआ था। उनकी समाधि बैद्रल जबलखेड़ामे है।

## भक्त दामाजी पंत

महाराष्ट्रमे तेरहर्वी शताब्दीमे भयकर अकाल पड़ा था। आजतक उस अकालको लोग दुर्गादेवीके नामसे स्मरण करते हैं। अन्नके अभावसे हजारों मनुष्य तड़प तड़पकर मर गये। वृक्षोकी छाल और पत्तेतक नहीं बचे थे। कष्टकी कोई सीमा नही थी। जो लोग जीवित बचे थे, उनको भी देखकर भय लगे—ऐसे वे हो गये थे। देहमे रक्त-मासका नामतक नहीं, जैसे सूखें ककालपर चमड़ा चिपका दिया गया हो। भूखोंके आर्तनादसे रात-दिन दिशाएँ रोया करती थीं।

उन दिनो गोवल-कुण्डा बेदरशाही राज्यके अन्तर्गत मगलबेड्या प्रान्तका शासनभार श्रीदामाजी पतके ऊपर था। दामाजी पत और उनकी स्त्री दोनों ही भगवान्के अनन्य भक्त थे। पाण्डुरगके चिन्तनमे उनका चित्त लगा रहता था। श्रीहरिका स्मरण करते हुए निष्कामभावसे कर्तव्य कर्म करना उनका व्रत था। दीन-दुखियोंकी हर प्रकार वे सेवा-सहायता करते थे। शत्रुको भी कष्टमे पड़ा देखकर व्याकुल हो जानेवाले दामाजी पत अपनी अकालपीड़ित प्रजाका करण-क्रन्दन सहन न कर सके। अन्तके लिये तड़प-तड़पकर प्राण देनेवाले प्राणियोंका आर्त चीत्कार उनसे सुना नहीं गया। राज्य-मण्डारमे अन्न भरा पड़ा था। दयाके सम्मुख बादशाहका भय कैसा। अन्नमण्डारके ताले खोल दिये गये। भूखसे व्याकुल हजारों मनुष्य मरनेसं बच गये।

सब कहीं उदार, पुण्यात्मा पुरुपोंकी अकारण निन्दा करनेवाले होते हैं। दामाजीवे सहायक नायव सूबेदारने देखा कि 'अवसर अच्छा है। यदि दामाजीको बादशाह हटा दें तो मैं प्रधान सूबेदार बन सक्रॅंगा।' उसने बादशाहको लिखकर सूचना भेजी—'दामाजी पतने अपनी कीर्तिके लिये सरकारी अन्न-भण्डार खुच्चे-लफ्रंगोको छटा दिया।'

नायब स्वेदारका पत्र पाते ही बादशाह क्रोधसे आग-बब्ला हो गया। उसने सेनापितको एक हजार सैनिकोंके साथ दामाजीको गिरफ्तार करके छे आनेकी आज्ञा दी। मुसत्मान सेनापित जब मगलबेड्या पहुँचा, उस समय दामाजी श्रीपाण्डुरंगकी पूजामे छगे थे। सेनापित उन्हे जोर-जोरसे पुकारने छगा। दामाजीकी धर्मपत्नीने तेर्जास्वताके साथ कहा—'अधीर होनेकी आवश्यकता नहीं, वे पूजामे बैठे हैं। जबतक उनका नित्यकर्म पूरा न हो जाय, लाख मुयल करनेपर भी तबतक मै किसीको उनके पास नहीं जाने दूँगी ।' सेनापित पितवता नारीके तेजसे अभिभृत हो गया । उसका अभिमान छप्त हो गया। वह प्रतीक्षा करने लगा।'

दामाजीकी पूजा समाप्त होनेपर स्त्रीने उन्हें सेनापितके आनेका समाचार दिया । दामाजी समझ गये कि अन्न छुटवा देनेका समाचार पाकर बादशाहने उन्हे गिरफ्तार करनेको सैनिक भेजे हैं। भयका लेशतक उनके चित्तमें नहीं या। पत्नीसे उन्होंने कहा—'चिन्ता करनेकी कोई बात नहीं है। हमने अपने कर्तन्यका पालन ही किया है। वादशाह कठोर-से-कठोर दण्ड दें, इसके लिये तो हम पहलेसे तैयार थे। भगवान पाण्डरगका प्रत्येक विधान दयासे पूर्ण होता है। जीवके मगलके लिये ही उनका विधान है। उनकी प्रसन्नता ही अभीष्ट है।

पत्नीको आश्वासन देकर वे बाहर आये । सेनापितका अधिकार-गर्व दामाजीकी तेजपूर्ण, शान्त, सौम्य मुखाकृति देखते ही दूर हो गया । उसने नम्रतापूर्वक कहा— 'बादशाहने आपको श्रीष्ठ बुला लानेके लिये मुझे भेजा है ।' दामाजीने सेनापितसे कहा— 'पत्नीको आश्वासन देकर मैं साथ चलता हूँ ।'

दामाजीकी भगवद्भक्ता पतिवता स्त्रीने पतिकी गिरफ्तारी-का समाचार धुना । वह बड़ी स्थिरतासे बोली—'नाथ ! भगवान् पण्डरीनाथ जो कुछ करते हैं, उसमे हमारा हित ही होता है। उन दयामयने आपको एकान्तसेवनका अवसर दिया है। अब आप केवल उनका ही चिन्तन करेगे। मुझे तो हतना ही दुःख है कि यह दासी खामीकी चरणसेवासे विञ्चत रहेगी।' पत्नीसे विदा लेकर वे बाहर आ गये। सेनापितने उनके हाथोंमे हथकडी डाल दी। उनको बदी करके वे ले चले।

दामाजीको न तो बंदी होनेका दुःख है और न पदच्युत होनेकी चिन्ता। वे तो पाण्डुरग विद्वलकी धुनमे तन्मय हैं। कीर्तन करते चले जा रहे हैं। गोवल कुण्डाके मार्गमें ही पण्डरपुर पड़ता था। दामाजीकी इच्छा भगवान्का दर्शन करनेकी हुई, सेनापितने स्वीकृति दे दी। मन्दिरमे प्रवेश करते ही दामाजीका शरीर रोमाखित हो गया। नेत्रोसे टपाटप बूँदे गिरने लगीं। शरीरकी सुधि जाती रही। कुछ देरमे अपनेको सम्हालकर वे मावमग्न होकर भगवान्की स्तुति करने लगे। विलम्ब हो जानेसे सेनापित उन्हें पुकार रहा था।
ेदामाजी भगवान्को साष्टाङ्ग प्रणाम करके उनकी मोहिनी
मूर्ति हृदयमे घारण किये बाहर आ गये। उन्हें लेकर सेनापित आगे चल पडा।

उधर वेदरका वादशाह कैदी स्वेदारकी प्रतीक्षा कर रहा या। देर होनेसे उसका कोध वढ रहा था। इतनेमें एक काले रंगका किशोर अवस्थाका ग्रामीण पुरुष हाथमें छोटी-सी लकड़ी लिये, कन्धेपर काली कम्बल डाले निर्भयतापूर्वक दरवारमें चला आया। उसने जोहार करके कहा—'वादशाह सलामत। यह चाकर मगल्येड्यासे अपने स्वामी दामाजी पतके पाससे आ रहा है।'

दामाजीका नाम सुनते ही वादशाहने उत्तेजित होकर पूछा—'क्या नाम है तेरा ?' उत्तर मिला—'मेरा नाम तो विद् है, सरकार ! दामाजीके अञ्चसे पला में चमार हूँ। यह अद्भुत सुन्दर रूप, यह दृदयको स्पर्भ करती मधुर वाणी— वादशाह एकटक देख रहा था उस विद्को । वादशाहका कोध कवका दूर हो गया था। उन्होंने पूछा—'यहाँ क्यों आये हो ?'

उस प्रामीणने कहा—'सरकार ! अपराध क्षमा हो । अकालमे आपकी प्यारी प्रजा भूखों मर रही थी । मेरे स्वामी-ने आपके कोठारका गल्ला उसकी प्राण-रक्षाके लिये बॉट दिया । में उस गल्लेका मूल्य देने आया हूँ । आप कृपा करके पूरा मूल्य खजानेमे जमा करा लें और मुझे रसीद दिल्यानेकी दया करें।'

वादगाह तो ठक्-त हो गया। अव वह मन-ही मन वहा लिजत हुआ। पश्चात्ताप करने लगा—'मेंने दामाजी-जैसे सच्चे सवकपर विना सोचे-समझे वेईमानीका दोप लगाया और उसे गिरफ्तार करनेका फौज भेज दी।' पश्चात्तापके साथ विद्वृका अद्भुत अन्प रूप हृदयमे एक विचित्र हलचल मचाये था।

वादगाहको व्याकुलः अन्यमनस्क देखकर विद्वृते एक थेली वगलसे निगालकर सामने घर दी और बोला— 'सरकार ! मुझे देर हो रही है। ये रुपये जमा कराके मुझे श्रीव्र रसीद दिलवा दे।'

बादशाहका जी नहीं चाहता कि विद् सामनेसे एक पलको भी हटे, किंतु किया क्या जाय १ विद् एक साधारण चमार सही, पर उसकी इच्छाके विपरीत गुखतक खोलनेका साहस नहीं दीखता बादशाहको अपनेमे। उन्होंने खजाचीके पास उसे मेज दिया। वेचारा खजाची तो हैरान रह गया। वह उस नन्ही यैलीसे जितनी बार रुपये उलटता, उतनी ही बार थैली फिर भर जाती। इस जादूगर विद्वूसे पिण्ड छुड़ाया उसने हिसाबके पूरे रुपये गिनकर और रसीद लिखकर।

रसीद लेकर विद्व फिर बादगाहके सामने आया । बादशाहने उसपर इस्ताक्षर किये और गाही मुहर लगाकर रसीद दे दी । बिद्वने कहा—'मेरे स्वामी चिन्ता करते होंगे । अब मुझे आजा दीजिये।' अभिवादन करके वह नौ दो-ग्यारह हो गया। बादशाहने दीवानको आजा दी कि 'सुम शीघतापूर्वक जाओ और दामाजी पतकां नड़े आदरके साथ है आओ।'

इघर दामाजी पंत पण्ढरपुरसे आगे चले आये थे।
एक दिन प्रातःकाल स्नानादि करके गीता पाठ करनेके लिये
उन्होंने ग्रन्थ खोला तो उसमे एक सुन्दर कागज निकल
आया। उसमे लिखा था—'दामाजी पतसे अपने अन्नभण्डारके पूरे कपये चुकती भरपाये।' उसपर शाही मुहर और
बादशाहके हाथकी सही थी। दामाजीको बड़ा आञ्चर्य
हुआ। पर वे पूजा पाठमे लग गये। उनके पूजासे उठतेन-उठते बादशाहके दूत आ पहुँचे नवीन आजा लेकर।
सेनापतिने उनकी हथकड़ियाँ खोल दीं। उनको सम्मानपूर्वक सवारीपर बैठाया गया।

उधर बादशाहकी विचित्र दशा हो गही थी। विद्वृके जाते ही वे जैसे पागल हो गये। 'विद्वृविद्वृ'की पुकार मचा दी उन्होंने। चारों ओर घुड़सवार दौड़ाये गये, पर क्या विट्वृ इस प्रकार मिला करता है ! जब सवार निराश होकर लौट आये, तब तो वादशाहकी व्याकुलता सीमा पार कर गयी। 'विद्वृ कहाँ है ! कहाँ हे वह विद्वृ !' कहते पैदल ही वे राजवानीसे बाहर दौड़ पड़े। उसी समय दामाजी सामनेसे आ रहे थे। बादशाह दौड़कर उनके गलेसे लिपट गये और बड़ी कातरतासे कहने लगे—'दामाजी! दामाजी! जल्दी बताओ, गताओ, मुझ पापीको बताओ—बह प्यारा विद्वृ कहाँ है ! मेरे प्राण निकले जा रहे हैं, दामाजी! उस विद्वृके सुन्दर मुखको देखे बिना मै अभी मर जाऊँगा! देर मत करो! बता दो! में तुम्हारे पैरों पड़ता हूँ। मुझे विद्वृका पता बता दो!

दामाजी तो इक्के-बक्के-से हो गये । वे बोले---'हुजूर ! कौन बिट्टू ११

बादशाहने कहा-- 'दामाजी! छिपाओ मत ! हाथ जोड़ता

हूँ। अपने उस विद्धू महारका पता जल्दी बता दो। वही सॉवरा सॉवरा, लॅगोटी लगाये, हाथमे लकुटी लिये द्वम्हारे पाससे रूपये लेकर आनेवाला मेरा विद्धू, कहाँ है वह ??

सहसा दामाजीके सामनेसे एक पर्दा हट गया । वे सारा रहस्य समझ गये। रोते-रोते वे बोले--- 'आप धन्य हैं। त्रिभुवनके स्वामीने आपको दर्शन दिये । मुझ अभागेके लिये वे सर्वेश्वर एक दरिद्र चमार बने और एक सामान्य मनुष्यका अभिवादन करने आये । नाथ ! मैंने जिसका अन्न छटवाया था, वह मेरे प्राण लेनेके अतिरिक्त और क्या कर सकता था? द्याधाम ! सर्वेश्वर ! आपने इतना कष्ट क्यो किया !'

दामाजी प्रेममे उन्मत्त होकर 'पाण्डुरग ! पाण्डुरंग !'
पुकारते हुए मूर्छित हो गये । भक्तवत्सल भगवान्ने प्रकट
होकर उन्हे उठाया । बादशाह भी उन सौन्दर्य-सागरके
पुनः दर्शन करके कृतार्थ हो गया ।

# भक्त विट्ठलपंत

( लेखिका--कुमारी राजेन्द्री श्रीनास्तव, विशारद )

महाराष्ट्रमे कदाचित् ही कोई ऐसा होगा, जो भक्त विद्वल-पंतको न जानता हो । ये श्रीजानेश्वर महाराजके-जो महाराष्ट्र देशमे भक्तिमार्गके आद्यप्रवर्तक और सारे महाराष्ट्रके धर्मगुरु ये-पिता थे। विद्वलपतके पूर्वज पैठणसे चार कोसकी दूरीपर गोदावरी किनारे एक ग्रामके निवासी थे। आपके पिता गोविन्द पंत थे । ये लोग वहाँ कुलकर्णीका काम करते थे । वे माध्यन्दिन शाखाके यजुर्वेदीय ब्राह्मण थे। बाल्यावस्थासे ही विद्वलपंतको वेदो और शास्त्रोंकी अच्छी शिक्षा मिली थी और इसलिये ये बहुत बड़े ज्ञानी, विरक्त और ईश्वरमक्त थे । ये प्रायः घर-ग्रहस्थीकी ओरसे उदासीन रहते और तीर्थसेवा, साध-संतोका सहवास और ईश्वरभक्तिमे ही इनका विशेष मन लगता था । इसीसे ये विचाह न करके छोटी ही अवस्थामे तीर्थयात्राको निकल पडे । इस प्रकार जब वे पूनाके पास आळन्दी ग्राममे पहुँचे, तव वहाँके सिद्धेश्वर-मन्दिरमे ठहरे थे। आप देखनेमे तो ज्ञानसम्पन्न थे ही, पर साथ ही वृत्ति भी वडी निर्मल थी और आचरण भी बहुत पवित्र था। यहाँ के कुलकर्णी सिद्धो पतने अपनी सुशील कन्या उविमणीवाई-का विद्रलपतसे विवाह कर दिया।

विद्वल्पंतने विवाह तो कर लिया, किंतु उनका मन ग्रहस्थीमे नहीं लगता था। वे प्रायः भगविचन्तनमे ही लगे रहते थे और यही सोचा करते थे कि यह कहाँका हागड़ा अपने पीछे लगा लिया। रुक्मिणीवाई अत्यन्त पितपायणा थी, फिर भी वह अपने ईश्वरमक्त पितको अपने वश्चमे नहीं कर सकती थी। विद्वल पंतकी विरक्ति उत्तरोत्तर बढती जाती थी और वे अपना शेष जीवन काशीमे ही विताना चाहते थे। अन्तमे एक दिन वे गङ्गास्नानके बहाने काशी चले गये और वहाँ उन्होंने स्वामी रामानन्दजीसे संन्यास लेलिया।

इधर रुक्मिणीवाई बारह वर्पातक उम्र तप करती रही। अन्तमे प्रसन्न होकर प्रभुने उसकी पुकार सुन ली । एक बार ऐसा संयोग हुआ कि रामानन्द स्वामी रामेश्वरयात्राको जाते हुए आळन्दी ग्राममें ठहरे । रुक्मिणीवाईके प्रणाम करनेपर उन्होंने 'पुत्रवती भव' का आशीर्वाद दिया। यह सुनकर उसको कुछ हॅं भी आयी कि महात्माका आशीर्वाद निष्फल हो जायगा । रामानन्द स्वामीको जब यह ज्ञात हुआ कि उसका पति काशीमे सन्यास हे चुका है, अतः आशीर्वाद कैसे पूर्ण होगा-तब वे रुक्मिणीयाईसे उसके पतिकी अवस्था। रूप-रग आदिके बारेमे पूछकर उन्होंने अनुमान कर लिया कि यह वही चैतन्याश्रम स्वामी है। चिन्तित हुए कि निः धन्तान युवतीको छोडकर धंन्यास लेनेवाला व्यक्ति और उसका गुरु शास्त्रीय दृष्टिसे दोषी होता है उन्होने यात्रा स्थगित कर दी । वे रुक्मिणीवाई और उसके पिता आदिको साय लेकर काशी लौट गये और चैतन्याश्रम स्वामीको बुलाकर सब हाल पूछा उन्होंने उनको आज्ञा दी कि वे पनीसहित आळन्दी ग्राममे जाकर गृहस्य-आश्रममे रहे। चैतन्याश्रम भी गुरुकी आशा टाल न सके । इस प्रकार वे सन्यासीसे पुनः गृहस्य हो गये।

अत्र विद्वलपत और हिमणीवाईपर दूसरी विपत्ति आयी। किसी संन्यासीका पुनः गृहस्थाश्रम स्वीकार करना एक निन्दनीय वात थी और इसे समाज किसी भी प्रकार सहन नहीं कर सकता था। सामाजिक दृष्टिसे इस प्रकार सन्यासाश्रमका अपमान होता था और गृहस्थाश्रममे भी कलद्ध लगता था, फलतः सब लोग विद्वलपतकी निन्दा करने लगे और उन्हें अनेको प्रकारके कष्ट पहुँचाने लगे। केवल यही नहीं, ब्राह्मणोने उन्हें अपने समाजसे विद्वलकत भी कर दिया। परंतु ज्यो-ज्यो लोकनिन्दा बढती

जाती थी, त्यों-त्यों विद्वल्पंतकी श्वान्ति, गम्भीरता और अध्ययनकी मात्रा भी उत्तरोत्तर वढती जाती थी। वे अपना सारा समय शास्त्रोंके अध्ययन, आत्म चिन्तन और ईश्वर-भजनमे ही ब्यतीत करते थे और लोक-निन्दाकी ओर कुछ भी ध्यान नहीं देते थे। चिनमणीवाई भी प्रतिसेवा करके प्रसन्न रहती थी।

समयपर उनके तीन पुत्र और एक कन्या—(१) निवृत्ति-नाथ, (२) जानदेव, (३) सोपानदेव तथा (४) मुक्तावाई उत्पन्न हुए। यह उस परिस्थितिम एक चिन्ताजनक बात थी। विहलपतकी अवस्था भी बडी ही शोचनीय हो रही थी। कहीं मिक्षातक नहीं मिलती थी। कभी फल मूल, कभी तृण और पत्ते और कभी-कभी तो केवल जठ ही पीकर रहना पड़ता था, किंतु फिर भी मन मायांके वश्च नहीं हुआ। वे सब प्राणी अपने आत्मानन्दमे मग्न रहते थे।

सौभाग्यसे तीनो पुत्र बड़े ही कुगामबुद्धि थे और स्वयं

पिता मी शास्त्रोंके पूर्ण पण्डित थे। इसिलये उन पुत्रोंकी शिक्षा बहुत ही सन्तोषजनक रूपमे होने लगी। आगे चलकर चारो सन्ताने बड़ी ही प्रभावशालिनी प्रसिद्ध हुई।

सात वर्षकी अवस्थामें निष्टत्तिनाथका उपनयन-सस्कार करनेके लिये विद्वलपतने पैठणके ब्राह्मणोंसे बहुत कुछ कहा, किंतु उनका प्रयत्न निष्फठ रहा। सब ओरसे निराश होकर भक्त विद्वलपंत छः माह न्यम्बकेश्वर रहे। वहाँ मध्यरात्रिमे उठकर कुजावर्तमे स्नान करके सपिरवार ब्रह्मगिरिकी परिक्रमा करते थे। भगवत्कुपासे वहाँ अञ्जनीपर्वतकी गुफामे नाथ-सम्प्रदायके आचार्य श्रीगहनीनाथने निष्टत्तिनाथको दीक्षित कर प्राम-कृष्ण-हरिं का मन्त्र दे कृष्णोपासनाक प्रचार करनेकी आज्ञा दी। अपने स्वरूपमे स्थित विद्वलपत पूर्ववत् समय विताने लगे। यहाँसे आपेग्राम गये, वहाँ वच्चांको अपने विद्वलमगवान्के आश्रय छोड़ प्रतीसहित प्रयाग यात्रा की और वही दोनोने जल-समाधि ले ली।

## श्रीज्ञानेश्वर

श्रीविट्ठलपतके द्वितीय पुत्र, श्रीनिवृत्तिनायके छोटे भाई श्रीज्ञानेश्वरका जन्म सं०१३३२वि०भाद्रकृष्णाप्रमीकी मध्यरात्रि-मे हुआ था। जब ये पाँच वर्षके थे, तभी इनके माता पिता धर्म मर्यादाकी रक्षाके लिये त्रिवेणीसङ्गममे अपने गरीरोको छोडकर इहलोकसे चले गये ये । श्रीज्ञाने धरसे छोटे सोपान अस समय चार वर्षके और सबसे छोटी बहिन मुक्ताबाई तीन वर्षकी थी। इस तरह ये चारो बालक वचपनमे ही माता-पिताके विना अनाथ हो गये थे । परंतु इनका चरित्र देखनेसे ऐसा मालूम होता है कि ये चारो भाई-बहिन इस प्रकार बाह्यतः अनाथोकी-सी अवस्थामे ही नायाके नाथ सकललोकनाथका कार्य करनेके लिये आवे हए महान् आत्मा थे। ये मातृ-पितृविद्दीन बालक-कचा अन्न भिक्षामे मॉगकर 📝 लाते और उससे अपना जीवननिर्वाह करते हुए सदा भगवद्भजन, भगवत्कया-कीर्तन और भगवचर्चामे ही अपना समय व्यतीत करते थे । इनके सामने सबसे बड़ी कठिनाई इनके उपनयन-सस्कार न होनेकी थी। उसके लिये आळन्दीके ब्राह्मण इन्हे संन्यासीके लड़के जानकर अनुकूल नही थे। परत इनके साधुजीवनका प्रभाव उनपर दिन-दिन अधिक पड़ रहा था और जब विट्ठलपंत तथा रुक्मिणीबाईने अलोकिकरूपसे अपना देहविसर्जन कर दिया, तब तो उन ब्राह्मणोंपर इनका और भी गहरा प्रभाव पड़ा । उनके हृदयमे इन वालकोंके प्रति सहानुभूति उत्पन्न हो गयी और उन्होंने इन्हें सलाह दी कि 'तुमलोग पैठण जाओ । वहाँके विद्वान् शास्त्रज्ञ यदि तुम्हारे उपनयनकी व्यवस्था दे देंगे तो हमलोग भी उसे मान लेंगे ।' अतः ये लोग पैदल यात्रा करके भगवन्नाम सकीतैन करते हुए पैठण पहुँचे । वहाँ इनके लिये ब्राह्मणोंकी सभा हुई । परतु सभामे यही निश्चय हुआ कि 'इन वालकोंकी शुद्धि और किसी तरह भी नहीं हो सकती । केवल एक उपाय है और वह यही कि—

विस्तुज्य सायमानान् स्वान् दशं वीडां च छौकिकीम् ।
प्रणमेद्दण्डवद् सूमावाश्वचाण्डालगोखरम् ॥
——श्रीमद्भागवत

अर्थात् 'अपने ऊपर हॅसनेवाले लोगोंको और देह-हिए तथा लोक लाजको त्यागकर ये लोग कुत्ते, चाण्डाल और गौसमेत सबको भूमिपर लेटकर प्रणाम करें और इस प्रकारका भगवानकी अनन्य भक्ति करें।' इस निर्णयको सुनकर चारों माई बहिन सन्तुए हो गये। निवृत्तिनाथने कहा—'ठीक है।' सोपान और मुक्ताने कहा—'यह बढ़े आनन्दकी वात है।' और ज्ञानेश्वर गम्भीरतापूर्वक बोले—'आपलोग जो कहें, स्वीकार है।'

बहाँसे चारों भाई-बहिन लौटनेको ही ये कि कुछ दुष्टोंने उनसे छेड-छाड् आरम्भ कर दी । जानदेवते किसीने पूछा---'तुम्हारा क्या नाम है ?' उत्तर मिला 'जानदेव ।' पास ही एक मैसा या, उसकी ओर सकेत करके एक मले आदमीने इनको ताना मारा कि 'यहाँ तो यही ज्ञानदेव है। दिनभर वेचारा ज्ञानका ही तो वोझा ढोया करता है। कहिये, देवता ! क्या आप भी ऐसे ही जानदेव हं? जानदेवने कहा-'हाँ, हाँ, इसमें सन्देह ही क्या है? यह तो मेरा ही आत्मा है, इसमे-मुझमे कोई भेद नहीं ।' यह सुनकर किसीने और भी छेड करनेके लिये मैछेकी पीठपर सटासट दो साँटे लगा दिये और जानदेवसे पूछा कि भी सोंटे तो तुम्हे जलर लगे होंगे।' ज्ञानदेवने कहा--'हॉ' और अपना वटन खोलकर दिखला दिया, उस्तर सॉटोंके चिह्न थे !' परंत इसपर मी उन लोगोंकी ऑखे नहीं खुर्टी । एक सबन बोले-पर मैसा यदि तुम्हारे-जैसा ही है तो तुम जैसी मानकी वार्ते कहते हो, वैसी इससे भी कहलाओं ।' मानदेवने मैंसेकी पीठगर हाथ रक्खा। हाथ रखते ही वह भैंसा ॐका उचारण करके वेदमन्त्र वोल्ने लगा । यह चमत्कार देखकर पैठणके विद्वान् ब्राह्मग चिकत—स्तम्भित हो गये। उन्होंने अव जाना कि ये साधारण मनुष्य नहीं, कोई महात्मा है। एक दिन एक ब्राह्मणके घर श्राद्धके अवसरपर ज्ञानेश्वरने ध्यान करके 'आगन्तव्यम्' कहकर उसके नितरोंको चरारीर बुला लिया और उन्हे भोजन कराया। इस प्रकार इनकी अद्भत सामर्घ्य देखकर पैठणके लोग इनपर मुग्घ हो गये और इनके पास आ-आकर इनसे भगवन्नामकार्तन और भगवत्कया-श्रवण करने लगे । धर्मश ब्राह्मगोंने वडी नम्रताके साथ इन्हे गुदिपत्र लिखकर दे दिया । इसके पश्चात् कुछ काल्तक चारो माई-विहन पैठणमे ही रहे। वहाँ ये लोग गोदावरीमे स्नान करते, वेदान्तकी चर्चा करते। भगवन्नामसंकीर्तन करते। पुराणोका पटन करते और पैठणवासियोंको मगक्झिकका मार्ग दिखाते थे। वहाँ रहते हुए ही ज्ञानेश्वरने श्रीमच्छंकराचार्यका माध्या श्रीमद्भागवतः योगवासिष्ठ आदि प्रन्य देख डाले और आगे जो प्रन्य लिखे, उनकी सूमिका भी वहीं तैयार कर ली। इस प्रकार कुछ कालतक पैठणवासिर्योको अपना अपूर्व सलङ्ग लाम कराकर श्रांजाने धरादिने ब्राह्मणोंका दिया हुआ यह शुद्धिपत्र लेकर आर्ले नामक स्थानसे होते हुए नेवासे पहुँचे ।

इसी नेवार्सेमें जानेश्वर महाराजने गीताका जानेश्वरी-माध्य कहा, जिसे सिंघदानन्दजीने लिखा । नेवार्सेसे कुछ कालके लिये श्रीज्ञानेश्वरादि आळन्दी चल्छे गये, वहाँके लोगोंने इस बार उनका बड़े आदर और प्रेमके साय खागत किया । पित जब ज्ञानेश्वर महाराज अपने भाई-वहिनोंके सहित नेवार्से लौट आये, तब उन्होंने सद्गुरु श्रीनिष्टित्तिनायके सामने गीताका खानुभ्त माप्य कहना आरम्म किया । उस समयतक श्रीनिष्टित्तिनाथ सत्रह वर्षके, श्रीज्ञानेश्वर पंट्रह वर्षके, सोपानदेव तेरह वर्षके और मुक्तावाई ग्यारह वर्षकी हो चुकी थीं । ज्ञानेश्वर महाराजने अपने इस वाडजीवनमें जो-जो चमत्कार दिखलावे, उनमें सत्रसे बढ़कर चमत्कार तो यह 'ज्ञानेश्वरी' प्रन्य ही है, जिसे उन्होंने केवल पंट्रह वर्षकी अवस्थामें लिखाया था । संवत् १३४७ वि०मे यह 'ज्ञानेश्वरी' प्रन्य पूर्ण हुआ था ।

इसके बाद श्रीजानेश्वरने तीर्थयात्रा आरम्भ की । यात्रामं गुरु निवृत्तिनाय, सोपानदेव, मुक्ताबाई भी साध थे । कहते हैं कि इस यात्रामे विसोवा खेचरः गोरा कुम्हारः चोखा मेळा: नरहरि सुनार आदि अन्य अनेक संत भी साय हो लिये ये । सबसे पहले श्रीज्ञानेश्वर महाराज पण्डरपुर गये। जहाँ उन्हे श्रीविट्ठलभगवान्के दर्शन हुए तया परम विट्ठल्मक श्रीनामदेवते मेंट हुई । तत्पश्चात् श्रीनामदेवजी-को भी साथ छेकर श्रीज्ञानेश्वर महाराजने अनेक स्थानों में अपने शानोपदेशद्वारा असंस्य मनुष्यांका उदार करते हुए उन्नैन, प्रयागः काशीः गयाः अयोध्याः गोकुलः वृन्दावनः द्वारकाः गिरनार आदि तीर्थसानोंका परिभ्रमग किया और तदनन्तर वे सव वंतोके साय पण्डरपुर लौट आये । पैठण आदि स्वानोमें श्रीजानेश्वर महाराजने जो अद्भुत-अद्भुत चमत्कार दिखलाये, उनके कारण इन चारो माई-बहिनका यहा सर्वत्र फैल गया और सन दिगाओंसे आर्त, जिजासु, अर्थार्थी तथा ज्ञानी---सव प्रकारके भगवद्भक्त एवं योगी, यति, साधक आदि इनके दर्शनोंके छिये आने छो ।

कुल इकीस वर्ष, तीन मास, पॉच दिनकी अल्पावस्थामें अर्थात् संवत् १३५३ वि॰ मार्गद्यीर्ष कृष्णा १३ को श्रीज्ञानेश्वर महाराजने जीवित-समाधि ले ली। और उनके समाधि लेनेके बाद एक वर्षके भीतर ही सोपानदेन, चागदेन, मुक्ताबाई और निवृत्तिनाय भी एक-एक करके इस लोकसे परमधामको पघार गये। श्रीज्ञानेश्वर महाराजके ये चार ग्रन्थ बहुत मिसद हैं—भावार्यदीपिका अर्थात् ज्ञानेश्वरी, अमृतानुमन, हरिपाठके समंग तथा चागदेन पास्त्री (पेंस्डी)। इनके अतिरिक्त उन्होंने योगवासिष्ठपर एक लमंगवृत्तकी टीका भी लिखी थी, पर अमीतक वह उपलब्ध नहीं हुई।

## गोरा कुम्हार

श्रीमानेश्वरकालीन भक्तोम उम्रमं मनमे वहे गोगजी कुम्हार थे । इनका जन्म तेरढोकी स्थानमे संवत् १३२४में हुआ। इन्हें सब लोग 'चाचा' कहा करते थे। ये बड़े बिरक्त द्दनिश्वयी, ज्ञानी तथा प्रेमी भक्त थे। इनकी दो नियाँ थीं। मननानन्दमें तलीन रोना इनका ऐसा या कि एक बार इनका एक नन्हा बचा इनके उन्मत्त नृत्यमे पैरोंतले कुचलकर मर गया, पर इन्हें इसकी कुछ भी सुध न हुई । इससे चिढकर इनकी सहधर्मिणी सतीने दनसे कहा कि 'अव आजरे आप मुझे स्पर्ध न करें ।' तबरे इन्होंने उन्हे स्पर्ध करना सदाके लिये त्याग ही दिया । संतीको यहा पश्चाताप हुआ और बड़ी चिन्ता हुई कि 'इन्हें पुत्र अब कैसे हो और कैसे इनका वश चले। ' इसिटिये उन्होंने अपनी विहन रामीसे इनका विवाह करा दिया । विवाहके अवसरपर श्रधुरने इन्हें उपदेश किया कि 'दोनों बिटनेंकिमाय एक-सा व्यवहार फरना। वस, इन्होंने नब-बिबाहिताको भी स्पर्ग न करनेका निश्चय कर ल्या । एक रानको दोनों बहिनोंने इनके दोनों हाय पकड़-कर अपने शरीरपर रक्ते । इन्होंने अपने इन दोनो हार्योक्रो पापी समझकर काट डाला । इस तरहकी कई बाते इनके विषयम प्रसिद्ध है । नाशी आदिकी बात्राओंने टीटते हुए श्रीजानेश्वरनामदेवादि भक्त इनके यहाँ टहर गये थे। मब भक्त एक साथ बैठे हुए थे। पास ही कुम्हारकी एक थापी पड़ी हुई थी । उमपर मुक्ताबाईकी दृष्टि पड़ी, उन्होने पूछा, 'चाचा-जी । यह क्या चीज है ?' गोराजीने उत्तर दिया, 'यह थापी

है, इससे मिट्टीके घड़े ठॉककर यह देखा जाता है कि कौन घडा कचा है और कौन पका ।' मुक्तावाईने कहा 'हम मनुष्य भी तो घड़े ही है, इससे क्या हमलोगोंकी भी कचाई-पकाई मान्द्रम हो सकती है ११ गोराजीने कहा, 'हॉ, हॉ, क्यों नहीं। यह कहकर उन्होंने थापी उठायी और एक एक मक्त-के मिरपर थपनर देखने लगे। दूमरे भक्त तो यह कौतुक देखने लगे, पर नामदेव विगड़े । उन्हें यह भक्तोंका और अपना भी अपमान जान पड़ा । गोराजी थपते-थपते जब इनके पाम आये तो इनको वहत बुरा लगा । गोराजीने इनके भी सिरपर थापी थपी और वोले- 'मक्तोंमें यह घड़ा कचा हैं और नामदेवसे कहने लगे—'नामदेव ! तम मक्त हो। पर अभी तुम्हारा अहङ्कार नहीं गया। जनतक गुरुकी शरण-मे नहीं जाओंगे, तवतक ऐसे ही कच्चे रहोंगे।' नामदेवको वडा दु ख हुआ । वे जन पण्डरपुर शैट आये, तब उन्होंने श्रीविष्टल्से अपना दुःख निवेदन किया । भगवान्ने उनसे फहा--'गोराजीका यह कहना तो सच है कि श्रीग़ुब-की शरणमें जनतक नहीं जाओंगे, तवतक कच्चे रहोंगे। हम तो तम्हारे सदा साथ ह ही, पर तुम्हे किसी मनुष्यदेहधारी महा पुरुपको गुरु मानकर उनके सामने नत होना होगा। उसके चरणामे अपना अहद्वार लीन करना होगा ।' भगवान्के आदेशके अनुमार नामदेवजीने श्रीविसोवा खेचरको गुरु माना और गुरूपदेश ग्रहण किया । इस प्रकार गोरा-जी कुम्हार बढ़े अनुभवी, जानी, भक्त थे।

## 

## भक्त कूर्मदास

क्मंदास शानदेच-नामदेचके समकालीन एक बाराण ये । वे पैठणमें रत्ते थे । जन्मसे ही उनके हाय पैर नहीं ये । जहाँ कहां भी पड़े रहते, और जो कोई जो कुछ लाकर खिला देता, उमीसे निर्माह करते थे । एक दिन पैठणमें कहीं हरिकथा हो रहीं थी । इन्होंने दूरसे उमकी ध्वनि सुनी और पेटके बल रेगते हुए वहाँ पहुँचे । वहाँ उन्होंने पण्डरपुरकी आपाढी-कार्तिकी यात्राका माहात्म्य सुना । कार्तिकी एकादशीमें अभी चार महीनेकी अविध थी । क्मंदासने पेटके बठ चलकर तत्रतक पण्डरपुर पहुँचनेका निश्चय किया । वस, उसी ध्वण वहाँसे चळ पढ़े । एक

कोमने अधिक वे दिनभरमें नहीं रेंग सकते थे। रातकों कहीं ठहर जाते और भगवान्की उपस्थिति कोईन कोई उन्हें अन्न-जल देनेवाल मिन्न ही जाता था। इस तरह चार महीनेमें वे लहुल नामक स्थानमे पहुँचे। वम, अब कल ही एकादशी है और पण्डरपुर यहाँसे मात कोम है। किसी तरहमें भी कुर्मदाम वहाँ एकादशीकों पहुँच नहीं सकते। धुड के खंड यात्री चले जा रहे है। पर कुर्मदास लाचार है। प्या इम अभागेको भगवान्के दर्शन कल नहीं होंगे? में तो वहाँतक कल नहीं पहुँच सकता। पर क्या भगवान् यहाँतक नहीं आ सकते ! वे तो चाहे जो कर सकते हैं।

यह सोचकर उन्होंने एक चिट्ठी लिखी, 'हे भगवन्! में वेहाय-पैरका आपका दास यहाँ पड़ा हूँ, में कलतक आपके पास नहीं पहुँच सकता । इसलिये आप ही दया करके यहाँ आप और मुझे दर्शन दें।' यह चिट्ठी उन्होंने एक यात्रीके हाथ भगवानके पास मेज दी । दूमरे दिन, एकादगीको भगवानके दर्शन करके उस यात्रीने वह चिट्ठी भगवानके चरगोंमे रख दी। लहुलमें कूर्मदास भगवानकी प्रतीक्षा कर रहे थे, जोर-जोरसे पुकार रहे थे,—'भगवन्! कव

दर्जन दोगे १ अमीतक क्यों नहीं आये १ में तो आपका हूँ न ११ इस प्रकार अन्यन्त व्याकुल होकर वे मगवान्को प्रकारने लगे । परमकारुणिक पण्ढरीनाथ श्रीविष्टल जानदेव, नामदेव और सॉवता माली, इन तीनोके साथ कूर्मदामके सामने आकर खडे हो गये । कूर्मदासने उनके चरण पकड़ लिये । तबसे मंगवान, जबतक कूर्मदाम वहाँ थे, वहीं रहे । वहाँ श्रीविष्टलभगवान्का जो मन्दिर है, वह इन्हीं कूर्मदास-पर मगवान्का मूर्त अनुग्रह है ।

## विसोवा सराफ

पण्डरपुरसे पचास कोसपर् औंदिया नागनाय एक प्रसिद्ध शिवसेत्र है। यहीं गर यजुर्वेदी ब्राह्मणकुल्मे विसोवाका जन्म हुआ था। सराफीका काम करनेके कारण ये सराफ कहे जाते थे। विसोवाके घरमें साच्ची पत्नी और चार लड़के थे। घरसे ये सम्पन्न थे। इनका ग्रहस्थ-जीवन सादा और पवित्र था। घरके काम-काज करते हुए भी इनके मुखसे वरावर पाण्डुरंग-का नाम निकन्य करता था और चित्त उन्हीं श्रीविद्दलमें लगा रहता था। श्रतिथिसेवा तो ग्रहस्थका सर्वोपिर कर्तव्य है। इनके यहाँसे कमी भी श्रतिथि विना सत्कार पाये जाता नहीं था। श्रतिथिको साक्षात् नारायण समझकर थे उसकी पूजा करते थे।

एक बार दक्षिणदेशमें घोर दुर्भिक्ष पडा । अन्न मिलना दुलंग हो गया । क्षुघारी पीडित हजारो स्त्री-पुरुप विद्योशके द्वारपर एकत्र होने लगे । विद्योशने समझा कि नारायणने कृपा की है । इतने रूपोमें वे सेवाका सौमान्य देने पघारे हैं । वे खुले हाथों छटाने लगे । जो आता, तृप्त होकर जाता । भीड बटती गयी । अन्नभण्डार समाप्त हो गया । रूपयेसे बहुत महँगा अन्न खरीदकर बॉटा जाने लगा । विद्योशा निर्धन हो गये, पर भीड़ तो बढ़ती ही गयी । घरके गहने, वर्तन आदि वेचकर भी अभ्यागर्तीका विद्योशने सत्कार किया । जो एक दिन नगरसेठ था, वही क्षाणल हो गया । संसारके लोग हॅमी करने लगे । कोई मूर्ज कहता था, कोई पागल बतलाता था । घन होनेपर जो चाटुकारी किया करते थे, वे ही ब्यक्ष कसने लगे । किंतु विद्योशको इन बार्तोकी चिन्ता नहीं थी । वे तो अभ्यागताके रूपमें नारायणकी सेवा करते थे ।

निरन्तर बॉटा ही जाय तो कुवेरका कोष भी समाप्त हो

जायगा । विसोवाके पास कुछ भी नहीं बचा । अब कंगाल, भूखे अम्यागतोंका स्वागत कैसे हो १ स्वयं नारायण द्वारपर दो मुद्दी अन्न मॉगने जाये तो क्या उन्हें लैटा दिया जा सकेगा ? परत देनेके लिये अन्न आये कहाँसे ? विसोवाने अपने गॉदरे कई कोस दूर कॉसे गॉव जाकर वहाँके पठानसे कई हजार रुपये ब्याजपर लिये । पठान इनको नगरसेठ जानता था, अतः उसने रुपये दे दिये । इनके आनन्दका पार नहीं रहा । घर आकर सब रुपयोंका अन्न छे लिया गया और वह दिस्टनारायणकी सेवामें लगने लगा । गॉवके लोगोंको इनके कर्ज लेनेकी वातका पता लग गया । द्वेपियोंने जाकर पठानसे इनकी वर्तमान दशा वता दी । वह आकर इनसे रुपये मॉगने लगा । इन्होंने कहा-'सात दिनर्ने में रुपये दे दूँगा ।' पटान मानता तो नहीं था। पर गॉवके लोगोने उसे समझाया। लोग आनते थे कि विमोदा अपनी वातके पक्के हैं। सत्यकी रक्षाके लिये वे प्राण भी दे सकते हैं। पठान चला गया।

छः दिन वीत गये । विसोवा कहाँमे प्रवन्ध करे ? अव उन्हें कौन कर्ज देगा ? वे रात्रिमें अपने मगवान्से प्रार्थना करने लगे—'नाथ ! आजतक आपने मेरी एक भी वात खाली नहीं जाने दी । आज मेरी लाज आपके हाथ है । विसोवा आज मर जाय, तो भी उसका सत्य वच जायगा । हे हरि, में तुम्हारी ही बाट देख रहा हूँ ।' नेत्रीसे अखण्ड ऑस्की धारा चल रही है । विसोवाको अपनी देहका पता ही नहीं । वे प्रार्थना करनेमे तल्लीन हो गये हैं ।

सन्चे हृदयकी कातर प्रार्थना कभी निष्फल नहीं गयी। दीनबन्धु प्रभु तो आर्त प्रार्थना सुन लेते हें अधम पासर प्राणिकी भी । उनका भक्त प्रार्थना करे और वे स्थिर रहें, यह तो सम्भव ही नहीं है । उन लीलामयने विद्योवाके मुनीम-का रूप धारण किया और समयपर पठानके पान पहुँच गये । पठानको आश्चर्य हुआ कि ऐमे अकालके समय इतने रुपये विसोवाको किनने दिये, पर उन मुनीम रूपधारीने उसे समझा दिया कि विसोवाकी साख तथा सचाईके कारण रुपये मिल्ने-में कठिनाई नहीं हुई । कई आदमियोंके मामने हिसाब करके ब्याजसहित पाई-पाई मुनीमने चुका दिया और पुरनोटपर भराईकी रसीद लिखवा ली ।

दूमरे दिन विखोबा स्नान करके गीतापाठ करने बैठे तो पुस्तकमें पटा पुरनोट मिला। वे पूजा करके सीधे पठानके घरको चल पढ़े। वहाँ जाकर बोले—'भाई! मुझे क्षमा करो। में तुम्हारा रुपया पूरे क्याजसिहत दे दूँगा। मुझे कुछ समय दो।' पठान आश्चर्यमे आकर बोला—'आप कहते क्या हैं। यापका मुनीम कल ही तो पूरे रुपये दे गया है। मैंने आपसे रुपये मॉगकर गलती की। जितने रुपये चाहिये। आपसे पुरनोट लिखानेकी मुझे कतई जलरत नहीं।' विमोबाके आश्चर्यका पार नहीं रहा। गॉवके लोगोंने भी बताया कि 'आपका मुनीम रुपया दे गया है।' घर लौटकर मुनीमसे उन्होंने पूछा। वेचारा मुनीम भला, क्या जाने। वह हका-बका रह गया। अब विखायाको निश्चय हो गया कि

यह मव उनके दयामय प्रभुकी ही लीला है। उन्हें बडी ग्लानि हुई। उनके लिये पाण्डुरगको इतना कप्ट उठाना पड़ा! सव कुछ छोड़-छाड़कर वे पण्ढरपुर चले आये। ऐसे उठार स्वामीको छोड़कर अब उनका मन अन्यत्र रहनेका नहीं हुआ। वे अब मजनमे लीन हो गये।

श्रीजानेश्वरके मण्डलमे विमोवा पीछे सम्मिलित हुए । उन्होंने योगका अम्यास किया और मिद्र महात्मा माने जाने लगे । उन्होंने स्वयं कहा है—'चागदेवको मुक्तावाईने अङ्गीकार किया और सोपानदेवने मुझपर कृपा की । अव जन्म-मरणका भय नहीं रहा ।' श्रीजानेश्वरको ये भगवान्का अवतार ही मानते ये ।

श्रीनामदेवजीको भगवान्ने स्वप्नमे आदेश किया कि वे विशेवारे दीक्षा लें। इस भगवदीय आजाको स्वीकार करके जब नामदेव इनके पास आये तो ये एक मन्दिरमें शिवलिङ्ग-पर पैर फैशये लेटे थे। नामदेवको इसमे बड़ा आश्चर्य हुआ। इन्होंने कहा—प्निया। में बूढा हो गया हूं। मुझसे पैर उठते नहीं। तू ऐसे स्थानपर मेरे पेर रख दे, जहाँ शिवलिङ्ग न हो।' नामदेवजीने इनके पैर वहाँसे हटाकर नीचे रखे, पर वहाँ भूमिमसे दूसरा शिवलिङ्ग प्रकट हो गया। अब नामदेव समझ गये। वे गुरुदेवके चरणींपर गिर पड़े। नामदेवजीने अपने अभगोंम इनकी बड़ी महिमा गायी है।

#### - 642

## भक्त नामदेव

सो अनन्य जाके अमि मिन न टर हनुमत ।
में सेनक सचराचर रूप स्वामि मगनत ॥
हैदरावाद (दिश्रण) के नरमीब्राहाणी ब्राममे एक
भगवद्रक्त छीपी (दर्जी) दामा छेठ नामके रहते थे ।
इनकी पत्नीका नाम या गोणाई । इन्हीं भाग्यवान् दम्पतिके
यहाँ रिववार कार्तिक छुक्त प्रतिपद् सवत् १३२७ वि० को
स्योंदयके समय नामदेवजीका जन्म हुआ । यह कुल ही
परम भागवत था । भगवान् विद्वत्रके एकिनष्ठ उपासक
यदुसेठजीकी पॉचर्वी पीढीमे दामाजी हुए थे । पूर्वजाकी
भगवित्रष्ठा, सदाचार, सरल प्रकृति, अतिथि-सेवा आदि सव
गुण उनमे थे । माता-पिता जो कुछ करते हैं, वाठक भी
वही सीखता है । नामदेवको दीशवसे ही विद्वल्के श्रीविग्रहकी
पूजा, विद्वल्के गुण-गान, 'विद्वल्' नामका जप आदि देग्यनेसुननेको निरन्तर मिला । वे स्वयं विद्वल्यमय हो गये ।

एक समय दामा सेठको घरते कहीं बाहर जाना पड़ा । उन्होंने नामदेवपर ही घरमें विद्वल्की पूजाका भार सापा। नामदेवने सरल हृदयसे पूजा की और भगवानको कटोरेमें दूधका नैवेद्य अर्पित करके नेत्र बद कर लिये । कुछ देरमें नेत्र खोलकर देखते हैं कि दूध तो वैसा ही रक्ता है। बालक नामदेवने सोचा कि भेरे ही किसी अपगधसे विद्वल प्रमु दूध नहीं पीते हैं। वे वडी दीनतासे नाना प्रकारसे प्रार्थना करने लगे और जब उससे भी काम न चला तो रोते-रोते बोले—'विठोवा! यदि तुमने आज दूध नहीं पिया तो में जीवनभर दूध नहीं पीऊँगा।' बालक नामदेवके लिये वह पत्थरकी मूर्ति नहीं यो। वे तो साक्षात् पण्ढरीनाथ थे, जो पता नहीं क्यों रूठकर दूध नहीं पी रहे थे। बच्चेकी मृतिश सुमते ही वे दयामय साक्षात् प्रकट हो गये। उन्होंने

दूध पिया । उसी दिनसे नामदेवके हाथसे वे वरावर दूध पी लिया करते थे ।

छोटी उम्रमे ही जातीय प्रयाके अनुसार नामदेवजीका विवाह गोविन्द सेठ सदावर्तेकी कन्या राजाईके साथ हो गया था। पिताके परलोक-गमनके अनन्तर घरका भार दर्न्हींपर पड़ा। स्त्री तथा माता चाहती थीं कि ये व्यापारमे लगे; किंतु इन्होंने तो हरि-कीर्तनका—व्यवसायकर लिया था। नरसी-ब्राह्मणी गॉव छोडकर ये पण्डरपुर आ वसे। यहाँ गोरा सुम्हार, सॉवता माली आदि भक्तोंसे इनकी प्रीति हो गयी। चन्द्रभागा नदीका स्तान, भक्त पुण्डलीक तथा उनके भगवान पाण्डुरंगके दर्शन और विद्वले गुणका कीर्तन—नामदेवकी उपासनाका यही स्वरूप था। नामदेवजीके अमङ्गोमे विद्वल्की महिमा है, तत्त्वजान है, भिक्त है और विद्वलेक प्रति आभारका अपार भाव है।

श्रीज्ञानेश्वर महाराज नामदेवजीको तीर्ययात्रामें अपने साथ ले जाना चाहते थे। नामदेवजीने कहा—'आप पाण्डुरगसे आज्ञा दिला देतो चलूँगा। मगवान्ने ज्ञानेश्वरजी-से कहा—'नामदेव मेरा यडा लडला है। मैं उने अपनेसे खणमरके लिये भी दूर नहीं करना चाहता। नुम इसे ले तो जा सकते हो, पर इसकी सम्हाल रखना।' स्वयं पाण्डुरंगने ज्ञानेश्वरको नामदेवका हाथ पकड़ा दिया।

नामदेवजी शानेश्वर महाराजके साथ तीर्थयात्राको निकले । भगवचर्चा क्रिते हुए वे चले तो जा रहे थे, पर उनका चित्त पाण्डुरंगके वियोगसे व्याकुल था । शानेश्वरजीने भगवान्की मर्वव्यापकता बताते हुए समझाना चाहा तो वे बोले— 'आनकी बात तो ठीक है; किंतु पुण्डलीकके पास खड़े पाण्डुरगको देखे विना मुझे कल नहीं पडती।'

ज्ञानेश्वर महाराजके पूछनेपर नामदेवने भजनके सम्बन्धमें कहा—'मेरे भाग्यमें जान कहाँ है। मैं न ज्ञानी हूँ, न बहुश्रुत। मुझे तो विठोवाकी कृपाका ही भरोसा है। मुझे तो नाम-मङ्गीतन ही प्रिय लगता है। यही भजन है। गुण-दोप न देखकर सबसे सच्ची नम्रताका न्यवहार करना ही चन्दन है। समस्त विश्वमें एकमात्र विद्यल्कों देखना और हृदयमें उतके चरणोंका स्मरण करते रहना ही उत्तम ध्यान है। मुखसे उच्चारण किये जाते हुए नाममें मननो हटतापूर्वक ल्याकर नहनीन हो जाना ही श्रवण है। भगवचरणोका हढ अनुवन्धान निदिध्यासन है। सर्वभावसे एकमात्र विद्यलका ही ध्यान, समस्त प्राणियोंमें उन्हींका दर्धन, सब ओरसे

आसिक हटाकर उनका ही चिन्नन भक्ति है। अनुरागरे एकान्तमे गोविन्दका ध्यान करनेके मिवा अन्य कहीं भी विश्राम नहीं है।

प्रभासः द्वारका आदि तीथोंके दर्शन करते हुए ये दोनों महापुक्य लीट रहे थे। मार्गमं बीकानेरके पास कौलायत गाँचमे पहुँचकर दोनोंको वड़ी प्यास लगी। पासमें एक कुँआ तो था। पर वह सख चुका था। ज्ञानेश्वरजी निद्धयोगी थे। उन्होंने लिघमा चिद्धिते कुऍके मीतर पृथ्वीमे प्रवेश करके जल पिया और नामदेवजीके लिये जल ऊपर ले आये। नामदेवजीने वह जल पीना स्वीकार नहीं किया। वे भावमग्र होकर कह रहे थे—पोरे विद्वलको क्या मेरी चिन्ता नहीं है। जो में इस प्रकार जल पीऊँ ११ सहसा कुआँ अपने-आप जलसे भर गया। ऊपरसे जल वहने लगा। नामदेवने इस प्रकार जल पिया।

कुछ दिनोंमें यात्रा करके वे पण्डरपुर लौट आये । अपने हृदयधन पाण्डरमके दर्शन करके आनन्दमे भरकरें कहने छये—'मेरे मनमे भ्रम मा, हसीलिये तो आपने मुझें भटकाया । संसारमे अनेक तीर्थ हैं, पर मेरा मन तो चन्द्रभागाकी ओर ही छ्या रहता है। आपके त्रिना अन्य देवकी ओर मेरे चरण चलना नहीं चाहते । जहाँ गढड़-चिद्धाह्नित पताकाएँ नहीं हैं, वह स्थान कैमा । जहाँ वैष्णवाका मेला न हो, जहाँ अखण्ड हरिकया न चलती हो, वह क्षेत्र भी कैसा ।

शानेश्वर महाराजके समाधि हेनेपर नामदेवजी उत्तर भारतमे गये । नामदेवजीके जीवनका पूर्वार्ध पण्टरपुरमे और उत्तरार्ध पंजाव आदिमे भिक्तिश प्रचार करते बीता । विसोवा खेचरसे इन्हे पूर्ण शानका बोघ हुआ या, अत. उन्हें ये गुरु मानते थे । जो मनुष्य सर्वत्र भगवान्का ही दर्शन करता है वहीं धन्य है । वहीं सच्चा भगवन्नका है । नामदेवजी प्रत्येक पदार्थमें केवल भगवान्को ही देखते थे । इनकी इस सदुर्लम खितिका बता उनके जीवनकी अनेक घटनाओंसे लगता है ।

एक थार नामदेवजीकी कुटियामे एक ओर आग ल्या गयी। आप प्रेममे मस्त होकर दूसरी ओरकी वस्तुएँ भी अग्निमे फेकते हुए कहने ल्यो—'स्वामी! आज तो आप लाल-चाल लपटांका रूप वनाये वहें अच्छे पधारे; किंतु एक ही ओरक्यो १ दूसरी ओरकी इन वस्तुओंने क्या अपराध किया है जो इनपर आपकी कृपा नहीं हुई! आप इन्हें भी स्वीकार करें ।' कुछ देरमें आग बुझ गयी । कुटिया जल गयी वर्षात्रमृतुमे, पर नामदेवको कोई चिन्ता ही नहीं । उनकी चिन्ता करनेवाले श्रीविद्यल स्वय मजदूर बनकर पधारे और उन्होंने कुटिया बनाकर छापर छा दिया । तबसे पाण्डरंग 'नामदेवकी छान छा देनेवाले' प्रसिद्ध हुए ।

एक बार नामदेवजी किसी गाँवके सूने मकानमे ठहरने लगे। लोगोंने बहुत मना किया कि इसमें अत्यन्त निष्ठुर ब्रह्मराक्षस रहता है। आप बोले—भिरे विद्वल ही तो भूत भी बने होंगे। आधी रातको भूत आया। उसका शरीर बड़ा भारी-या। नामदेवजी उसे देखकर भावमब्र होकर गृत्य करने और गाने लगे—

मले पघारे र वकनाथ । घरनी पाँव स्वर्ग लीं माथा, जोजन मरके लांबे हाथ ॥ सिव समकादिक पार न पार्वे अनिशन साज सजार्ये साथ । नामदेव के तमही स्वामी, कीजै प्रमजी मोहि सनाथ ॥ अब मला, वहाँ प्रेतका प्रेतत्व कहाँ कैसे टिक सकता था। वहाँ तो शङ्क-चक्र-गदा पद्मधारी श्रीपाण्डुरग नामदेवके सामने प्रत्यक्ष खड़े थे, मन्द-मन्द मुसकराते हुए।

एक बार नामदेवजी जिंगलमे पेड़के नीचे रोटी बनायी।
भोजन बनाकर लघुराङ्का करने गये। लौटकर देखते हैं तो
एक कुत्ता मुखमे रोटी दबाये भागा जा रहा है। आपने
धीकी कटोरी उठायी और दौड़े उसके पीछे यह पुकारते हुए
'प्रभो । ये रोटियॉ रूखी हैं। आप रूखी रोटी न खायँ।
मुझे धी चुपड़ लेने दें। फिर भोग लगायें।' भगवान् उस
कुत्तेके शरीरसे ही प्रकट हुए अपने चतुर्भुजरूपमे। नामदेव
उनके चरणींपर गिर पड़े।

महाराष्ट्रमे वारकरी पन्थके एक प्रकारसे नामदेवजी ही संख्यापक है। अनेक लोग उनकी प्रेरणासे मक्तिके पावन प्रथमे प्रवृत्त हुए। ८० वर्षकी अवस्थामे संवत् १४०७ वि० मे नश्वर देह त्यागकर ये परमधाम पधारे!

## भक्त राँका-बाँका

जाहि न चाहिअ कवहँ कछ तुम्ह सन सहज सनेह । बसह निरतर तासु मन सो राउर निज गेह ॥ पण्डरपरमें लक्ष्मीदत्त नामके एक ऋग्वेदी ब्राह्मण रहते थे। ये सतोकी बड़े प्रेमसे सेवा किया करते थे। एक नार इनके यहाँ साक्षात नारायण सतरूपरे पघारे और आगीर्वाद दे गये कि तुम्हारे यहाँ एक परम विरक्त भगवद्भक्त पुत्र होगा । इसके अनुसार मार्गशीर्ष शुक्र द्वितीया रुष्वार संवत् १३४७ वि० को धनलममें इनकी पत्नी रूपादेवीने पुत्र प्राप्त किया । यही इनके पुत्र महाभागवत राँकाजी हुए । पण्ढरपुरमें ही वैशाख कृष्ण सप्तमी बुधवार संवत् १३५१वि० को कर्कलग्रमें श्रीहरिदेव ब्राह्मणके घर एक कन्याने जन्म लिया । इसी कन्याका विवाह समय आनेपर रॉकाजीसे हो गया। रॉकाजीकी इन्हीं पतिवता भक्तिमती पत्नीका नाम उनके प्रखर वैराग्यके कारण बाँका हुआ । रॉकाजीका भी 'रॉका' नाम उनकी अत्यन्त कगाली रह्कताके कारण ही बडा या ।

रॉकाजी रद्ध तो थे ही, किर जगत्की दृष्टि उनकी ओर क्यों जाती। इस कंगालीको पति-पत्नी दोनोंने भगवान्की कुपाके रूपमें बड़े हुर्षसे सिर चढ़ाया था; क्योंकि दयामय प्रभु अपने प्यारे भक्तोंको अनथेंकी जड़ धनसे दूर ही रखते हैं। दोनों जगलसे चुनकर रोज सूखी लकडियां ले आते और उन्हें बेचकर जो कुछ मिल जाता, उसीसे भगवानकी पूजा करके प्रभुके प्रसादसे जीवन-निर्वाह करते थे। उनके मनमे कभी किसी सुख-आराम या भोगकी कल्पना ही नहीं जागती थी।

श्रीरॉकाजी-जैसा भगवान्का भक्त इस प्रकार दरिद्रताके कष्ट भोगे, यह देखकर नामदेवजीको बड़ा विचार होता था। रॉकाजी किसीका दिया कुछ लेते भी नहीं थे। नामदेवजीने श्रीपाण्डुरङ्गसे प्रार्थना की रॉकाजीकी दरिद्रता दूर करनेके लिये। भगवान्ने कहा—'नामदेव! रॉका तो मेरा हृदय ही है। वह तिनक भी इच्छा करे तो उमे क्या धनका अभाव रह सकता है? परंतु धनके दोषोंको जानकर वह उससे दूर ही रहना चाहता है। देनेपर भी वह कुछ लेगा नहीं। तुम देखना ही चाहो तो कल प्रातःकाल वनके रास्तेमे छिपकर देखना।'

दूसरे दिन भगवान्ते सोनेकी मुहरोंसे भरी थैली जगलके मार्गमे डाल दी। कुछ मुहरें बाहर बिखेर दीं और छिप गये अपने भक्तका चरित देखने। रॉकाजी नित्यकी भॉति भगवन्नामका

कीर्तन करते चले आ रहे थे। उनकी पत्नी कुछ पीछे थीं। मार्गमे महरोकी थैली देखकर पहले तो आगे जाने लगे। पर फिर कुछ सोचकर वही ठहर गये और हायोमे धूठ लेकर यैली तथा मुहरोको ढकने लगे । इतनेमे उनकी पत्नी समीप आ गयी । उन्होने पूछा- आप यहाँ क्या ढॅक रहे है ? रॉकाजी ने उत्तर नही दिया। दुवारा पूछनेपर बोले-प्यहाँ सोनेकी मुहरोंसे भरी थैली पड़ी है। मैने योचा कि तुम पीछे आ रही हो, कही सोना देखकर तुम्हारे मनमे लोभ न आ जाय, इसिलये इसे धूल्से ढके देता हूँ। धनका लोभ मनमे आ जाय तो फिर भगवान्का भजन नही होता ।' पत्नी यह बात सुनकर हॅस पड़ी और बोळी--प्लामी ! सोना भी तो मिट्टी ही है। आप धूल्से धूलको क्यो ढॅक रहे है। रॉकाजी झट उठ खड़े हुए । पतीकी बात सुनकर प्रसन्न होकर बोले-- 'तुम धन्य हो । तुम्हारा ही वैराग्य बॉका है । मेरी बुद्धिमे तो सोने और मिट्टीमे भेद भरा है। तुम मुझसे बहत आगे वढ गयी हो।'

नामदेवजी रॉका-बॉकाका यह वैराग्य देखकर भगवान्से

बोले—'प्रभो ! जिसपर आपकी कृपादृष्टि होती है, उसे तो आपके सिवा त्रिभुवनका राज्य भी नहीं सुहाता । जिसे अमृतका स्वाद मिल गया, वह भला, सड़े गुड़की ओर क्यों देखने लगा ! ये दम्पति धन्य हैं।'

मगवान्ने उस दिन रॉका-वॉकाके लिये जगलकी सारी सूखी लकडियॉ गहे वॉध वॉधकर एकत्र कर दीं। दम्पतिने देखा कि वनमे तो कहीं आज लकड़ियॉ ही नहीं दीखतीं। गहे वॉधकर रखी लकड़ियॉ उन्होंने किसी दूमरेकी समझीं। दूसरेकी वस्तुकी ओर ऑख उठाना तो पाप है। दोनों खाली हाथ लीट आये। रॉकाजीने कहा—'देखों सोनेको देखनेका ही यह फल है कि आज उपवास करना पड़ा। उसे छू लेते तो पता नहीं कितना कप्ट मिलता। अपने मक्त-की यह निष्ठा देखकर भगवान् प्रकट हो गये। दम्पति उन सर्वेखरके दर्शन करके उनके चरणोंमे गिर पड़े।

१०१ वर्ष इस पृथ्वीपर रहकर रॉकाजी वैशाख शुक्ल पूणिमा संवत् १४५२ वि० को अपनी पत्नी बॉकाजीके साथ परम धाम चले गये।

## भक्त साँवता माली

पण्ढरपुरसे दस-बारह मीलपर अरणभेडी नामक एक प्राम है। सॉवता यहीके रहनेवाले थे। इनका जन्म शांके ११७२ में हुआ था। इनके पिताका नाम परसुवा और माताका नागिता वाई था। ये मालीका काम करते और वनमाली श्रीविडलको भजते थे। एक बार श्रीज्ञानेश्वरजी और श्रीनामदेवजी श्रीविडलभगवान्के सङ्ग सत कूर्मदाससे मिलने जा रहे थे। अरणभेडी स्थानके समीप जब आपलोग आये, तब भगवान्ने इन दोनो महात्माओं कहा कि 'तुमलोग जरा ठहर जाओ, में अभी सॉवताचे मिलकर आता हूँ।' यह कहकर भगवान् सॉवताके पास पहुँचे और बोले—'सॉवता! तू सुझे जल्दी कही छिपा दे, दो चोर मेरे पीले पड़े है।' सॉवताने तुरत खुरपेसे अपना पेट चीरा और उसमे भगवान्को छिपाकर ऊपरसे एक चादर ओढ ली। इधर ज्ञानदेवजी और नामदेवजी भगवान्की प्रतीक्षा कर रहे है। जब बहुत काल बीत गया, तब दोनो सॉवताके यहाँ गये। सॉवता नाममे

मग्न थे; इससे यह निश्चय हो गया कि भगवान् यही कहीं छिपे है। ज्ञानदेवजी और नामदेवजी दोनोने सॉवता भैयासे प्रार्थना की कि 'माई! भगवान्के दर्शन तो करा दो।' सॉवताने भगवान्को वाहर निकाला। तव सभी प्रेमसे गद्गद हो गये। सॉवता सर्वत्र सव पदार्थों के अंदर एक भगवान्को ही देखा करते थे। भगवन्नाममे भी उनकी वड़ी विलक्षण निष्ठा थी। एक अभंगमे उन्होंने कहा है— 'नामका ऐसा वल है कि मै अब किसीसे भी नही हरता और किलकालके सिरपर इडे जमाया करता हूँ। विद्वलन्ताम गाकर और नाचकर हमलोग उन वैकुण्ठपतिको यहीं अपने कीर्तनमे बुला लिया करते हैं। इसी मजनानन्दकी दिवाली मनाते है और चित्तमे उन वनमालीको पकड़कर पूजा किया करते हैं। सॉवता कहता है कि 'भित्तके इस मार्ग-पर चले चलो, चारो मुक्तियाँ दारपर आ गिरेगी।' साँवता-जीने शाके १२१७ की आषाढ़ कृष्णा १४ को समाधि ली।



## भक्त नरहरि सुनार

नरहरिं सुनार रहनेवाले ये पण्ढरपुरके ही, पर थे जिवजी-के भक्त-ऐसे भक्त जो कभी श्रीविद्वलजीके दर्शन ही नहीं करते थे। पण्डरपुरमें रहकर भी कभी इन्होंने पण्डरीनाथ श्रीपाण्डर इके दर्शन नहीं किये । शिवभक्तिका ऐसा विलक्षण गौरव इन्हें माप्त था । एक बार ऐमा सयोग हुआ कि एक सज्जनने इन्हें श्रीविद्दलकी कमरकी करधनी बनानेको मोना ला दिया और कमरका नाप भी बता दिया । इन्होंने करधनी तैयार की, पर वह कमरसे चार अगुल वडी हो गयी। उसे छोटी करनेको कहा गया तो वट् कमरमे चार अगुउ छोटी हो गयी। फिर वह बड़ी की गरी तो चार अगुल बढ गयी, फिर छोटी की गयी तो चार अगुल घट गयी। इस प्रकार चार बार हुआ । लाचार नरहरि सुनारने स्वय चलकर नाप लेनेका निश्चय किया। पर कहीं श्रीविद्वल भगवानके दर्शन न हो जार्ये, इसलिये इन्होंने अपनी ऑखोंपर पट्टी बॉब ली और हाय आगे बढाकर जो टटोलने लगे तो उनके हाथोंको पाँच मुख, दस हाथ, सर्पालद्वार, मस्तकपर जटा और जटामें गङ्गा-ऐसी गङ्करमृर्तिका स्पर्ग हुआ । उन्हें निश्चय हो गया कि ये तो श्रीगद्भर ही हैं। इसलिये उन्होंने ऑखोंकी पट्टी खोल दी और देखातो श्रीविद्वलके दर्शन हो गये । फिर ऑखे वद करके टटोलने लंगे तो फिर उन्हीं पञ्चवस्त्र चन्द्रशेखर श्रीगङ्करका आलिङ्गन हुआ। ऑखे खोलनेपर विद्वल और ऑखे वद करनेपर शङ्कर ! तीन बार ऐसा ही हुआ । तब नरहिर सुनारकी यह वोध हो गया कि जो शहर है वे ही विहल (विष्णु) हें और जो विद्वल हैं, वे ही शहर हे, दोनी एक ही हरि-हर हैं। तव उनकी उपासना, जो एकदेशीय थी, अति उदार, व्यापक हो गयी और वे श्रीविद्वलमक्तोंके वारकरी-मण्डलमे सम्मिलित हो गये। सुनारी इनकी वृत्ति थी । इसी वृत्तिमे रहकर 'स्वकर्मणा' भगवानका अर्चन करनेका वीव इन्हें किस प्रकार हुआ, इसका निदर्शक इनका एक अमग है, जिसमें नरहरि सुनार कहते हें- भगवन् ! मै आपका सुनार हूँ, आपके नामका व्यवहार करता हूँ । यह देह गलेका हार है, इसका अन्तरात्मा सोना है। त्रिगुणका साँचा वनाकर उसमे ब्रह्मरस भर दिया । विवेकका हथौड़ा लेकर उससे काम को बको चूर किया और मन-बुद्धिकी कैंचीसे राम-नाम वरावर चुराता रहा । ज्ञानके कॉटेसे दोनों अक्षरोंको तौला और थैलीमे रखकर थैली कधेपर उठाये रास्ता पार कर गया । यह नरहरि सुनार, हे हरि । आपका दास है, रात दिन आपका ही भजन करता है ।'

## चोखा मेळा

चोखा मेळा महार जातिके थे। मद्गल्वेद्धा नामक स्थानमें रहते थे। वस्तीचे मरे हुए जानवर उठा ले जाना ही इनका घंघा था। वचपनचे ही ये वड़े सरल और धर्मभी हथे। श्रीविद्दल्जीके दर्शनोंके लिये वीच-वीचमें थे पण्डरपुर जाया करते थे। पण्डरपुरमें इन्होंने नामदेवजीके कीर्तन सुने। यहीं उनकी शिक्षा-दीक्षा हुई। नामदेवजीको इन्होंने अपना गुरु माना। अपने सब काम करते हुए ये भगवंत्राममें रत रहने लगे। इनपर बड़े बड़े सकट आये, पर भगवंत्राममें रत रहने लगे। इनपर बड़े बड़े सकट आये, पर भगवंत्राममें प्रतापसे ये सकटोंके अपर ही उठते गये। पण्डरपुरके शिवहल-मन्दिरका महाद्वार इन्हें अपना परम आश्रय जान पड़ता था और भगवंद्रक्तोंके चरणोंकी धूल अपना महाभाग्य। उस धूलमें ये लोटा करते थे। इनकी अनन्य मित्रसे भगवान इनके हो गये। एक बार श्रीविद्दल इन्हें मन्दिरके भीतर लिवा लाये और अपने दिव्य दर्शन देकर कृतार्थ

किया। अपने गलेका रतहार और तुल्सी-माला भगवान्ने इनके गलेमे डाल दी। पुजारी जागे, जो अनतक सोये हुए ये। 'चोखा, एक महार, वेखटके घुसा चला आया मन्दिरके भीतर! इसकी यह हिम्मत १ और भगवान्के गलेका रतहार इसके गलेमे १ इसने ठाकुरजीको अष्ट कर दिया और रतहार चुरा लिया।' यह कहकर पुजारियोंने उसे वेतरह पीटा, रतहार छीन लिया और धक्के देकर वाहर निकाल दिया। इस प्रसङ्गपर सत जनावाईने एक अभगमें कहा है, 'चोखा मेळाकी ऐसी करनी कि भगवान् भी उसके ऋणी हो गये। जाति तो इसकी हीन है, पर सच्ची भिक्तमे तो यही लीन है। इसने ठाकुरजीको अप्र किया, यह सुनकर तो यह जनी इसने और गाने लगती है। चोखा मेळा ही तो एक अनामिक भक्त है, जो भक्तराज कहाने योग्य है। चोखा मेळा वह भक्त है, जिसने भगवान्को मोह लिया। चोखा मेळाके लिये स्वय जगत्पति

मरे हुए जानवर ढोने छगे ।' चोखाजी शानेश्वर महाराजकी संतमण्डलीमे एक थे। इनकी मिक्तपर सभी मुग्ध थे। निरन्तर भगवन्नाम-चिन्तन करनेवाले चोखाजी भगवन्नामकी मिहमा गाते हुए एक जगह कहते हैं कि 'इस नामके प्रतापसे मेरा सशय नष्ट हो गया। इस देहमें ही भगवान्से मेंट हो गयी।' इनकी पत्नी सोयरावाई और बहिन निर्मलावाई भी बड़ी मिक्तमती थीं। सोयरावाईकी प्रस्तिमें सारी सेवा स्वयं भगवान्ने की, ऐसा कहा गया है। इनके बेटेका नाम कर्म मेळा था, वह भी मक्त था। बंका महार नामक भक्त इनके साले थे। चोखाजी भगवान्के बड़े लाडिले मक्त माने जाते

हैं। मगलवेदामे एक वार गॉवकी प्राचीरकी मरम्मत हो रही थी। उस काममे चोला मेळा भी लगे थे। एकाएक प्राचीर दह गयी, कई महार दवकर मर गये; उसीमें (सन् १३३८ ई०मे) चोलाजीका भी देहान्त हो गया। मक्तोने चोलाजीकी अस्थियाँ हूँ दीं, नामदेवजी साय थे। इनकी अस्थियोकी पहचान यह मानी गयी कि जिस अस्थिमेसे विहल-ध्विन निकले, उसीको चोलाजीकी अस्थि जानें। इन अस्थियोंको नामदेवजी पण्डरपुर ले आये और मन्दिरके महाद्वारपर वे गाड़ी गयीं और उनपर समाधि बनी। जिनकी अस्थियोंमेसे भी 'विहल' नाम निकल रहा था, उन चोलाजीका सब मक्तोंने जय-जयकार किया।

## भक्त मनकोजी बोघला

ये दारागारपुत्राप्तान् प्राणान् वित्तमिमं परम्। हित्वा मां शरणं याताः कथं तांस्त्यक्तुमुत्सहे॥ (श्रीमद्रा०९।४।६५)

मनकोजी बोधला वरार प्रान्तके प्रसिद्ध नगर धामनगाँचके पटेल थे। इनकी स्त्रीका नाम था मामाताई। इनके यमाजी नामका एक पुत्र तथा भागीरथी नामकी एक कन्या थी। स्त्री पतिव्रता थी, पतिकी सेवामे लगी रहती थी। पुत्र सुकील था, विनयी था। माता पिताकी आजा मानकर चलनेवाला था। कन्या सुन्दरी तथा गुणवती थी। पूरा परिवार साधु ब्राह्मणोंकी सेवा करनेवाला, सदाचारी और भगवानका मक्त था। घरमें मरपूर धन था। कोठे अञ्चसे भरे थे। गोजालामें बैल, गाय और मैसोंकी पांत वेंधा करती थी। सदा अतिथियोंका सत्कार होता था।

एक बार देशमे अकाल पड़ गया। मनुष्य अन्न विना और पश्च चारे निना मरने लगे। मनकोजी बोधलाने पन्नीले कहा—'देखो। आज मगवान् ही भूखे और दरिद्रके रूपमे हमसे पूजा चाहते हैं। घरमे जो अन्न-धन है, वह उन्हींकी कृपाका प्रसाद है। भूखोको अन्न, प्यासोको जल, नंगोंको वस्त्र और रोगियोको ओषधि देना ही भगवान्की सची पूजा है। पर देखो, कही दानका अभिमान न आ जाय। करके ही भगवान् पूजा खीकार करते है, यह भाव बना हो। नम्रतापूर्वक मीठी वाणीसेसबका सत्कार करते हुए ही पूजा अपैषा

करनी चाहिये।' पतिकी आज्ञा माननेवाली निर्लोभ मामाताईने बड़ी प्रसन्ततासे यह आज्ञा स्वीकार की।

मूखोंको अन्न, नगोंको वस्त्र और अनायोंको अवाध आश्रय मिलने लगा । दूर-दूरसे सैकड़ों-सहस्रों कंगाल, भूखें छोगोकी भीड़ आने छगी। चीनीपर चीटियोकी मॉति क्षुधार्ताकी भीड़ वढती गयी । मनकोजी और मामाताई बड़े प्रेमसे सबका सत्कार करते थे, किंतु उनके पास धन तो था परिमित ही । अन्न समाप्त हो गया, वस्त्र वॅट गये, सोना और रत बैचकर जो मिला, वह भी बॉट दिया गया। घरमे चारा नहीं रहा तो पशु भी दान कर दिये गये। घरमे बरतनतक न रहे। धामनगाँव-जैसे नगरके पटेल मनकोजी बोधला अव स्त्रीकेसाय दूसरोंके घर मजदूरी करके अपना और बचोका पेट पालने लगे । इस त्यागमे वे बहुत प्रसन्न थे । भोगका आनन्द तो मादक होता है, दुर्गुणोको जन्म देता है, क्षणिक होता है और उसका अन्त कष्ट, रोग, शत्रुता और नरकमे होता है; किंतु त्यागका आनन्द तो सचा आनन्द है। वह हृदयको निर्मल कर देता है। उससे समस्त सद्गुण जाग उठते है। बह जीवको भगवान्के चरणोमे छे जाता है। इस त्यागके आनन्दसे मनकोजीका इदय पूर्ण हो गया था । वे परिवारके साथ मजदूरी करते और अपने पदार्थोंसे रहित खाली मकानमे स्त्री-घ्रुचके साथ भगवान्के नामका कीर्तन करते । संसारकी बाधाएँ भगवान्ने खय दूर कर दी थीं उनकी ।

मनकोजी बोधलाका सदासे नियम था कि प्रत्येक एकादगी-को पण्डरपुर जाते थे। चन्द्रभागामें स्नान करके भगवान्के दर्शन करते, रात्रि-जागरण करते और द्वादशीको चन्द्रभागाके तटपर अपने सामने बाद्यणोंको भोजन कराके, गरीबोंको अन्न-चल्ल बॉटकर त्रयोदशीको लैट आते। एकादशी आनेवाली थी, किंतु अब तो उनके पास एक कोड़ी भी नहीं थी और मनकोजीको अपना नियम तो पूरा करना ही चाहिये। पतित्रता पत्नीको चिन्तित होते देराकर उन्होंने समझा दिया कि चिन्ताका कोई कारण नहीं। मार्गके जगलसे स्ली लकड़ियाँ चुनकर वे पण्डरपुरमे बेच लेंगे और इससे काम चल जायगा। मार्गमे लकड़ियाँ एकत्र करके उनका गड़ा लेकर वे पण्डरपुर पहुँचे। लकड़ी वेचनेपर तीन पैसे मिले। चन्द्रभागामे स्नान करके उन पैसोके फूल पत्ते लेकर श्रीपाण्डरद्गका उन्होंने पूजन किया और रात्रजागरण किया।

एकादणीके उपवासके पश्चात् द्वादणीको सबेरे ही मनकोजी जगल्से लकड़ियाँ ले आये। उन्हें वेचनेपर तीन पैसे मिले, उनका आटा लेकर चन्द्रभागांके किनारे ब्राह्मण-मोजनकी इच्छासे ब्राह्मणका रास्ता देखने लगे। दोपहर हो गया, पर किसी ब्राह्मणने स्त्या आटा लेका स्वीकार नहीं किया। द्वादशी-को पण्डरपुरमे चन्द्रभागांके तटपर जहाँ सैकडों धनी ब्राह्मणोंको मोजन कराके दक्षिणा देने एकत्र होते हैं, वहाँ एक दिद्रका सूखा आटा कीन ले १ न दाल, न साग, न धीऔर न दक्षिणा देनेको एक छदाम। बोधलांके नेत्र भर आये। वे रोते-रोते सोचने लगे—'क्या आज मेरा नियम भंग होगा १'

दिर भक्तनी प्रेमभरी भेंटका स्वाद तो शवरीके वेर, सुदामाके तन्दुल और विदुर पत्नीके केलेंके छिलके खानेवाले पाण्डुरङ्ग ही जानते हैं। वे आज मनकोजीके आटेका स्वाद पानेको उत्सुक हो उठे। दिर व्रूटे ब्राह्मणका वेप बनाये, छाठी टेकते आये और बोले—'अरे ओ भगत! मुझे बड़ी भूख लगी है। तेरे पास कुछ हो तो जल्दी दे मुझे।'

मनकोजीको तो जैसे वरटान मिला, परतु यह सोचकर कि ब्राह्मणको स्थिति स्पष्ट बता देनी चाहिये, वे बोले—'महाराज! मेरे पास केवल सूखा आटा है। और कुछ भी नहीं है।'

ये ब्राह्मण तो आये ही ये वह आटा लेने, वोले—'माई! में कहाँ चावल-दाल, धी-शक्कर मॉगना हूं। मुझे बहुत भूख लगी है। आटा दे जल्दी, ब्राटियाँ बनाकर खाऊँगा।' बोबलान साटा दे दिया। वे चाहतं थे कि ब्राह्मण उनके

सामने मोजन वनाकर खायँ, सदा सामने भोजन करानेका नियम था; पर आज स्खा आटा देकर उनमें कुछ कहनेका साहस नहीं था। घट घटकी जाननेवाले वे ब्राह्मण देवता ही बोले--- 'अव राड़ा-खड़ा क्या देखता है। कुछ कण्डे मॉग ला तो में यहीं बाटियाँ बना लूँ। म्राके मारे मुझसे कहीं जाया नहीं जायगा।'

मनकोजी वोघला दोडकर यात्रियोंसे सूले कण्डे माँग लाये, अपि ले आये। यज्ञभोक्ता सर्वेश्वर अपने हाथों भक्तका दिया आटा सानने बेटे। समस्त ऐश्वर्यकी अधी अरी भगवती महालक्ष्मी भी भक्तोंके ऐसे उपहारका एक कण पानेको लल्चाया करती हैं। वे जानती हैं कि उनके स्वामी ऐसे मधुर पदार्थ पाकर उन्हें सर्वथा भूल जाते हैं। मॉगकर आप्रह्पूर्वक वे लेने न पहुँचें तो उन्हें एक कण भी नहीं मिलेगा। आज बोधलाके सूरो आटेका लाल्च उन्हें भी खींच लाया। वे किमणीजी बुदिया बाह्मणी बनकर ब्राह्मणके पाम आयीं और बोली—'मुझे छोड़कर यज्ञमानका दिया अन्न आप क्या अफेले ही खाना चाहते हैं ?' भगवान् मुसकरा दिये। उन बद्धा मैयाने बाटियाँ बनानी प्रारम्भ कीं।

वोधलाको एक ही चिन्ता थी—'आटा तो एकके पेट भरने जितना ही नहीं था, दो कैसे भोजन करेगे।' ब्राह्मण देचताने उन्हें भी भोजन करनेको कहा तो उन्होंने कह दिया— भी तो बचा हुआ जूठन-प्रमाद पा खूँगा।' जगन्नाथ पाण्डुरङ्ग और जगदम्बा किमणीजीने भरपेट भोजन किया। तृप्त होकर बोधलाके देराते-देराते ही वे अहम्य हो गये। अब कहीं मनकोजी बोधलाको पता लगा कि उनका आटा खीकार करने ब्राह्मणके बेपमे स्वय विद्वन्द्रदेव ही पवारे थे। वे भावगद्गद हो गये।

मनकोजी बोधला वहाँसे मन्दिरमे भगवान्के दर्शन करने गये । उनको लगा कि आज पाण्डुरङ्ग साक्षात् सामने खड़े होकर मुसकरा रहे हं । उन्टोंने हाथ जोड़कर पार्थना की— 'द्यामय ! आपकी कृपाको बन्य है । बड़े-बड़े धनियोके नाना प्रकारके भोगोंको छोड़कर आप मुझ कगालके सूखे आटेपर रीझ गये । आपने मुझे कतार्थ कर दिया ।'

भगवान्ने कहा—'भाई ! में तो सब कहीं जाना चाहता हूं, पर बड़ी-बड़ी प्योनारोंमें मुझे पूछता ही कौन है ।'

मनकोजीने कहा—'भगवन् । ऐसा कैसे हो सकता है ।' भगवान् बीले—'देखीं। अमुक धनीके यहाँ मिठाइयाँ बन रही हैं। ब्राह्मणोको निमन्त्रण भेज दिया गया है। एक हजार ब्राह्मण कल वे जिमायेंगे। मै भी वहाँ जाऊँगा। तुम द्वारपर रहना।

दूसरे दिन बोधला उन धनीके द्वारपर पहुँच गये । एक हजार पत्तले और आसन विछ गये थे । मुनीमजी निमन्त्रित ब्राह्मणोकी सूचीमे नाम देख-देराकर ब्राह्मणोको बैठा रहे थे । स्वय बाबूजी खडे होकर देख रहे ये कि एक भी , फालत् आदमी न आ जाय । इतनेमे वे ही बूढे ब्राह्मण छाठी टेकते, कमरमे टाटका दुकडा लपेटे आये और सेठजीसे कहने लगे— भी बहुत भूखा हूँ ।'

बाबूजीने नाम पूछा, सूची देखी और कहा—'आपको तो निमन्त्रण नहीं दिया गया । आप भोजन नहीं कर सकते।'

वृद्ध ब्राह्मणने कहा—'आप एक हजार ब्राह्मण जिमा रहे हैं, मै बूढा हूं, भूखा हूं, एक अधिक जिमा देंगे तो कोई हानि न होगी।'

बाबूजी बिगड़े—'हम मिखमंगोको खिलाने नही आये हैं। चले जाओ; यहाँ कुछ नहीं मिलेगा।'

ब्राह्मणदेवता भी पूरे हठी निकले। वे एक पत्तलपर बैठते हुए बोले—'मै तो खाकर ही जाऊँगा।'

अव बाबूजीका पारा चढ गया। वे गरजते हुए बोले— 'इस बदमाशको पकड़कर निकाल दो! बापका घर बना लिया है कि जबरदस्ती बैठ गया।' ब्राह्मणने प्रार्थना की तो कोध और भड़क गया। बाबूजीने अपने नौकरोसे धका दिलाकर द्वारसे बाहर निकलवा दिया उन्हे।

वोधला यह सव दूर खड़े देख रहे थे। भगवान्ने पास आकर उनसे कहा—'देख लिया न १ हम जैसोको तो यहाँ घक्के ही मिलते हैं। अब इस अभिमानका फल भी देखते जाओ।' बड़े जोरकी ऑधी आयी, पत्तले तो क्या छप्परतक उड़ गये। मिठाइयाँ नष्ट हो गयीं।ब्राह्मणसब प्राण लेकर भाग गये। भगवान्ने कहा—'बोधला! मैं तुम्हारे-जैसे भक्तोका रूखा-सूखा अब तो बड़े प्रेमसे पा लेता हूँ, पर दिभयोंके पक्कान नहीं ग्रहण करता।'

भगवान्को प्रणाम करके बोधला अपने ग्रामकी ओर चले । उन्होंने एकादशीका व्रत किया। द्वादशी भी व्रत ही बनी रही और आज त्रयोदशी हो गयी । भूख-प्यास्के अत्यन्त व्याकुल हो गये वे । भगवान्ने अपने भक्तकी सेवाकरनेके लिये योजना बनायी । बोधलाजीने मार्गमे एक सुन्दर बगीचा

देखा। उन्हें वडा आश्चर्य हुआ कि यह बगीचा तो पहले कमी देखा नहीं था। भृख लगी थी, प्यासते मुख सूख रहा था, विश्राम करनेकी इच्छा थी, मनने मान लिया था कि मार्ग भूलकर कही दूसरी ओर आ निकले हैं। किंतु दूसरेके बगीचेमे विना पूछे जाय केसे १ इतनेमें इस समस्त स्टिक्पी बगीचेकी रक्षा करनेवाली हिमणी मैया मालिनके वेपमें आर्यी और कहने लगी—'भगतजी! आप थके जान पड़ते हैं। आप पण्डरपुरके यात्री है, अत आपके सरकारका पुण्य हमें भी मिलना चाहिये। वगीचेके स्वामी आपकी प्रतीक्षा कर रहे हैं। वे बैलोको सम्हाले हैं, नहीं तो स्वय आते। अपनी चरण-रजसे हमारी कुटिया आप पवित्र करें।'

मनकोजी वर्गीचेमें गये। माली वने भगवान्ने उन्हें पैर घोनेको जठ दिया। फल ले आये उनके लिये। स्वयं घिनमणीजीने छील बनाकर फलोको बोधलाके सम्मुख दक्खा। बोधलाने मन-टी-मन पाण्डुरङ्गको भोग लगाकर प्रसाद पाया। जल पिया। आजके फलोका स्वाद फिर संसारके पदार्थोंमें कहाँसे आये। बोधलाकी सब यकावट, सारी भूख-प्यास दूर हो गयी। वे आनन्दमम हो गये। विश्राम करके, मालीसे विदा होकर जैसे ही वे बगीचेसे निक्तले, बेसे ही उनके सामने ही पूरा बगीचा अहत्य हो गया। अब मनकोजी समझ गये कि उनके प्रभुने ही उनके लिये यह ब्यवस्था की थी। चहीं भूमिमे मस्तक रखकर अपने कुपासिन्धु विद्दलको प्रणाम किया उन्होने। बहाँसे भगवन्नाम कीर्तन करते घर आये।

इस वर्ष वर्षा अच्छी हुई । मनकोजी योधलाके खेतमें खूब जुआर लगी है । मनकोजी खेतकी रखवाली करने बैठे है । खेतमे चिडियों आयी । उन्हें उडाने उठते ही मनकोजी-के चित्तने कहा—'जो भगवान् अन्नके एक दानेसे इतने दाने बना देते हैं, उन्होंने ही तो चिडियों को भी भेजा है । मैं क्यों इनको खानेसे रोकूँ ।' पक्षी मनमाना चुगकर पेट भरनेपर उड गये । मनकोजीकी स्त्री मामाताई जब खेतपर आयी, तब उन्हें खेत कुछ उजडा जान पडा । उन्होंने समझा कि उनके उदार म्वामीने सिट्टे तोडकर भिखारियों को दिये हैं। बराबर दरिद्रताके क्लेश मोगनेसे मामाताई कुछ व्याकुल-सी हो गयी थी । उन्होंने कहा—'यदि आप इसी प्रकार भिखारियों को खेत छटा देंगे तो हमारे बच्चे क्या खायेंगे ? अब आपको पण्डरीनाथकी शप्य है जो अपने हाथसे एक भी सिट्टा तोडकर किसीको दे ।'

मामाताई तो चली गयी थीं घर और बोघला खेतकी

रक्षागर बैठे थे। पण्डरपुरमे माधु-यात्रिगोंका एक दल उनमें जा रण था। वे लोग भूते थे। उन्होंने दो चार सिट्टे मॉगे। बोवलने यहा—'मेरी स्त्री मुझे अपय दिल्बा गयी है, इगल्पि म अपने हायमेतों मिट्टे तोंड़कर दूँगानहीं। आपलोग म्वय मले तोंड़ लें।' रिकड़ों साधु थे। खुली आजा पानर रोतमें गुम गये। माग रोत साफ हो गया। बोधला निश्चिन्त मनमे भगवान्का गुण गाते बेटे रहे। स्त्री पुत्र जन रोतपर आये, तन रोतकी दशा देराकर रो पड़े।परंतु थे बेमी भगवान्के भक्त। यह जानकर कि पण्डरीनाथके वात्री उनका ज्वार रना गये, वे सन्तुष्ट हो गये।

वोबलके ऐत उनड़नेकी बात गाँवमं फेलते ही लोगोंने नाना प्रकारते आलोचना करना प्रारम्म कर दिया। जो हुर्जन लोग सत्पुक्योंको सद्ध्येम पड़ा देराका सन्तुष्ट होते हु, वे बोध गक्को कप्ट देनेका पट्यन्त्र काने लगे। उन्होंने लगान-अफ़्सरमे कहा—'पहले वोबलमे लगान बस्ल किया जाय। जातक वह लगान नहीं देगाः हमलोग भी नहीं देंगे।' अप्रत्यरने ह्यउदारको दपये मॉगने वोधलके घर मेजा। बोधलके घरमे था ही क्या, जो देते। गाँवकी नगाउ साहुकारिनने भी व्याजनर रुपये देना म्बीकार नहीं किया। विवश होकर वोधला रुपये उधार लेने रलेगम नामक पासके गाँवमं गये। उधर दुष्टोंने हत्ला कर दिया कि मनकोनी भाग गया। फल यह हुआ कि हबल्दार कुकी लेकर आया। मामाताईको घरते निकाल कर उसने घरमे ताला वट कर दिया और उनकी गाय-वकरियाँ भी कुर्क कर छीं।

अब भक्तवर्त्तल प्रभुने धामनगाँवके विख्या महारका रूप धारण किया। भक्तोके योग-क्षेमका वहन करनेकी उन्होंने प्रतिज्ञा की है। लगान-अफररके पार जाकर मनकोजी बोबला-का पूरा रूपया देकर उन्होंने रनीद कटवा ली। घरका ताला खुल गया। कुर्की उठ गयी। गाँववालोंको भी अब लाचार होकर कपये भरने पड़े। उधर मनकोजी बोधलाको व्याजपर रपये मिल गये थे। वे रुपये लेकर अफररके पार पहुँचे और धमा प्रार्थना करने लगे, तब अफररने कहा—प्तुम्हारे रुपये तो विद्या महारने भर दिये हैं। तुम्हारे घरवालोने रुपये भेजे होंगे। बोबला घर आये। घरपर तो फुटी कीड़ी नहीं थी, लगान कोन किसे भेजता। घरवाले तो जानते थे कि मनकोजीने रुपये भरे है, इसींस कुर्की उठी है। वेचारा वामनगाँवका विद्या महार—उसे कुल पता नहीं था। उसके पास भला उतने रुपये करोंसे आते। वह तो मनकोजीके पैरों पड़ रहा या कि मुझे तो कुल भी पता नहीं।

अय मनकोजी समझगये कि उनके लिये पाण्डुरंग विख्या महार यने । भक्तके लिये वे करणासागर क्य क्या नहीं वन सकते । गॉवके कुछ लोगोंने आश्चर्यसे उसी समय खेतकी ओग्मे दौदते हुए आकर ममाचार दिया—'मनकोजीका रोत बड़े-बड़े मोटे सिट्टॉसे लहलहा रहा है । इतना पुआर तो किसी रोतम कभी नहीं देराने-सुननेमें आया ।'

# श्रीमानुदासजी

श्रीमानुदास आश्रायनम्त्री ऋग्वेदी ब्राह्मण थे। इनके कुलमें परम्यामे श्रीविद्ध गंपामना चली आयी थी। यथासमय इनका उपनयन हुआ। इन्होंने दम वर्षकी उम्रमे एक प्राचीन तीर्ण मन्दिग्के तह्यानेमें वेदकर सात दिनोंतक लगातार श्रीमूर्यनारायणकी अप्रण्य उपासना की। आठवे दिन भगवान स्थित्वने उनको दर्शन देकर कृतार्थ किया। तभीमे इनका नाम भानुदास हुआ। पीछे इन्होंने तीन गायत्री-पुरश्ररण किये। यथासमय इनका विवाह हुआ, सन्तान हुई। यहाँतक ये काम-वधा कुछ भी नहीं जानते थे। इनके उन्छ हितीपयोंने इन्हें कुछ रुपये देकर कपदेका व्यापार करा दिया। ये गाँवमें अपनी द्कान रुपते और हर आठवे दिन घोड़ेपर कपड़ा छादकर आस पासके गाँवोंमें बेंच आते। जो मिल जाता,

उमीन निर्वाह करते, पर कभी झूठ न बोलते । इनकी सचाई देराकर अपनेको चतुर माननेवाले व्यापारी यही कहा करते कि प्ये व्यापार करके कुछ कमा न सकेंगे।' दो बार इनको यदा घाटा लगा, पर इन्होंने अपने 'सत्य'मतको नहीं छोड़ा। अन्तम इनकी सचाईकी ऐसी साप्त जमी कि माहक इन्हींकी दूकानपर टूट पड़ने लगे। धन इनके पास नदीकी तरह वहता हुआ आने लगा। चार-पॉच वर्षमे ही ये बहुत बड़े धनी हो गये। व्यापारमे ये कभी भगवान्को नहीं भूले। सतत नाम-सरण करते हुए ही सारा काम काज करते। समयपर सद्मन्य-पटन भी किया करते। पण्ढरीकी आपाढी कार्तिकी वारी इनकी कभी न चूकी। भक्तोंने बीम ही जान लिया कि ये एक महान् भक्त है।

इन दिनों विजयनगरके राजा महावली और महा-पराक्रमी कृष्णराय थे जिन्होंने विजयनगर-साम्राज्यका चारों ओर विस्तार किया था और उसकी सर्वोङ्गीण उन्नति की थी। ये श्रीविद्वलमगवान्के दर्शनोके लिये जव पण्टरपुर आये, तव छौटते हुए श्रीविद्दलमूर्तिको अपनी राजधानीमे हे गये । आपाढी एकादशीके अवसरपर जन भक्तलोग एकन हुए, तव उन्होंने देखा कि मन्दिरमे श्रीविद्दलमूर्ति नहीं है। इससे वे बहुत दुःखी हुए। भक्तोने यह संकल्प किया कि जनतक भगवान् फिरसे मन्दिरमे नहीं पघारेंगे, तवतक हम-लोग यहीं उनका भजन करते हुए पड़े रहेगे। इन भक्तोमे भानुदास भी थे । उन्होंने कहा, भी भगवान्को छे आता हूँ । यह कहकर भानुदास विजयनगर गये । मध्यरात्रिके समय वे मन्दिरके समीप पहुँचे । दरवाजोंमें जो ताले हमें थे, वे अपने-आप खुल गये; पहरेदार सो गये और मानुदास मन्दिरमे घुसकर मगवान्के सामने जा उपस्थित हुए । भगवान्के चरणोंको आलिङ्गनकर उन्हे प्रेमाश्रुओरे नहलाया और हाथ जोडकर कहने लगे-'भगवन्! अव आप मेरे साथ चिलये ।' भगवान्ने अपने गलेका नवरत्नहार भानुदासके गलेमे डाल दिया । रत्नहारसहित भानुदास पकड़े

गये । राजाजासे सिपाही उन्हें सूलीपर चढ़ानेके लिये ले गये । उस समय भानुदासने श्रीविद्वलको पुकारकर कहा-'चाहे आकाश ट्रट पड़े या ब्रह्माण्ड फट जाय या तीनों भुवन दावानलके ग्रास वन जायें; तो भी हे बिहल ! मै तो तुम्हारी ही प्रतीक्षा करूँगा ।' इस प्रकार भानदास भगवानके साथ तन्मय हो रहे थे, इतनेमें ही जिस सूलीपर वे चढ़ाये जानेको थे, उसमे पत्ते निकल आये और देखते-देखते फल फूलेंसे लदा एक सुन्दर वृक्ष ही वन गया ! जब राजा कृष्णरायको यह मालूम हुआ, तव यह जानकर कि भानुदास चोर नहीं विलक कोई वड़े महापुरुप हैं, वे दौड़े हुए भानुदासके समीप आये और उनके चरणोपर लोट गये । तव भानुदासजीने भी राजासे कहा-भे श्रीविद्दल भगवान्को पण्ढरपुर ले जानेके लिये यहाँ आया हूं ।' राजाने रज्ञजटित पालकीमे भगवान्को पघरवाकर और संरक्षकोंकी एक छोटी-सी सेना साथ देकर भानदासके साथ वहे ठाट-वाटके साथ विदा किया । कार्तिकी एकादशीसे पहले भगवानको लेकर भानदास पण्डरपुर लौट आये । तवसे इमी उपलक्षमे पण्ढरपुरमे कातिकी एकादगीके दिन वहे समारोहके साथ भगवानकी सवारी निकलती है। इन्हीं भानुदासके वंगमे आगे चलकर महात्मा श्रीएकनाय महाराज अवतीर्ण हुए ।

## भक्त श्रीएकनाथजी

मक्त श्रेष्ठ भानुदास्त्रजीके पुत्र चक्रपाणि, चक्रपाणिके पुत्र स्पर्यनारायण और सूर्यनारायणके पुत्र मक्तराज एकनाय हुए । इनका जन्म स० १५९० वि०के लगभग हुआ था । इनके जन्मकालमे मूल नक्षत्र था । अतः इनके जन्मते ही इनके पिताका देहान्त हो गया तथा उसके कुछ काल बाद माताका भी । इनके पिता सूर्यनारायण बड़े मेधावी तथा माता सिक्मणी बडी पतिव्रता और सुग्रीला थीं । इनका लाल्न-पाल्न पितामह चक्रपाणिने किया । एकनाथ वचपनसे ही बड़े बुद्धिमान्, श्रद्धावान् और मजनानन्दी थे । छठे वर्षमे इनका यशोपवीत सस्कार हो गया था । ब्राह्मकर्मकी इन्हे उत्तम शिक्षा मिली । रामायणा, महाभारत तथा अनेक पुराण इन्होने बाल्यावस्थामे ही सुन लिये । बारह वर्षकी अवस्थामे इनके अंदर ऐसी मगवद्यीति जागी कि भगवान्से मिलानेवाले सद्गुक्ते लिये ये व्याकुल हो उटे । इसी स्थितिमे, रातके चौथे पहर किसी शिवालयमे

वैठे ये हिरगुण गा रहे थे, तयतक इन्हें यह आकाशवाणी धुनायी पड़ी—'जाओ देवगढमे, वहाँ जनार्दन पंतके दर्शन करो; वे तुम्हे कृतार्थ करेगे।' वस, ये विना किसीसे कुछ कहे-सुने चल दिये। दो दिन और दो रातका रास्ता तै करके तीसरे दिन प्रात.काल देवगढ़ पहुँचे। वहाँ इन्हें श्रीजनार्दन पंतके दर्शन हुए। इन्होंने उनके चरण परुड़ लिये। यह गुरु-शिन्य-संयोग सं० १६०२ वि० मे हुआ। एकनाथजी छ वर्ष गुरुकी सेवामे रहे। गुरुसेवाकालमे गुरुसे पहले सोकर उठते थे और गुरुकी निद्रा लग जानेके बाद सोते थे। गुरु जब स्नान करनेके लिये उठते, तब ये पात्रमे जल मर देते, घोती चुनकर हाथमे दे देते, पूजाकी सब सामग्री पहलेसे ही जुटाकर रखते, जबतक पूजा होती, तब-तक पास ही बैठे रहते, जब जो वस्तु आवश्यक होती, उसे आगे कर देते; गुरु मोजन कर लेते, तब उन्हे पान लगाकर

देते और जब वे विश्राम करने लगते, तब ये पैर दबाते । इस प्रकार गुरु-सेवाको इन्होंने परम धर्म जानकर उसका मलीमॉति पालन किया ।

जनार्दन स्वामीने कुछ दिनोंतक एकनाथजीको हिसाब-किताबका काम सौंप रक्खा था । एक दिन इन्हे एक पाईका हिसाब नहीं मिला । इसलिये रातको गुरुसेवासे निवृत्त होकर ये बही खाता लेकर बैठ गये । तीन पहरतक हिसाब जॉचते रहे । आरितरजव भूल मिली, तब इन्होंने बड़ी प्रसन्नतासे ताली बजायी । स्वामीजी उर्स समय सोकर उठे थे। उन्होंने **झ**रोखेरे झॉककर देखा और पूछा कि 'एकनाथ <sup>1</sup> आज यह कैसी प्रसन्नता है ११ एकनाथजीने बड़ी नम्रतासे पाईकी भूलका हाल बतलाया। गुरुजीने कहा-(एक पाईकी भूलका पता लगनेसे जब तुम्हे इतना आनन्द मिल रहा है। तब इस संसारकी बड़ी भारी भूल जो तुमसे हुई है, उसका पता लग जानेपर तुम कितने आनन्दित होगे । इसी प्रकार यदि तुम भगवान्के चिन्तनमे लग जाओ तो भगवान् कहीं दूर थोड़े ही हैं। एकनाथजीने इसे गुरुका आशीर्वाद जाना और कतज्ञतासे उनके चरणोमे मस्तक रख दिया। इसके कुछ ही दिनो बाद श्रीएकनायजीको श्रीदत्तात्रेय भगवान्का साक्षात्कार हुआ । एकनाथजीने देखा--श्रीगुर ही दत्तात्रेय हैं और श्रीदत्तात्रेय ही गुरु हैं। इसके पश्चात् एकनायजीको श्रीदत्तात्रेय भगवान चाहे जब दर्शन देने लगे । इस सगुण-साक्षात्कारके अनन्तर श्रीगुरुने एकनाथजीको श्रीकृष्णोपासना-की दीक्षा देकर ग्रूलमञ्जन पर्वतपर रहकर तप करनेकी आग्रा दी। एकनाथजी उस पर्वतपर चले गये और वहाँ उन्होंने घोर तपस्या की । तप पूरा होनेपर वे फिर गुरुके समीप होटे । इसके बाद श्रीगुरुने उन्हे संत-समागम और भागवत-धर्मका प्रचार करनेके लिये तीर्थयात्रा करनेकी आजा दी और खयं भी नासिक त्र्यम्बकेश्वरतक उनके साथ गये। इसी यात्रामे एकनाथजीने चतुःश्लोकी भागवतपर ओवी छन्दमे एक ग्रन्थ लिखा, जिसको पहले पहल उन्होने पञ्चवटी पहॅचकर श्रीरामचन्द्रजीके सामने गुरु श्रीजनार्दनस्वामीको सुनाया ।

तीर्थयात्रा पूरी करके एकनाथजी अपनी जन्मभूमि पैठण लौट आये, परत अपने घर न जाकर पिप्पलेश्वर महादेवके मन्दिरमे ठहर गये। इनके बृद्ध दादा-दादी वर्षेसि इनकी खोज कर रहे थे और उन्होंने श्रीग्रुक जनार्दनस्वामीसे यह

आज्ञापत्र ले लिया था कि 'एकताय । अब तुम विवाह करके ग्रहस्थाश्रममे रहो ।' अतः जब इनके वृद्ध दादा-दादी इनसे मिलने जा रहे थे, तब रास्तेमे ही इनसे मेट हो गयी। उन्होंने इन्हे छातीसे लिपटाकर श्रीगुरुका वह आज्ञापत्र दिखलाया । इसपर एकताथजीने वहीं अपनी तीर्थयात्रा समाप्त कर दी। गुरुदेवके आज्ञानुसार इनका विवाह हुआ। इनकी धर्मपत्वी गिरिजाबाई बड़ी पतिपरायणा, परम सती और आदर्श ग्रहिणी थीं। और इस कारण इनका सारा प्रपञ्च भी परमार्थपरायण ही हुआ। इनके गाईस्थ्य-जीवनकी दिनचर्या इस प्रकार थी—

ब्राह्ममुहूर्तमे उठकर पहले प्रातःसरण और तत्पश्चात् गुरु-चिन्तन करना । शौचादि एव गोदावरी स्नानसे निवृत्त हो, सूर्योदयसे पूर्व सन्ध्या-वन्दन करना । सूर्योदयके बाद घर लौटकर देवपूजन, ध्यान-धारणा आदि करके गीता-भागवतादि ग्रन्थोका पाठ अथवा श्रवण करना । मध्याह्नमे पुनः गोदावरी-घाटपर जाकर सन्ध्या-तर्पण, ब्रह्मयज्ञ करना और तदनन्तर घर छौटकर बलिवैश्वदेव तथा अतिथि-अभ्यागतोके पूर्ण सत्कारके बाद स्वय मोजन करना । तत्पश्चात् विद्वानों और भक्तोके साथ बैठकर आत्मचर्चा करना। तीसरे पहर श्रीभानुदासद्वारा स्थापित श्रीविद्वलमूर्तिके सामने भागवत, रामायण अथवा शानेश्वरी प्रन्थका प्रवचन करना । सायकाळ फिर गोदावरीतटपर जाकर सन्ध्या-वन्दन करना और वहाँसे लौटकर धूप-दीपके साथ भगवान्की आरती और स्तोत्रपाठ करना । इसके अनन्तर कुछ हल्का-सा आहार करके मध्य-रात्रितक भगवत्कीर्तन करना अथवा वेदोपनिषद-पुराणादिका अध्ययन करना । मध्यरात्रिके लेकर चार घटेतक शयन करना ।

एकनाथजी ब्राह्मणोंका बड़ा आदर करते थे। इनके यहाँ सदावर्त चलता रहता था। सबको अन्न बॉटा जाता था। रातको जब ये कीर्तन करने लगते थे, उस समय दूर-दूरके लोग इनके यहाँ आते थे, जिनमे अधिकाश ऐसे ही श्रोता होते थे, जो इन्हींके यहाँ भोजन पाते थे। नित्य नये अतिथि आया ही करते थे। इस प्रकार यद्यपि एकनाथजींके यहाँ बड़ी भीड़-भाड़ रहती थी, फिर भी इनका सारा काम मजेमे चलता था। इन्हें कमी कोई चिन्ता नहीं करनी पड़ती थी। अन्न-दान और ज्ञान दानका प्रवाह इनके यहाँ निरन्तर बहा ही करता था। क्षमा, श्रान्ति, समता, भूतद्या, निरहद्वारता,

निस्तइटाः मत्तिरस्पागता अदि सम्त देवी सम्विज्ञेते निमान श्रीप्रमाय महास्त्रके दर्शनमात्रसे असंस्थ की-पुदर्शेके पत्रतात-संताग नित्य निर्वारत होते थे। इनमा सीवन बद्धोत्रो सुनुष्ट बनानेः मुख्युऑको सुन्त बरते और मुस्तोत्रो पराम निका परमानन्द दिलानेके लिये ही था। इनके परोप्तारस्य नित्तुह साष्ट्रजीवनकी अनेको ऐसी घटनाएँ हैं, दिनसे इनके विविध दैवीसुन प्रकट होते हैं। इनके जीवनकी कुछ विद्येग घटनाओंका उल्लेख यहाँ किया साता है—

- (१) एकताथ महाराज नित्य गोजावरीकानके लिये काम करते थे। उत्तेने एक कराय थी वहाँ एक सकतान रहा करता था। यह उस रात्तेने आने महाराजको मी इसने बहुत तंग किया करता था। एकताथ महाराजको भी इसने बहुत तंग किया। एकताथ महाराजको भी इसने बहुत तंग किया। एकताथ महाराज जब कान करके लेडते. तब यह उनम्य कुछा कर देता। एकताथ महाराज नर्दाको छोडकर कान कर आते। यह जित उनगर कुछा करता। इस तरह दिनमें गाँच-गाँच बार इन्हें कान करना पहता। एक दिन तो इस अत्यावारको सीमा हो गयी। एक तो आठ बार उस वननते इनगर पानीने कुछा किया और एक तो आठ बार ये कान कर आये। यर महाराजकी द्यान्ति और प्रकला जो-की-को बनी रही। यह देखकर वह यहन अपने कियेगर वड़ा छिनत हुआ और महाराजके चरगों में आ गिरा। तबने उसका जीवन ही बदल गया।
- (२) एकनाय नहाराजे जिनाका आह या। रतीई वैणार हुई। आमन्त्रित ज्ञाहा गिंकी प्रतीक्षाणे आम द्वार पर एके ये। उपरंते चार-पाँच महार निकले। निर्ञाईकी सुन्दर गत्व णकर वे आपत्र के करने लगे—किती कित्या सुनन्य आ रही है! मूख न हो तो मूख लग लग ! पर रेता नोजन हमलोगोंके नाग्योंने कहाँ।' एकनाय महाराजने यह यात सुन ली और तुरत उन महाराजों बुलाकर उन्हें उस रतीईसे अर्च्छी तरह भोजन करा दिया और जो कुछ बचा। वह मी गिरिजावाईने इन महाराजे परवालोको बुलाकर किये दूसरी रखानको मली-मांति थो-लीकर ज्ञाहागोंके लिये दूसरी रखोई बनार्य गती। पर निमन्त्रित ब्राह्मगोंके लिये दूसरी रखोई बनार्य गती। पर निमन्त्रित ब्राह्मगोंके लिये दूसरी रखोई बनार्य गती। पर निमन्त्रित ब्राह्मगोंके लिये दूसरी रखोई वनार्य गती। पर निमन्त्रित ब्राह्मगोंके लिये दूसरी रखोई वनार्य गती। पर निमन्त्रित ब्राह्मगोंके लिये दूसरी रखोई बनार्य गती। पर निमन्त्रित ब्राह्मगोंको स्वय यह बात माल्ज हुई। तय उनके कोषका पार नहीं रहा। उन्होंने एकनाय- वीको बनंद्रार समझकर बहुन अंद संद सुनाया और पटकारकर कहा—खुम्हारे-जैसे पातितके यहाँ हमलोग मोजन नहीं

बर्ते । एकनायजीने विन्त्रपूर्वक सम्मादा कि 'अपलेग मोलन की बिये सब हो कि करके नवी रखेई बनी हैं पर ब्रह्मा नहीं माने । नव हिन्कर यसकि विश्व स्वाहरू बर्के एकनाय महाराजने कियों का स्थान और आगहन किया । न्ययं किस मूर्तिन म्होका प्रकट हो गये । उन्होंने नवां अखान प्रह्मा किया और परितृत होकर आग्रीमांद देकर अन्तर्यान हो गये । ब्रह्मोंको जब इस बातका पता लगा तब वे बहुत स्क्रित हुए ।

- (३) एक वर खानी रान्त्रे सम्य चर प्रवानी प्रस्मा पेठा में आवे और आश्रम हुँट्ते-हुँट्ते एकनाय नीने कर पहुँचे। एकनाय नीने उनमा खाना किया। मार्म हुआ कि प्रवानी हासमा मुखे हैं। उनके लिये रखोई कानेकों गिरिजा वाई तेनार हुई। पर इवर कुछ दिनां से व्यान स्मान करों में नहीं नई गया था। इतनी रातमें अब रुकड़ी कहीं ने अपे। एकनाय नीने अपने पर्वमार्थी निवार को की प्राप्त में किया गया। तानकों लिये ऑस प्रवान की गरम प्रनी विया गया। तानकों लिये ऑसीटियों दी रखीं और प्रयोग कीर यथे मोनन कराया गया। प्राप्त रहत हुए और एकनाय नीने प्रमान कराया गया। प्राप्त रहत हुए और एकनाय नीने प्रमान कराया गया। प्राप्त रहत हुए और एकनाय नीने प्रमान कराया गया। प्राप्त रहत हुए और एकनाय नीने प्रमान कराया गया। प्राप्त रहत हुए और एकनाय नीने प्रमान कराया गया। प्राप्त रहत हुए और एकनाय नीने प्रमान कराया गया। प्राप्त रहत हुए और एकनाय नीने प्रमान कराया गया। प्राप्त रहत हुए और एकनाय नीने प्रमान कराया गया। प्राप्त रहत हुए और
- (४) कर्रांनी यात्रा करके एकनाय महाराज अव प्रणानका गद्गाजक जॉकरने किये र नेश्वर जा रहे थे। तब रारतें में एक रेतीला मैदान आण । वहाँ एक गण मारे प्यातके छटपटा रहा था । एकनायज्ञीने द्वरंत अपनी वॉकरते पानी केकर उत्तके मुँहमें ढाला । गणा कंगा होकर वहाँने चल दिया । नायज्ञीके सङ्गी और आश्वित उद्धवादि लोग प्रयानके गङ्गाजलका ऐसा उनयेंग होते देख बहुत दुखी हुए । एकनायज्ञीने उन्हें सनझाया कि प्यत्नानको ! वार-वार सुनते हो कि मगनान् घट-घटनात्री हैं और किर मी ऐसे बाक्ने वनते हो ! समन्तर जो जान न दे। ऐसा जान किस कानमा ! कॉबरका जल जो गधेने निया। वह सीधे श्रीरामेश्वर्णाम्य कह गया ।' नहानिक मोरोकंत एकनाय महाराजके इस कृत्यको 'लक्षविम्मोजन' के समान पुण्यद कहते हैं ।
- (५) पैठगने एक वेश्ना यी—हडी चतुर मुन्दर और दृत्य-गायनादिनें दुशः । एकनाय महाराजक कीर्तन सुनने कभी-कभी वह भी जाया करती थी । एक दिन

महाराजने भागवतका पिङ्गलाख्यान कहा । उसे सुनकर उस वेश्याको वैराग्य हो गया । उमे अपने गरीरसे घृणा हो गयी। अपने शरीरके नवा द्वारीते रात दिन मैला ही निकल्ता हुआ प्रतीत हुआ । वह पश्चात्ताप करने लगी कि भी नैसी अभागिन हूँ, जो चमड़ेने घिरे हुए इस विद्या-मूत्रके रिण्डको आल्डिइन करनेम अपना जीवन विता रही थी । हृदयमे स्थित अभय आनन्डस्वरप श्रीहरिका कभी मुझे खप्नमे भी व्यान नहीं हुआ ! इसी प्रकार अनुताप करती हुई वह वेग्या अपने घरका द्वार बंद किये घरमे अके ही पड़ी रही । बार-बार एकनाय महाराजका स्मरण करनी। यह भी सोचती कि मुझ-जैवी पानिनको भला, ऐसे महापुरुपके चरणोका स्पर्ग कभी क्यों मिछने लगा ! एक दिन इमी प्रकार वह छोच रही यी कि एकनाथ महाराज गोदावरी-कान करके उमी रास्तेषे लैट रहे थे । झरोखेंमेंने उनने मटाराजको देखा और दौड़ी हुई दरवाजेपर आर्या, यड़ी अधीरनामे द्वार खोलकर गृहद कण्डमे बोली —'महाराज ! क्या इम पापिनके घरको आपके चरण पवित्र करनेकी ऋपा कर सकते हैं !' एकनाय महाराजने कहा,-'इनमें कानिसी दुर्लम बात है ? यह कत्कर एकनायजीने घरमे प्रवेश किया । सर्वके प्रकाशने जैसे अन्धकार नष्ट हो जाता है। वैसे ही एकनाय महाराजके पदार्पणसे वह पानमदन भगवन्नाम-निकेतन हो गना। वेदना अन वेदना न रही अनुतापसे उसके सारे पाप वल गये। एकनाय महाराजके अनुप्रहसे उसके चित्तपर मगवन्नामकी मुहर लग गरी । एकनाय महाराजने उसे 'गम कृणा हरि' मन्त्र दिया और सत्वर्म-का कम बताया । दस वर्ष बाद जब इम अनु रहीताका देहावसान हुआ, तव वह श्रीकृष्णस्वरूपके व्यानमे निमम थी।

(६) एक रात श्रीएकनायजीका कीर्तन सुननेवाछोकी मीड़में चार चोर धुस वंटे—इस नीयतमें कि कीर्तन समाप्त होनेपर जब सब लोग अपने-अपने घर चले जार्को और यहाँ भी सब लोग सो जार्को, तब रातके सन्नाटेमें अपना काम बना लेंगे। रातके दो बजेके लगभग चोरोको यह मौका मिला। कुछ कपडे और वर्तन इन्होंने हथियाये, तथा और भी हाथ साफ करनेकी घातमे इधर-उधर हूँ ढने लगे। टूँ ढते-हूँ ढते देव एहके समीप पहुँचे, भीतर एक दीपक टिमटिमा रहा था और

एकनाथ महाराज समाधित्य थे । यह उन चोरोंने देखा और देखते ही उनकी दृष्टि अन्धी हो गयी । अव वे निक मागना ही चाहते थे, पर हथियाये हुए वर्तनों छे कुम्राकर नीचे गिरे । देखरहरे एकनाथ महाराज बाहर निक ने । पूछा, 'मैन है १' चोर रोने और गिडगडाने लगे,—'महाराज! हमरोग वडे पापी हे, क्षमा कीजिये।' महाराजने उनके नेत्रोगर हाथ फेरा, उन चोरोको पूर्ववत् हृष्टि प्राप्त हुई, साथ ही उनकी बुद्धि मी पच्ट गयी। एकनाथ महाराजने उनले कहा कि 'ये कपड़े और वर्तन तो तुमलोग ले ही जाओं। और भी जो कुछ इच्छा हो, ले सकते हो।' यह कहकर उन्होंने अपनी अंगुलीमे पहनी हुई अंगूठी भी उनके सामने रख दी। चोर बड़े लजित हुए, बार-बार महाराजके चरणोमे गिरे और तबसे उन्होंने चोरी करना ही छोड दिया।

द्वस प्रकार परोपकारमय नि स्पृह साधुनीवनसे, उनदेशरे, दानसे सवका उपकार करते हुए गृहस्थाश्रमका दिव्य आदर्श सबके सामने रखकर अन्तमे सवत् १६५६ वि० की चैत्रकृष्णा पष्टीको एकनाय महाराजने गोदावरी-तीरपर अन्ता शरीर छोडा । उन समय ये पूर्ण स्वस्य थे । इन्होंने अपने प्रयाणका दिन पहले ही बतला दिया था । अतः उसके कई दिन पहलेसे ही पैठणमे सर्वत्र भगवत्सकीर्तन हो रहा था । हरिकयाओकी धूम थी । दूर-दूरसे आये हुए दर्शनार्थिनोंकी भीड जमा हो गनी थी । आकाश भगवत्तामने गूंज रहा था । जब उस पद्यी तिथिका प्रातःकाल सामने आ गनाः तव श्री-एकनाय महाराजने गोदावरीमे स्नान किना और वाहर निकलकर सदाके लिये समाधिस्थ हो गये ।

श्रीएकनाथ महाराजके प्रन्थोमे सबसे लोकप्रिय और प्रसिद्ध प्रन्थ मोगवत—एकादश स्कन्ध, रुक्मिणीस्वयंवर और मावार्थरामायण है । कहते है कि मगवान् श्रीराम-चन्द्रजीने स्वयं ही एकनायजी महाराजसे भावार्थरामायण लिखवाना था । इन प्रन्थोके अतिरिक्त चिरंजीवपद, स्वात्मवोध, आनन्दलहरी आदि अन्य कई छोटे-मोटे प्रन्थ भी श्रीएकनाथ महाराजके बनाये हुए है । आपके सभी प्रन्य मराठी भाषामे है ।

## जनीजनार्दन

जनार्दन स्वामीके तीन प्रधान शिष्य थे—एकाजनार्दन ( श्रीएकनाथ महाराज ), रामाजनार्दन श्र जनीजनार्दन । जनीजनार्दनजी यजुर्वेदी ब्राह्मण, बीडनगरके रहनेवाले थे । मुसल्मानोका राज्य था, ये उस राज्यमे एक अफसरके पदपर नियुक्त थे । दामाजी पतकी तरह इन्होंने भी एक बार दुर्भिक्षमे पीडितोंके प्राण बचानेके लिये सरकारी अनाजके खत्ते छटा दिये । सरकारने इन्हें हाथींके पैरोतले कुचलवा डाउनेका हुकम दिया । पर ये शान्त थे, इतने शान्त थे कि वह उन्मत्त हाथी भी इनके पास

आकर शान्तिसे पीछे छोट गया । इमी वातपर ये छोड़ दिये गये, पर इन्होंने तब सरकारकी नौकरी छोड़ दी और श्रीगुरु जनार्दन स्वामीकी गरणमे जाकर शेप जीवन भगवद्-भजनके छिये उत्सर्ग कर दिया । इनका 'निर्धिकलपप्रन्थ' या 'उद्धववोध' नामका एक हस्तिछिखित प्रन्थ है, जिसमे ब्रह्म, जीव, शिव और सगुण-निर्गुणका श्रीकृष्ण-उद्धव-सवादरूपसे प्रतिगदन किया गया है । श्रीएकनाथ महाराजके प्रयाणके दो वर्ष वाद संवत् १६५८ वि० मे इनका देहावसान हुआ। इनके वगज बीडमे हैं। इनके इष्टदेव श्रीगणेशाजी थे ।

## भक्तकवि मुक्तेश्वर

कविवर मुक्तेश्वर भगवान्के परम भक्त थे, रिसक कि थे। अपने स्फुट पदोमे मुक्तेश्वरने अपना सक्षित परिचय स्वय दिया है। परम पिवत्र गौतमी सिरताके रमणीय तट-देशमे उनका जन्म हुआ था। ये पैठणके सुप्रसिद्ध भक्त एकनायके दौहित्र —उनकी लडकीके लड़के थे। पैठण ही उनका निवास-स्थान था। उनका उपनाम मुद्गल था। वे अत्रिगोत्र और आश्वलायन सूत्रके थे। उनके दत्तात्रेयजी उपास्य थे, विश्वम्भर उनके गुरु थे।

मुक्तेश्वर जन्मसे ही मूक थे । सत एकनाथ जीकी कृपासे वे बोलने लग गये। उनके चिरत्र-विकासपर ज्ञानेश्वरका वडा प्रभाव पड़ा था। ज्ञानेश्वरमे उनकी उत्कट मिक्त थी। वाल्यावस्थासे ही सतो और ज्ञानी-महात्माओं के सम्पर्कमे आते रहनेसे उनको शास्त्रका अच्छा ज्ञान हो गया था। उनका स्वभाव सत्सङ्क प्रभाव-से अत्यन्त विनम्न और माधुर्यपूर्ण था, कोमल था। उनकी नीति उज्ज्वल, मित पवित्र और प्रतिमा दिन्य थी। उन्होने अपनी कृतियोमे देवी-देवताके नाम वड़ी श्रद्धासे लिये है। मुक्तेश्वरका दृढ सिद्धान्त था कि समारके दु खोसे निवृत्त होनेका उपाय यह है कि 'जीवात्मा विश्वासपूर्वक श्रीरामके चरणकी अचल भक्ति प्राप्त करे । श्रीरामकी ही करण जानेसे भव-सागरसे सुक्ति हो सकती है ।' मुक्तेश्वरकी गुरु-निष्ठा बहुत बढी-चढी हुई थी, उन्होंने गुरु विश्वरमरनायकी चरण-श्वरण अपनाते समय कहा था—'मैं तो अबोध शिशु हूँ । आपके चरणपर मस्तक रखनेके सिवा मैं कुछ और जानता ही नहीं, आप अपने इस पुत्रकी रक्षा कीजिनेगा।'

मुक्तेश्वरने महाराष्ट्र-क्षेत्रमे भक्ति-प्रचार करनेमे जो यदा कमाया, वह सर्वथा स्तुत्य और सराहनीय है। श्रीराम और श्रीकृष्ण दोनोमे उनकी उपास्य कृति थी। उन्होने सक्षेपमे रामायण, मुक्तेश्वरी भारत, एकनाथ चरित्र आदि सद्प्रन्थोकी रचना की थी। शाके १५६० मे ६५ वर्षकी अवस्थामे उनका देहावसान हो गया। मराठी वाड्मयके भक्त कवियोने मे उन्हे अत्यन्त गौरवास्पद स्थान प्राप्त है।

### भक्तवाणी

राम रामेति यद्वाणी मधुरं गायित क्षणम् । स ब्रह्महा सुरापो वा मुच्यते सर्वपातकैः ॥ जिसकी वाणी एक क्षण भी 'रामराम'—ऐसा सुमधुर गान करती है, वह ब्रह्मघाती अथवा शराबी ही क्यो न हो, समस्त पापोसे छूट जाता है ।

<sup>\*</sup> रामाजनार्दनके चरित्रकी कोई यात नहीं मिलती । इनकी बनायी श्रीद्यानेश्वर महाराजकी एक आरती और श्रीविट्टलनाथ-की भी एक आरती मिलती है । इन दोनों आरतियोंको वही प्रतिष्ठा है।

### भक्त पुरन्द्रदासजी

पण्डरएरके पास पुरन्तरगढ़ एक नगर है। वहाँ वरदाण नायक नामक एक सम्पन्न ब्राह्मण रहने थे। शाके १४०४ के लगमन उन्हें एक पुत्र हुआ, जिन्नमा नाम श्रीनिवास नायक रक्का गण । पिताली मृत्युके पश्चात् श्रीनिचास नापक पिठाकी अगर मम्मिनंद म्वामी हुए । ये व्यागरमें बहे कुदार वे । विजयनगर और गोउङ्गण्डाके राज्याने हीरा, मोनी, माणिक्य आदि बहुमून्य रन्नोंबा व्यापार बरके श्रीनिवासने व्यानी सम्पत्ति बहुन बटा टी । घन सबसे दड़ा मादक है । दूसरे सब नजीं इच्योकी माति धनका भी यही स्वमाव है कि वह जिनना मिछना है, उमकी प्याम उननी बदुती जानी है । पर्छ-खम्प धनमी बृद्धिके साथ कम्मी भी बढती जानी है और उदारना, दया क्षमा आदि सद्गुण प्राप्तः नष्ट होने जाते हैं । शीनिवास नापक वसे-वसे यन एकत्र करते गये, उनशी क्रुरगता बढ़नी गयी । उनको एक पैसा भी विसीनो देना प्राण देनके समन कप्टवार्थ हो गया । मॉर्गनेवारा उन्हें अपना शत्रु ही दिलामी पडना या ।

मिस जीवरे पूर्व जन्मके क्रमं क्षेत्रे है, यह उसके वर्तमान क्रमोंसे विक्त अनुमन नहीं मिता जा सकता । भगवान्की क्व क्सिए अनुन्त्रों इता होगी। यह भी कोई जान नहीं सकता। श्रीनिक्स नामक इस बनके किएमें सड़नेके लिये पृथ्वीतर नहीं आये थे। वे इस नरक्षके प्राणी नहीं थे। उनकों इस कुरणनाके की चड़ने निमादनेके लिये स्वयं दयामय प्रम् एक दिख ब्राह्मणमा देश बनामर एक दिन उनके यहाँ पहुँचे और बड़ी दीननाने प्रार्थना करने क्यो—भी अन्यन्त कंगाद हूँ। मेरी एत्री विवाहयोग्य हो गयी है। आप सम्पन्न है। मेरी कुछ सहायना कर दें।

श्रीनिज्ञसने पिण्ड छुटानेके जिये कहा—'आज नो मुझे निक मी अञ्चाद्य नहीं । आप कर पत्रारें । श्रीनिज्ञासका क्या पता था कि यह ब्राज्ञण सन्तमुन्न कर आयेगा, किंतु जय वह दूनेंग दिन आया तो पिण श्रीनिज्ञासने कर आनेको कहा । ब्राह्मण नित्य आता था और श्रीनिज्ञास सदा उसे कर आनेको कहते थे । इस प्रकार छः मदीने बीन गरे । इस अद्भुत ब्राह्मणपर-उन्हें यहा कोच आया। अन्तमें एक दिन रहीं पसींचे मर्ग दो थेन्टियाँ उसके सामने पटककर वे बेंग्रि— इनमेंसे जो तुम्हें पसंद आरे, वह एक पेसा छ छो और चेंछ जाओ । ब्राह्मणने थोई। देरु साश्चरंसे उनकी और देरा। ।

र्था उपाँनो बिना छुए ही वे चले गये।

ब्राद्मगडेचना श्रीनिंचाम नायकके घर पहुँचे । उनशी पनींसे अपनी दिख्ना नया नायकका व्यवहार मुनाकर उन्होंने महाउनाकी पाचना की । ब्री उदार-व्यमावकी यी । पितके हुएए क्वाचाय अपने उसे हुएए होता या । सगवान्में उसका विश्वास या और साधु-ब्राद्मगोंके प्रति हुद्धमें मिक्त यी । परंतु पितदेव इतने कंत्र्म ये कि एन्दीके हायमें एक पसी गईने नहीं देने थे । ब्राह्मणदेचताको उसने अपने पितासे प्राप्त नकरूट श्रीकृणापंगम्तु कर्कर दे दिया ।

श्रीनिश्य नारक्ते समला था कि दिए ब्राइग्रेस पिण्ड छूटा, पर ग्र ब्राइग उन्होंकी दूकानपर किर पहुँचा और नककर देकर चार सी मुदरें माँगने लगा। पन्तीका नककृत्र परचानकर श्रीनिश्रास्त्रों अपनी स्त्रीपर बड़ा कोब आया। जिस ब्राइग्रेग छ महीने उन्हें तंग किया था, उसे इनना मृत्यवान् नम्फूट दे देना कोई साधारण गत नई। थी। ब्राइग्रेग उन्होंने यह कहकर विद्या कर दिया—'इसे मेरे पस रहने दीजिये, कर आपको म सा मुझरें दूँगा।' ब्राइग्रेग चेरे जानेपर नककृत्रको निजारीमें बैंद करके वे सीवे घर आये और खीसे पूछने लगे—'तुम्हाग वह नककृत्र कहाँ है, जिसे तुम सबेरेनक पहने थी? वेचारी की क्या उत्तर देनी? पितंक कोबी स्वमावको वह जानती थी। उसे जुप देवकर श्रीनिश्चस गरज उटे—'अमी लाकर नककृत्र दे, नहीं तो जीने-जी नुझे प्रश्वीम गाइ दूँगा।'

अत स्त्री क्या करे ? नक्फुड तो वह दान कर चुर्ना और पितिने सन्ची यात कर नहीं सकती । सयकं कारण उसके स्त्राने निकड गया—'नकफूड सीनर क्या है। अद्याद वह सीनर चर्चा गयी। आत्महरा करनेके अतिरिक्त उसे कोई दूसरा मार्ग नहीं ख्या। एक कटोरीमें विप घोडकर उसने सगवान में प्राथंना की—'दयामय! मेंने तुम्हारी प्रसन्नताके दिये नक्कुड बाह्मणकों दिया था। यदि तुम सुअपर प्रमन्न हों तो मेरे पितदेवकी बुढि शुढ कर दो। वे अवसे माझ-बाह्मणोंका सम्मान करें, उन्हें दान दें और तुम्हारा सरण करें। मुझे मृत्युका मय नहीं है। मे तुम्हारे श्रीचरणोंमें आ नहीं हूं। प्रार्थना करने जैसे ही कटोरी उसने सुवकी ओर वहारी, केरें वस्तु टरने उसमें आ गिरी। देखा कि यह तो उसीना नक्कुड है। बंद समेरेमें उहाँ एक प्रश्नीतक नहीं।

वहाँ नकफूल कहाँसे आ गिरा १ श्रीनिवासकी स्त्री लक्ष्मीबाईके नेत्र भर आये । उसे भगवान्की कृपाका साक्षात्कार हुआ । भूमिपर मस्तक रखकर उसने प्रभुको प्रणाम किया ।

श्रीनिवास नायक जानते थे कि नकफूल तो वे दूकानकी तिजोरीमे ब्द करके आये है और उसकी चामी उनके पास है। स्त्रीको डॉट फटकार कर अब वे सोच रहे थे कि सबेरे जब वह ब्राह्मण सहरे लेने आयेगा तब उसे क्या उत्तर देना होगा ? इतनेमे उनकी पत्नीने नकफूल लाकर उनके हाथपर घर दिया। अब उनके आश्चर्यका ठिकाना नहीं रहा। नकफूल लेकर वे बिना कुछ कहे शीघतासे दूकान गये। वहाँ तिजोरी ठीक बद मिली, पर खोलनेपर देखा कि नकफूल उसमे नहीं है। इस चमत्कारको देखकर सहसा श्रीनिवासके हृदयको घछा लगा। बुद्धि कुछ और हो गयी। मस्तक झकाये हुए वे घर आये और नकफ्ल पत्नीको देते हुए बडी गम्भीरतासे बोले— लक्ष्मी! सच सच बताओं कि क्या बात है। मैं तो आश्चर्यमे पड़ गया हूँ। जुमने जिसे नकफूल दिया था, वे ब्राह्मण कौन है १ तुम्हे यह फिर कैसे मिला ११

पतिके बदले भाव और कातर स्वरको सुनकर लक्ष्मीबाईने सारी बाते सच-सच सुना दी । सब बाते सुनकर श्रीनिवास नायककी ऑखोंसे झर-झर ऑस् बहने लगे । वे हाथ जोड़कर प्रार्थना करने लगे—'दयामय ! आपने मुझ अधमसे दिद्र ब्राह्मण बनकर याचना की और मै नीच आपको टालता रहा । मेरे लोभ, मेरे पापपर कुछ ध्यान न देकर आपने मेरी पत्नीके प्राण बचाये ।' बडी देरतक वे जड़की भाँति खड़े-खड़े पत्नीकी ओर एकटक देखते रहे । इसके बाद उन्होंने उसी समय स्नान किया और तब स्त्रीके साथ भगवान्की पूजा की । पूजाके पश्चात् हाथमे तुलसीदल तथा जल लेकर अपनी समस्त सम्पत्ति उन्होंने 'श्रीकृष्णार्पणमस्तु' कहकर भगवान्के चरणोपर चढा दी ।

श्रीनिवास नायकने सबेरे ही दीनों, कगालों, ब्राह्मणोकों बुलाकर अपना सारा धन छटा दिया। अपनी स्त्रीके लिये एक कौड़ी भी उन्होंने नहीं छोड़ी। पत्नीने एक सोनेकी डिवियामें सिन्दूर रक्खा था। पता लगनेपर वह डिविया भी उन्होंने फिकवा दी। सच्चे अपरिग्रही होकर वे पण्डरपुर पहुँचे। यहाँ नामकीर्तन करते हुए वे द्वार द्वार घूमते। जो कुछ मिल जाता, उमीसे उनके परिवारका काम चलता था। गरीबीके कारण इनको बड़े-बड़े कष्ट झेलने पड़े, किंतु सग्रह करना इन्होंने सर्वथा छोड दिया था। बारह वर्षतक ये पण्डरपुर रहे। जब वहाँ यवनोका उत्पात बढ़ गया, तब विजयनगर चले गये।

विजयनगरनरेश श्रीकृष्णदेव राज-रत्नोके व्यापारी श्रीनिवास नायकसे परिचित थे। अव उन्हीं श्रीनिवासको इस रूपमे देखकर राजाको आश्चर्य हुआ और इनमे श्रद्धा भी हुई। राजाके गुरु ये यतिश्रेष्ठ स्वामी व्यासरायजी। श्रीनिवासने इन्हीकी शरण ली। स्वामीजीने अपने इस सुयोग्य गिष्यको वेद, पुराण, स्मृति आदिका अध्ययन करावा। गुरुने श्रीनिवास नायकका नया नाम 'पुरन्दर विद्वल' रक्खा और आगे चलकर ये ही 'पुरन्दरदास' कहलाये।

पुरन्दरदामजीमे भी इतनी प्रगाढ भगवद्भिक्त थी कि इनके गुरुदेव व्यासराय स्वामीने स्वय इनकी महिमाका गान किया है। भिक्षान्न ही इनका आधार था। इनकी पत्नी लक्ष्मीवाई सदा सब प्रकार पतिकी सेवामे तत्पर रहती थीं। पतिदेव जो भिक्षा लाते थे, उसे स्वच्छ करके वे भगवान्का भोग बनातीं और अतिथि अभ्यागतोको तृप्त करके पति तथा पुत्रांको भोजन कराके जो कुछ शेप रह जाता, उसीपर सन्तुष्ट रहतीं। यदि भिक्षान्नमेसे कुछ वच जाता तो करके लिये वह रक्खा नहीं जाता था। उसे तुगभद्रा नदीमे जलचरोके लिये हाल दिया जाता था। आज भी लोग व्यङ्गयमे दिरद्र घरोको दक्षिणमें 'पुरन्दरदासका घर' कहते हैं। ऐसा कंगाली एव अपरिग्रहका आदर्श घर था इनका।

एक बार पुरन्दरदामजी भिक्षा मॉगने जब एक द्वारपर गये तो गृहस्वामिनीने द्वार बंद कर लिया । इन्होंने यह देखकर कहा—'भिक्षुकको देखकर जो द्वार बद कर लेते है, वे घरके भीतरके पापको बाहर जानेसे रोक देते हैं।' गुरु-की कृपासे इनकी कवित्वगक्ति जाम्रत् हुई थी। इनके पदोंमें लोकशिक्षा, वैराग्य, तत्त्वज्ञान और भगवद्रक्तिके गम्भीर भाव हे। कर्नाटक स्गीतके ये उद्धारक कहे जाते हे। इनके कीर्तन-के पद दक्षिण भारतमे अत्यन्त प्रिय है। कहा जाता है कि इन्होंने पौने पॉच लाख स्लोक बनाये थे, पर अब उनका एक बड़ा भाग अप्राप्य है।

लगभग चालीस वर्षतक पुरन्दरदासजी तीर्थांटन करते रहे । अस्ती वर्षकी अवस्थामे स॰ १५६२वि॰मे वे मगवद्वाम पधारे । उनकी जिक्षा, उनके पद, उनके ग्रन्थ लोक-मङ्गलकारी है । कन्नड़ भाषाका उनका साहित्य भक्तोका प्रिय धन है । एक स्थानपर वे कहते हैं—'दूसरोकी सम्पत्ति और परायी स्त्री प्या अस्पृश्य नहीं है १ क्या परमेश्वरकी विस्मृति अस्पृश्य नहीं है १ इनका स्पर्श मत करो ।

ऐसे वीतराग भगवान्के प्रियजन धन्य है।

#### श्रीत्र्यम्बकराज

भैरव नामक एक कर्मनिष्ठ यजुर्वेदीय ब्राह्मण थे। इन्होंने वशवृद्धिके लिये तुलजापुरकी भवानी देवीका अनुष्ठान किया । भवानी देवी प्रसन हुई और नवी रात्रिको प्रकट हुई। देवीने तीन फल भैरवजीके हाथपर रक्खे और कहा—'इन्हे खा लो। इनसे तुम्हारे तीन पुत्र होंगे, इन तीनोंमे जो बीचका फल है, इससे तुम्हारे जो पत्र होगा, उसके हायपर त्रिशलकी रेखाएँ होंगी ।' भैरवजीके यथासमय तीन पुत्र हुए--- नृसिंह, त्र्यम्बक और कौण्डिन्य । त्र्यम्बकके हायपर सचमुच त्रिशुलकी तीन रेखाएँ थीं। भैरवजी इनपर कभी गुस्सा नहीं होते थे। इनकी कोई बात टालते भी नहीं थे । इन्हें उन्होंने खड़ी-पाटी भी नहीं दी, फिर विद्या कहाँ १ इनका उपनयन तो हुआ, पर विवाह करानेके फेरमे इनके पिता नही पड़े । इन्होंने न्यम्बकके हाथका त्रिशल इनकी मा अम्बावतीको दिखाकर कहा कि 'यह कोई महायोगी है।' त्र्यम्बकराज जब कुछ बड़े हुए, तब स्वय इन्होंने अपनी इच्छासे ही कुछ अध्ययन किया। कुछ काल पश्चात इनके पिताकी मृत्यु हो गयी। ज्यम्बकराजने अपने वडे भाई नृसिंहसे उपदेश ग्रहण किया। कमलाकर नामक किसी सत्पुरुपने भी इन्हे प्रवोध कराया। बहुतोका सङ्ग किया, पर कही इनका चित्त नहीं ठहरा । तव इन्होने भगवती चण्डीकी उपासना की । सोलहवीं रातको एक पञ्चवर्पीया कुमारी प्रकट हुई । उसने कहा-

'सप्तश्रङ्गीपर जाओ, वहाँ महामाया रहती हैं और इसलिये श्रीसिद्धेश भी वही विराजते हैं। र ज्यम्बक सप्तश्र्गीपर गये और ध्यान लगाकर बैठ गये। तीसरी रातमे अम्बा प्रसन्न हुई । त्र्यम्बकराजने उनसे ब्रह्मज्ञान मॉगा । करुणामयी भवानीने अपना कर कपोलमे स्पर्ग किया, और एक चमत्कार हुआ । द्विजवेषमे श्रीसिद्धेश्वर भी प्रकट हुए । उन्होंने त्र्यम्बकराजको पाँच वचन वताये । उन्हीमे सारा ब्रह्मज्ञान बता दिया। पीछे एक अद्भुत प्रकाश दिखाया, जिसके सम्बन्धमें च्यम्बकराज अपने ग्रन्थमे कहते हैं कि 'वह प्रकाश अभीतक मेरी दृष्टिके सामने सारी सृष्टिमें हैं। उससे मेरे मनसहित सारी इन्द्रियाँ सदाके लिये निर्मल सखपात्र बन गर्यी । मैने अनुबान किया भयानीका, पर भवानीके साथ करुणालय शलपाणि भी प्रसन्न हए । मेरे लिये जगत और मै सब ब्रह्मानन्दसे भर गया । इसी ब्रह्मानन्दका जगतुको बोध करानेके लिये जगदम्याने मुझे आज्ञा दी ।' उसी आज्ञाके अनुसार त्र्यम्वकराजने श्रीसिद्धेश-द्वारा प्रदत्त पाँच महावाक्योके आधारपर 'बालबोध' नामक एक ग्रन्थ लिखा । इसमे मुख्यतः ॐकी उपासना बतायी गयी है और उसके साथ योगमार्ग भी दर्शाया गया है । ग्रन्थ सवत १६२९ वि० मे लिखना आरम्भ हुआ और सवत १६३७ वि० मे समाप्त हुआ । इस प्रन्थसे 'सिद्धेशमतसम्प्रदाय' नामक एक सम्प्रदाय ही चल निकला।

### भक्त रमावलभदासजी

विक्रमकी १७ वीं शतान्दिक आरम्भमे अम्बाजी पत नामक एक अगस्त्यगोत्रोत्पन्न ऋग्वेदी ब्राह्मण देवगढ (दौलताबाद) में रहते थे। ये वहाँके मुस्लिम राज्यके वजीर अम्बरखाँके नायब थे। बड़े प्रमावशाली और सम्पन्न पुरुष थे। संवत् १६४५ वि० केलगभग इनके एक पुत्र हुआ। उसका नाम 'तुकोजी' या 'तुकोपत' रक्खा गया। सातवें वर्ष तुकोजीका उपनयन हुआ, वारहवें वर्ष विवाह हुआ और अठारहवे वर्ष पिता जो काम करते थे, वह इन्हें सीपा गया। बड़ी योग्यता और दक्षताके साथ इन्होने अपना काम सम्हाला। एक बार शतुओंने किलेको घेर लिया था। तुकोपंत दो हजार घुड़सवार और पदाति सङ्ग लेकर शतुओंसे बढ़ी शरताके साथ लड़े और विजयी हुए। शतुओंका सामान लूट लिया गया । उस लूटमें किसीको कीमती कपड़े मिले, किसीको बहुमोल रत मिले, किसीको हाथी और घोड़े मिले, कुकोपतको लावारिस पड़ी हुई एक पोथी मिली । यह एकनाथी भागवतकी प्रति थी । तुकोपन्तने उसे पढा, पढकर उनके मुखसे यह उद्गार निकला कि 'आज मेरा परम भाग्य उदय हुआ, भगवान्ने बड़ी भारी कृपा मुझपर की जो यह पोथी मुझे मिली ।' तुकोजीपंत और उनके बालमित्र कृष्णाजीपत दोनोंने नाथभागवतके अनेको पारायण किये । रम गये इस सव्यन्थकी परम रचिमें और चित्तसे भिक्त-मन्दािकनीकी धारा बहने लगी । नाथभागवतके प्रमस्मुद्रमें तैरते तैरते ये उसमे तन्मय हो गये । यह-प्रपञ्च और राज-काज-सबसे जी उत्तर गया । सद्गुरकी खोज होने

लगीः निकल पडे घरसे वाहर सव काम-काज छोड-छाडकर । पहले पण्ढरपुर गयेः वहाँ भक्ति-प्रेमानन्दमे चित्त स्थिर हुआ। फिर गोदावरी और प्रवरा नदीके सङ्गमपर स्थित -गुरु श्रीलक्ष्मीघरदाससे मिले । उन्होने तुकोपतपर अनुग्रह उनका नाम रमावहलभगास रक्खा किया और श्रीरमावल्लभदासको श्रीगुरुने 'श्रीगोपालविद्या' प्रदान की । कहते हैं कि इन्होने श्रीगुरु लक्ष्मीधरसे ही गीता और भागवत ग्रन्य पढे । एक अमंगमे इन्होने अपनी दो अवस्थाओका वर्णन किया है-एक गुरुपाप्तिके पूर्वकी वद और मुमुधु-अवस्था और दूसरी गुरुप्राप्तिके वादकी मुक्तावस्था— 'मूलमे पहॅचकर देखा, मेरे कोई मा-वाप नहीं । सतोने मुझे पाला । उन्होंका मन कोमल है। पहले मेरा अगस्त्यगोत्र था। अव मेरा व्यापक गोत्र है । पहले मैं ऋग्वेदी थाः अव भागवती हूँ। नामघोप मेरा आचार है और भगवद्गीता ही मेरा विचार है। पहले त्रिकाल सन्ध्या करता था। अव तो सर्वकाल प्रेमकी सन्ध्यामे ही रहता हूँ । पहले मैं मतमेदी था, अव मेरा मत अमेदी है। पहले लैकिक वाणी बोलता था। अब अलैकिक बोल्ता हूँ । पहले मैं सम्मान लिया करता था। अव सवको सम्मान दिया करता हूँ । पहले चतुराई मुझे अच्छी लगती थी। अब मोलापन अच्छा लगता है। पहले मुक्तिके लिये छटपटाता था, अब भक्तिमे वहा जाता हूँ। पहले हरि तारक थे, अब उन्होने मुझे तारक बना दिया है। पहले में परतन्त्र था। अत्र में सर्वथा स्वतन्त्र हूँ । पहले रूपनाम रुचता था। अन उसका कुछ काम नहीं रह गया। गुरुगृहीत होनेके पश्चात् रमावछभदास पञ्चवटी गये । वहाँ उन्हें गोपाल गोस्वामी मिले। कुछ काल पश्चात उनके बालमित्र

कृष्णाजीपत भी आ मिले । ये तीनो गोदावरी-तीरपर कई वर्षोतक विहार करते रहे । इमी समय श्रीरमावल्लभदासने प्रांक-निर्धार' नामसे एक ग्रन्थ लिखकर श्रीकृष्णलीलाका वर्णन किया । इसके पश्चात् रमावल्लभदाम वाई क्षेत्रमें गये । वहाँ नृसिंह अप्पा, गोविद वॉकड़ा, राधवदास, उमावल्लभदास आदि कई भक्त मिले । इस भक्तमण्डलीमें रहते हुए रमावल्लभदासजीने श्रीशकराचार्यकी 'वाक्यवृत्ति' पर एक मराठी टीका लिखी । इसके पश्चात् श्रीरमावल्लभदास अपने शिष्यो, मित्रो और घरवालो (धर्मपत्नी और चार पुत्रो) के साथ दक्षिण-कर्णाटक गये ।

रमावल्रमदासजीके कई मठ कर्णाटक प्रान्तमे हैं और वहाँ उनकी शिक्षा दीक्षा अमीतक प्रचलित है। 'श्रीकृष्ण-जयन्ती व्रतोत्मव-भजन' नामक पुस्तकमे श्रीरमावल्लभदाम-द्वारा निर्धारित श्रीकृष्णजन्मोत्सवपद्धांत दी हुई है, उनमे उनके अनेक भजन भी है। इन 'जन्मवतोत्सव' और 'वाक्य-वृत्ति' की प्राक्चत टीका और 'दर्शक निर्धार' नामक श्रीकृष्ण-जन्माध्यायके अतिरिक्त इनके दो ग्रन्थ और हैं—एक श्रीमद्भगवद्गीताकी 'चमत्कारी टीका' और दूमरी 'गुकवल्ली'। गीताकी यह 'चमत्कारी टीका' सवत् १६८५ वि० में लिखी गयी। यह टीका वड़ी सरस, मुसद्भत और मुनोध है और इसमे पहले नवे अध्यायमे अठारहवे अध्यायतक और फिर पहले अध्यायमे आठवें अध्यायमे अठारहवे अध्यायतक और फिर पहले अध्यायमे आठवें अध्यायमे जितने विषय आये हैं, उतने वर्ग इन्होंने प्रत्येक अध्यायमे कायम किये हैं। उदाहरणार्थ नवें अध्यायमे तेरह वर्ग है।

## भक्त श्रीतुकारामजी चैतन्य

श्रीतुकारामजीका जन्म दक्षिणके देहू नामक ग्राममे भगवद्भक्तों के एक पवित्र कुलमे संवत् १६६५ वि० मे हुआ या। इनके माता पिताका नाम कनकावाई और वोलोजी था। तेरह वर्षकी अवस्थामे इनका विवाह हो गया। वधूका नाम रखुमाई रक्षा गया। पर विवाहके बाद मालूम हुआ कि वहूको दमेकी बीमारी है। इसन्त्रिये माता-पिताने तुरत ही इनका दूसरा विवाह कर दिया। दूसरी बहूका नाम पड़ा जिजाई। श्रीतुकारामजीके दो और माई थे, बड़ेका नाम या मावजी और छोटेका नाम था सान्ह्रजी। बोलोजी जब वृद्ध

हुए, तव उन्होंने अपनी घर-ग्रहस्थी और अपना काम-काज अपने बड़े पुत्रको सोपना चाहा, पर वे विरक्त थे, अत' मुकारामजीके ऊपर ही सारा भार आ पडा। उस समय इनकी अवस्था सतरह वर्षकी थी। ये वडी दक्षताके साथ काम सम्हालने लगे। चार वर्षतक सिल्सिला ठीक चला।

इसके वाद तुकारामजीपर सङ्कट-पर-सङ्कट आने लगे। सवसे पहले माता-पिताने साथ छोडा, जिससे ये अनाथ हो गये। उसके बाद बड़े भाई सावजीकी स्त्रीका देहान्त हो गया। जिसके कारण मानो सावजीका सारा प्रपञ्चपादा कट गया और वे पूर्ण विरक्त होकर तीर्थयात्रा करने चले गये तथा उधर ही अपना जीवन विता दिया । यड़े भार्दका छत्र सिरपर न होनेसे तुकारामजीके कप्ट और भी वढ गये। घर ग्रहस्थी-के कामोंसे अब इनका भी मन उचटने लगा। इनकी इस उदासीनवृत्तिसे लाभ उठाकर इनके जो कर्जदार थे, उन्होंने रुपये देनेकी कल्पना ही नहीं की। ओर जो पावनेदार थे, वे पूरा तकाजा करने लगे। पैतृक सम्पत्त अस्त व्यस्त हो गयी। परिवार वडा था—दो स्तियाँ थीं, एक बचा था, छोटा भाई था और वहनें थीं। इतने प्राणियोंको कमाकर जिलानेवाले अनेले तुकाराम थे, जिनका मन पछी इस प्रपञ्च पिखरछे उड़कर भागना चाहता या । इनकी जो दुकान थी, उससे लाभके बदले नुकसान ही होने लगा और ये और भी दूसरोंके कर्जदार वन गये । दीवाला निक उनेकी नीवत आ गयी । एक बार आत्मीयोंने सहायता देकर इनकी बात रक्सी । दो-एक बार समुरने भी इनकी सटायता की: परतु इनके उराड़े पेर फिर नहीं जमे । पारिवारिक सौख्य भी इन्हें नहींके बरावर या-पहली स्त्री तो इनकी बड़ी सीम्य थी। पर दूमरी रात-दिन किच-किच लगाये रहती थी । घरमे यह दशा और वाहर पावनेदारोका तकाजा। आखिर दीवाला निकल ही गया। तुकारामकी सारी सारा धूलमें मिल गयी । इनका दिल टूट गया। फिर भी एक बार हिम्मत करके मिर्चा परीदकर उसे वेचनेके लिये ये कींकण गये। परंतु वहाँ भी लोगोने इन्हें खूब ठगा। जो कुछ दाम वस्ल हुए थे, उन्हें भी एक धूर्तने पीतलके कड़ेकों, जिमपर सोनेका मुलम्मामात्र चढा थाः सोना वतलाकरः उसके बदलेमें ले लिया और वह चम्पत हो गया।

ये बड़े ही धमागील और सहिष्णु ये। एक बार इनके खेतमे कुछ गन्ने पके थे। ये उनका गहर वॉधकर लारहे थे। रास्तेमे बच्चे पीछे हो गये। उन्होंने गन्ने मॉगने ग्रुरू किये। ये प्रसन्नतासे देते गये। अन्तमे एक गन्ना बचा, उसीको लेकर वे घर आये। भूखी पत्नीको बड़ा कोध आया। उसने गन्ना छीनकर इनकी पीठपर दे मारा। गन्ना दूर गया। ये हॅस पड़े। बोले— 'तुम बड़ी साध्वी हो। हम दोनोके लिये मुझे गन्नेके दो इकड़े करने पड़ते, तुमने बिना कहे ही कर दिये। इससे इनकी धमाशीलताका पता लगता है।

एक वार जिजाईने अपने नामसे स्का लिखकर इन्हे दो सौ स्पये दिलाये, जिनसे इन्होने नमक खरीदा और ढाई सौ रुपये वनाये । परतु ज्यों ही उन्हें लेकर चले कि रास्तेम एक दुखिया मिला । उसे देखकर इन्हें दया आ गयी और सब रुपये उसे देकर निश्चिन्त हो गये । उन्हीं दिनो पूना प्रान्तमे भयद्भर अकाल पड़ा । अञ्च-पानीके विना सहस्रो मनुष्योंने तड़प तडपकर प्राण त्याग दिये । इसके बाद सुकारामजीकी ज्येष्ठ पत्नी मर गयी । और स्त्रीके पीछे इनका बेटा भी चल बसा। दुःख और शोककी हद हो गयी।

दुःखके इस प्रचण्ड दावानलसे तुकाराम वैराग्य कञ्चन होकर ही निकल सके । अब इन्होंने योग-क्षेमका सारा भार भगवान्पर रसकर भगवद्भजन करनेका निश्चय कर लिया। घरमें जो कुछ रक्के रखे हुए थे, उनमेंसे आधे तो इन्होने अपने छोटे भाईको दे दिये और कहा—'देखो, बहुतोंके यहाँ रक्तम पड़ी हुई है। इन स्क्कोंसे तुम चाहे वसूर करो या जो कुछ भी करो । तुम्हारी जीविका तुम्हारे हाथमे है ।' इसके वाद तकारामजीने वाकी आधे रक्कोको अपने वैराग्यमे वाधक समझा और उन्हें इन्द्रायणीके दहमें फेक दिया। अव इन्हे किसीकी चिन्ता नहीं रही। ये भगवद्भजनमे कीर्तनमे या कहीं एकान्त ध्यानमे ही प्रायः रहने लगे। प्रात काल नित्यकर्मसे निवृत्त होकर ये विहल भगवान्के मन्दिरमे जाते और वही पूजापाठ तथा सेवा करते । वहाँसे फिर इन्द्रायणीके उस पार कमी भागनाथ पर्वतपर और कभी गोण्डा या भाराहारा पर्वतपर चढकर वहीं एकान्त खलमे जानेश्वरी या एकनायी भागवतका पारायण करते और फिर दिनभर नाम-स्मरण करते रहते । सन्ध्या होनेपर गॉवमे छौटकर हरिकीर्तन सुनते, जिसमे लगभग आधी रात बीत जाती । इसी समय इनके घरका ही, श्रीविश्वम्भर वात्राका वनवाया हुआ श्रीविद्वन्त्रमन्दिर बहुत जीर्णशीर्ण हो गया था। उसकी इन्होंने अपने हाथोंसे मरम्मत की। इस प्रकार-की कठिन साधनाआके फरस्वरूप श्रीतकारामजीकी चित्तवृत्ति अदाण्ड नाम सारणमे लीन होने लगी। भगवस्कृपासे कीर्तन करते समय इनके मुखसे अभङ्ग वाणी निकलने लगी । बड़े-वडे विद्वान् ब्राह्मण और साधु सत इनकी प्रकाण्ड ज्ञानमयी क्विताओको इनके मुखसे स्क्रित होते देखकर इनके चरणोमे नत होने लगे ।

पूनासे नौ मील दूर बाघोली नामक स्थानमे एक वेद-वेदान्तके प्रकाण्ड पिण्डत तथा कर्मनिए ब्राह्मण रहते थे। उनको श्रीतुकारामजीकी यह बात ठीक न जॅची। तुकाराम-जैसे शूद्र जातिवालेके मुखसे श्रुत्यर्थवोधक मराठी अभङ्ग लगी, निकल पड़े घरसे वाहर सब काम-काज छोड़-छाड़कर । पहले पण्ढरपुर गये, वहाँ भक्ति-प्रेमानन्दमं चित्तं स्थिर हुआ । फिर गोदावरी और प्रवरा नदीके सङ्गमपर स्थित गुरु श्रीलक्ष्मीधरदाससे मिले । उन्होंने तुकोपंतपर अनुग्रह उनका नाम रमावल्लभदास रक्खा किया और श्रीरमावल्लभदासको श्रीगुरुने 'श्रीगोपालविद्या' प्रदान की । कहते हैं कि इन्होंने श्रीगुरु लक्ष्मीधरसे ही गीता और भागवत ग्रन्य पढे । एक अभंगमें इन्होंने अपनी दो अवस्याओंका वर्णन किया है-एक गुरुपाप्तिक पूर्वकी वद और मुमुशु-अवस्या और दसरी गुरुपाप्तिके वादकी मुक्तावस्था— 'मृत्रमें पहुँचकर देखा, मेरे कोई मा-वाप नहीं । संतोंने मुझे पाटा । उन्हींका मन कोमल है। पहले मेरा अगस्त्यगोत्र था। अव मेरा व्यापक गोत्र है। पहले में ऋग्वेदी था। अव भागवती हूँ। नामघोप मेरा आचार है और भगवद्गीता ही मेरा विचार है। पहले त्रिकाल सन्ध्या करता था। अब तो सर्वकाल प्रेमकी सन्ध्यामें ही रहता हूँ । पहले में मतभेदी था अव मेरा मत अमेदी है। पहले लौकिक वाणी बोलता या। अव अलैकिक वोलता हूँ। पहले में सम्मान लिया करता था। अव सवको सम्मान दिया करता हूँ । पहले चतुराई मुझे अच्छी लगती थी। अब भोलापन अच्छा लगता है। पहले मुक्तिके लिये छटपटाता था। अब भक्तिमं वहा जाता हूँ । पहले हरि तारक थे, अब उन्होंने मुझे तारक बना दिया है । पहले में परतन्त्र था, अब में सर्वथा स्वतन्त्र हूँ। पहले रूप-नाम रुचता था। अव उसका कुछ काम नहीं रह गया ।' गुरुगृहीत होनेके पश्चात् रमावल्लभदास पञ्चवरी गये । वहाँ उन्हें गोपाल गोस्वामी मिले। कुछ काल पश्चात् उनके वालिमन

कृष्णाजीपंत भी आ मिले । ये नीनों गोदावरी-गिरार कर्रे वर्षोतक विहार करते रहे । इसी समय श्रीरमावल्टमदामने प्दर्शक-निर्धार गामसे एक प्रत्य दिखनर श्रीष्ट्रणादीन्यका वर्णन किया । इसके पश्चात् रमावल्डमदास नहीं क्षेत्रमें गये । वहाँ नृतिह अप्या, गोविद बॉकड़ा, राधनदास, उमावल्डम-दास आदि कर्र भक्त मिले । इस भक्तमव्यवीमें स्टूले हुए रमावल्डमदासजीने श्रीशंकराणार्यकी स्वाक्यवृत्ति पर एक मराठी टीका दिखी । इसके पश्चात् श्रीरमावक्षभदास अपने दिख्यों, मिजों और घरवालों (धर्मपत्री और चार पुषीं) के साथ दिश्वान्तर्णाटक गरे ।

रमायहरभदानजीक यह गड कर्णाट क मान्तमें हैं और वहाँ उनकी शिक्षा-रीक्षा अमीतक मन्यांच्या है। व्यक्तिम्यांच्यानी मतीतम्य भन्नमं नाम क पुना क्रमें अंद्रमाद उनमें अंद्रमाद अन्तमं साम के पुना क्रमें अंद्रमाद अने अने अने भन्नमं भी है। इस व्यक्ति लेक्षा और व्यक्ति की मान्य भी है। इस व्यक्ति लेक्षा और व्यक्ति जी मान्य और वेल्यांच्या कान्याच्यायोग अतिदिवा इनके दी क्रम और देल्या आप्तांची व्यक्ति अने व्यक्ति होना और दूसरी पुर्व की । विवस भी व्यक्ति व्यक्ति व्यक्ति स्वाप्त होना होना के विवस मान्य भी व्यक्ति होना विवस की व्यक्ति व्यक्

## भक्त श्रीतुकारामजी चैतन्य

श्रीतुकारामजीका जन्म दक्षिणके देहू नामक ग्राममें भगवद्भक्तोंके एक पवित्र कुलमें संवत् १६६५ वि० में हुआ या । इनके माता-पिताका नाम कनकावाई और वोलोजी था । तेरह वर्षकी अवस्थामें इनका विवाह हो गया । वधूका नाम रखुमाई रक्खा गया । पर विवाहके वाद मालूम हुआ कि वहूको दमेकी वीमारी है । इसलिये माता-पिताने तुरंत ही इनका दूसरा विवाह कर दिया । दूसरी वहूका नाम पड़ा जिजाई । श्रीतुकारामजीके दो और भाई थे, यड़ेका नाम था सावजी और छोरेक्श नाम था सान्हजी । योलोजी जय वृद्ध

हुए, तव उन्होंने अपनी वरन्यहुंसी और आमा क्रमकान अपने यहे पुत्रको सींपना चाहा; पर वे तिरक ये, अतः तुकारामजीके अपर ही सारा भार आ पदा। उस समय इनकी अवस्था सतरह वर्षकी थी। ये यही दश्चतकि साथ काम सम्हालने लगे। चार वर्षतक सिलसिला ठीक चला।

इसके बाद गुकारामजीपर सङ्ग्रन्थर-सङ्ग्रह आने समे । सबसे पहले माता-पिताने साथ छोड़ाः जिससे ये असाथ हो गये । उसके बाद चढ़े भाई सावजीकी छोका देहान्त हो गयाः जिसके कारण मानो सावजीका सहा प्रस्काशय कर

## समर्थ गुरु रामदास स्वामी

भगवान् श्रीसूर्यनारायणके वरदानसे सूर्याजी पतकी धर्मपत्नी राणूबाईके गर्भसे स० १६६२ मार्गजीर्प ग्रुक्षा १३ को प्रथम पुत्रका जन्म हुआ, जिसका नाम गङ्गाधर रक्खा गया, जिसने अपनी वयस्के ९ वे वर्षमं ही श्रीहनुमान्जीके मिन्दरमे ग्यारह दिनोतक मारुतिकवचका पाठ करके श्रीहनुमान्जीको प्रसन्न कर लिया और जिमे भगवान् श्रीरामचन्द्रजीने भी दर्जन देकर अनुग्रहीत किया । ये ही गङ्गावरजी आगे चलकर 'श्रेष्ठ' या 'रामीरामदास' के नामसे प्रसिद्ध हुए । इनके जन्मके तीन वर्ष बाद वर्तमान दक्षिण हैदराबादके अन्तर्गत औरङ्गाबाद जिलेमे जाम्ब प्राममं सवत् १६६५ की चैत्र ग्रुक्षा नवमीके दिन ठीक श्रीरामजन्मक समय राणूबाईने उस महापुरुपको जन्म दिया, जिसे समार समर्थ गुरु रामदास स्वामीके नामसे जानता है । इनका नाम पिताने नारायण रमखा ।

नारायण जव पाँच वर्षके थे। तव उनका उपनयन सस्कार हुआ । बचपनमें ये बड़े अवमी थे । पेड़ापर चढनाः एक डाल्से दूसरी डालपर या एक पेड़से दूसरे पेड़पर क्दनाः पहाङ्गंपर तेजीसे चढना-उत्तरनाः उछाउना-कूदना-फॉदना —ये ही सब इनके खेल थे। पॉचे वर्षमे इनका उपनयन सस्कार हो गया था । लिखना पढना और हिसाब लगाना तथा नित्यका व्रह्मकर्म भी उन्होने बहुत जल्द सीख लिया। सूर्यदेवको ये नित्य दो हजार नमस्कार किया करते थे। आठ वर्षकी अवस्थामे ही इन्होंने भी श्रीहनुमान्जीको प्रसन्न किया और श्रीरामचन्द्रजीके दर्शन प्राप्त किये । भगवान् श्रीरामचन्द्रजीने स्वय इन्हें दीक्षा दी और इनका नाम रामदास रक्खा। जब ये बारह वर्षके हुए, तब इनके विवाहकी तैयारी हुई । विवाहमण्डपमे वर वधूके बीच अन्तःपट डालकर ब्राह्मणलोग मङ्गलाचरणके श्लोक बोलन ल्यो । पहले मङ्गलाचरणके पीछे सब लोग जब 'शुभलग्न सावधान' बोले, रामदासजी सचमुच ही सावधान होकर भागे कि बारह वयोतक फिर घरके लोगोको पता ही न लगा कि वे कहाँ गये। वहाँसे तीन कोसपर गोदावरी नदी है। उसे तैरकर रामदासजीने पार किया और किनारे-किनारे पैदल चलकर वे नामिक-पञ्चवटी पहुँचे । पञ्चवटीमं इन्हे भगवान् श्रीरामचन्द्रजीके फिर दर्शन हुए । उस अवसरपर रामदासजीने एक 'करुणादशक' द्वारा वड़ी करुणापूर्ण वाणीमे प्रभुकी विनय की । तत्पश्चात् नासिकके समीप टाफली ग्राममं जाकर, जहाँ गोदा और निन्दनीका सङ्गम हुआ है, एक गुफामे रहने लगे । वहाँ इन्होने त्रयोदशाक्षर (श्रीराम जय राम जय जय राम ) मन्त्रका पुरश्चरण आरम्भ किया । दैनिक नियमोका पालन करनेके पश्चात् दिन या रातको जब जो समय मिलता, उसमे ये रामायण, वेद-वेदान्त, उपनिषद्-गीता, भागवत आदि ग्रन्थ देखा करते थे। इस प्रकार वहाँ तप करते हुए इन्हें तीन वर्ष हो गये । एक दिन रामदासजी सङ्गमपर ब्रह्मयज कर रहे ये और उधरसे एक विधवा स्त्रीने आकर इन्हे प्रणाम किया । इसपर 'अष्टपुत्रा सोभाग्यवती भव' ऐसा आगीर्वाद श्रीरामदासजीके मुँहसे निकल गया, जिसे सुनकर स्त्रीने पृछा--- 'इस जन्ममे या दूसरे जन्ममे १' वात यह थी कि उस स्त्रीके पतिकी मृत्यु हो गयी थी और वह उसके साथ सती होनेको जा रही थी । सती होने जानेक पूर्व सत्पुरुपोको प्रणाम करनेकी जो विधि है, उसके अनुसार वह इन्हें तपस्वी महात्मा जानकर प्रणाम करने आयी थी । रामदासजीने कहा-(अच्छा, शवको यहाँ ले आओ ।' लाशके सामने आते ही रामदासजीने श्रीराम नाम लेकर उसपर तीर्थोदक छिड़का । तुरत वह मृत गरीर 'राम-राम' उचारण करता हुआ जीवित हो उठा । इस प्रकार जो पुनर्जीवित हुए, उनका नाम गिरवरपत था और उनकी वह सती स्त्री अन्नपूर्णावाई थी। अन्नपूर्णासे फिर रामदासजीने कहा-- भेने तुझे पहले आठ पुत्रोका आशीर्वाद दिया था, अन्न श्रीरामकृपासे दोका और देता हूँ।' इस आशीर्वादके अनुसार उस ब्राह्मणदम्पतिको दस पुत्र हुए और उन्होंने प्रथम पुत्र श्रीरामदासजीके चरणोमे अर्पण किया। वही समर्पित पुत्र उद्धव गोसावीके नामसे प्रख्यात हुआ ।

अस्तु, उस स्थानपर सवत् १६८९ मे जब पुरश्चरण समाप्त हुआ, तब श्रीरामचन्द्रजीने समर्थ गुरु रामदासजीको दर्शन देकर यह आजा दी कि 'अब तुम सब तीयाकी यात्रा करके कृष्णा नदीके तटपर रहो।' तदनुसार श्रीसमर्थ रामदासजी तीर्ययात्राको चले। सबसे पहले श्रीसमर्थ काशी गये। वहाँसे अयोध्या जाकर श्रीराममन्दिरमे उन्होंने अपने परमारान्यके दर्शन किये। तत्पश्चात् गोकुल, बृन्टाबन, मथुरा, द्वारका होकर श्रीनगर, वदरीनारायण और केदारेश्वर गये । वहाँसे पर्वतिशिखरपर ध्यान लगाये वैठे हुए श्रीश्वेतमारुतिके दर्शन करने गये, जहाँ चार महीने ठहरे और श्रीश्वेतमारुतिने इन्हे प्रसाद-स्वरूप टोप, मेखला, वल्कल, भगवे वस्त्र, जयमाल, पादुका और कुवडी दी । यहाँसे उत्तरमानसकी यात्रा करके जगन्नायपुरी और पूर्वा समुद्रके किनारेसे लेकर दक्षिण समुद्रके तटपर श्रीरामेश्वर सेतुवन्य तथा लङ्काके दर्शनकर गोकर्ण, महाबलेश्वर, शेषाचल, शैलमल्लिकार्जुन, पञ्च-महालिङ्ग, किष्किन्धा, पम्पासरोवर, ऋष्यमूक पर्वत, करवीर-क्षेत्र, परश्चरामक्षेत्र, पण्डरपुर, भीमार्गंकर और व्यम्बकेश्वर होते हुए पञ्चवटी लीटे।

इस प्रकार जब तीर्थयात्रा समाप्त हो गयीः तब समर्थ गोदावरीकी परिक्रमा करने निकले । रास्तेम एक दिन इन्होने पैठणमे कीर्तन किया और एक अद्भत चमत्कार दिखलाया। जिससे वहाँके लोगोने इन्हे पहचान लिया और कहा कि भाप तो निश्चिन्त होकर तीथोंमे घूम रहे हे, परतु धरमे आपकी माता आपके लिये तडप रही है । आपके विरहमे रा-रोकर उन्होंने नेत्रोकी ज्योति खो दी है। यह सुनकर रामदासजी महाराज तरंत ही माताके दर्शनार्थ जाम्ब गाँव गये । द्वारपरसे आवाज दी 'जय जय रघवीर समर्थ ! श्रेष्ठजीकी धर्मपत्नी यह सुनकर भिक्षा छेकर आयी। पर समर्थने कहा-- पह भिक्षा माँगनेवाला कोई वैरागी नही है। वत्रतक माताने आवाज सुनी और पूछा-- कौन मेरा वेटा नारायण ११ समर्थने कहा--'हॉ, माताजी । में ही हूँ ।' और यह कहकर उन्होंने माताके समीप पहुँचकर उनके चरणोमे मस्तक रख दिया। चौबीस वर्षके दीर्घकालके वाद माता और पुत्रका मिलन हुआ था। समर्थने माताके नेत्रोपर अपना हाथ फेरा, जिससे खोयी हुई नेत्रज्योति माताको फिर पाप्त हो गयी । इसके बाद समर्थने माताको कपिलगीता सुनायी और उनसे आज्ञा लेकर गोदावरीकी परिक्रमाका रास्ता लिया । सप्तगोदावरी सङ्गमकी सन्य परिक्रमा करके सीधे त्र्यम्बकेश्वर और त्र्यम्बकेश्वरसे पञ्चवटी पहुँचकर श्रीरामचन्द्रजीका दर्शन करनेके पश्चात् समर्थ टाफ्लीमे आये, जहाँ वे उद्धवसे मिले । यहाँ यह बतला देना आवश्यक है कि तीर्थयात्राके प्रसङ्गत्ते श्रीसमर्थ जहाँ-जहाँ गये, वहाँ-वहाँ इन्होने अपने मठ स्थापित किये और प्रत्येक मठमे एक एक अधिकारी शिष्यकी नियुक्ति की ।

इस तरह बारह वर्ष तपस्या और बारह वर्ष तीर्थयात्रा

करके श्रीसमर्थ स० १७०१ के वेद्याख मासमे श्रीरामचन्द्रजी-के आजानुसार कृष्णानदीके तटपर आये । वहाँ माहुली-क्षेत्रमे श्रीसमर्थं जव रहने लगे, तव वडे-वडे संतलोग इनसे मिलनेके लिये आने लगे । बडगॉवक जयराम स्वामी, निगडीके रङ्गनाथ स्वामी, ब्रह्मनालके आनन्दमूर्ति स्वामी, भागा नगरके केशव खामी और स्वय श्रीसमर्थ—ये पाँची मिलकर दास पञ्चायतन कहलाते थे । यही श्रीतुकारामजी महाराज और चिंचवडके देव श्रीसमर्थसे मिलने आये। कृष्णा और कुछ काल बाद श्रीसमर्थ माहलीसे कोपनाके 'प्रीतिसङ्गम' पर कर्हाड स्थानमे आये और वहाँसे पाँच मीलपर शाहपुरके समीप पर्वतकी एक गुफामे रहने लगे । गाहपुरमे श्रीसमर्थने 'प्रतापमारुतिमन्दिर' की स्थापना की और तत्पश्चात वहाँसे चलकर चाफलखोरे आये, जहाँके स्वेदारने इनसे दीक्षा ली। वहाँसे घूमते-घामते श्रीसमर्थ कर्टाड पहुँचे और फिर वहाँसे मीरज होते हए कोल्हापर गये। कोल्हापरके सुवेदार पाराजी पंत वर्वेने इनसे दीक्षा ली और उनकी बहिन रखुमाबाईने भी अपने अम्वाजी और दत्तात्रेय नामक दो पुत्रोके साथ अपनेको श्रीसमर्थ-चरणोमे समर्पित कर दिया।

स० १७०२ से श्रीसमर्थ रामनवमीका उत्सव करने लगे । सनसे पहला उत्सन मसूरमे वडे धूम घामके साय सम्पन्न हुआ । उसके बाद प्रतिवर्ष अन्यान्य स्थानाम क्रमशः श्रीसमर्थ-सम्प्रदायानसार नवचैतन्यके साथ श्रीराम-जयन्त्युत्सव मनाया जाने लगा। उन्ही दिनों महाराष्ट्रमे श्रीगिवाजी महाराज हिंदू-धर्मराज्यकी संस्थापना करनेके उद्योगमे लगे हुए थे । श्रीसमर्थ रामदास स्वामीकी सत्कीर्ति सुनकर श्रीशिवाजीका मन उनकी ओर आकर्षित हो गया और उन्होंने इनको गुरुरूपमे वरण कर लिया। सं० १७०६ मे चाफलके समीप शिंगणवाडीमे श्रीसमर्थने उन्हे गिष्यरूपमे ग्रहण किया और श्रीरामचन्द्रके त्रयोदशाक्षर मनत्रका उपदेश दिया । स० १७०७ मे श्रीसमर्थ पार्लीमे आकर रहने लगे । वह तभीसे सजनगढ कहलाने लगा और वहाँ अनेक साधु-संतोके अतिरिक्त सुभीतेका स्थान होनेके कारण श्रीशिवाजी महाराज वार-वार इनके दर्शनार्थ आने लगे। स० १७१२ मे जन शिवाजी महाराज सातारामे ये, तव श्रीसमर्थ करजगाँवमे चलकर भिक्षा मॉगते हुए राजद्वारपर पहुँचे । महाराजने इन्हें साष्टाङ्क प्रणाम करके एक पत्र लिखकर इनकी झोलीसे

डाल दिया, जिसमे यह लिखा था कि 'आजनक मेने जो कुछ अर्जित किया है, वह सब स्वामीके चरणोंम समर्पित है।' दूसरे दिन श्रीशिवाजी महाराज स्वामीक साथ झोळी छटकाकर मिक्षा भी मॉगने छगे, परतु जब श्रीसमर्थने उन्ह समझाया कि 'राज्य करना ही तुम्हारा धर्म है,' तब श्रीशिवाजी महाराजने अपने हाथमें फिर शासनसूत्र छे छिया और स्वामीके मनत्रणानुसार राजकार्य समालने लगे।

श्रीसमर्थ जब तजावर गये थे, तब वहाँक एक अन्ये कार्गगरको ऑखं देकर इन्होंने श्रीगम, लक्ष्मण, मीता और इनुमान्जीकी चार मृर्तियाँ बनानेका काम मीपा था। वे मृर्तियाँ स० १७३८ फाल्गुन कृण्णा ५ को मजनगढ पहुँचीं। उन्हें देग्तकर श्रीसमर्थको परम सन्तोप हुआ। इन्होंने उमी दिन चारों मृर्तियोंकी विविध् वक खापना की। उनकी पूजा-अर्चा होने टगी। फिर माघ कृष्णा ९ के दिन मबसे कह-सुनकर श्रीसमर्थने महाप्रयाणकी तथारी की। श्रीराममृर्तिके सामने आसन खगाकर बैठ गये। उनके प्रयाणकालीन उद्वारोंको सुनकर उठव आदि जिप्य घवराये। इसपर श्रीसमर्थने कहा कि ध्वाजतक जो अध्यासम्श्रवण करते रहे, क्या उनका यही फठ है ११ जिएयोंने कहा—'खामी। आप सर्जान्तयांमी हैं, घट घटके वासी है; पर आपके प्रत्यक्ष और सम्भापणका लाम अब नहीं

मिलेगा।' यह मुनकर श्रीसमर्थने जिप्योके मन्तकपर हाथ रग्नकर कहा—'आत्माराम', 'ढामबोध' इन दो अन्योका मेवन करनेवाले भक्त कभी दुखी न होंगे। तत्पश्चात् इक्कीस बार 'हर-हर' शब्दका उचारण करक श्रीसमर्थने प्यों ही श्रीराम नाम लिया, त्यों ही उनके मुखसे एक प्यांति निकश्कर श्रीरामचन्द्रजीकी मृतिंम समा गयी।

श्रीनमर्थके प्रमिद्ध प्रन्यांके नाम ये ह—'दामवोघ, मनोवोध, करुणाएक, पुराना टामवोव, आत्माराम, रामायण, आंवी चौदह शतक, स्फुट ओवियाँ, पिंडूपु, पञ्चीकरणयोग, चतुर्थमान, मानपञ्चक, पञ्चमान, स्फुट प्रकरण और स्फुट ब्लोक।

श्रीममर्थद्वारा स्थापित जो मुप्रसिद्ध ग्यारह मारुति हैं, उनके स्थान ये हें—शाहपुर, मसूर, चाफरमे दो स्थान, दनज, विरमप्त, मनपाइन्हें, वारगाँव, माजगाँव, विगणवाडी और वाहें।

श्रीसमर्थने लगभग सात मो मठोंकी सखापना की थी। उनमें कुछ मुख्य मठोंके नाम ये ई—जाव, चाफल, मजनगढ, टाफली, तनावर, डोमगॉव, मनपाटले, मीरज, गिवाइ, पण्ढरपुर, प्रयाग, काशी, अयांभ्या, मथुग, द्वारका, बढ़ी केदार, गमेश्वर, गङ्गासागर आदि।

### भक्त उद्धव गोसावी

( लेगाम-श्रीविद्वल रक्षराव देशपाण्डे वी० ए०, एल्-एल्० वी०)

महाराष्ट्रके सुप्रसिद्ध भक्त ममर्थ रामदान स्वामीके ये पर्टाण्य थे । ये महान् भगचढ़क्त थे । इनके पिताका नाम मढाशिव पत और माताका नाम उमा था । मढाशिव पन बनवान् थे । युवाप्रस्थामं टी उनकी मृत्यु हा गयी । उनकी धर्मपत्ती उमाने मती होनेका निश्चय किया । उमा अपने पतिके शवको लेकर चितापर आगेहण करनेवाली ही थी कि उसकी हिए एक गुफाकी ओर पड़ी, जहाँ ममर्थ रामदान भ्यानस्य स्थित थे । उनकी तेजः पुझ, तपम्वीविभृति देराकर उमाने उनके दर्शनार्थ ममीप जाकर नमस्कार कियां । स्वामीजीने 'अष्टपुत्रा मौभाग्यवती भव' ऐमा आशीवांट दिया । उमानं फिर प्रणाम किया—इस विन्यारमे कि स्वामीजी भ्यानस्थ है, मेरी अवस्थाको ममझ

लें। परत उन्होंने फिर उमी आगीर्वचनको दुहराया। तीमरी वार उमाने प्रणाम किया तो खामीने 'दगपुत्री भव'—दम पुत्रांवाळी हो—का आगीर्वांद दिया। उमपर उमाने कहा—'खामीजी। म तो अब सती होने जा रही हूँ और मेरे पतिका देहान्त हो गया है, आपका यह आगीर्वांद केम सत्य होगा ?' पर खामीजीके कृपाप्रमादने उसका पित मजीव होकर उठ बंटा। उमने कहा कि 'मुझे कुछ छोग छे जा रहे थे, इतनेमें एक वानरने आकर छुदाया और में जायत् हो गया। मुझे यहाँ क्यों छाये हो ?' उमाने मारा चुचाना कहा। इसपर उसके पितने खामीके दर्जनकी उच्छा की। दर्जनके बाद खामीजीने कहा कि 'नुमको जो पुत्र होंगे, उनमेंमे प्रथम पुत्र मुझे दे देना।'

दम्पतिने इसे स्वीकार किया और आनन्दसे अपने घर छौट आये । इन्हींके प्रथम पुत्र हमारे चरित्रनायक श्रीउद्धव-स्वामी हैं।

उद्भव स्वामी जन्मसे ही वैराग्ययुक्त भक्त थे । मानो स्वय स्वामी रामदासने ही शिष्यरूपमे अवतार लिया था। समर्थ रामदास इनके पिताके पास आकर इस बालकको देख-कर वहे प्रसन्न होते ये और उसे बहुत प्यार करते ये । उद्भव स्वामी भी समर्थ रामदासको ही अपना पिता मानते थे । छः वर्षके बाद जब उपनयन करनेका निश्चय हुआ। तब बालकने कहा कि भेरा उपनयन रामदास स्वामी-की उपिखतिमे होगा। अन्यया नहीं। ' पर पिताजीने नहीं माना । उपनयनकी तैयारी कर ली । इतनेमे वहाँ समर्थ प्रकट हो गये और उद्धव खामीके मनके अनुसार उपनयन हुआ। पश्चात् इस वालकको लेकर समर्थ माता-पिताके घरसे निकले । गॉववालोने समझाया कि 'इस छोटे-से बालकको आप माता-पितासे अलग क्यो ले जा रहे हैं ?' पर उन्होंने किसीकी नहीं सनी । फिर गॉववालोंके कहनेपर समर्थने उसी गाँवके समीप टाकली ग्राममे हनुमानुजीका मन्दिर बनवाया और उसी स्थानपर इस बालकको रक्खा गया । तदनन्तर स्वामीजी वहाँसे चले गये । जाते वक्त स्वामी-जीने वालकको हनुमान्जीकी पूजाका विधान बतलाया और कहा कि मै शीघ ही छीटकर आऊँगा।

बालकने स्वामीजीके आदेशानुसार प्रतिदिन प्रातः चार बजे उठकर सानः सन्ध्याः हनुमान्जीकी पूजाः जप और ध्यान-धारणा करनेका नियम कर लिया और अपने अनुष्ठानको अखण्डरूपसे चाल् रक्ला । वह प्रतिदिन सद्गरुकी प्रतीक्षा करता रहा । इस तरह बारह वर्ष व्यतीत हो गये । बालक बरावर अनुष्ठान करता रहा। एक दिन उसके मनमे आयी कि भारजी तो शीष्र छौटनेका वादा करके गये थे, फिर अभीतक क्यो नहीं आये । वे मुझपर रूठ तो नहीं गये ११ चित्त व्याकुळ हो गया । और गुरुजीके दर्गनकी लालसा अत्यन्त बढ गयी। उसने पूजाके समय इसके लिये श्रीहनुमान्-जीसे प्रार्थना की । इसपर भी जब समर्थ नहीं आये, तब एक दिन उसने प्रतिजा की कि अब मुझे जबतक दर्जन नहीं होगे, मैं अन्न ग्रहण नहीं करूँगा। इनके भक्तिमावको देखकर हनुमान्जी प्रसन्न हो गये और रात्रिके बारह बजे दर्शन देकर बोले-वित्ता । चिन्ता न करः तेरे गुरुजीको मै लेकर आता हूँ।' इस समय स्वामी रामदासजी सजनगढ- मे निवास करते थे । उनको हनुमान्जीने जगाया और तुरत दर्जन देनेके लिये लेकर आये । उद्धव स्वामी गुरुजीके दर्जन पाकर वहे ही प्रसन्न हुए । यथायोग्य प्रणाम-पूजनादिके पश्चात् उपदेश देनेकी प्रार्थना की । स्वामी रामदासजीने उनको उपदेश दिया और कुछ दिनोत्तक टाकली ग्राममे अपने शिष्यके साथ रहकर उसे हढ आत्मानुभव कराया। तदनन्तर वे वहाँसे फिर सजनगढ लौट गये।

समर्थ रामदासजीके अकस्मात् सज्जनगढसे चले जानेके पश्चात् उनके शिष्य कल्याण, शिवाजी आदिने बड़ी खोज की, परतु जब कहीं पता न चला, तब वे वडे दुखी हुए । समर्थजीके वापस लौट आनेपर उनसे पूछा तो उन्होंने बतलाया कि 'उद्धव स्वामी नामका मेरा एक अत्यन्त प्रिय शिष्य है। उसके प्रार्थनापर में अकस्मात् वहाँ चला गया था। अब वहाँसे लौटकर आ रहा हूँ।' यह कहकर उन्होंने उद्धव स्वामीका सारा वृत्तान्त सुनाया। इसपर सभी शिष्योने उद्धव स्वामीको सजनगढ बुलवाया और अपने सब शिष्योसे उनकी मेट करवायी। उस समय सबको बड़ा ही आनन्द हुआ।

एक दिन समर्थजीने उद्धव स्वामीको अपने 'दास-बोध' प्रन्थपर व्याख्यान करनेकी आज्ञाकी । गुरुजीके आज्ञानुसार उद्धव स्वामीने दासबोधका व्याख्यान इतना सुन्दर किया कि उसे सुनकर गुरुजी वहे प्रसन्न हुए और अपने शिष्योमे उनको अग्रस्थान दिया । सज्जनगढसे टाकली ग्रामका वापस जानेकी आजा होनेपर वहाँसे जब उद्धव स्वामी चले तो छत्रपति शिवाजीने उनसे प्रार्थना की कि भी पाँच गाँव आपके टाकली-मरुको देता हूँ । कृपया स्वीकार कर लीजिये ।' इसपर उन्होंने अत्यन्त नम्रतासे उन्हे लेना अस्वीकार कर दिया । इससे इनके वैराग्यका पता लगता है ।

टाकली लौटनेक पश्चात् उद्भव स्वामी अपने नित्य कार्यक्रमके अनुसार भजन-पूजनमे लग गये । इस दिन्य व्यक्तिके दिन्य जीवनको देखकर जनता उनकी ओर आकृष्ट होने लगी और उपदेश तथा अनुग्रह करनेके लिये प्रार्थना करने लगी । इसपर उन्होंने कहा कि भी गुरुजीकी आशांके विना ऐसा नहीं कर सकता ।' एक दिन समर्थ टाकली आये । उस दिन एकादशी थी । समर्थने आशां की— क्वीर्तन करो ।' आशानुसार कीर्तन प्रारम्भ हुआ । कीर्तन

इतना सुन्दर और भित्तयुक्त अन्त करणसे किया जा रहा या कि स्वय श्रीहनुमान्जी पीछे खडे होकर वाद्य बजाकर कीर्तनमें योग दे रहे थे । सत्र लोग कीर्तनमें इतने मम हो गये कि कई घटोतक अखण्ड कीर्तन होता रहा और किसीको समयका खयालतक न रहा । इस प्रकार सुन्दर कीर्तन सुनकर समर्थ बडे प्रसन्न हुए और उन्होंने आजा दी कि जनताके उत्थानके लिये उद्धव स्त्रामी उपदेश दिया करें और स्वय भक्तिभाव बढानेका प्रयत्न करें। गुरुजीके आंदेशानुसार उद्धव स्वामी नित्यप्रति जनता-को मिक्ति-भावकी ओर आकृष्ट करनेका उद्योग करते रहे । वे स्वय भजन-पूजन करते और दूसरोसे करवाते । जनता भी इन अविकारी पुरुपके आंदेशानुसार आचरण करने छगी । इस सिद्धपुरुपके द्वारा महाराष्ट्रभरमं भिक्तका वडा प्रसार हुआ । फाल्गुन शु० १ के दिन भजन पूजन करते हुए आपने अपने आत्माको परमात्मामं विलीन कर लिया । अवतक इनकी पुण्यतिथि मनायी जाती है ।

## गुरुभक्त कल्याणस्वामी

( लेखक-श्री एम्० एन्० धारकर )

श्रीशिवाजी महाराजके सद्गुरु श्रीसमर्थ रामदासस्वामी महाराजका नाम सभी जानते हैं। श्रीसमर्थ महाराजने अनेकों मठोंकी स्थापना की और उनमे अपने शिप्योको नियुक्त किया। इन शिप्योंने श्रीशिवाजी महाराजको राजनीतिक क्षेत्रमे सहायता दी तथा मुसरमानोंसे आतिङ्कृत हिंदू-जनताको निर्मय किया।

एक समयकी वात है। श्रीसमर्थ महाराज और उनका शिष्यपरिवार कुछ दिनोंके लिये एकत्रित हुआ। शिष्यांमे परस्पर होड-सी लगी थी कि सदुरुकी सबसे बटकर सेवा कौन करता है और सभी प्रायः अपनेको सर्वोपरि सेवकके रूपमे परिचय देनेके लिये लालायित थे। श्रीसद्गुक्मे भला यह वात कैसे छिपी रह सकती थी। इसलिये उन्होंने 'सर्चा कसोटीपर कौन शिप्य खरा उतरता हैं इसकी परीक्षाके लिये एक लीला रन्ती। एक दिनः जव कि समस्त शिष्यमण्डल उपस्थित था, वे जोरसे कराहने छगे। मानो कहीं उनके वडी पीडा हो रटी हो। समस्त गिष्य धवरा गरे और मवने समर्थ महाराजसे इसका कारण पूछा। स्वामीजीने कहा-- 'पुत्रो । मेरी पिंडलीमे एक वडा भारी फोडा हो गया है और उसमें असह्य पीडा हो रही है।' गिष्यमण्डलीमें हलचल-सी मच गयी । सभी शीव्र चिकित्सा कराकर गुरुजीको आराम पहुँचानेके लिये आतुर हो उठे । कोई कुछ तो कोई कुछ उपचार करनेके लिये कहने लगा । स्वामीजीने कहा-(मुनो पुत्रो । यह मेरा फोडा साधारण नहीं है और यह तुम्हारे किसी भी वाह्योपचारने ठीक नहीं हो सकेगा।' गिष्य आग्रहपूर्वक बोले--- भहाराज । कुछ-न-कुछ उपचार तो

अवस्य ही होना चाहिये।' स्वामी महाराजने उत्तर दिया--'हाँ, वत्सो । इसके लिये एक ही उपचार हो सकता है और उससे तुरत ही मेरी पीड़ा मिट जायगी, परतु वह दु:साध्य है। १ इतना कहकर वे चीख-चीखकर पुनः कराहने लगे। यह देखकर शिष्य बोले-- भहाराज ! कैसा भी दु साध्य उपचार क्यों न हो। उसे करनेमें हमे अपने प्राणोंकी भी चिन्ता नहीं है, आप बताये तो सही ।' स्वामीजी सब शिष्योंसे यही तो कहलवाना चाहते थे। उनके इतना कहते ही स्वामीजी वोले---'मुनो, इसका उपचार यह है कि कोई मनुष्य मेरे इस फोड़ेको मुँह लगाकर चूस ले। वस, मेरी वेदना तुरत मिट जायगी, परतु वह चूसनेवाला मर जायगा। स्वामीजीकी यह बात सुनते ही सब गिष्य एक दूसरेकी ओर ताकने लगे । कोई भी इस कार्यके लिये आगे नहीं बढा । अन्तमे 'कल्याण' नामक शिष्य उठे और उन्होंने स्वामीजीसे फोडेपर वॅधी पट्टी खोलनेके लिये कहा । स्वामीजीने कहा-पट्टी खोलनेमे मुझे असह्य वेदना होगी, इसिश्रे पट्टी नहीं खोलनी है। हॉ, पड़ीमेसे एक कोनेपर फोडेका काला सा मुँह दिख रहा है, वस, वहींने चूसना आरम्भ कर दो।' कल्याणने सद्गुरु-चरणपर सिर रक्खा और फोडेको मुँहमे लेकर चूसना आरम्भ कर दिया। फोडेंमेसे चार-छ बूँट लेनेके बाद तो कल्याणने अपना मुँह फोडेपर सारी शक्तिसे लगा दिया और वहे जोरसे चृसना आरम्भ किया। उसे वडा मधुर स्वाद मिऊ रहा था । स्वामीजी चिल्ला उठे— 'ओर कल्याण । धीरे, ओर धीरे 12 पर कल्याण कब माननेवाले थे। कल्याण बोले—'महाराज! आपके प्रतिदिन ऐसे ही फोडे हुआ करे और मैं उन्हें चूता करूँ।' इतना क्हकर क्ल्याणने यथाशक्ति सारा फोड़ा चूल डाला। अन्तमे स्वामीजीने पड़ी खोली और पिंडलीपरते तोतापुरी आमकी एक वडी गुठली और छिलका निक्छ पड़ा। यह देखकर सारे शिष्य लीकत हो गये। पाठक समझ ही गये होगे कि स्वामीजीने परे हुए मीठे लंबे तोतापुरी आमपर री पड़ी बॉघ ही थी ।

आगे चल्कर अपनी अनुपम गुरुभित्तसे कल्पाण श्रीसमर्थरामदासस्वामी महाराजके प्रमुख शिष्य होकर क्ल्याण स्वामी के नामसे प्रसिद्ध हुए और इन्होंने यडा कार्य किया।

# भक्त मुनिजी (स्वामी नरहर्यानन्दजी)

( टेव्क-शीनगवानदासनी )

आचार्य भगवान् भीरामानन्दाचार्यजी महाराजनी आशा पाक्र भक्त मुनिजी चित्रकूटको चल दिये । गङ्गाजीके किनारे-क्निरे चल्कर प्रयागराज पहुँचे । वहाँसे चित्रक्ट गये । चित्रकृटमे विमल्सिट इप्रवाहिनी भीमन्दाक्निजीके किनारे। एक टीलेनर आन खडे हुए। वहाँ प्राचीन संतकी गुफा थी । उत्तमेने मधुर ध्वनि निक्ली और वह उनके भवणोमे जा पहुँची । इधर-उधर देखनेपर गुफाना द्वार मिला। टटिया हटाकर भीतर चले गये। भीतर एक महात्माके दर्शन हुए। प्रणाम क्या आशीर्वाद मिला । महात्माजीने क्हा कि 'इस सीढीसे गुपामे चले जाओ ।' आज्ञानुसार उमी मार्गसे वे भीतर घुत गये। अंदर जानेपर एक बहुत अच्छे साफ-सुधरे प्राङ्गणमे जा पहुँचे, जो अत्यन्त प्रकाशमान था । वहाँ देखते हैं कि चुन्दर आसन लगे हुए हैं, उनमेसे चार आसनो-पर चार भक्त मृति योगसमाधिमें लीन विराजमान है। शेव आसन खाली थे। सोचने लगे कि शायद मुनिजन कही गये हुए हैं । प्रत्येक आसनपर जरुभरा कमण्डल और कन्द-मूरु-फल रक्ले हुए थे। बीचमे एक बडा चुन्दर तालाक पुष्प-वाटिका है, जिसमे नाना पंकारके फूछ खिले हुए है, भ्रमर र्गूज रहे है। यह देखकर आप वहुत प्रतन हुए। आण्ने सरोवरने स्नानकर पुष्पचान किया और अपने भगवान् विजय-राधवर्जी की पूजा की । एक आसनपर जा बैठे, धूनी जगायी। भगवान्को भोग लगाक्र प्रसाद पाया । उस गुजामे जितने भक्तमुनि भजन करते। वे सव ऐकान्तिक थे। किसी-से कोई मुनि वातचीत नहीं करता या । कन्द-फूल-फल सबके आसनोपर पहुँच जाता था। वे वहाँ रहकर भजन करने लगे, मन रम गदा और आनन्दमे निमन रहते हुए बहुत दिन दीत गये। एक दिन अपने भगवान्की पूजाके लिये बुल्ली और फून लेनेके लिये वाटिकामे गये। तद कुञ्जप्रसारिणीके पास

पहुँचते ही उनका गरीर पत्थरने विन्द हुल्न हो गया। उसीमें मस्त हुए बहुत दिन हो गये। एक दिन एकाएक सोल्ह योगिनियोन एक मण्डल उत कुजप्रसारिणीके पास आनाशसे उतरा। उनकी हथेलीपर एक फुलोरे भरा हुआ दिल्य पाल था। स्वाने भक्त मुनिकी भव्यमृतिंपर पुष्प चटाने नमस्नार किया और अपना-अपना थाल रखकर मनोहर मधुरत्वरसे वे स्तुतिगान करने लगीं। स्तुतिके समाप्त होते ही उस भव्यमृतिंमे चेतना दौड़ आयी स्तब्धता दूर हो गयी और सहज सनाधि भङ्ग हुई; वे लड़खडाकर गिर पड़े, चुछ देरमे सँभले, तम सब योगिनियाँ चली गर्यी। साधारण स्थितिमे आ जानेपर उन्हें अपने प्वजित्तराधव' भगवान्की पूजाका स्तरण हो आया। फूल, दुल्सीदल उतारनेको आगे वटे। अब कोई किसी तरहकी रकावट थी नहीं। अब तो 'शिक्ष प्रतारिणीजीने अपना रूप ही बदल दिया और वे एक चुद्ध तमित्वनीके रूपमे परिणत हो गयी, मुनिने चरण छूकर सादर प्रणाम हिया।

तपस्विनीने उनके तिरपर हाथ फेरकर कहा—'बेटा! जा भजन-पूजन कर!'

वृढी माताके वचनोमे वालस्य भरा थाः उससे सन्तुष्ट होकर वे आगे दट्टे, तुल्लीदलादि लेकर आसनपर गये। भगवान्की पूजादिसे निष्टत्त होकर फलोका भोग लगाया और पाया। तत्मश्चात् पूर्व स्थितिगर विचार करने लगे—अहो! उस वाटिकामे न जाने कितने वर्ष पापाणवत् होकर मुझे बीते, तत्र कहीं योगिनियोद्धारा उद्धार हुआ और यहाँ आनेपर देखा कि भगवान्के ऊपर जो चन्दन चटा गये थे, वह वैसा ही गीला लगा हुआ है, स्यातक नहीं। मालूस दे रहा है कि अभी-अभी वाटिकामे गयेऔर लैटकर आये है। यहाँकी दृष्टिसे दो क्षण लगे है और वड़ोंकी दृष्टिसे न जाने क्तिने वर्ष रूग गये। महान् आक्चर्यकी बात है। चल्कर उन बूढे महात्मा-

ने पूछना चाहिये, जिन्होंने मुझे यहाँपर कृपा करके निवास देया है। उनके पास गये और प्रणाम करके वैठ गये।

महात्माने पूछा—'कहिये । इस गुफामे क्या कुछ अनुभव हुआ है <sup>१</sup>१

मुनिजी वोले---'भगवन् । विचित्र अनुभव हुआ है ।' नदनन्तर फुलवारीकी सब घटना सुना दी और रहस्य पूछा ।

महात्माजीने कहा—'इस गुफाका क्षेत्र प्रकृतिसे परे हैं, यहाँ की सब वस्तुएँ अप्राकृत है। प्राकृतिक देश कालकी सरिण यहाँ काम नहीं करती। अस्तु! क्षणभरका परिमाण बढकर वर्णातक पहुँच गया तो इसमे आश्चर्यकी कोई बात नहीं। इसमे जगत्के अन्तर्गत स्वप्न एव सुषुप्तावस्थाके भोग हुए हैं। दक्तलकी ज्योति यदि कण्ठ और हृदयमे उतर आयी तो इसमे आश्चर्य ही क्या है। ऐसा हुए बिना भीतर प्रकाश कैसेफैले और अन्तर्जगत् कैसे प्रकृशित हो। इस मगवद्धामकी मिहमा निराली है। यहाँ असम्भवका आकार ग्रुप्त हो जाता है। ज्ञान और विज्ञानके धरातलपर भगवचरणचिह्न अद्भित है, ऐसा साफ दर्पण है कि इसमे अपनी मुखाकृति स्पष्ट दिखायी देती है। यहाँ बिना प्रयास आत्मज्ञान प्राप्त हो जाता है। भगवान् के सौलम्यगुणका यहाँ सहज विकास है। वृद्धा तपस्विनीजीके उपदेशानुसार मजन-पूजन करते रहो। ग्रुम्हारा मनोरथ पूर्ण हो जायगा।

मुनिजी वहाँसे उठे और आसनपर आकर वाटिकामे उल्सी उतारनेके लिये गये। देखते हैं कि फुलवारीमें आज एक भी तुल्सीका विरवा नहीं है। खूब ढूँढा, एक भी नहीं। बड़े आश्चर्यमें पड गये और विचार करने लगे। चारों ओर दृष्टि घुमाकर देखने लगे तो दूरपर एक तुल्सी-विनका दिखायी दी। उसने मुनिराजके चित्तको खींच लिया, परंतु वहाँ जाने-का मार्ग पथरीला, विकट और सङ्गीर्ण था। भगवान्का नाम लेकर चल पड़े। सुन्दर पावन नामकी ध्विन सुनकर माता दिव्य भूमिकाको दया आ गयी, उसने सुमनमय मार्ग कर दिया। मुनिजी आनन्दपूर्वक तुल्मी-विनकामें पहुँच गये।

वहाँ एक कन्या मिली । असने तुलसीदल उतारनेसे मना किया। वढा हुआ हाथ एकदम रुक गया ।

मुनिने पूछा—'वत्से! इस वनिकाका स्वामी कौन है १ तू क्यों भगवत्सेवाके लिये श्रीतुलसीदल उतारनेसे रोकती है १ अच्छा! एक ही दल ले लेने दे।

कन्याने हॅसकर कहा--वावाजी । यह तुलसीवनिका माता

अनुस्याजीकी है। उनकी आज्ञा ऐसी ही है। देखिये, यहाँके पक्षी और मृग भी इसमे प्रवेश करनेका साहस नहीं करते। माताकी आज्ञा सबको मान्य होनी चाहिये।

मुनिजीने कहा-- 'मुझे महामाताजीके पास ले चली, मैं स्वय उन्हींसे एक तुलसीदल माँग लूँगा । विश्वास है कि वे एक पत्ता तुलसीदल देना स्वीकार कर लेगी।' कन्या उन्हे भूगर्भके मार्गसे ले गयी। वहाँ एक मठ दिव्य मन्दाकिनीके तटपर था । उसे दिखाकर कहा कि 'आप माताके स्थानमे पहॅच गये, मै जाती हूँ। दर्शन होनेपर प्रार्थना कर लीजियेगा। तब मै एक दल तुलसी दे दूंगी । यह कहकर वह गुप्त हो गयी । मुनिजी माताजीके दर्शनकी इच्छा करते हुए इधर-उधर विचरने लगे । इतनेमे दो तेंद्रए सामने अंगड़ते हुए बड़ी तेजीके साथ आते हुए दिखायी दिये। इन मुनिकी ओर उनकी दृष्टि थी । धीरे-धीरे वे पासकी घनी झाडीमे चले गये। डर लगा हुआ था कि कही छिपकर आक्रमण न करें, किंतु ऐसा नहीं हुआ । थोडी देरमे एक जोडा मोरका मठपर दिखायी दिया। वह थोड़ी देर रहकर चला गया। कुछ समय बाद दो परेवा पख जोड़े आकाशमार्गसे उडते हुए उतरे और मुनिके क्षेपर बैठ गये । उनका ऐसा करना मुनिको अच्छा नहीं लगा । उन्होंने दोनोंको पकडकर पृथ्वीपर छोड दिया। वे स्वाभाविक ध्वनि करने लगे । उसे सुनकर मुनिने उन्हे अपने हथेलीपर बैठा लिया। वे सिरपर चढ गये और फ़र्रसे उह गये।

मुनिराज सोचने लगे—'दो चीते, दो मोर और दो कपोत क्यो आये १ कम या अधिक नहीं ।' सन्ध्या हो गयी। थकावट-सी माल्म देने लगी, चन्द्रमाकी चाँदनी फैल गयी, मन्द-मन्द पवन चलने लगा, नीद आ गयी। स्वप्नमे भगवान् अत्रि और माता अनुस्याजीके दर्शन हुए। माताजीने कहा— 'वत्स ! हमारे दर्शनार्थ दुम विकल थे, अतएव तेदुआ, मोर और कपोतके रूपमे हमने तुम्हे दर्शन दिया, पर तुम लख न सके। कलिकालमे सहसा प्रत्यक्ष दर्शनका नियम नहीं है। किसी न-किसी व्याजसे प्रथम दर्शन होते हैं। अच्छा! अब तुम मह्लिकाकुझमे जाकर रहो। कन्यासे कह देना कि 'माताने तुलसीवनका स्वामी बना दिया है। श्रीतुलसी-विनका वह स्थान है, जहाँ महर्पिजीके पास भगवान् राम-लक्ष्मण दोनो भाई बैठे थे। श्रीवैदेहीजी मह्लिकाकुझमें ही मुझसे मिलने आयी थीं।'

स्वप्रमे माताकी झॉकी बद हुई कि ऑख खुल

गर्या। प्रातःसमय उठकर विदा होनेक लिये महात्मा-जीके पास आये और स्वप्नका सत्र वृत्तान्त कह सुनाया। महात्माजीने वहाँ जानेकी आजा दे दी। मुनिराजने मिल्लिकाकुडामे जाकर निवास किया। दूसरे दिन जब आप नित्यकृत्यमे निवृत्त हुए और भगविचन्तनमे मग्न होनेवाले ही थे कि एक सुन्दर मीलकुमार क्षेपर धनुप लटकाये और कन्द-मूल-फल लिये हुए आया। टोकरी सामने रखकर बोला— बडे परिश्रमसे ये मूल-फलादि लाया हूँ; इनको अपने भगवान् भवजयराधवंभा भोग लगाकर पाइये। भोग लगाकर कन्दः मूल और फल तीनोमेसे भगवत्प्रसाद दिया। उसने बडे चावसे प्रसाद पायाः तव मुनि-जीने भी प्रेमपूर्वक प्रसाद पाया।

भील्कुमारने पूछा—'इन तीनोमेसे जो आपको प्रिय लगे हो, बताइये; वेही प्रतिदिन ले आया करूँगा।'

मुनिजीने कहा—तीनो मधुर, स्वादिष्ट और तृप्तिकर हैं। मै तीनोको समानरूपमे चाहता हूँ, मुझे तीनो दे जाया कीजिये।

उसने 'बहुत अच्छा कहा। प्रणाम करके चलागया। मुनि-जी विश्राम करने लगे। सोनेका कोई समय न या, तो भी नीद आ गयी। स्वप्नमे देखते क्या है कि श्रीसीता-राम-लक्ष्मण स्फटिक-शिलापर बैठे हुए वहीं फल भोग लगा रहे हैं।

श्रीरामचन्द्रजीने लक्ष्मगसे कहा—इन यात्राको भी कन्द-मूल-फल देना चाहिये। श्रीलक्ष्मणजी उठना ही चाहते थे कि बाबाजीने हाथ जोडकर कहा—'आक्तोग पा ले ते पत्तल्यर जो प्रसादी बन्न जायगी। उसे ही में पाकर आनिन्दित हो जाऊँगा । भगवान् श्रीरामचन्द्रजीने कहा कि—'आनिने मुनिको हम अपना उन्छिष्ट कंस दे सकते हैं। यह तो बड़े असमजसकी बात है।

मुनिने कहा—भगवन् । म तो नित्य आरका ही उच्छिष्ट पाता हूँ । कोई नयी बात नहीं है । भाग लगाते हुए ध्यानमें आयी हुई दिस्य मूर्ति और इस प्रत्यक्ष दर्शनमें तो ज्रासा भी अन्तर नहीं दिखायी देता।

श्रीवेदेहीजीने करा—'शाया भक्त मुनि हें, द्वर्मकों प्रमाद देना चाहिये ।' श्रीमुमित्रानन्दनजीने कहा—'मनमा-याचा-कर्मणा जिसे दूसरी गति नहीं हैं, उसे अवस्य प्रसादके लिये सत्पात्र ममझना चाहिये ।' श्रीकौमल्यानन्दनजीने कहा— जय सबकी ऐमी ही अनुक्रम्या है, सम्मति हैं- तो प्रसाद दे दो।'

श्रीलक्ष्मणजीने शीघ्र तीना पत्तल उठाकर मुनिका दे दी। यावा निहाल हो गये, यहे प्रेमसे पाने लगे। क्रणामे हृद्य भर गया, नेत्रोसे प्रेमरूपी ऑसुओकी धारा वह निकली। उत्तीसे हाथ-मुँह धुल गया। कृतज्ञ हो चरणस्पर्ग करनेको जैसे उठे कि निद्रा भङ्ग हो गयी। वे भक्त मुनि—हमारे स्वामी नरहर्यानन्दजी ही थे, जिन्होने, गोस्वामी तुलसीदासको रामचरितमानस पढाया था।

## भक्तिरोमणि गोस्वामी तुलसीदासजी

गोस्वामीजीका आविर्माव जिस समय हुआ था, वह समय भी हिन्दूजातिके लिये घोर निराशाका ही था । चारो ओर हम अन्धकारसे घिरे हुए थे। कोई मार्ग सूझ नही रहा था। तुल्सीदासजीने भगवान्का लोकमगल रूप दिखाकर हिन्दू-जातिको मिटनेने तो बचाया ही, साथ ही व्यक्तिके जीवनमे भी आशाका उदय हुआ। हमने भगवान् श्रीरामचन्द्र-की मिक्तिका आश्रय लिया और उसकी शक्तिसे हमारी रक्षा हुई। गोस्वामीजीने हमारी ही ठेठ भाषामे हमे समझाया कि भगवान् हमसे दूर नहीं है, वे सर्वथा हमारे जीवनसे सटे हुए है !

हिन्दीके राजाशित किन अपना तथा अपने आश्रयदाता नरेगका जीवनवृत्तान्त लिखा करते थे, परंतु गोसाईजीने स्वतन्त्र होनेके कारण ऐसा करनेकी कोई आवश्यकता नहीं समझी । उनके ग्रन्थांसं उनके जीवनके सम्बन्धमं कुछ भी पता नहीं चलता । हों, उनकी भक्तिजन्य दीनताकी झलक अवश्य सर्वत्र मिलती है ।

गोस्वामीजी वाल्मीिकके अवतार माने जाते हैं। आप-का आविर्माव वि० स० १५५४ की श्रावणग्रुहा सप्तमीको बॉदा जिलेके राजापुर गॉवमे एक सरयूपारीण ब्राह्मणके घर हुआ था—

म् कुछ महानुभाव श्रीतुलसीदासजोको जन्म भूमि 'सोरों', मूक्तर-क्षेत्र मानने हैं । हर्ने दमरें कोई आपह या विवाद नहीं है । श्रीतुलर्न दासज नहीं के हों, हम नो उनके भक्त-भावको ही पूजते ह ।

पॅदरह से चउनन निष्, कानिदी के तीर । श्रानन सुक्ला सप्तमी, तुलसी घरेउ सरीर ॥

आपके पिताका नाम था आत्माराम दुवे और माताका नाम था हुल्सी । जन्मके समय आप तिनक भी रोये नहीं और आपके वत्तीसो दॉत उगे हुए थे । आप अमुक्त मूल्में पैदा हुए थे, जिसके कारण स्वय वालकके या माता पिताके अनिएकी आशङ्का थी । वच्चनमें आपका नाम तुलाराम था ।

वि० सं० १५८३ की ज्येष्ठ शुक्का त्रयोदशीको आपका विवाह बुद्धिमती(या रत्नावलीजी)से हुआ। पत्नीके प्रति आपकी वडी गहरी आसक्ति थी। एक दिन जब वह नैहर चली गयी। आप उनके घर रातको छिपकर पहुँचे। उसे वड़ा संकोच हुआ और उसने यह दोहा कहा—

हाड माम को देह मम, ताग्र जितनी प्रीति । तिसु आधो जो राम प्रति, अनसि मिटिहि मनभीति॥

यह वात आपको वहुत लगी। विना विरमे हुए आप वहाँसे चल दिये। वहाँसे आप सीधे प्रयाग आये और विरक्त हो गये। और जगन्नाथ, रामेश्वर, द्वारका तथा वदरीनारायण पैदल गये एव तीर्थाटनके द्वारा अपने वैराग्य और तितिक्षाको वढाया। तीर्थाटनमे आपको चौदह वर्ष लगे। श्रीनरहर्यानन्दजीको आपने गुकरूपमे वरण किया।

घर छोड़नेके पीछे पत्नीने एक बार यह दोहा गोसाईजी-को लिख भेजा---

कटिकी खीनी कनक सी, रहित सिंदान सँग सोइ। मोहि फटेको टरु नहीं, अनत कटे डर होइ॥ इसके उत्तरमें गोसाईजीने लिखा—

कटे एक रघुनाय सँग, बॉवि जटा सिर केस । हम तो चाला प्रेमरस, पत्नी के उपदेस ॥

बहुत दिन पीछे वृद्धावस्थामे आप एक बार चित्रक्टसे लौटते समय अनजानमे अपने समुरके घर जा पहुँचे। उनकी स्त्री भी बूढी हो गयी थी। बड़ी देरके बाद उसने हैंन्हे पहचाना। उसकी इच्छा हुई कि इनके साथ रहती तो राममजन और पतिकी सेवा दोनो साथ-साथ करके जन्म सुधारती। उसने सबेरे अपनेको गोसाईजीके सामने प्रकट किया और अपनी इच्छा कह सुनायी। गोसाईजी तुरंत वहाँसे चळते बने।

कहते हैं कि गोसाईंजी शौचके लिये नित्य गङ्गापार जाया

करते थे और लौटते समय लोटेका बचा हुआ जल एक पेडकी जड़-मे डाल देते थे। उस पेडपर एक प्रेत रहता था। जलसे तृप्त होकर वह एक दिन गोसाईजीके सामने प्रकट हुआ और उसने कहा कि मुझसे कुछ वर मॉगो । गोंसाईंजीने श्रीरामचन्द्रजीके दर्शनकी लालसा प्रकट की। प्रेतने बतलाया कि 'असुक मन्दिरमे नित्य सायकाल रामायणकी कथा होती है। वहाँ कोढीके वेशमे नित्य हनुमानुजी कथा सुनने आते हैं। सबसे पहले आते हैं और सबके अन्तमे जाते हैं। उन्हें ही दढता-पूर्वक पकडो ।' गोसाईजीने ऐसा ही किया । श्रीहनुमान्जीके चरण पकडकर आप जोर-जोरसे रोने लगे । अन्तमे हनुमान्-जीने आजा दी कि 'जाओ; चित्रकृटमे दर्शन होगे।' आदेशानुसार आप चित्रकृट आये । एक दिन वनमे धूम रहे थे कि दो सुन्दर राजकुमार—एक श्याम और एक गौर—एक हरिणके पीछे धनुप-नाण लिये। घोडा दौडाये दिखलायी दिये । रूप देखकर आप मोहित हो गये । इतनेमे हनुमान्जी-ने आकर पूछा—'कुछ देखा १' 'हॉं, दो सुन्दर राजकुमार इसी राहसे घोडेपर गये है। रहनमानजीने कहा-- 'वेही राम-लक्ष्मण ये ।

वि० स० १६०७ की मौनी अमावास्या थी । दिन था बुधवार । चित्रकृटके घाटपर बैठकर तुल्रसीदासजी चन्दन घिस रहे थे । इतनेमे भगवान् सामने आ गये और आपसे चन्दन मॉगा । दृष्टि अपरको उठी तो उस अनूप रूपराशिको देखकर ऑखे मुग्ध हो गर्यी—टकटकी वृध गयी । शरीरकी सारी सुध-बुध जाती रही ।

संवत् १६३१ की रामनवमी, मङ्गलवारको श्रीहनुमान्-जीकी आजा और प्रेरणाते आपने रामचिरतमानसका प्रणयन प्रारम्भ किया। दो वर्ष, सात महीने, छज्जीस दिनोमे आपने उसे पूरा किया। पूरा हो चुकनेपर श्रीहनुमान्जी पुनः प्रकट हुए और पूरी रामायण सुनी और आशीर्वाद दिया कि यह कृति तुम्हारी कीर्तिको अमर कर देगी।

एक दिन चोर तुलसीदामजीके यहाँ चोरी करने गये तो देखा कि एक क्यामसुन्दर बालक घनुष-बाण लिये पहरा दे रहा है। चोर लौट गये। दूसरे दिन भी वे आये तो उसी पहरेदारको देखा। सबेरे उन्होंने गोसाईजीसे पूछा कि आपके यहाँ क्यामसुन्दर बालक कौन पहरा देता है। गोसाई-जी समझ गये कि मेरे कारण प्रभुको कष्ट उठाना पड़ता है। अतएव आपके पास जो कुछ भी था। सब उन्होंने छुटा दिया। आपके आजीर्वादमे एक विध्वाका पित पुन जीवित हो गया। यह खबर वादमाहतक पहुँची। उमने इन्हे बुल भेजाओर यह कहा कि 'कुल करामात विज्ञाओं। आपने कहा कि 'रामनाम' के अतिरिक्त में कुल भी करामान नहीं जानता। वादमाहने इन्हें कैंद्र कर लिया और कहा कि जबतक करामात नहीं दिखाओंगे, छूटने नहीं पाओंगे।' तुलसीदासजीने श्रीहनुमान्-जीकी खिति की। हनुमान्जीने बंदरोकी स्नामे केटको विव्यम करना आरम्भ किया। वादशाहने आपके पैरोमं गिकन क्षमा मांगी।

गोसाईं जी एक बार ब्रन्टावन आये । वहाँ एक मन्टिरमें दर्शनको गये । श्रीङ्गणमृर्तिका दर्शन करके यह दोहा आपने कहा—

का बग्नउँ छिव जाज की भरें बने हो नाथ। तुर्ज्या मस्त्रज्ञ नव नवे (जव) धनुष वान तेओ हाथ॥ भगवान्ने आपको श्रीरामचन्द्रजीके म्बरूपमे दर्शन दिये।

आपके रचे हुए वारह त्रन्थ प्रसिद्ध हं---

दोहान की, कित्तासारण गीतावली, रामच्चिरतमानन, रानल्या नहसूर पार्वनीमगल जानकी मगल, वरवे रामाजण, रामाजार विनयपित्रका, वैगायसदीपनी, कृष्णगीतावली । इनके मिना गमस्तमईर सक्टमोचनर हनुमानवाहुक, रामनाममणिकोपमञ्जूपा, रामनाक्षण हनुमानचालीना आदि प्रत्य मी आपके नामसे प्रस्थात है।

गोस्वानी तुल्सीदामजी ही रामायण भारतके घर-घरने बडे आवर और भक्तिके माथ पढ़ी ओर पूर्जी जाती है। मानचने फिनने विगड़ों को नुधारा है कितने मुनुशुओं को मोक्षकी प्राप्ति करावी है, कितने भगवत्-प्रेमियों को भगवान्मे मिलाया है—इमकी कोई गणना नहीं है। यह तरन तारन प्रन्य है। कोई भी हिंदू हमने अगरिवित नहीं है।

१२६ वर्षकी अवन्यामे संदन् १६८० की श्रावण गुष्का सप्तमीः शनिवारके। ही आपने अस्मीवाटपर श्रीर छोडकर साकेतरोकको प्रयाण किया—

मक्त मेलह में अर्घा अर्मा गण के तीर । अक्त मुहा सप्तमी तुलमी तज्जो मरीर ॥

### भक्त कवीरजी

उच्रेर्णांके मक्तोम क्वीरजीका नाम बहुत आटर और श्दाके साथ लिया जाता है। इनकी उत्पत्तिके सम्बन्धमे कई मकारकी किंववन्तियाँ है। कहते हैं, जगहुरु रामानन्द स्वामीक आगीर्वादसे ये कार्याकी एक विवदा ब्राह्मणीके नर्मसे उत्पन्न हुए । ल्लाके मारे वह नवजात शिशुको व्हरताराके ताल्कं पस फेंक आगी। नीरु नामका एक जुनाहा उम बाल्क्को अपने घर उठा छात्रा, उसीने उस बाल्क्को पाला-पोमा। यहाँ वास्क क्वीर' क्हलाया । कुछ क्वीरपर्न्था महानुभावोकी मान्यता है कि क्वीरका आविर्भाव कार्शीके लहर-तारा तालावमें कमलके एक अति मनोहर पुष्पके ऊपर वालकरूप-में हुआ था। एक प्राचीन ग्रन्थमें लिखा है कि किमी महान् योगीकं औरस और प्रतीचि नामक देवाङ्गनाके गर्मसे मक्तराज प्रह्वाद ही क्वीरके रूपमे सवत् १४५५ ज्येष्ठ शुङ्गा १५ को प्रकट हुए थे। प्रतीचिने उन्हे कमउके पत्तेपर रखकर **टहरनाग तालाइमें तैरा दिया था और नीरू-नीमा नामके** चुलाहा दम्पती जवतक आकर उस वालक्को नहीं ले गये, तवतक प्रतीचि उनकी रक्षा करती रही। कुछ लोगोका यह

मी कथन है कि कवीर जन्मने ही मुस्समान ये और नपाने होनेपर म्वामी रामानन्द्रके प्रभावने आकर उन्होंने हिंदू वर्मकी वार्ते जानी । ऐसा प्रसिद्ध है कि एक दिन एक पहर रात रहते ही क्वीर पञ्चगङ्गाधादकी सीट्योपर जा पड़े । वहीं से रामानन्द्रजी स्नान करनेके खिये उत्तरा करते थे । रामानन्द्र-जीका पेर क्वीरंक अपर पड़ गया । रामानन्द्रजी चट गम-राम' बोल उटे । क्वीरने इसे ही श्रीगुरम्स्य प्राप्त दिक्षामन्त्र मान लिया और म्वामी रामानन्द्रजीको अपना गुरु कहने लगे । स्वय क्वीरंके शब्द हैं—

'हम कामी में प्रण्ट मंत्र है, रामानट बेनांगे।' मुसल्मान क्वीरणिन्थयों मी मान्यता है कि क्वीरने प्रतिद्ध मुफ्ती मुसल्मान पत्रीर बेख तकीने दीक्षा ली थी। परंतु क्वीरने बेख तकीका नाम उतने आदरसे नहीं लिया है जितना खामी रामानन्दका। इसके मिना कवीरने पीर पीताम्यरका नाम भी विबेण आदरसे लिया है। इन ब्रातों से यहीं सिद्ध होता है कि क्वीरने हिंदू-मुसल्मानका मेदमान मिटाकर हिंदू-मक्तो तथा मुमल्प्रिम फ्कीरोका सत्संग किया और उनमे जो कुछ भी तत्त्व प्राप्त हुआ, उमे हृदयङ्गम किया।

जनश्रुतिके अनुसार कवीरकं एक पुत्र और एक पुत्री थीं । पुत्रका नाम था कमान्त और पुत्रीका कमान्ती । इनकी न्त्रीका नाम 'छोई' वतलाया जाता है । इम छोटे-से परिवारके पाल्यके लिये कवीरको अपने करघेत्रर कठिन परिश्रम करना पडता था । घरमें माद्य-सतीका जमयट रहता ही था । इमलिये कभी-कभी इन्हें फाकेमस्तीका मजा भी मिला करता था । कवीर 'पढे-लिखे नहीं थे । म्वय उन्होंके शब्द हैं—

मिस कागढ छुयो नहीं, कलम गहीं नहि हाय।

कवीरकी वाणीका सग्रह भीजक के नामसे प्रामिद्ध है। इसके तीन भाग है—रमैनी, सबद और साखी। भाषा खिन्नडी है—पजाबी, गजस्थानी, खडी बोली, अवबी, पूर्वी, बजभाण आदि कई बोलियोका पॅन्वमेल है। भाषा साहित्यिक न होनेपर भी बहुत ही जोरदार तथा पुरुष्ठमर है। कवीरको आन्तिमय जीवन बहुत प्रिय या और अहिंसा, मत्य, मदान्वार आदि मद्गुणोके ये उपामक थे।

कवीरने परमात्माको मित्र, माता, पिता और पित आदि म्पोमे देखा है। कभी वे कहते हैं 'हिरमोर निउ, में रामकी वहारिया और कभी कहते हैं 'हिर जननी, में वालक तोरा।' उनकी उल्ट्याणियोमे उनका भगवान्के माय जो मधुर प्रगढ मम्बन्व था, उसकी बहुत मुन्दर व्यञ्जना हुई है। अपनी मरलता, साधुम्बभाव और निब्छर सतजीवनके कारण ही कवीर आज भारतीय जनममुदायमे ही क्यां, विदेशोमे भी लोगोंके कण्टहार बन रहे हैं। इधर यूरोप वालोने भी क्वीरके महत्त्वको कुछ कुछ अव ममझा है।

बुटापेमं कवीरके लिये काशीमे रहना लोगोने दूमर कर दिया था। वश और कीर्तिकी उनपर बृष्टि सी होने लगी। कवीर इसमे तग आकर मगहर चले आये। ११९ वर्षकी अवस्थामं मगहरमे ही उन्होंने शरीर लोडा।

मत शिरोमणि कवीरका नाम उनकी सरलता और माबुताके छिये ससारमे सदा अमर रहेगा। उनकी कुछ साखियोकी बानगी लीजिये—

ऐसा कोई ना मिला, सत्त नाम का मीत। तन मन सापै मिरग ज्या, सुनै विषक का गीत ॥ सुख के माथे सिक परो, जो नाम हृदय से जाय। वितहारी वा दुःख की, (जो) पर पर नाम रटाय ॥ तन यिर, मन थिर, बचन थिर, सुरत निरत थिर होय । कह कवीर इस परुक को, कलप न पानै कोय ॥ माली आवत देखि कै, किनयाँ कर पुकारि। फुली फुली चुनि किये, काल्हि हमारी वारि॥ सोजा तो सुपिने मिलै, जागा तो मन माहि। कोचन राता, सुधि हरी, विद्धात कवहूँ नाहि॥ हॅस हंस कत न पाट्या, जिन पाया तिन रोय। हॉमी खेंके पिंड मिर्हे तो कोन दुहािनि होय ॥ चूडी पटको पलग से, चोली कात्री आणि। जा कारन यह तन वरा ना सृती गऊ लागि॥ सव रग तॉन, रवाव तन, बिरह वनावै नित्त । आर न कोई सुनि मके, कै सार्ट, के चित्त॥ कवीर प्याला प्रेम का अंतर किया लगाय। रोम रोम में रिम रहा, और अमल क्या खाय ।

## भक्तवर श्रीदादूजी

म० १६०१ वि० की चैत्र ग्रुक्ता अप्टमी गुरवारको अन्मदाबादमे लोदीराम ब्राह्मणके घर इनका प्राकट्य हुआ था। ये नागर ब्राह्मण थे। लोदीरामक कोई सन्तान नहीं थी। एक दिन भगवान्की दयामे उसने मावरमती नदीमे बहता हुआ एक सदूक देखा। नदीमेसे उसने मदूकको निकाल लिया और खोलनेपर देखा कि उसमे एक परमज्योतिर्मय छोटाना वालक हमता हुआ लेट रहा है। उसने उस वालकको घरपर लाकर अपनी म्बीका दिया। उसकी स्त्री भी उमे भगवान्की कृपापूर्ण देन समझकर बडे प्यारमे पालने लगी।

भगवान्की मायासे उसके स्तनोंमे दुग्ध भी आ गया। मार्ता पिताके लाड-गारमे पलते हुए टादूजी दूजके चॉटकी तरह दिनोदिन वढने लगे। ग्यारह वर्षकी अवस्थामे भगवान् श्रीकृष्णने इन्हें बृद्धरूपसे दर्शन देकर तत्त्वज्ञानका उपटेश दिया। दादूजी विरक्तः, जानी और भक्त हो गये। ये कुछ समय वाद सत्मङ्कके लिये घरमे निकर पडे, परतु माता पिताने पीछा करके इन्हें पकड लिया ओर घरपर लाकर वडनगरमे इनका विवाह कर दिया। परतु मामारिक बन्धन इन्हें बॉध थोड़े ही सकते थे। उन्नीम वर्षकी अवस्थामे ये

फिर घरसे निकल पडे । घूमते घामते ये जयपुर-राज्यान्तर्गत सॉमर प्राममे जा पहुँचे । यहॉपर दावूजीने अपनेको छिपाने एवं शरीरयात्राके छिये रुई पीनने (धुनियॉ) का कार्य आरम्भ कर दिया । तदनन्तर वारह वर्षतक कठिन तपस्या करके पूर्ण सिद्धि प्राप्त की थी । ये निरन्तर छययोग एव मिक्तरसमे छके रहते थे । इनको वचनसिद्धि भी प्राप्त थी, परतु ये करामात दिखाना पाप समझते थे । अन्तर्मुख रहकर अन्तर्ज्योतिके ध्यान, अभ्यास, स्मरण एव सहजयोगसे ईश्वरमे छय होनेको ही सर्वोपिर साधन मानते थे । अहिंसा, सत्य, अस्तेय, शौच, शान्ति, अपरिग्रह, वैराग्य, तितिक्षा, क्षमा, दया, समता, निरिममानता एव आर्जव आदि सास्विक गुणोकी प्राप्तिके लिये साधन करनेवालेको ही साधु मानते थे ।

इन्होंने अपने मतको कोई सम्प्रदायका रूप नहीं दिया था, कितु कुछ तो इनके जीवनकालमें ही और कुछ इनके पीछेसे होते होते एक सम्प्रदाय वन ही गया। पहले तो इस सम्प्रदायका कोई नाम न था। पीछेसे जिंध्योंने 'ब्रह्म-सम्प्रदाय' नाम रख लिया। सुन्दरदासजीने भी अपने ब्रन्थमें 'सम्प्रदाय परब्रह्मका' ऐसा उछेख किया है। परतु जनतामें यह नाम प्रचित्र नहीं हुआ। अब यह सम्प्रदाय 'दादूपन्थ' या 'दादूसम्प्रदाय' के नामसे प्रसिद्ध है। यो तो दादूजीके हजारों जिंध्य थे, परतु सुख्यत, गणनामे १५२ जिंध्य ही आते हैं। इनमेसे १०० जिंध्य तो विरक्त हो गये और उन्होंने जिंध्य एव मठ आदि नहीं बनाये। बाकीके ५२ जिंध्य, जिंध्य वनाने एव स्थान बॉधनेके कारण, थॉमाधारी

महंत कहलाये । दादूजी विवाहित थे । उनके दो पुत्र एवं दो पुत्रियों थी । दादूजीका परमपदप्रयाण नारायणा नामक स्थानमे हुआ था । यह दादूपिन्थयोका प्रधान स्थान है और इनके प्रधान महत भी यही रहते हैं । यहाँपर कई बड़े-बड़े दर्शनीय स्थान भी बने हुए हैं । दादूजीका सफेद पत्थरका दादूदारा भी यही बना है । बावन महतोंके स्थानोंमे भी दादूदारे बने हुए हैं । दादूपन्थी साधु भारतमे प्रायः सभी जगह फैले हैं । जयपुर राज्यमे एक दादूपन्थी 'नागा जमात' बड़ी भारी सख्यामे हैं । इस जमातके साधु बड़े बीर होते हैं । अन्य साधु भगवाँ बस्त्र पहनते हैं, परतु नागा साधु सफेद बस्त्र ही धारण करते हैं । कोई-कोई महातमा नीले बस्त्र धारण करते देखे गये हैं । दादूपन्थी साधु प्रायः सदाचारी होते हैं । दादूपम्प्रदाय एक प्रतिष्ठित सम्प्रदाय है और इसमे समय समयपर बड़े धुरन्धर जानी, बीर, गुणी, विद्वान् एव कलाकार भक्त सत होते रहे हैं और इस समय भी हैं ।

दावूजीके प्रधान ५२ शिष्योमे ये अति प्रसिद्ध है— महात्मा गरीवदासजी, वडे सुन्दरदासजी, रजवजी, जगजीवन-दासजी, बाबा बनवारीदासजी, चतुर्भुजजी, मोहनदानजी मेवाडा, वपनाजी, जैमलजी कछवाटा, जैमलजी चौहान, जनगोपालजी, जगगाजी, जगनाथजी कायस्थ, सुन्दरदासजी दूसर (जिनके सुन्दरविलास आदि ग्रन्थ है) इत्यादि।

श्रीदावूजी महाराजने स० १६६० वि० में नारायणा स्थानमें परमपदको प्रयाण किया । इनकी गद्दी इनके सबसे बड़े पुत्र श्रीगरीबदासजी महाराजको मिली ।

## गुरु नानकदेवजी

( ले॰ — कुमारी श्रीनिर्मला माथुर )

मानवकी हासोनमुखी प्रवृत्तिको जन रोकना अनिवार्य हो चला था, मुगल गासनके अन्तर्गत जन मजहनी तास्सुब चरम सीमापर था, स्वधर्म त्यागके लिये प्रजाको नाना कष्ट देकर विवश किया जा रहा था, ऐसे ही समयमे साम्य और एकताके प्रतीक भक्तप्रवर श्रीगुरु नानकदेवजी प्रकाशमे आये थे । गुरुजीकी फुल्रवारीमे क्रमण गुरु श्रीगोविन्द्सिंहजीपर्यन्त एक-से एक तेजस्वी और प्रतापी महापुरुपोके आविर्मावकी परम्परा भारतभूमिके पथको पावन प्रकाणमय करती रही ।

श्रीनानकजी विक्रम १५२६ [ मन् १४६९ ] मे पजाब-प्रदेशान्तर्गत जिला लाहौरके पास जहाँ जन्मे थे, वह स्थान नानकाना साहिवके नामसे प्रसिद्ध है। उस स्थानपर एक बहुत सुन्दर ताळाव है, जिसगर प्रतिवर्ष कार्तिको पौर्णमासीको बडा भारी मेळा लगता है।

नानकजीके सस्कार सावारणतया अत्युच थे। वे भाषाके तो प्रकाण्ड पण्डित नहीं थे, पर अध्यात्म विद्याके रहस्यसे सुपरिचित एक मेधावी पुरुष थे। वचपनसे ही उनकी प्रवृत्तियाँ अन्तर्मुखी थी। भगवान्की ओर उनकी स्वाभाविक प्रवृत्ति थी। १९ वर्षकी अवस्थामे आपका विवाह हुआ और दो पुत्ररत हुए—श्रीचन्द और लक्ष्मीदास। श्रीचन्दजी उदासीपन्थके प्रवर्तक है।

आपकी अवंस्था जैसे-जैसे बढती गयी, वैसे ही वे आत्मिक उन्नतिके प्रवाहमे वह चले और अन्ततोगत्वा गृहस्थसे विरक्त हो गये, साधु सङ्गतिमे विचरने लगे। आप सभी मतके साधुओंसे सप्रेम जिजासुके रूपमे मिलते, अध्यात्मचर्चा करते और यथाशक्ति उनकी सेवा करते। गुरुजी नम्न, दयालु, सम्य, तेजस्वी वक्ता, मजनीक और कवि-हृदय प्राणी थे। आपका अधिक समय प्रायः ईश्वरोपासनामे ही लगता था।

नानकजीकी तेज शक्तिका प्रकाश चारो ओर फैला । श्रद्धालुजन प्रभावित हुए और आपकी कीर्ति उजागर हुई। जिन-जिन स्थानोमे गुक्जीने भ्रमण करके उपदेश दिया था। उन-उन स्थानोके नाम आपकी स्मृतिमे 'साहिव' सम्बोधनसे प्रख्यात है।

भारतवर्षके प्राय' सभी भागों में, विशेषकर पजाबमे भ्रमण करके गुरुजीने अपना अमूल्य उपदेश दिया। आत्मिक अम्युदयके - लिये शान, भक्ति, नाम-साधन, भजन, सुरत शब्द-योगका अम्यास आदि आपके प्रमुख उपदेश थे। इन्हीं हारा भवसागर-से निस्तारकी आपकी निष्ठा थी। साम्प्रदायिक हठ वा दुराग्रहका लेश भी आपमे न था। कोई नवीन पन्थ-निर्माण भी उनका ध्येय वा उद्देश्य न था। वे तो एक उच्चकोटिके भगवद्भक्त थे। नानकदेवजीके शिष्य रूढिके रूपमे 'सिख' कहलाने लगे। पथ उन कित्रय घटनाओका परिणाम है, जो मुख्यतया पञ्चम गुरु अर्जुनदेवके समयसे घटित होनी प्रारम्भ हुई थीं, और दशम गुरु गोविन्दिसहजीके समय एव उनके पश्चात्तक घटती रही।

यह सत्य है कि गुरु नानकदेव जन्मसे पजाबी थे, परतु वे केवल पजाव या भारतके ही नहीं प्रत्युत समस्त ससारके लिये आदरणीय हैं। वे मानव एकताके समर्थक ये और इसीका प्रचार उन्होंने अपने जीवनमें किया। उनका कहना है—

खालक वसे धलक, में खलक बसे एव माह । मदा किसनु आखिये, जाजिस बिन कोड नाह ॥

गुरुजीके जन्मके समय देशमे विदेशियोका राज्य था और लोग बडे दुखी थे । सन् १५२६ मे जब बाबरने भारतपर आक्रमण किया, तब देशकी स्थिति और भी खराब हो गयी थी। उस समय देशमे जो अत्याचार हुए, हत्याकाण्ड और ल्टमार हुई, उसका वर्णन गुरुजीने अपनी वाणीमे बडे टर्दमरे शब्दोमे किया है— खुरासान खसमान किया, हिन्दुस्तान डराया आपे टोप न देई करदा जमकर मुग्रू पठाया जैसी मैं खसम की वाणी, तैसडा करी वे ज्ञान वे लाजों। जैसी मैं खसम की वाणी, तैसडा करी वे ज्ञान वे लाजों। पाप की जज लैं कावलों घाया, जोरो मगी टान वे लालों॥ जिन सिर सोहन पट्टियाँ मागी पाए सचूर। सो सिर काले मनियन गल विच आवे घूड़॥

वे इस अत्याचारके विरुद्व जोरदार आवाज उठानेके लिये स्वय एमनावाद गये, जहाँ विशेषरूपसे अन्यायका जोर था। उन्होंने वहाँपर होनेवाले अन्यायका तीव विरोध किया और आक्रमणकारियोंकी तथा तत्कालीन कमजोर सरकार की निन्दा की। इस विरोधके कारण वावरने उन्हें कैंद्र कर लिया। रिहा होते ही उन्होंने घरवार और परिवार आदि छोड़कर देश देशान्तरोंका भ्रमण किया। भारतीय साम्यवाद के सन्देशके लिये आपन केवल भारतके एक छोरसे दूसरे छोर तक गये, विलक्ष नेपाल, भ्टान, सिक्कम, तिन्वत, चीन, ईरान, अफगानिस्तान और अरव भी गये।

गुम नानकदेव विभिन्न वर्मावलिम्बयोसे पृथक् पृथक् रूपसे मिले और उन्होंने धार्मिक स्थानो और मेलोकी भी यात्रा की । आपने अधिकारियों, प्रजाजनो तथा धार्मिक नेताओको उनकी त्रृटियाँ इस तरह बतायों कि वे उनकी बातोसे प्रभावित हुए । स्थान-स्थानपर विना किसी भेद-भावके सस्थाएँ स्थापित की गयीं, जहाँ सब लोग आपसमे मिलकर बैठते-उठते, खाते-पीते, प्रभु-चिन्तन करते और सुख-दु:खमे एक दूसरेके साझीदार बनते।

गुरुजीको बुराईसे घृणा थी, परतु वे पतित व्यक्तियोसे घृणा नहीं करते थे। उन्होंने पतितोको ढूँढ-ढूँढकर उनसे प्रेम किया और उन्हें सत्यमार्गपर लगाया। प्रेम, तर्क तथा मीठी वाणीसे दूसरोंके हृदयोंको जीता। ऐसे प्रेमपूर्ण विचित्र दगसे आप वात ग्रुरू करते कि लोग स्वय उनकी ओर वैसे ही खिंचे चले आते, जैसे घामसे सताये हुए लोग पानीके भीठे और शीतल स्रोतके समीप आकर इकडे हो जाते हैं।

गुरुजी 'एक पिता एकस के हम वाठक'का आवाहन कर देशके सभी सम्प्रदायोंको एक स्तर और एक मचपर लानेकी चेष्टामे तन्मय रहे। उन्होंने नेक कमाई करनेका उपदेश दिया और वॉटकर खानेकी आदत अपने शिप्योंमे डाली।

गुरु नानकदेवजीके सिद्धान्त-प्रचारके विषयमे विद्वान्

कनिंघमने अपने लिखे इतिहासकी पाद टिप्पणीमे लिखा है-

'जगदीश्वर ही सब कुछ है। मानसिक पवित्रता ही मब कुछ है। मानसिक पवित्रता ही प्रथम धर्म है और श्रेष्ठ प्रार्थनीय और सावनीय वस्तु है। नानकजी आत्मोत्सर्ग और आराबना सीखनका उपदेश देते थे। वे अपनेको अन्य प्रवर्तको-की अपेक्षा श्रेष्ठ और असाधारण गुणीतथा शक्तिशाली नहीं ममझते थे। उनका कहना या किंदूसराकी भाँति वेभी एक प्राणी ह। अपने स्वदेशवामियोको पांचत्र जीवन वितानेका वे मदा उपदेश करत थे।

श्रीगुरु नानकदेवजीका नाम भारतवर्षक वार्मिक इतिहाप में सत जीवनके अध्यायमें आज भी अद्भित ह और मदा अमर रहेगा।

#### -------

## उदासीनाचार्य श्रीश्रीचन्द्रजी

( लेखर-सामी श्रीसर्वदानन्दना महाराज, दर्जनरत )

उदामीन सम्प्रदायक प्रवर्त्तक श्रीश्रीचन्द्रजी महाराजका जन्म स० १५५१ भाद्रपट ग्रु० ९ को तलवडी नामक गॉवमे। जो लाहीरसे तीम कोम पश्चिम है तथा आजकल जिमको नानकाना माहिब कहते हैं। अत्रियकुलभूपण श्रीनानकदेवजीकी धर्मपत्नी श्रीसुल्अणादेवीके गर्भमे हुआ था ।

जिस समय आप इस पृथ्वीतलपर प्रकट हुए, उमी समय आपका गिशु गरीर जटा भसादिसे विभूपित या और ज्यो ज्यो वह वडा हुआ, त्यो त्या आपने जो एक मे-एक अद्भुत कार्य किये, उनको देख सुनकर लोगोको यह पक्का विस्वास हो गया कि आप कोई अलैकिक महापुरुप है तया विपयान्य जीवोके उद्वारार्थ ही पघारे हे । यथासमय आपका यज्ञोपचीत-सस्कार सम्पन्न हो गया और आप विद्याध्ययनके लिये कस्मीर भेज दिये गये । वहाँ आपने अल्यकालमे ही वेद-वेदाङ्गोका विधिवत् अन्यपन कर लिया और जब आप ब्रह्मचर्याश्रमका पालन करते हुए सक र-गास्त्र-निष्णात हो गये, तव सं० १५७५ की आपाढी पूर्णिमाको कम्मीरमे ही आपने सदुरु खामी श्रीअविनागिरामजीसे उदासीन-सम्प्रदायानुमार दीक्षा छे छी । त्तरपश्चात् कुछ दिनोत्तर गुरुदेवकी ही सेवामे रहकर आप उनके उपदेशामृतका पान करते रहे । जब आपने धर्मोद्धारका ममय देखाः तव भारतभ्रमणके हिये निकट पडे । उत्तर भारत-से लेकर दक्षिण भारतके प्रायः समस्त तीर्थांका आपने परिभ्रमण किया और अपने उपवेगाद्वारा धार्मिक जगत्मे एक नवीन जारित फैला दी । फिर अन्य स्थानोमे भी जा-जाकर आपने कितने पाप परायण जीवोका उद्घार किया, इसकी कोई गणना नहीं की जा सकती 7

कुछ ममयके अनन्तर आप फिर कम्मीरकी ओर चले गये और वहाँ जाकर आपने वेट-भाष्ये।की रचना की ।

तत्पश्चात् आपका पदार्पण पेशावर तथा काबुलकी आर हुआ । उधरके यत्किञ्चित् हिंदुओंका जीवन विधर्मियांके दवावमे सकटमय या अत आपने कई स्थानापर अपनी योगर्शानके प्रभावने हिंदुओकी रक्षा की । जहाँ-जहाँ आपने हिंदुआकी रक्षा की, वहाँ-वहाँपर प्राय. अवतक आपक स्मारक वर्ने 🐔 । उसी समय सिन्धके हिंदुआंपर भी यवनोका वडा भारी अत्याचार हो रहा या । वहाँके टहा नामक नगरमे यह म्यिति यी कि हिंदु अपने मन्टिरोमे आरती करते ममय यवनोक भयमे घण्टा-शङ्घ भी नहीं बजा पाते ये ओर खुलेआम पाठ पूजा तो बट यी ही । यह सुनकर आप शीव ही वहाँ पहुँचे और अपने योगवले वहाँके शासकको परान्त करके आपने हिंदुओं-को वार्मिक स्वतन्त्रता दिलायी । इमी प्रकार आपने जहाँगीर वादशाहको भी एक वार अपने योगवलका परिचय देकर प्रभावित किया या । और काञ्चलके वजीरखाँ नामक मुमन्मान-पर तो आपकी योगवाक्तिका प्रभाव जादूकी तरह पडा था । वह आपके उपदेशोंके प्रभावने भगवान् श्रीकृष्णका अनन्य भक्त वन गया और 'हे कृण विष्णा मधुकेंटभारे' की न्त्रनि लगाने लगा । तालयें यह कि आपन लोकहितके लिये असल्य चमत्कारपूर्ण कार्य किये । स्थानाभावके कारण यहाँ उनका वर्णन नहीं दिया जा मकता और न आपके बहमूरय उपदेश ही यहाँ दिये जा सकते हैं। जिन्हें आपके जीवनकी अनन्त षटनाओं तथा आपके दिव्य उपदेशोंको जानना हो, उन्हें श्रीचन्द्रप्रकागः, उदामीनधर्मरत्नाकरः, उदासीनमञ्जरी प्रमृति यन्योका अवलोकन करना चाहिये । उदासीन मम्प्रदायके प्रचारद्वारा सनातन धर्मकी विजय-पताका फ्रहराते हुए आप १५० वपातक इस धरावामपर विद्यमान रहे । जन आपके निर्वाणका

अदमा आयाः नव आय चम्याकी पार्कत्य-गुकाओने जाकर ्तिोटिन हो गये। इसी कारण आयको निर्वाण-तिथिका ठीक-ठीक पता नहीं चलता । उद्घा चारहठ श्रीनगर कन्यार और पेशावर—ये पॉच आउने नुख्य निवान खानथे । आउने वाद आउने अनेको शिष्य भी वडे-वडे निद्ध महात्मा हुए और उन्होंने भी विश्वका वडा हित किया ।



## भक्तप्रवर स्वामी श्रीहरिदासजी (हरिपुरुपजी)

( लेखर--श्रीमंगल्यासनी स्वामी )

भारतीय प्रदेशमें पहर्त्वाः सोल्ह्वाः मत्रत्वां शताब्दियां विनेष महत्त्वाद रही हैं। इनमें अने नो हैं बरके परम भक्त एवं अने ने। मत-महारमा अवतरित हुए थे। नानकः क्वीर नान्देवः रेदामः दाद् आदि सत तथा तुल्मीः सरः मीराः आदि मक्तो ना स्थान हमारे समाजमे हैं। वह किमी ने अविदित नहीं। इनी संतर्अणीमें स्वामी श्रीहरिदासजी महाराज हुए है। इनने जन्मतिथिका ठीक ठीक प्रामाणिक तथ्य तो सामने नहीं आपा है पर ये मोल्ह्वीं मदी ने अन्त तथा मतरहवीं स्दीके मध्यमें हुए है।

महाराज हरिदामजीना जन्म नॉखला गोत्रके क्षत्रिय-हल्मे परगना डीडवाणेंक नारडोढ प्राममें हुआ था । इनका जातीय नाम हरिनिंहजी था । वयस्क होनेपर कुटुम्बी-जनोंने इनका विवाह कर दिया । जब इनकर कुटुम्बके भरण-पोपगका भार आया। तय इन्होंने डाकेका आश्रय लिया । मान्वाडकी वीरान भूमिमे अपने गॉवके इधर-उधर ये आते-जाते मुनाफिरोको इटकर उन इटकी नम्पत्तिमे कुटुम्बका भरण-पोपग करने लगे।

देवनोगसे एक दिन जब ये ल्ट-प्रमोटके निये जगलमें स्थित ये तब कर्गमें एक महानमा पुरुप आ गये। इन्होंने उनके भी पोधी-पत्रे टटोर्यनेना निश्चन किया। अपने शक्त दिखाकर महात्माको जो उन्छ अन्यने पाम हो दे देनेको कहा। महात्माको पाम वस्तुत उन्छ या नहीं। उन्होंने उत्तर दिया कि 'हमारे पाम तुम्हारी लुटके लायक कुछ भी नहीं है।' हरिनिंह जीको विश्वाम नहीं हुआ। उन्होंने महात्माको अन्ती तन्था देनेको बाध्न किया। महात्माने तन्था दे दो उनके पाम कुछ निकत्म नहीं। जब हरिनिह जी कुछ न मित्रनेमें हताश हुए तब महात्माने उन्हें कहा कि 'तुम यह लूट एमोटका जयन्य कर्म क्यों करते हो र कुडम्बके भएएपोरणोन लिने तो खेती आदिका कार्य भी किया जा सकता है। तुम इस निक्षेष्ट कर्ममें लगाकर अन्ते अल्युत्तम मनुष्य-

क्षत्मको अनवरत हिंसाने क्यो पारमन बना रहे हो ! क्या तुम्हारा वह कुडुन्ब, जिसके पान्न-पोपणके लिये तुम यह पानकां कर रहे हो, तुम्हारे इम पानकां भी भागीदार होगा ! तुम्हें यह तो न्यान करना चाहिये। महात्माकी प्रेमभरी, दयाछतामनी वागीना सुननर हरिनिह जीके कठोर हृदयमे कुछ नम्रताने खान नहां किना। उन्होंने महात्माको उत्तर दिया कि 'इममे विचार क्या करना है। जब कुडुम्बके व्यक्ति मेरे द्वारा ले जाये गये धनमे अनना भरग-पोपण करते हैं, तब मेरे पापकार्ने भागीदार भी उन्हें बनना ही पड़ेगा। मैं जो हत्या तथा खूट पाट करता हूँ। उसका उननोग अकेले मैं ही नहीं करता। मैं तो उन्हींके लिये इम कर्मको अपनाये हुए हूँ। इम स्थितिमे वे इमने विच्चत कैमे रह सकते हैं ११

महात्माने अनि ज्ञान्त भावमे हरिसिंहजीको सम्बोधन करते हुए करा-यह तो तुम अपनी कल्पनासे ही निर्णय कर गहे हो । कभी तुमने उनसे यह पूछा भी है कि भी इम हत्या-क्मीसे यह सब धन लाता हूँ। जिसका कि तुम मव उपयोग करते हो उम हत्याकाण्डमं तुम सव भी भागीदार हो या नहीं ! वस्तुत इम विपयमे हरिमिहजीकी अपने कुटुम्बमे कभी वातचीत हुई नहीं थीं। उन्होंने सोचा कि वात तो ठीक है। मेने कुटुम्बवारोमे कभी पूछा तो है नहीं | वे महात्माने वोले-पैमेने इस वारेमे कुटुम्बवालो-में कभी वातचीत तो नहीं की है। महात्माने कहा— तुम आज अभी जाक्र उनमें पूछ लो। ताकि तुम्हें पता तो ल्ये कि उनका इम विषयमे क्या निश्चय है । हिरिसिंहजीने कहा— भी इनका उत्तर लेकर आज, तवतक तुम्हें यही ठहरना होगा ।' उन्होने सोचा—साधु हैं। क्या पता ठहरे या नहीं । उन्होने महात्मामे कहा— मुझे भरोंचा नहीं है कि म कुटुम्बमे प्रक्रर वापिम आऊँगा, तवतक तुम यही ठहरे रहोंगे १ अत में तुम्हें यहाँ एक पेडसे बॉधकर जाता हूँ, ताकि लोटकर आनेपर तुम मुझे मिल सको ।' उन्होंने महात्माको एक

बृक्षसेबॉध दिया तथा खय घोड़ेपर सवार हो अपने ग्राम गये। घर जाकर उन्होंने माता, पिता, भाई, स्त्री, पुत्रादिसे महात्माके कहे हुए प्रश्नको पूछा । सबने एक ही उत्तर दिया कि 'पाप-पुण्य सब अपने किये हुए ही भोगते है। तुम इत्या करते हो चाहे छूट खसोट करते हो, उसका पल तुम्हीको भोगना होगा । हम उसमे न शरीक है, न हमारा उससे सम्बन्ध है । हमें क्या पता द्वम किस उपायसे कमाकर छाते हो । हमारा भरण-पोषण, तुम्हारा कर्तव्य है । तुम चाहे जिस उपायसे कुमाकर लाञा । हमे तो खाने-पहननेको चाहिये। 'सनका ब एक ही उत्तर सुनकर हरिसिहजी चिन्तामे निमम हो गये। वे सोचने लगे कि जिनके मुख आरामके लिये में यह सब कुकर्म कर रहा हूँ, वे तो सब खानेके ही साझीदार हे। पापके फलमोगमे किसीने हिस्सा वॅटानेको नही कहा । इस स्थिति-मे ये सब पापकर्म, जो अबतक किये है तथा कर रहा हूँ, उनका फल मुझीको भोगना है, फिर मैं यह निकृष्ट कर्म करता ही क्यो रहूँ । इस तरह विचार करते हुए इरिसिंहजी वापस उस स्थानपर आये, जहाँ महात्माकां बॉध गये थे।

महात्माके पास जाकर उनके वन्धन खोल हाथ जोड उनके चरणोमे गिर गये । उनसे पार्थना करने लगे— 'महाराज । घरके तो सभी व्यक्ति मेरे पापकर्ममे हिस्सा वॅटाने-से इन्कार कर गये हैं। मैंने इतने समयतक जिनके लिये इतना घोर पाप किया। वे सब तो केवल खानेभरके ही साथी हे । आपने ठींक ही कहा था। अब आप ही मुझे कोई ऐसा मार्ग बतलाइये, जिससे में इस पापकर्मका ठींक ठींक प्राथिश्वत्त कर सकूँ।' महात्माने उपदेश दिया कि 'इसका एक ही मार्ग है—ईश्वरका चिन्तन करना। श्रद्धा तथा प्रेमभावसे ईश्वरके नामका जप करो। इसीसे तुम्हारे सब पापकर्माकी निवृत्ति हो जायगी।'

हरिसिंहजीने तत्क्षण ही अपने अस्त-शस्त्र एक कुँएमे हाल दिये और उसी समयसे महात्माके निर्दिष्ट किये हुए नाम-चिन्तनमे लग गये । वहाँसे वे कोलियेके दक्षिणमे स्थित एक हूँगरीपर जाकर निवास करने लगे। इसी जगह उन्होने परम श्रद्धा तथा हढ धारणासे नाम-चिन्तन किया । उनके हृदयके सत्र मिलन भाव समाप्त हो गये । अन्त-करणकी पवित्रता होते ही उनकी कठोर हिंसा-भावनाकी जगह दया और प्रेमने अपना आवास कर लिया । उनकी वृत्ति अत्यन्त पवित्र और विमल हो गयी । वे ईश्वराराधन करते हुए सभी प्राणियोसे

समान स्नेह करने लगे । डीडवाणे तथा उनके आसपासके क्षेत्रमे सब जगह उनकी ख्याति व्याप्त हो गयी। टीडवाणे नगरमे एक संतरेवी गाढा महाजन रहते थे । महाराजकी कीर्ति सुन वे भी दर्शनार्थ हूँगरीपर महागजके पास गये। हरिदासजी महाराजके दर्शन करके महाजन परम प्रमन्त हुए तथा तभीने वे महाराज हरिदासजीकी अन्न-जठने खेवा करने लगे । महाराज हरिदामजीने अउनी पुनीत निष्ठांगे परम पदकी प्राप्ति की । डीडवाणें के पान नरम एक देवीका मन्दिर था । नागरिक लोग परम्परासे देवीको पशुओकी वलि चढाया करते थे। जय महाराज एरिदासजीने इम स्थितिको देखाः तय उन्हें अत्यन्त दुःख हुआ । उन्होंने अपने सह्पदेश-द्वारा लोगोको पशुवध करनेमे रोका । उनकी सद्भावनापूर्ण प्रेरणामे जो छोग बहुत फ्रान्डसे पशुविल दिया करते ये। उन्होंने भी उनका परित्याग कर दिया। तवमे अवतक उन पाड़ा देवीके खानपरकमी पशुविह नहीं की जाती । इस हिंसाके निवारणसे होगोकी उनमें और भी अधिक श्रद्धा हुई। जन-साधारण उन्हें अव दयाल महाराजके नामसे मन्वोधित करने लगे । इस तरह हरिटासजी महाराज अब अपने सदुपदेशीसे लोक कल्याण करते हुए मारवाइके बहुत से स्थानी-मे परिभ्रमण करके अन्तम गाढा मराजनके विशेष आग्रहसे डीडवाणे नगरमे पधार आये । महाराजके सेकड़ी निप्य उनके उपदेशके प्रभावसे ईश्वर चिन्तनमें ही अपना समय लगाने लगे । हरिदासजी महाराजके जीवनकालमे ही अनेका शिष्य उन्हींके आदर्शपर चलने लग गये थे। इन शिष्यांकी परम्परा ही आगे चलकर 'निरञ्जनी सम्प्रदाय' करलाने लगी । राजस्थानके चार सत सम्प्रदाय (दादूपन्थीः निरञ्जनीः रामस्नेही शाहपुरा, रामस्नेही सिंह्यल ) में निरज्जनी-सम्प्रदाय भी अपना प्रमुख स्थान बनाये हुए है। इस सम्प्रदायके मूलपवर्तक उपर्युक्त हरिदासजी महाराज ही थे। इन्होने अपने अभ्यास तथा नाम चिन्तनसे जो अनुभृति प्राप्त की उसे अपनी वाणीद्वारा सर्वसाधारणतक पहुँचाया । उनकी यह वाणी ही अब उनका वास्तविक स्मृतिचिद्ध है। उक्त वाणीका प्रकारान जीधपुरके साधु देवादासजीने सं० १९८८ वि०मे किया है। उसकी प्राप्ति कुजविहारीजीका मन्दिर, करलावाजार, जोधपुरके पतेपर उन्हे पत्र लिखनेसे हो सकती है।

श्वानः भक्तिः वैराग्यकी त्रिधारा वाणीमे प्रवाहित है। साखीः गन्दः, लघुप्रन्यः, अरिल आदिमे महाराजने अपनी साधना तथा अनुभृतिकी जो धारा प्रवाहित की है, वह सर्थ- साधारणके मनस्तलको छूए विना नहीं रहती। साधनाद्वारा उन्होंने न केवल अपना ही उद्धार किया। किन्तु उस साधना-मार्ग-का पथ प्रदर्शन करके उन्होंने औरांके लिये भी मार्ग प्रशस्त कर दिया है। उनके एक पद तथा दो आदेश यहाँ दिये जाते हैं। उसमे उनकी भावधाराका यिकिञ्चित् आभाम मिल सकेगा।

नन रे नीविद के गुन गाय । ा कि जब गब उठि चेंक्रेगी, कहत हूँ ममझाय ॥ टेक ॥ अटक अरि हरि ध्यान वर मन, मुग्नि हरि मा लाय ॥ भद्द नु मगबत भरम मजन सत जरन महाय ॥ १ ॥ तरल तृप्ना त्रिनिध रस वस, गिरुत गित तह चड़ ॥
जाय जोवन, जग श्रासे जाग रे मितमड़ ॥ २ ॥
मोह मन रिपु श्रासमें तें, गहर गुन जलदेह ॥
जन हरिदाम आज सफारु नाहों, हरि मजन कर केह ॥ ३ ॥

माया चढी सिकार तुरी चटकाट्या।

के मारे के मारि प्तासा लाट्या॥

जन हरिदाम भज राम सकक जन घरिया।

हरि हा मुनिजाय वस दम्बार तहीं ते फरिया॥ १॥

## श्रीहरिरामदासजी महाराज

श्रीरामानन्दी वणावमम्प्रदायान्तर्गत एक रामस्नेही नाम र्चा शान्ता मारवाडवान्तमे प्रमिद्ध है। इसके आयाचार्य श्रीट्रिरामदानजी महाराज हुए । बीकानेरने नौ कोस पूर्वम मिंह यह नामक गाँव है। वहाँ भाग्यचन्दनी जोशी नामक ब्राह्मणके घर आपका प्राइमीव हुआ था। विशुद्ध हुडि हानेमे छोटी अवस्थामे ही ज्यौतिप, योग, वेदान्तादि शाम्त्रोमे आप कुशल हो गये। अनन्तर भक्ति, विरक्ति और उपरतिके तीत्र भावोके कारण आप दुलचामर प्राममे श्रीरामानन्दी वेष्णव महात्मा श्रीजमल्डामजी महाराजके गरणागत हुए । आउने मचन १७०० वि० आवाढ कृष्णा त्रयोदशीको उनमे दीक्षा र्छा । पश्चात् आप श्रीगुरुदेवका आगीर्वाट प्राप्तकर मिंह्यल प्रधारे । आप प्रतिदिन मन्त्र्या होते ही सिंहथलमे मात कोम दुलचानर ग्राममे अपने गुरुटेवके पान चले जाते ये और रातमर सत्मङ्ग करके प्रात सर्पादयमे पहले वापस सिंह यह लैट आते थे। इम तरह छ. महीने बीत गये। इमके बाद श्रीगुरुदेवकी विशेष आजाके कारण आप प्रतिदिन न जाकर महानेमं एक बार गुरुदर्शनार्थ पवारत रहे और कुछ ही दिनामे श्रीमद्गुरुक्षपासे पूर्ण योगी हो गये। जीवोंके कर्माणार्थ आपने वेद, वेदान्त, उपनिपद् और योगशास्त्रके मिद्धान्तानुमार मारगर्भित अनुमनपूर्ण उपदेश दिये, जो 'वागी'के रूपमे आज भी प्रचलित ह । आपके सहस्रं। शि'य-र्गाशब्द हुए तथा आपके जीवनमे अनेको चमत्कार हुए, विम्नारभवसे वहाँ एक दो ही लिखे जाते है।

स्थानीय स्वरूपसिंहजी नामक वारहट देवयोगसे वहुत ही आर्थिक कप्टमं पद्कर श्रीमहाराजकी वरण हुए और आपकी दयामे उन सकटमे मुक्त होनेके साथ ही भक्तिके पात्र भी हो गये। इन विपयमे एक दोहा प्रचलित है—

ाया गुन गोनिङ को, पार्यो इन्त्र अमाप ।

आयी साय स्वरूप के, सदगुर द्यार प्रनाप II एक वार प्राय मब शिष्योंने आपके जीवित महोत्सवके रियेस० १८३४ वि० चेत्रकृष्णा मसमीका दिन निश्चयकर सव-को आमन्त्रित कर दिया । उत्मवकी तेयारी होने लगी, परत उक्त निश्चित तिथिम पद्रह दिन पूर्व ही आप अचानक दारीर छोडकर भगवद्वाम पवार गये । इसमे विष्योंको अत्यन्त दुःख हुआ । शिष्योके दुःखमे करुणाई होकर आप भगवान्से एक मामकी आजा लेकर पुनः लौट आये । अव शिष्योंके आनन्दका पार नहीं रहा तथा मारे काम फिर धूम-वाममे होने छगे । बहुत जनममुदाय होनेमेः जिन्हं पानीका. ठेका दिया था, वे पर्याप्त पानी नहीं पहुँचा मके । बीकानेरके गॉवोमे जलका अभाव प्रमिद्ध है। लोग घवरा गये। तव ञित्योकी प्रार्थनापर आश्वामन देते हुए आपने कहा-'घवराआ नहीं। ईश्वर सब आवश्यकताओकी पूर्ति अपने-आप ही करेंगे ।' इतना कहफर स्वय अपनी कुटीमे व्यानस्थ हो गये। एक ही दो घड़ीमे प्रभुक्तगमे निर्मेष आकाममे मेघाने आकर गर्जना की और चारो ओर जल ही-जल कर दिया । वड़े आनन्दमे महोत्मवकी समाप्ति हुई और लोग अपने-अपने स्थानंको चले गये। तव आपने पूर्वप्रतिजाको यादकर स० १८३५ वि० चैत्र गुक्रा सप्तमी गुक्रवारको तीन पहर पहले ही अन्त्येष्टि-कियाकी सब सामग्री मॅगवा ली-और निर्दिष्ट समयपर दारीर छोड दिया।

### भक्त श्रीरामचरणजी रामसनेही

सवत् १७७६ वि॰ माघ ग्रुह्म १४ के दिन ट्रेंढाड देशके सोडा नामक ग्राममे वीजावर्गाय वैन्य श्रीवन्तरामजीकी धर्मपतीसे आपका जन्म हुआ था। आपका जन्मनाम श्रीरामकृष्णजी था। जब ये इक्तीम वर्षके हुए तव सोते समय इनके चरणामें वज्ञका चिह्न देखकर एक ब्राह्मण आश्चर्यचिकत हो गया और सोचने लगा कि ये तो कोई सत है। अवतक गुप्त क्यो हे १ पर भगवान्की ऐसी ही मर्जा थी। उनी ममय श्रीरामकृष्णजीको न्वम हुआ कि में नदीमे वहा जा रहा हूं और एक पहुँचे हुए महात्मा हाथ पकडकर मुझे वचा रहे हे। यम अब क्या था, उन्हीं स्वप्नमे देखे हुए महात्माको हूँ होनेके लिये ये घरसे निकल पडे। रास्तेमे वैराग्यके वडे-वडे विचार मनमे आये। ससारके दु.ख और अनित्यताकी छाप इनके

मनपर जम गयी । मेवाडवे दॉतडा प्राममे इन्हें वरी महात्मा मिल गये उन सतका नाम श्रीकृष्णरामजी महाराज था । और उन्होंने इन्हें योग्य अधिकारी ममसकर भगवत्-तत्त्वका उनदेश किया और इनका नाम श्रीरामचरणजी रस दिया।

ये स० १८०८ वि० के भाइपदमें गृद इवेश घारण कर के गुपामें दुसे और पश्चीन वर्षतक तप्त्या करते रहे। तप्त्रश्चात् इन्होंने छत्तीस हजारमें अधिक मालियों की रचना की। वे अनुभवसे ओत प्रोत है। इनके २२५ शिष्य थे। ये मुनुदु-जनों को निर्जुण राम-महामन्त्रका उपदेश करते थे। शाहपुरा नरेश आपको बड़ी श्रद्धांसे शाहपुरा ले आये थे और शाहपुरामें ही सवत् १८५५ वि० वैशाख कु० ५ को इन्होंने अपना पाञ्चभौतिक शरीर त्यागा। ये रामरनेही नम्प्रदायक म्लाचार्य माने जाते है।



## भक्त महेशदासजी

( लेखक-दीवानवहादुर श्रीनेशवदामजा )

चार सौ साल पहलेकी वात है । सौन्दर्यकी गोद कस्मीरकी घाटीमे भक्त महेरादामजीका जन्म हुआ था। कम्मीरकी रमणीयताने इनके मनमे सौन्दर्य-उपासनाके प्रति प्रगाद अभिरिच उत्पन्न कर दी और वचपनसे ही ये चेतन-सौन्दर्य परमात्माकी खोजमे लग गये । ये घरसे निकल पढ़े और बीस कोसकी दूरीपर एक पहाडी नदीके तटपर पर्वतकी गुफामे रहकर भगवानका भजन करने लगे। ये प्रायः वीणाके मनोरम तार झक्तकर एकान्तमे अपने प्रियतमका आवाहन किया करते थे। धीरे-धीरे आस पासके प्रामा और नगरोमे इनकी ख्याति बढने लगी। एक दिन इन्होंने अचानक अपनी कुटीके सामने ही एक सिद्ध महात्मा योगीका दर्शन किया। वे तपस्याकी मृर्ति थे। उनके हाथमे जलपात्र था, वगलमे मृगछाला थी। जटाएँ सुनहली थी, नुखमण्डल दिन्य वान्तिते चमक रहा था। महेगदासजीने अपने-आपको उनके चरणोम समर्पित कर

दिया। ये उनके शिष्य हा गये।

ये अपने गुरुदेन, पिण्डोरीधामके संस्थापक योगिराज श्रीभगवानजी महाराजके माथ गुरुस्थान पिण्डोरीमें चले आये । वे नित्य स्योंदयसे पहले न्यात नदीमें सानकर प्रकृतिकी श्रान्तिमयी गोदने बैठकर भगवान्की आराधना किया करते थे । एक बार मुगल्सम्राट् जहाँगीरमें भी इनकी अचानक भेट हो गयी थी । वे महेशदासजीकी भक्तिनिष्ठासे बहुत प्रभावित हुए थे । महेशदासजीके उपास्य भगवान् श्रीसीता-रामभद्र थे । भगवान्ने कृपापूर्वक भक्ती इच्छा पूर्ण की । उनकी गुरुनिष्ठा भी अत्यन्त प्रभावपूर्ण थी । वे सदा कहा करते थे कि पनवधा भक्तिमें किमी भी एकका आश्रय लेनेपर जीव भगवत्क्रपाके अधिकारी हो जाते हैं।' उन्होंने भगवान् श्रीरामकी लीलाका चिन्तन करते करते शरीर लोडा था । उनकी समाधिपर प्रत्येक वर्ष पिण्डोरीमें बहुत बडा मेला लगता है ।

## श्रीरानावाईजी

( प्रेपक-श्रीरामस्वरूपक्षा ज्ञान्त्रा )

श्रीरानावाईजीन मारवाडके हरनामा ग्राममे जालम जाटके घरपर जन्म लिया था। बाल्यावस्थाने ही भगवान्के चरण-कमलोमं इनकी अनुरक्ति थी, प्रमिद्ध सत श्रीखोजीजी महाराजकी इनपर वडी कृपा रहती थी। उनके सत्सङ्ग के प्रभावसे इनका पूर्ण जीवन भगवान्की भिक्तिने मम्पन्न हो उठा। ये घीरे-बीरे समारमे विरक्त होने लगीं, यौवनके प्रथमकक्ष-मे प्रवेश करते ही माता पिताने इनका विवाह करना चाहा, पर इन्होंने यह कहकर विवाह प्रम्ताव अस्वीकार कर दिया कि 'मने तो पतिरूपमे भगवान्का ही वरण किया है, मेरे मनमे किनी दूपरे पुरुपकी कामना ही नहीं है। ये एकान्तमे रहने लगीं, भगवद्भजन और मत्सङ्ग तथा खोजी महाराजके दर्शनके मिवा इनके जीवनका कोई दूपरा कार्यक्रम ही नहीं था।

एक ममय गोयन्दराव राठौडके मनमें यह वात उठी कि रानावाई एकान्तमे खोजी महाराजसे सत्मङ्ग करती हैं। वे युवावस्थामम्पन्न रमणी हे, उसे उनके चरित्रपर शक्का हुई। उमने छिपकर देखा तो आश्चर्यचिकत हो गया, खोजी महाराज उसे छ, माहके वालकके रूपमें दीख पड़े।

गोयन्डरावने टोनोके चरणांपर गिरकर अमा माँगी।

एक समय जोधपुरके महाराजा अभयसिंहके आदेशने बोरावडके ठाकुर राजिसिंहने अहमदावादपर अविकार करनेके लिये सेनामहिन कच किया । इन्होंने मन ही मन राना वाईम प्रार्थना की कि युक्तमे मेरी विनय हो । विजय ही गयी । महाराजा अभयिमहने उन्हे पुरस्कृतकर हाथी पर चढाकर बोरावड़ भेजा । हवेळीके मामने हाथी ठहर गया, वह आगे बढता ही नहीं था । उन्हे स्मरण हो आगा कि रानावाईका दर्शन करना तो शेप ही रह गया है, जिनकी कृपामे विजय मिश्री । वे उनका दर्शन करके कृतार्थ हो गये । रानावाईने आशीर्वादक रूपमे गोवरमेरे हाथां से राजिमहके पीठपर थापा दिया । योपका रग तुरत कंसरका हो गया और सब ओर केसरकी सुगन्व छा गयी ।

रानावाईके सम्बन्धमे अनेक चमत्कारपूर्ण घटनाएँ कही-सुनी जाती है। उन्होंने सवा दो सौ साल पहले परमधामकी यात्रा की, आज भी उनकी पवित्र तपोभूमिमे बहुत वडा मेला लगता है।

## महात्मा रामसुखजी

( प्रेपक-श्रीरामखरूपजी वास्त्री )

महात्मा राममुखजी महाराज उच्च कोटिक भगवद्गक्त थे। वे रामस्नेही मम्प्रदायके आचार्य रामचरणदामजी महाराजके विष्य थे। उन्होंने ख्वाम ग्राममे आवक वेश्य-जातिमे जन्म लिया था। बाख्यकालमे ही मगवान्के प्रति प्रेममाव था। सत और साधुओकी सेवामे उनका मन बहुत लगता था। कुछ दिनोंके बाद उन्होंने बाहपुरामे रामचरणदासजी महाराजके दर्शन किये और दीक्षित होकर बारह मालतक नितान्त एकान्त स्थानमे घोर तपस्या की। घीरे घीरे उनका वेराग्यक तप और त्यागपूर्ण जीवन अडोस-पडोमके लोगोंके लिये एक आकर्षक पदार्थ हो गया। वे तपस्याकी अवियम मौन-त्रती हो गये थे।

एक वार मरहठाँकी सेना एक जगलसे जा रही थी कि उमने देखा एक पुरुष कुछ दूरपर वैठा है। रामसुखजी महाराज भजनमे लीन ये । भगवान्के व्यानमें ममाविस्थ ये । सेनाके कुछ सेनिकोने उन्हें ठम ममझकर उनपर तलवारसे प्रहार किये, चौरासी वार निष्फल हो गये । अन्तमें मेनापतिने प्रहारिक मा, तब रामसुख महाराजके शारीरसे दूध निकलने लगा । खून नाममात्रको भी न दीख पड़ा । सेनापतिने ममस्त सेनामहित क्षमा माँगी । सतकी चरण वृत्ति मस्तकपर चढायी । एक ममय उनके अडोमपडोसक ग्रामोके निवामी अकालमें आशङ्कित होकर मान्याकी ओर जानेकी तथारी करने लगे । उन्होंने रामसुखजी महाराजका चरण-स्पर्श किया । सत उनकी मार्मिक वेदनासे पिघल उठे, उन्होंने लोगोंको घर छोडकर वाहर जानेकी मनाही कर दी । कुछ ही समयके बाद भगवान्की छुपामें मसल्धार जलबृष्टि हुई ।

श्रीरामसुराजी महाराज बहुत वहे त्यागी, मक्त और तूम्बा ही रखते थे । उन्होंने आजसे दो सौ साल और महात्मा थे । वे अपने पास एक फटा-पुराना कन्था पहले टोकमे नश्वर गरीर छोड दिया ।

## श्रीध्यानदासजी महाराज

( प्रेषक-श्रीरामस्वरूपजी शासी )

श्रीध्यानदासजी महाराजका जन्म मेवाडके आमेट ग्राममे राजपूत जातिमे हुआ था । वे रामस्नेही सम्प्रदायके महात्मा श्रीरामचरणदामजी महाराजके शिष्य राममेवकजीके द्वारा दीक्षित थे । वे प्रायः विदेहावस्थामे रहते थे । भगवान्के भजन और ध्यानमे ही रात दिन लगे रहते थे । उन्होंने मौनवत लेकर उदयपुरके जगदीश मन्दिरके वाहर पत्थरके हाथीके पैरमे पीठ सटाकर वारह सालतक कड़ी तपस्या की । वे भगवान् श्रीरामके महान् भक्त थे । मेवाडके महाराणा भीमसिहजी उनका वहा सम्मान करते थे, उनके प्रति श्रद्धा और मिक्त रखते थे । महाराणाने उनके रहनेके लिये तथा भजन कीर्तनके लिये एक यहुत वहा 'रामद्वारा' वनवा दिया । उदयपुरके पिछोला तालावके जग-निवास महलमे

एक दिन राणाने ध्यानदासजीके दर्शनकी इच्छा कीं>
राणा उस समय उसी महलमे थे। महात्मा ध्यानदासने
तालावपर जाजिम बिछवा दिया। वह कमलके पत्ते के समान
जल तलपर तैरने लगा। कुछ सतोको साथ लेकर ध्यानदासजी जाजिमपर बैठ गये और जग-निवास महलमे पहुँच्य
गये। महाराणा तथा उदयपुरके निवासी इस चमत्कारपूर्ण घटनासे आश्चर्यचिकत हो उठे।

उदयपुरमे कुछ दिनोतक रहनेके वाद ध्यानदासजी महाराजने बीकानेर, कोटा आदि स्थानोमे भ्रमण करके रामभिक्तिका प्रचार किया । वे आदर्श त्यागी, सिद्ध वैरागी और महान् भक्त थे। दो सौ साल पहले उन्होंने समाधि ले ली।

## भक्त रैदासजी

मैं अपनो मन हरिजू सां जोरगी, हरिजू सां जोरि सबन सां तोरगी। सब ही पहर तुम्हारी आसा, मन कम बचन कहै रैटासा॥

प्रमुकी भक्तिमे जाति पॉतिका भेदभाव न कभी था और न कभी रह ही सकता है।

रैटामने स्वय कहा है---

जाि भी ओछी, करम भी ओछा, ओछा किसच हमारा। नोचे से प्रभु जच कियो है, कह रेडास चमारा॥

रैदासजीके जन्मकी निश्चित तिथि अवतक सन्दिग्ध-सी
है। कवीरके सममामयिक होनेके कारण इनका समय ईस्वी
सन्की पद्रहवी मदी ठहरता है। रैटासका जन्म कागीमे ही
हुआ और ये कर्ट बार क्वीरके सत्मङ्गमे भी सम्मिछित हुए थे।
कथा है कि पूर्वजन्ममे ये ब्राह्मण थे और स्वामी रामानन्दके
आपने चमारक घर उत्पन्न हुए। बचपनसे ही रैदास माधुसेवी

थे । इस कारण इनके पिता रघु इनपर नाराज रहा करते थे । वात यहाँतक बढी कि उन्होंने रैदासको घरसे निकाल दिया और खर्चके लिये एक पैसा भी नहीं दिया ।

रैदास अल्मस्त पक्कड थे । लोक परलोककी, निन्दा-स्तुतिकी ओर उनकी दृष्टि गयी ही नही । घरमे एक सती-सान्वी स्त्री थी। जो कुछ घरमे होता, उसे तैयारकर वह पति-की सेवामे ला रखती। रेदास एक मामूली झोपडीमे रहते थे। जूते बनाकर अपनी जीविका चलाते थे। पासमे ही श्रीठाकुर-जीकी चतुर्मुजी मूर्ति थी। जूते टॉकते जाते और प्रेमविद्दल वाणीमे अपने हरिकी ओर निहार-निहारकर गाते रहते—

प्रमुजी । तुम चदन, हम पानी । जाकी अँग अँग वास समानी ॥
प्रमुजी । तुम घन, वन हम मोरा । जैसे चितवत चद चकोरा ॥
प्रमुजी । तुम दीपक, हम वाती । जाकी जोति बरै दिन राती ॥
प्रमुजी । तुम मोती, हम घागा । जैसे सोनहि मिरुत सुहागा ॥
प्रमुजी । तुम खामी, हम दासा । ऐसी मगति करै रैदासा ॥

कहते हैं, इनकी आर्थिक दुरवस्थाको देखकर प्रसुको दया आयी और उन्होने साधुरूपमें रैदासजीके पास आकर उनको पारम पत्थर दिया और उममे जूता सीनेके एक लोहेके भीजारको सोना बनाकर दिखा मी दिया। रैटासजीने उम पत्थरको लेनेसे इन्कार कर दिया। परंतु साधु भी एक हठी या। लाचार होकर रेदासने कहा, 'नहीं मानते हो तो छप्परमें खोंस दो।' तेरह महीने बाद जब वही साधु फिर आये और पत्थरका हाल पूछा, तब रैदासने कहा कि 'जहाँ खोंस गये थे, चहीं देख लो मेने उमे छुआ भी नहीं है।'

मक्तमालमे रैदासके सम्बन्धमें कई वाते लिखी हैं। उनमें एक यह भी है कि चित्तीडकी रानीने, जो एक वार काशीयात्राके लिये आयी थीं, रैदासकी महिमा सुनकर उनको अपना गुरु बनाया। रैदामके सम्बन्धमें चमत्कारकी कई वातें प्रख्यात हैं, जिनसे यही स्पष्ट प्रमाणित होता है कि भगवानके दरवारमें जाति-पॉतिका उतना महत्त्व नहीं है जितना भिक्त और लगनका है।

पूरे १२० वर्षके होकर रैदासजी मगवद्धामको प्राप्त हुए । उनके पन्थके अनुयायियोका विश्वाम है कि वे सदेह गुप्त हो गये । गुजरात, विहार आदि कई प्रान्तोंमें लाखों आदमी ऐसे हैं, जो अपनेको 'ैदासी' कहते हैं । रैदासजी प्रेम और वैराग्यकी तो मूर्त्ति ही थे। श्रीहरिचरणोका अनन्य आश्रय ही उनकी माधनाका प्राण है—

जो तुम तोरो राम, में नहि तोरो ।

तुम सो तोरि कवन सो जोरो ॥

तीरथ वरत न करों अंदसा ।

तुम्हरे चरन कमल क मरोसा ॥

जह जह जाओं तुम्हरी पूजा ।

तुम सा देव और नहि दूजा ॥

रैदामकी विवशता भी कितनी सरल, फितनी स्वामाविक है—

नरहिर । चन्तरु है मिन मेरी, रुसे मगित रुक्ट में तेरी ॥
त् मोहि देखें हां तोहि देखू, प्रीति परसपर होई ।
तूँ मोहि देखें, तोहि न देखूँ, यह मित सब बुधि खोई ॥
सब घट अतर रमिस निरतर, में देखन निह जाना ।
गुन सब तीर, मोर सब औगुन, इत उपकार न माना ॥
में तं, तोरि मोरि असमिब मों, रुस करि निस्ताम ।
कह रेदाम इच्छा रुस्नामय । जे जै जगन अभारा॥

# भक्त पर्वतजी

पर्वतजी भक्तराज नरसी मेहताके चचा थे। इनका यह नियम था कि प्रतिदिन हाथमे तुल्सीजीका गमला लियाऔर अपने गाँव माँगरोळसे भगवान्का नाम लेते हुए चल पड़े। कोसों दूर द्वारका जाकर, श्रीरणछोडरायजीके चरणोमे उसे रखके, दण्डवत् करके फिर अपने घर आ जाते थे अपने घर केवल रातमें रहते और उसमे भी गमलोमे तुल्सी बोते और प्रात-काल होते ही चल देते। अडसठ वर्षतक इनका यह नियम चलता रहा। अव गरीर वृद्धा हो गया, ज्वर आने लगा, घरके लोगोंने मना किया, फिर भी ये कय मानने लगे। इनका नियम अखण्ड रहा।

एक दिन यक जानेके कारण चार कोस दूर आजक गॉवके वाहर वावलीकी सीढीपर ये सो गये और स्वम देखा कि में भगवान द्वारकाषीं शकी सेवा कर रहा हूँ। तथा वे प्रकट होकर कह रहे हैं कि भी तुमपर प्रसन्न हूँ। अगहन शुक्का प्रशीको गोमतीको साथ लेकर द्वाम्हारे गॉवमें में ही आ जाऊँगा। अव यहाँ आनेकी आवश्यकता नहीं। दतनेमे ही इनकी ऑख खुल गयी। ये अपने भगवान्को देखनेके लिये ब्याकुल हो उठे। परत न देख सकनेके कारण खप्नपर पूरा भरोसा न हुआ। उसी समय आकागवाणी हुई और फिर वही बात दुइरायी गयी। अव पर्वतदासने भगवान्की आजा गिरोधार्य की। लोगोको बडी प्रमन्नता हुई।

इधर एक कारीगरने, जिमका नाम वासुदेव था, पढ़ सहीनेतक परिश्रम करके एक सिंहासन बनाया था, उसे छेकर पर्वतदासके घर आनेकी आजा हुई। ठीक वि० स० १५०० की अगहन शुक्रा पढ़ीके दिन चार घड़ी दिन चढते-चढते पर्वतदासके घरके पासकी बावछीमे देवी जल एकाएक बढने लगा और मगवान् श्रीरणछोडराय उससे प्रकट हुए। सब लोगोने उनकी पूजा की, उसी सिहासनपर मगवान् विराजमान हुए। श्रीरणछोडरायजीका वह प्राचीन विग्रह आज भी मॉगरोळमे विराजित है और सिहासन भी वहीं मौजूद है। इनके प्रतापसे मॉगरोळ मारतका एक पवित्र तीर्थ हो गया है।

# भक्त नरसी मेहताजी

नरसी मेहता गुजरातके एक बहुत वडे श्रीकृष्णभक्त हो गरे हैं। उनके भजन आज दिन भी न केवल गुजरातमे विलक्त मारे भारतमे वडी श्रद्ध। और आदरके साथ गाये जाते . हे । उनका जन्म काठियावाड प्रान्तके जूनागट गहरमे वडनगरा जातिके नागर-ब्राह्मण कुळमे हुआ था। वचपनमे ही उन्हें कुछ साधुओंका सत्सङ्ग प्राप्त हुआ, जिमके फरम्बरूप उनके हृदयमे श्रीकृष्णभक्तिमा उदय हुआ। वे निरन्तर भक्त-साधुआंके साथ रहकर श्रीकृष्ण और गोपियोकी लीलाके गीत गाने लगे । वीरे घीरे भजन-कीर्तनमे ही उनका अधिमाग समय वीतने लगा । यह वात उनके परिवारवाली-को पमड नहीं थीं। उन्होंने इन्हें वहुत समझाया पर कोई लाभ न हुआ । एक दिन इनकी भौजाईने ताना मारकर करा कि ऐसी भक्ति उमडी है तो भगवान्मं मिलकर क्यो नहीं आते ? इस तानेने नरसीयर जादूका काम किया। वे घरमे उसी क्षग निकट पडे और जूनागढमे कुछ दूर श्रीमगदेवजीके पुराने मन्डिरमे जाकर वहाँ श्रीगङ्करकी उराम ॥ कम्ने लगे । कहने हः उनकी पूजासे प्रसन्न होकर मगनान् शङ्कर उनके सामने प्रकट हुए और उन्हें भगवान् श्रीकृष्मके गोलोकमे ले जाकर गोपियोकी रासकीलाका अद्भृत ह्या दिखन्नाया । वे गो ग्रेककी बीलाको देखकर मुग्ध हो गये।

तास्या पूर्ताम वे घर आये और अपने वाल बच्चों के साथ अग्रा रहने लगे। परतु केवल भजन-कीर्तनमें लगे ग्रहनें को कारण वड़े कप्टके साथ उनकी ग्रहस्थीका काम चन्ना। स्त्रीने कोई काम करनें के लिये उन्हें बहुत कहा, परतु नरसीजीने कोई दूसरा काम करना पसद नहीं किया। उनका हट विश्वास था कि श्रीकृष्ण मेरे सारे दु खो और अभावां में अपने आप दूर करेंगे। हुआ भी ऐसा ही। व्यन्ते हे उनकी पुत्रीके विवाहमें जिनने रुपये और अन्य सामिश्रमोनी जल्यत पड़ी, सब भगवान्ने उनके यहाँ पहुचायी और स्वय मण्डपमें उनस्थित होकर सारे कार्य सम्यन्न किये। इसी तरह पुत्रका विवाह भी भगवत्कृपामें सम्यन्न हो गया।

कहते हैं नरसी मेहताकी जातिके लोग उन्हें बहुत तंग किया करते थे। एक बार उन लोगोने कहा कि अपने पिता-का श्राह करके सारी जातिको भोजन कराओ। नरसीजीने हैं। अपने मगवान्को स्मरण किया और उसके लिये सारा सामान । जुट गया। श्राह्मके दिन अन्तमे नरमीजीको माल्सम हुआ कि कुछ घी घट गया है। वे एक वर्तन लेकर बाजार घी लानेके लिये गये। रास्तेमे उन्होंने एक सतमण्डलीको बढ़े प्रेमसे हरिकीर्तन करते देखा। वस, नरसीजी उसमे गामिल हो गये और अपना काम भूल गये। घरमे ब्राह्मण-भोजन हो रहा था उनकी पनी वडी उत्सुकताने उनकी बाट देख रही थी। मक्तवत्सल मगवान् नरसीका रूप धारणकर घी लेकर घर पहुँचे। ब्राह्मण-भोजनका कार्य सुचारम्पमे पूरा हुआ। बहुत देर बाद कीर्तन वद होनेपर नरसीजी घी लेकर वापस आये और अपनी पत्नीसे देरके लिये क्षमा मॉगने लगे। स्त्री आश्चर्यसागरमे हुव गयी।

पुत्र पुत्रीका विवाह हो जानेपर नरसीजी बहुत कुछ े निश्चिन्त हो गये और अधिक उत्साहमे भजन कीर्तन करने लगे । कुछ वर्षों वाद एक एक करके इनकी स्त्री और पुत्रका देहान्त हो गया ।

तवसं वे एकदम विरक्त हो गये और लोगोको भगवद्गक्तिका उपदेश देने लगे। वे कहा करते—-'भक्ति तथा प्राणिमात्रके साथ विशुद्ध प्रेम करनेसे मबको मुक्ति मिठ सकती है।'

कहतं है कि एक वार जूतागढके राव माण्डळीकने उन्हें बुलाकर कहा—'यदि दुम सच्चे मक्त हो तो मन्दिरमें जाकर मूर्तिके गलेमे फूलोका हार पहनाओं और फिर नगवान्की मूर्तिमें प्रार्थना करों कि वे स्वय तुम्हारे पास आकर वह माला तुम्हारे गलेमे डाल दें, अन्यथा तुम्हें प्राणदण्ड मिलेगा।' नरसीजीने रातभर मन्दिरमें बैठकर मगवान्का गुणगान किया। दूमरे दिन सबेरे सबके सामने मूर्तिने अपने स्थानसे उठकर नरसीजीको मान्य पहना दी। नरसीकी मिक्तका प्रकाश सर्वत्र फैल गया। पर कहते हैं कि इसी पापने राव माण्डळीकका राज्य नए हो गया।

# भक्त नरसीजीकी हुंडी

( रेयक--ठा० श्राग्णपीरमिएजी शक्तावन (रसिक्र' )

( दोहा )

जिय में निमि वामर जरत, पुनि नित करत प्रपच । नग्मी मो वावव निलंज, राखत प्रेम न रच॥१॥ वाववजन के वैर भी, वरनत हा इक आर्ट गढ में एक दिन, जुरि के सत जमान ॥ २ ॥ लोगन सो पूछया इहाँ। का कर्न साह नाहिं? नाकी हुई। चिलि मकत, पुरी द्वारिका माहिं॥३॥ जरे भुन जे वधुजन, है नग्मी की नाम । वीना निन्हे बताइ द्रुत, तार्की तमाम ॥ ४॥ व्याजम्तुति कीन्ही बहुतः बहु निवि बात बनाइ। अवारिग्वित पाटी अधम, पश्जित पहाउ ॥ ५॥ नरमी जो माने नहीं, करे इनकार । ना पग तांक पकरि का निनवह वाग्वार ॥ ६॥ भात असन न देखही, दन दु उत्ती आर । खरजन एते प्यत्क में, चूकन नाहि चमार ॥ ७॥ ग्वल को रिगये ख्या र नितः गुढा दूमग्र मानि । बांदेय ताका विनयजुन, जारि जानु जुग पानि ॥ ८॥ सब, जानि सके नहिं मीध मादे मन जहं नरमी की आपरी आये नहाँ उनाल || ९ || 'ज नरमी की' मतनन, मत्र बोल इक माय। नग्मी तिन्ह निद्यार का उठ्यो जारि दुई त्रव ॥१०॥ बोह्यी नरमी विनय तः अहोभाग मम कृटिया का पावन करी, महृदय मत ममाज ॥११॥ कह्यी हे साह! म्बाग्य वस आए सकल, सत वढ भाग तेग वहुत, लायन को ह लाह ॥१२॥ यां किं गीम खों हि अने गाली क्रीन्ट नित्तन । नम्मी दिग देगी करन, गिनि गिनि स्पया मत ॥१३॥ करा बात १ नरमी कहा। क्रपया देह करे जातु हा ढर क्याः गिनि गिनि मा ढिग लाउ ॥१४॥ क गुलाम घनम्याम को के हरि भगत गुलाम । हो गुलाम नहिं दाम को, देहु मोहिं क्या दाम ॥१५॥ टाम न मांका चाहिये। हा र्हार दामनगीर। गिना व्याल नम दाम कां जम की दृढ नजीग ॥१६॥ गम विमुख रिख रात दिन, हिय उरजात हराम । चाहन टाम ॥१७॥ मगत न चाहत दाम मो। मगतन

नरे मत कवा इम नाम मुनि, आए पास । हुडी लिप्यवानी हम, यहै काम है ग्वाम ॥१८॥ हमं जावनी द्वारिका, हम माधू सत। सब कों का मंग में ल्रिट क, किंग्ह मन को रुपथा भात मो हम लागन मा अरे भेठ । अर्मान करि, हम का देहु ॥२०॥ हुटी <sup>(मठ</sup>) निज्ञ नर्मी जोरे तथ । मबोबन द्वारिकानाय ॥२१॥ वात्याः हो ता दाम हो, सट हॅमी ऋग्त स्था सत है, माका पुकार । मठ व्यीपार ॥२२॥ कीन कथा या दीन के हुडी को घाम फ्रम की झाउरी तंगा म्र अज्ञाम । इर्ह्या, लब ह्रिनाम ॥२३॥ का नॅबी 和 अरे मतजन ! आपकी कोन दये भग्माइ । कीन्द्र मसम्बरी कान यहः दीजे मारि वनाउ ॥२४॥ हम 'खेरे मगत ! हम माबुजन, 'कान भरमाइ | त् भरमावत स्था वृथाः वीमा वान वनाइ ॥२५॥ कहा बताबत यी कुटी, नेंबा नमाम । हम ये तो प्यारे। विय इसे, इनहीं सा हं काम ॥२६॥ मॉचे जानी होत मा, मरल रहन जिमि माब। वैभव ते वोगन ना उर क हात अगाव ॥२७॥ त ज्ञानी न्यानी परम, दानी सट तो मानी काउ और नाः जानी हम यह यात ॥२८॥ तु तो रुपया लेड के, लिग्नि द हुटी साह ! पर्टिंह कं पर्टिंह नहीं, याकी ना परवाह ॥२९॥ जान्यी नग्मी वधुनन चाळी के तो के मगवन कीन्ही क्रवा भज्यो ग्यरच दयाय ॥३०॥ या विचारि नम्मी विवम, मुमरि ī ū घनस्याम । ટું हुडी हिस्वि निच त्ययं साः सापी मरनाम ।।३१॥ कह्यो, नाम है सठ को 'मॉबलमाह' प्रसिद्ध । करें। सत प्रस्थान अतः हेई कारज मिद्ध ॥३२॥ हुटी हाया हाय है। मिडि करी मय यत । पुरी द्वारिका पहुँचि के उतरे जाइ इक्त ॥३३॥ कियी तहाँ विमराम कब्रु, खाना पीना ग्वाह । इँढन छागे माह को, अत्र प्रजार में आहे ll³४ll हैगन । लाग्यो पते न लमह, होइ मत मत्र ही आए मॉझ को, याकि यान ॥३५॥ आपुने

बैठे सोच विचार में, अब सब होइ उदास।
साह रूप धरि सॉवरी, प्रगटि पधारयी पास ॥३६॥
(किस्त)

साथ पे रूपेट राखी अटपट पाग मोटी,
खुित खुित जाति चोटी फहरत न्यारी है,
खिसिक खिसिक परी एडिन को घोती, जाति
घिसी आति अगरखी घरघारवारी है।
किट के रूपेट राख्यों कॉबो सो दुपहो, और
पेट राख्यों काढि कछु चाह के अगारी है,
कान पे करूम, बही वगल दवार्य साह,
कॉधे घरी घरमसे सुधैली आन डारी है।।३७॥
(दोहा)

सतन सौ अव सेठजी पूछयो बोलि प्रनाम । हुडी को लाए इहाँ १ नरसी की मो नाम ॥३८॥ यह सुनिः सतनके तुरत आए तन मै प्रान । बोलि उठे चट उचिक, हम लाये है श्रीमान ॥३९॥ हारे हम तौ हेरिकै सकल द्वारिका माहिं। पै हमको तो आप को पतो छग्यो कहुँ नाहिं॥४०॥ आप छूपे रुखम अहो। नरमी सेठ जगत सेठ से जचत हो, का इम करें बखान ॥४१॥ साधुन की सुध लेइकै। कियौ अमित उपकार। घर घर होनै आप की, जग मै जय जयकार ॥४२॥ दै असीस हुडी दई साधूजन सॅमलाइ । साह बॉचि तिहिं सात सौ रुपया दए गनाइ ॥४३॥

थैली को मुख बॉधि के करि छेखे को काम।
पत्र लिख्यो अब प्रेम सो नरसीजी के नाम ॥४४॥ ﴿
किवित्त ﴾

सिद्धि सिरी जूनागढ साह सिरताज सिरी
मकराज नरसी सो 'जै जै नरसी की' है,

मुसल इहां पे सब अपहूँ कुसक, हम—

सतन सो जानी सब बात तहें नीकी है।

हुडी के रुपैया रोक सात सो चुकाइ दोन्हे,

बोटी नाहि कीन्हे, ना लगई बात भी ही है,

जानिक गुमासता जरूर याद कीज्यी हमे,

काम काज जिसियो दुकान आप ही की है।। 641

(दोहा)

यों चीठी लिखि चाव सो। सोपी सुजान । साह माफी सब सों मॉगिकै। दीन्टी निदान ॥४६॥ विदा संत लोग करि जातरा, पहुँचे नरमी पास । हुलास ॥४७॥ सौपी चीठी साह की हिय दरसाइ पढि कागद अति प्रेम सौ; नरसी होइ। गदगद सकल, झट सतन दिसि जोइ॥४८॥ समाचार पूछे अटपट पगरी, पेट कटि, ढीली चाल। सत बखान्यो साह को। हॅसि हॅसि सगरी हाल ॥४९॥ सुनि सुनि के नरसी भगतः भयो मगन मन माहि। जस न जतायी ऑख पै होट हिलायौ नाहिं ॥५०॥ सतन के रुपया सकन्न सतन काज लगाइ। कीन्हि जदुराइ॥५१॥ भयौ उरिन नरसी भगतः कृपा

# मक्त श्रीजाम्मोजी महाराज

( लेराक---टा० श्रीहरवर्शिहजी तथा श्रीरमेशचन्द्रजी शासी )

श्रीजाम्मोजी महाराजका जन्म सं० १५०८ वि० माद्रपद कृष्णा अष्टमीको आधी रातके समय पवार क्षत्रिय जातिमे जोधपुर राज्यके पीपासर नामक ग्राममे हुआ था । इनके पिताका नाम ठाकुर लोहटजी था और माताका नाम हाँसादेवी था । इनके विचार बहुत ऊँचे थे और ये ईश्वरकी बड़ी भक्ता थीं । बालक जम्मोजीपर इन्हीका प्रमाव पड़ा और वे भी बच्चपनसे ही उन्हीं विचारोंके हो गये । बे अपने साथी बच्चोंको भक्तोकी कथाएँ सुनाया करते थे । बालक भी उन्हे बहुत मानते थे और आपसके सब लड़ाई-क्षगड़े इन्हींसे तै कराते थे; तथा हर प्रकारसे इनकी

आज्ञाका पालन करते थे। ये कभी झूठ नही बोलते थे। श्रीकृष्णभगवान्की लीलाएँ वहे चावसे सुनते थे। जब ये आठ वर्षके हुए, तब इन्हें गाये चरानेका शौक हो गया और सत्ताईस वर्षकी अवस्थातक जगलमे गायें चराते रहे और साधु सतोका सत्सङ्ग करते रहे। महातमा योगियोंके सङ्गसे इन्होंने योगाभ्यास भी किया। तदनन्तर अन्धकारमे पड़ी हुई हिंदू-जातिको ईश्वरमिक्तका प्रचार करके राहपर लानेका बीडा उठाया और देशाटनके लिये निकल पड़े। सिकन्दर लोदीका जमाना था। आप उससे मिले और उपदेशद्वारा गौ आदि पशुओकी हत्या वंद करायी। इनके विचारोंपर

बहुत लोग आ गये और सं०१५४२ वि० में इन्होंने विक्रोई (वैग्णव) मत चलाया । जोधपुर, बीकानेर आदि राज्योंमें और उत्तर प्रदेश तथा पंजाव आदि प्रदेशोंमें आपने अमण किया था । इन जगहोंमें अब भी काफी सख्यामें विक्तोई लोग मौजूट हैं । आजन्म ब्रह्मचारी रहकर पचासी वर्षकी अवस्थामें स०१५९३ वि०में मार्गशीर्ष कृष्णपक्षकी नवमीको आपने लालासर नामक ग्रामके जंगलमें इन संसारको छोड दिया ।

इन्होंने १५४२ वि॰में जब 'विङ्नोई' मतकी खापना की, तब निम्नलिखित उन्तीं जियम बनाये थे। कुछ लोगों का कहना है कि 'वीम-नौ' नियमों के कारण ही इंम मतका नाम 'विङ्नोई' पडा। नियम ये हैं—

१ प्रातःकाल स्नान वरनाः २ सदा शील-शौच-मन्तोप आदिका पालन करनाः ३. टोनां काल मन्ध्या करनाः ४. सार्यकाल ईश्वरका विशेष चिन्तन करनाः ५. चतुर्वगं-प्राप्त्यर्थ हवन अवश्य करनाः ६ दुराचारियाके कुसङ्गमे वन्तनाः ७.दूघ तथा पानी वन्त्रसे छानकर पीना ८.यमसीमधा

तथा पाकार्थ ईघन पर्छ मछीमाति देख-मालकर छेना। ९. निन्दा- अपमानको महनकर क्षमाञील वनना, १० हिंमा न कर जीवागर दया करना तथा उनके रक्षार्थ उद्यत रहना, ११. चोरीका मन वचन-कर्मसे त्याग, १२ मन-वचनमे किसीकी निन्दा न करना, १३ मिय्या भाषण और विवाद न करना, १४ अमावस्याके दिन आत्मशुदृभ्यर्थ व्रत तथा 'देवेष्टि' करना, १५ मदैव 'विष्णु' का भजन करना, १६. शुद्ध वाणी बोल्ना, १७. हरे बृक्षोंको न काटना, १८. काम-क्रोध मद-लोभादि अजर अञ्चओका तथा इन्डिया का उमन फरना, १९. असन्कृतके हाथमे अन्न-जर्शाद ग्रहण न करना, २० पशु शालाएँ वनवाकर गौ आदिका पालन करना, २१ बैलको खस्मी न करवाना तथा कमाई-को पशु न वेचना, २२ अफीम न खाना, २३ तम्बाकु न पीना, २४. मॉरा गॉजा चरम न पीना २५ मद्यपान २६ माम न खाना, २७ नीला वस्त्र नहीं न करना पहनना, २८ तीम दिनातक जननमृतक रखना और २० पॉच दिनातक रजम्बला स्त्रीको घरके कामोमे पृथक

# मेवातके भक्त स्वामी श्रीलालदासजी

( लेखक-श्रीकृष्णगोपालजी )

महातमा छाल्टानजी महान् भगवद्भक्त और सत थे। व जाति और सम्प्रदायमेटमे नितान्त ऊपर उठे हुए थे। उनका जन्म अख्यर राज्यके घौछीदूव प्राममे सवत् १५९७ वि॰ में हुआ था। उनका जीवन मानवजातिकी सेवामे अपित एक ज्वलन्त कहानी है। वे कवीर और नानककी ही परम्परापर विश्वास रखनेवाले निष्पक्ष सत थे। मक्तराज टाटूजी और महाकवि जायसीके समकालीन थे। अपने जीवनकालमे ही उन्होंने महती ख्याति प्राप्त कर ली थी। उनका चरित्रवर्णन तत्कालीन सिद्ध भागवत नाभादासजीने वडी श्रद्धा और आदरसे अपने भक्तमालमे किया है।

छाल्दासजीके पिता चॉटमलजी तथा माता समदाजीका जीवन भक्तिमय था। उनके चिरत्रविकासपर माता पिताकी भक्तिनिष्ठाका पूर्ण-प्रभाव पड़ा था। उन्होंने अलबर राज्यके अन्तर्गत वॉवोलीमे अपने जीवनके कुछ दिन विताये। पहाडी क्षेत्रोमे घूम घूमकर जाड, वरमान और गर्सामे वे लोगोंको अपने तरस्यापूर्ण जीवनमे प्रभावित करने लगे। धीरे वीरे उनके अनुयायियोंकी सख्या वढने लगी। सनका जीवन तो अठौकिक और आश्चर्यजनक घटनाओं तथा चमत्कारोंने परिपूर्ण ही रहता है। टालदासजीने भी अपने जीवनके कई महत्त्वपूर्ण चमत्कारोंने छोगोंको छतार्थ किया। उन्होंने अपने समुयके हिंदू-मुसस्मान—मभीको ईश्वरप्रेमक मन्त्रसे अभिमन्त्रित किया। उन्होंने कहा कि 'जीवमात्र एक ही ईश्वरके अंग ह। उनमे पारस्परिक प्रेमका होना अत्यन्त अनिवार्य है।'

महात्मा लाल्टासजीने सवत् १७०५ वि०मे १०८वर्पकी अवस्थामे समाधि ले ली । जेरपुरमे उनकी सुन्दर समाधि अव भी अनेक जीवोको गान्ति प्रदान करती है। उनकी बहुत-सी हस्तलिखित पुस्तर्के प्रार्प्य है, जिनमे वाणी और माखी, मरोबा, बारहमामी आदि मुख्य है।

# भक्त भलराजजी

( लेएक-चीपरी श्रीशिवमिहनी चीयल )

भलराजजी राजस्थान ( मारवाड ) के बिलाइ। परगनेके भावी ग्रामम वि० स० १५९५ के लगभग जन्मे थे। बाल्यावस्थासे ही इनको ईश्वरमिक्तका आनन्द आ गया। जिसके फलम्बरूप भलराजजी मारवाडके तत्कालीन भक्त कृवाजी कुम्हारके पक्के मित्र हो गये। जैसा कि प्रसिद्ध है— 'झींथडामें कृत्वी वसे, मात्रीमें भलराज।'

मल्याजजी सत-महात्माओंका अतिथि-सत्कार यहे प्रेमसे करते थे । ऐसी प्रसिष्टि है कि एक बार स्वय भगवान् साधुका वेप घारणकर बहुतसे साबु-महात्माओंके साथ भन्त्राजजीके घर पबारे । भन्त्राजजी उन महात्माओंको अपनी 'हथाई' पर बड़े प्रेमपूर्वक ब्रिटाकर घरमे गये और वे उनके लिये भोजनकी व्यवस्था करने लगे। किंत यरमे अनाज नहीं या और न पासमें पैसा (स्पये) ही। ऐसी विकट परिखितिमें अपना कर्तव्य निभाते हुए भलराजजीकी वर्मपतीने अपने पराकी कडियाँ (चाँदीका गहना) निकालकर उन्हें टं दीं । भक्त भल्याजनीने अपनी धर्मपत्नीकी कहियाँ वेचकर उनसे प्राप्त दामीम अनाज लाकर घरपर आये हुए सनीको भोजन कराया । रातमर भल्याजजीके यहाँ साधुना-की सङ्गति होती रही और वापम जाने ममय एक बृहे माधुने अपनी झोलींमेंने मुद्धीमर अनान भरराजजीको दिया और कहा कि 'इस अनाजको अपने घरकी 'फोठी' में टाल दो और अपरेंस दक्कन दे दो। तुम्हारे घरमें

अनाजकी कभी कभी नहीं आयेगी। इसके अतिरिक्त तुम अपने घरके द्वार (दरवाजे) सदा खुले रखना—कभी चोरी नहीं होगी।

एक वार कुछ धाडायतीं ( छुटेरीं ) ने मावीपर हमला योलकर लट-मार आरम्भ कर दी । जब भक्त भल्याजजीके घरमें छुटेरे घुछे, तब वे सब अन्घे हो गये । वेबड़ी कठिनाईसे घरके वाहर निकल पाये । उन्होंने खूटा हुआ छारा माल वापस लौटा दिया और भावीमें खूट-मार न करनेकी गपय छे ली । मल्याजजीके वंद्यज आज भी जिन घरोमें रहते आये हैं, उनको 'अड़ियाँबाले घर' कहते हैं— जिसका अर्थ बिना किंवाइके घर है ।

भलराजनी भगवान् श्रीकृष्णके परम भक्त थे। इमी कारण उन्होंने अपने घरके पास ही चारभुनाजीका एक मन्दिर बनवाया जो आन मी विद्यमान है। इम मन्दिरका जीणोद्दार संवत् १९९६ में हुआ।

सी वर्षकी आयु भोगकर सवत १६९५ के माघकी ग्रुहा पञ्चमीको भावीके तालावकी पोलपर इन्होंने जीतेजी समाधि ले ली थी। मलराजजीके धार्मिक कृत्योंकी प्रशंमामें निम्नलिखिन पद्य प्रचलित है—

'अठी गंगा उठा जमुना, बीचे घरम री पाल । 'फेबर कृतां' में फट्टे, मावी में मफाज ॥' ऐसे भक्त ससारमें बिरले ही होते हैं।

# प्रेमी भक्त गणेशनाथजी

हरेर्नाम हरेर्नाम हरेर्नामेव केवलम् । उन्ली नाम्न्येव नास्त्येव नास्त्येव गतिरम्यथा॥

( नारदपुराण १ । ४१ । १५)

छत्रपति शिवाजी महाराजकं समयकी वात है। मध्य-प्रदेशक वालाघाट जिलेंम उर्जनीके पास एक छोटे ग्राममें गणेशनाथका जन्म हुआ। यह कुल सगवान्का भक्त था। माता पिता भगवान्की पृजा करते और, सगवन्नामका कीर्तन करते थे। वचपनसे ही गणेशनाथमें मिक्तके संस्कार पडे। माता उन्हें मोत्साहित करती और वे द्वतलाते हुए मगवान्का नाम हिन्हेकर नाचते। पिताने भी उन्हें संसारके विषयों में लगनेकी शिक्षा देनेके वदले भगवान्का माहातम्य ही सुनाया था। धन्य हैं वे माता-पिता, जो अपने वालकको विपत्रस्य विपय-मोगोमें नहीं लगाते, विस्क उसे मगवान्के पावन चरणोंमे लगनेकी प्रेरणा देते हैं। पिता-मातासे गणेशनाथने भगवनाय-कीर्तनका प्रेम और वैराग्यका संस्कार पैतृक धनके रूपमे पाया।

माता पिता गणेशनाथकी युवावस्था प्रारम्भ होनेमे पूर्व ही परलेकवामी हो गये थे। घरमे अकेले गणेशनाथ रह गये। किंतु उन्हें अब चिन्ता क्या १ हरिनामका रस उन्हें मिल चुका था। कामिनी काञ्चनका माया-जाल उनके चित्तको कमी आकर्षित नहीं कर सका । वे तो अन मत्मन्न और अन्यण्ड भननके लिये उत्सुक हो उटे । उन्होंने एक लँगोटी लगा ली । लाड़ा हो, गरमी हो या वर्षा हो, अन उनको दुसरे कियी वन्नसे काम नहीं था । वे मगनान्का नाम-कीर्तन करते, पद गांते आनन्दमाम होकर करन करने लगने थे । धीरे बीर वैसाग्य बढ़ना ही गया । दिनमर जगलमें जाकर एकान्तमें उन्हास्तरसे नाम-कीर्तन करते और रात्रिको घर लीट आते । गनको गाँउके लोगोको मगनान्की कथा सुनाने । अन्तमें गाँव छोड़कर ये पण्डरपुर चंछ आये और वहीं भनन करने ली।

एक बार छत्रपति शिवानी महाराज पण्टरपुर पवारे !
पण्टरपुरमें उन दिनों अपने वैराग्य नया मंजीतन-प्रमंत्र
कारण साधु गणेशनाथ प्रसिद्ध हो जुके थे । शिवाजी
महाराज इनके दर्शन करने गये । उस समय ये कीर्तन
करने हुए इत्य कर रहे थे । बहुत रान बीत गयी। पर
हर्दि नी शरीरका पना ही नहीं था । छत्रपति चुरचाप राहे
रहें । तब कीर्तन समाम हुआ। तब शिवाजीन इनके चरणोमे
मुकुट रुपकर अपने रुपोमेंसे गिव विश्राम करनेकी हनने
प्रार्थना की । सन यह मंजीचमें पह गये । अनेक प्रकारने
उन्होंने अखीकार करना चाहा, पर शिवाजी महाराज
आप्रह करने ही गये । अन्तम उनकी प्रार्थना स्वीकार
करके गणेशनाय बहुतमे केकर चुनकर अपने यखमे
वींघने छो । छत्रपतिने आश्चर्यने पृछा—'इनका करा
होगा ?' आपने कहा—'ये गणवानका स्मरण दिलायेंगे ।'

गर्जाशियमें गणेशनाधनीके सत्कारके लियं सब प्रकारकी उत्तम व्यवस्था की गर्या। सुन्दर-मुन्दर प्रकान गोनेके या देंगे ग्वारे गये; सुगन्विन ालुंगे उनके जरण धार्ये स्वयं छत्रपतिने, द्व आदि उपस्थित किया गया और स्वर्णके पर्लेगपर कीमार गहेक कपर पूर्ट विद्याये गये उनके। सुन्दानेके दिये। गणेशनायने यह मुंबे देखा तो मत रह गये। जैने कोई श्रेर गायेक छोटे बछहेको उठाकर अपनी माँडमें ले आये और यह बेचारा बछहा भयक मारे भागनका गमा न पा मके, यही दशा गणेशनायकी हो गयी। उन्हें भोगके ये सौर पदार्थ जरूती हुई अप्रिके गमान जान पहने ये। किमी प्रकार थोड़ाना कुछ राक्त वे विश्वाम करने गये। उन पुरुविछी श्राप्यापर अपने गाथ लायी बड़ी गड़ीके ककहींको विद्यापर उत्तपर बैट गये। वे गोतेनेत कहने जाते थे—पाण्ड्रेंग ! मेरे स्वाम्। वे गोतेनेत कहने जाते थे—पाण्ड्रेंग ! मेरे स्वाम्।

हुमने मुझे कहाँ त्यक्त दाछ दिया ! अवस्य मेरे कपटी इदयम दन भोगोंके प्रति कहीं कुछ आएकि थी। तमी तो दुमने मुझे यहाँ भेजा है | विह्य ! मुझे ये पटार्थ नरककी यन्त्रणा-जैले जान पड़ने हैं । मुझे नो तुम्हारा ही समरण जाहिये।

किसी प्रकार रात बीती । संबेर शिवाची महारावने आकर प्रणाम करके पृष्ठा—'महाराव । रात्रि सुखमे ती व्यतीत हुई ?

गणेशनाथनीनं उत्तर दिया—'जां धण निहल्का नाम छनेम बीतं, वरी सफल रे। आजकी रात हरिनाम छनेमे व्यतीत हुई। अतः वह मफल हुई। श्रीयाजीनं नव सत्तके भाव मुने, तब उनके नेत्रोंने ऑस बहने छो। माधुको आग्रह करके अपने वहाँ ले आनेका छन्छे पश्चानाप हुआ। उन्होंने चरणोंमें गिरकर श्रमा मॉगी।

मानकं लिये एक मवसे वड़ा विक्ष है - हांक प्रख्याति ।
प्रतिष्ठांक कारण नितना बीघ माधक मोहम पड़ना है, उतनी
बीघतांस पतन दूसरे किसी विजये नहीं होना । अनएव
सानकं सदा साजनान होकर अकरी विष्ठांक समान प्रतिष्ठांखे
दूर रहना चाहिये । गणेशनायजीने देखा कि पण्ढरपुरमे
अव लोग मुझे जान गर्थ है, अब मनुष्याकी भीड़ मरे
पास एकत्र हांने लगी है, तर वे बीर जगलमे चले गर्थ ।
परत फुट सिलेगा नी मुगन्य फेटगी ही और उसमे
आकर्षिन होकर मीर भी वहाँ एकत्र होंगे ही । गणेशनायनीम
भगवानका नी दिव्य अनुसम प्रकट हुआ था, उसमे
आकर्षिन होकर भगवानकं प्रेमी निक्त बनमें भी उनकं
पास एकत्र होंन लगे।

गणेशनाथजीका सगजन्त्रम एसा था कि वे जिसे भी खू देते थे, वही उत्मत्तकी सीनि नाचने छगना था। वही सगजजामका कीर्नन करने लगता था। श्रीचैतन्य महाप्रभुने अपने सक्तांमे एक बार कहा था— महा सगजदक्त वह है, जिसके पास जाते ही दुसंर दच्छा न होनेपर भी जिबहाकी सीनि अपने-आप सगबान्का नाम देने लगें। गणेशनाबजी हमी प्रकारके सगबान्के सक्त थे।

श्रीगणेशनाथजीके प्रमक्ती महिमा अपार है। वे जब भगजानके प्रेममे उन्मत्त होकर पाण्हरग विहल, पाण्हरग विहर । विटोबा वस्मार्ट, पाण्डरग विहल । कदकर तृत्व करने लगते थे, तव वहाँके सव मनुष्य उनके साथ कीर्तन करनेको जैसे विवश हो जाते थे।

ऐसे भगवद्भक्त तो नित्य भगवान्को प्राप्त है। वे

भगवन्मय हें । उनके स्मरणसे, उनके चरितका हृदयमें चिन्तन करनेसे मनुष्यके पाप-ताप नष्ट हो जाते हे और मनुष्य हृदयमें भगवान्का अनुराग जाग्रत् होता है।

# रामभक्त मोरोपंत

मारोपतके जीवनकालमे महाराष्ट्रके आळन्दी आदि क्षेत्राम नगवत्येमी सतोके द्वारा भागवतधर्मका प्रचार हो रहा या । वडे-बंडे रसिक और भगवद्गक्त उस समय विद्यमान थे। पत्र ती रसवती वाणीने हिद्धमैके पुनरुत्थान-में महान् योग दिया । महाकवि मोरोपतका जन्म १६५१ शाकेम पन्हाउगढमे हुआ था । वे पराडकर ब्राह्मण थे, उनके मूळपुरूप मोनोपत ये, मोरोपतके पिताका नाम रामाजी पत था। मारोपनकी माताका नाम लक्ष्मीवाई याः माता पिताके आचार-विचार और धार्मिक भावनाका मोरोपतके चरित्र-विकासपर वडा प्रभाव पडा था। कुल परम पवित्र था। भगवान्के सगुणरूपका चिन्तन करनेवाले महाभागवतोने समय-ममयपर उसमे जन्म लिया या। प्रारम्भिक तेईस चौबीम साल पन्हालगढमे ही ब्यतीत हुए । उसके बाद वे संपरिवार बारामती चले आये । उनका वाल्यावस्थासे ही रामभक्ति और काव्य-जानमें अनुराग था। जात्म, माहित्य और काव्य ग्रन्थों सी प्रतिर्हिप करनेमे उनकी विशेष अभिरचि थी, जिम किमी भी प्रत्यमे भगवानकी लील क्या मिल जाती, उने वे अपना प्राणवन समझते थे। उनका गृहस्थ-जीवन परम सुरामय और सरम था । मोरोंपतकी न्नी रमावाई अत्यन्त सती माध्वी, सुशीला और सद्गुण सम्यन थी।

मोरोपतका स्वभाव प्रेममन कोमल और मबुर था। मोरोपतका परिवार बहुत वडा था उनके ऐसे प्रेमी। मात्त्विक वृत्ति-सम्पन्न पुरुप ही उतने वडे कुदुम्बका भरण-पोपण कर सकते थे। उन्होंने एक वार काजी-यात्रा की थी। काजीके पण्डितोंने उनकी कविता और भगवद्गिकों मान्यता दी, उनकी लोकप्रियता वढ गयी।

मोरोपतका काव्य जीवन परम सरल था, उसमें मिक्त-का मरम विलाम था । उन्होंने अखण्ड रूपसे ईश्वर-उपासना की, मगवत्-मिहमामे अपने काव्य-साहित्यकी श्री दृष्टि की । पत पहले मगवद्यक्त और वादमे किय स्वीकार किये जाते है, भगवद्यक्त किव ही मगवान्की महिमाका विस्तार करते हैं । रामायण, महाभारत और भागवतरूप कल्पलताओकी छायामे मोरोपंतने विश्राम किया। वे सरस वादल की तरह इन महासागरोसे अमृत खींचकर काव्य-रसिकोंको जीवन दान किया करते इन तीन ग्रन्थोपर उन्होने अपनी काव्य-सम्पत्ति निछावर कर दी । मोरोपतने भगवान और उनके भक्तोका चरित्र गाया । मराठीमे उन्होंने लाखी पदोकी रचना की, रामसाहित्यका सागर उँडेल दिया । जनताको सीधी-सादी भाषामे भगवलेवाका मर्म वताया । वे भगवद्गक्त और कमीनिष्ठ समानरूपमे ये । वे मगुणोपासक और अद्दैतवादी दोनां थे। चिनयके तो मूर्त्तरूप थे। स्वय ' सत थे, पर सतो और भगवद्गक्तीकी चरण-घलिमे उनकी अनुपम निष्ठा थी, कवीश्वर थे, पर अपने-आपको कवियोका सेवक मानते थे। महाबुद्धिमान थे, पर अपने-आपको मतिमन्द कहनेम ही गौरवकी अनुभृति करते थे । वडे पुण्यशाली थे, पर अपने आपको सदा अति लघ्न समझते थे। वे परमार्थके वहत वडे साधक थे, हरिभक्ति-रसायनमे उन्होंने अपना ही नहीं, अनेक जीवोका भवरोग समाप्त कर दिया।

मोरोपतका जीवन अलैकिक घटनाओं और चमत्कारोंने परिपूर्ण गा। उनके उपास्य भगवान् श्रीराम थे। पहले वे शाल्यामकी पूजा करते थे। अहमदनगरमं एकं रामभक्त महात्मा थे। उनके पान 'राम पञ्चायतन' मूर्ति थी। भगवान् श्रीरामने उन्हे रातमे खप्तमं आदेश दिया कि 'मूर्तिकी पूजाके अधिकारी वारामती निवासी परम भक्त मोरोपत हे, उनके पास मूर्ति पहुँचा दी जाय।' वे भगवत्कुपा-प्रसादके कितने बड़े अधिकारी थे।

गाके १७१६ चैतकी रामनवमीको उन्होने जमकर श्रीराम-का जन्मोत्सव किया। एकादगीको उन्हे ज्वर आया, धीरे-धीरे बढने लगा। पतके प्रेमीजन तथा परिवारके लोग एकत्र हो गये। मङ्गल्वार था, चैत्री पूर्णिमाके ग्रुम अवसरपर मरणासन्न पतने अत्यन्त हृदय द्रावक काव्य-भाषामे गोमाता, भूमाता, तुलसी, गङ्गा-माना और राम-नाम तथा आत और भक्तजनांका सरणि किया; वम, कुछ ही समयमे उनके प्राण देहसे वाहर हो गये। उनका मरण तत्कालीन मराठी माहित्यकं मौभाग्य-मूर्यके लिये कलङ्क वनकर आया।

जनताकी ओरसे उनके मक्त पाण्डुरग नाइकने एक विकाल राम-मन्दिरका निर्माण उनके ग्रुम स्मरणके प्रतीक स्वरूप कराया। मोरोपत अपने समयकी वहुत वड़ी काव्य शक्ति थे, भक्तिके प्रचारक थे, रामके महान् भक्त थे।

# रसिकभक्त रामजोशी

रिसक्षभक्त रामजोशी भगवान् श्रीकृष्णके परम भक्त थे। इन्होंने अपने जीवन-कालमे महाराष्ट्रको ब्रज क्षेत्रमे रूपान्तिरित कर दिया था। इनके सगुण लीला-गानसे पण्डरपुर वृन्टावन हो चला था। इनके समकालीन महाकवि मारोपतने इनके काल्यको पूर्ण मान्यता प्रदान की थी और वेइनके सम्पर्कको अपने लिये परम पुण्यमय मानते थे। मोरोपतके मित्रमण्डलम रामजोशीके समान बुद्धिमान और कोई कविन था।

रामजाशीका जीवन चरित्र अत्यन्त मधुर और सरस है। दनका जन्म शाके १६८४ में शीलापुरमें हुआ था। दनके पिता जगन्नाथ जोशी बहुत बड़े धर्मनिष्ठ ये । राम-जोगीका पालन पोपण इनके ज्येष्ठ श्राता मुद्रल भट्टकी देख-रेखमे हुआ था। मुद्रल मह वहुत बड़े विद्वान, गास्त्री और पौराणिक थे-। उन्होंने 'यदुवंग' नामक काव्यकी भी रचना की थी। समजोशीके हृदयमे भगवान श्रीकृत्णकी किञोर-लीलाओंके प्रति दृढ अनुराग था, ये उनका वडी श्रद्धा और मिक्तिमे सारण किया करते थे। यहे भाईकी विद्वत्ता-का उनपर अमित प्रभाव पड़ा था । उन समय महाराष्ट्रमं कुछ सामान्य कुछके ब्राह्मण और उनसे भी हीन-कुलंक लोग नाच तमागा किया करते थ । वे अधिकाग श्रीकृण लीलाका ही अभिनय जनताके सामने करते थे। रामजोशी तो जन्मजात श्रीकृण-भक्त थे, कवित्व-शक्ति उनकी अपार थी, वे छीलामण्डलीम सम्मिलित होकर भगवान्-के सरम चरित्र-अभिनयपर लावनीकी रचना करते थे और वडे वडे राजा-महाराजाओकी समाम तथा प्रमिद्ध मन्दिरोमे स्वयं हायमे टफ लेकर प्रमत्त होकर गाया करते थे। या सारा-का-सारा महाराष्ट्र उनकी लावनीके रम सागरमे सराबोर हो उठा, पर मुद्गल महको रामजोशीका यह कार्य उचित न लगा । वे उन्हें महापौराणिक, शास्त्री और लब्धप्रतिष्ठ कविके रूपमे देखना चाहते ये, पर रॅगीले रामनोशीको अपनी जीवन प्रगतिमे पूर्ण सन्तोप था । मुद्रल भट्टने कुल- प्रतिष्ठाके भयसे उनको घरस निकाल दिया। अव तो रामजोशी पूर्ण स्वतन्त्र हो चले, लीला मण्डलीके साथ सारे महाराष्ट्रमे चूम- धूमकर इन्होंने ,स्यामसुन्दरकी रंगीली भक्तिका प्रचार किया, आवाल-वयोन्द्रकी रमनापर श्रीकृष्णलीलाका वाणीरूप विलास करने लगा।

महाकवि मोरापत उनकी सरम वाणीसे वहुत प्रभावित ये। टनकी रसिकताकी प्रमिद्धिसे मोरोपत उनसे मिलनेके लिये विवश हो गये, कितनी विशालहृदयता थी रामभक्त मोरोपत-की । उन्होने पत्रमे लिखा या-धोलापुरके राजश्री कविवर रामजोशीको साप्राङ्ग नमस्कार । भेट कीजिये, ऐसी विनती है। एक दिन दोनोंके मिलनका ग्राम दिन आ ही गया। राम-जोशी देवमन्दिरमे लावनी गा रहे थे, झूम झुमकर कविताकी भापामे श्रीराधा कृष्णके लीला सौन्दर्यका चित्र उतार रहे थे। दर्शकोके सरस नयनोमें कालिन्डीका चल अञ्चल आन्दांलित था । विमल नवनीतोपम शारदीय प्रोत्स्नाम बोयी बालुकापर श्रीकृष्ण रास कर रहे थे। सैकडो भक्तजन भगवत्-माधुर्यमे सम्मोहित होकर कीर्तन कर रहे थे। जनता अचानक चिकत हो उठी, मन्दिरके उस दरवाजेवर गौरवर्णके महापुरुप खड़े होकर रामजोगीका कीर्तन सुन रहे ये, भीड़में खलवली मच गयी । 'महाकवि मोरोपंत !' लागाकी रसनापर 'महाकवि मोरोपत' की ही वाणी थी, महाकवि जोशीके कीर्तन सुननेके लिये अपने आप चले आये । रामजोशीको आलिङ्गन करनेके लिये उनके रूपमें मानी साक्षात् राममिक ही चली आयी । मोरोपतने रामजोशीका सुन्टर रूप देखाः कमलके समान नेत्रोंमे नन्दनन्दनके चरणारविन्द-मकरन्दकी गङ्गा थी, उनके सौन्दर्यकी कालिन्दी थी। भक्तिकी धरस्वती थी। मोरोपंत अपने आपको सम्हाल न सके, वे आगे वढ गये; महाकविने रामजोगीका आलिङ्गन किया । उन्होंने माङ्गलिक वचन कहे कि 'ऐसी अमृतमयी मधुर वाणी जनताको विपय-कीचड़से वाहर निकालनेंमें समर्थ है। तुम्हाग जन्म पृथ्वीपर सार्थक हो गया। तुम्हारी विद्वत्ता अमावारण कोटिकी है। तुम किववर हो । रामजोशीने विनम्नतापूर्वक रामभक्की चरण-भूलि मस्तकपर चढा ली। मरी समामे डफ तोड़ डाला, लीला-मण्डलीका साथ छोड दिया और श्रीकृष्णमक्तिके रंगमे सरावोर होकर श्रीकृष्ण-लीलाकी माधुरीमे महाराष्ट्रको संप्लावित कर दिया। परंगीले और 'तमागगीर' रामजोशी पूर्णरूपसे हरिदास हो गये।

मुद्गल भट्ट मोरोपत और रामजोशीके मिलनसे बहुत प्रमन हुए । उन्होंने अपने कुलका परम पवित्र भाग्य समझा कि मोरोपत-जैसे महाकविने रामजोशीको गले लगाया । वे अपने छोटे भाईसे मिलने निकल पडे, उस समय रामजोशी शोलापुरमे ही व्यासगद्दीपर बैठकर पुराणकी कथा कह रहे थे। दोनो भाई एक दूसरेसे प्रेमपूर्वक मिले, रामजोशीर्क मुद्गल मष्ट आदरपूर्वक घर ले आये।

रामजोशीका स्वभाव अत्यन्त सरल और उदार था। इनकी वाणीमे विलक्षण आकर्षण था। पण्ढरपुर, तुलजापुर, पूना और शोलापुर आदि स्थानोमे इन्होने घूम-घूमकर लोगोको भगवान्की लीला-पुषाका पान कराया। इनको साहित्य-शास्त्रका अच्छा शान था। इन्होने भगवान्के भजन और कीर्तनमे ही जीवनका साफल्य माना । मानव-देह मिलनेका फल श्रीपाण्डुरंगकी सेवा है, यह इन्होने अपनी रचनामे अनेक खलोपर कहा है। जाके १७२४- मे इन्होने परमधामकी यात्रा की। ये उचकोटिके रिसक, कवि, लीलागायक और मक्त थे।

# भागवत महीपति

भागवत कि महीपितका जन्म ताहराबादमे सन् १७१५ ई० मे हुआ था। उनके पिताका नाम दादोपत था, वे मुगलराज्यके एक कर्मचारी थे। दादोपत ऋग्वेदी वासिष्ठगोत्री ब्राह्मण थे। महीपित वाल्यावस्थासे ही सद्बुद्धिसम्पन्न थे, वे सुशील और सदाचारी तथा सुन्दर थे। उनका स्वभाव अति विनम्न था। वचपनसे ही उनके दृदयमे भिक्तकी लहर दौड़ा करती थी, वे अपने पिताके भिक्तमाव और आचार-विचारसे विशेष प्रभावित थे। पाँच वर्षकी ही अवस्थामे उन्होंने पण्डरपुरके श्रीपाण्डुरगके दर्शनकी इच्छा प्रकट की थी। उन्हें वहाँ जानेका सौभाग्य प्राप्त हुआ भगवान्के दर्शन और पवित्र तीर्थक्षेत्रकी यात्रामे उन्हें अमित रस मिला।

वे वहें होनेपर कभी-कभी ताहराबादके मुसल्मान आगीरदारकी कचहरीमे जाया करते थे । एक वार उन्हें स्नान, भजन, ध्यान और पूजनमें कुछ विलम्ब हो गया, जागीरदारके सिपाही झुलाने आये। उनके व्यङ्ग कसनेपर महीपतिने कचहरीमें जाना छोड़ दिया। वे भगवान्कों ही सब कुछ समझने ल्गे।

संत तुकाराम उनके दीक्षागुर थे । उन्होंने महीपितको स्वप्नमे दीक्षित किया था । महीपितने उनके आदेशसे संतो और भक्तोका चरित्र वर्णन किया । उनकी कृपासे महीपितकी कान्य-स्पूर्ति वह गयी । महीपितने अपने प्रन्थोंमे खान-खानपर तुकारामकी मिहमा गायी है, उनके प्रति आभार और श्रद्धांके भाव प्रकट किये है। महीपितने स्वीकार किया है कि गुरु तुकाराम और विमणीनाथकी कृपा, प्रवाद और प्रेरणांते ही मेरे प्रन्थ पूर्ण हुए । महीपितने सैकडां संत-चरित्र लिखें । उन्होंने ३७ सालकी अवस्थामें 'भक्त-विजय' प्रन्थ पूरा किया । सतोंके चमत्कारपूर्ण जीवनमें उनकी वड़ी आस्था और श्रद्धा थी । अपनी रचनाओंमे उन्होंने मिक्त-सका पारावार भर दिया है । उनके अभंग, ओवी और पद अत्यन्त सरस है । उनका विश्वास था कि मै जो कुछ भी लिखता हूँ, वह सब पाण्ड्रगकी ही कृपाका फल है । उन्होंने किसी खल्पर भी अपना अहङ्कार नहीं प्रकट किया । उनके 'संतलीलामृत' और 'भक्त-लीलामृत' ग्रन्थ अत्यन्त मिक्तपूर्ण और सरस हैं।

वे भक्तिको भगवान्का ही खरूप मानते थे। उनका हढ मत या कि भक्तिपूर्वक 'भक्त-विजय' ग्रन्थका श्रवण भगवान्के साधात्कारका अमूल्य उपाय है। वे भगवान्की छुपाशक्तिके पूर्ण और अविचल विश्वासी थे। उनकी उक्ति है कि भगवान् अपने भक्तोंके चरित्रसे बहुत प्रेम करते है, भवसागरसे पार उतरनेमें भक्तचरित्र अमोघ सहायता करता है। उनकी भक्ति विहलमे अडिग थी। ७५ सालकी अवस्थामे सन् १७९० ई०म उन्होंने समाधि ली।



### महाभागवत ज्योतिपंत

अटाग्हवी शताव्दीमें महाराष्ट्रके सातारा जिलेके विटे नामक गाँवमें गोपालपंत नामक एक गरीव ब्राह्मण रहते थे । गोपालपत विद्वान् थे और पटानेंम वडे पट्ट थे । विद्यार्थियोंको पढाकर वे जीवन निर्वाह करते थे । गोपालके प्योतिपंत नामका एक पुत्र था । पिताने बहुत प्रयत्न किया, बहुत ममझाया और मारापीटा; पर वीम वर्षकी अवस्थातक ज्योतिपत्को 'गमनाम लेना छोडकर कोई विद्या नहीं आत्री । गायत्री-मन्त्रतक उन्हें याद नहीं हुआ । विद्वान् पिताको बृद्दा दुःख हुआ । मन्दबुढि पुत्रकी अपेका पुत्र हीन रहना उन्हें स्वीकार था । एक दिन कोधमें आकर उन्होंने पुत्रको घरमे निकाल दिया और कह दिया कि विना विद्या पढे तुम कभी घरमें न आना ।

घरने निकाले जानेपर ज्योतिपत अपने मित्रोके पान पहुँचे। संव लडकांको लेकर वे वनमें गये। वहाँ एक गणेंगजी-का पराना मन्दिर या । सरलहृदय ज्योतिपतने कहा-- 'विद्याके दाता गणेशजी तो मिल गये। अब इनसे हम मारी विद्याएँ मॉग हेंगे । ये दयामय क्या इतनी भी दया नहीं करेंगे <sup>83</sup> मय एडकोसे उन्होंने वहीं वैठकर गणेगजीकी स्तुति करनेको कहा । त्य्रहुके थोडी देरमे ऊब गये । उन्हें भय हुआ कि टेर दोनेपर घरपर माता-पिता टॉटेंगे । वे मव घर छौटनेको तैयार हो गयं । ज्योतिपतने कहा-- भाई ! तुमलोग भी यहाँ रहने तो तुम्हारा ही लाभ था । में तो जवतक स्वयं गणेशजी दर्शन न दंगे। तवतक यहाँसे नहीं हर्ट्गा । तुमलोगोंको जाना ही हो तो मन्दिरका दरवाजा/ वदं करके उमे चूने मिट्टीसे छीप दो, जिसमे कोई: वाहरका आदमी मुझे न देखें । गॉवम मेरे विपयम किमीसे कुछ कहना मत । र लडकोंने इसे भी एक खेल समझा । ज्योतिपंत मन्दिरमें रह गये । द्वार वद करके ल्डकोंने चूने-मिट्टीसे उसे मलीभॉति लीप दिया और सब घर लौट गये।

ज्योतिपतकी माताको जब पता लगा कि मेरे पुत्रको पितिटेचने घरछे निकाल दिया है। तब वे बहुत दुर्री हुई । पता नहीं लड़का कहाँ होगा । खाया-पीया भी नहीं। उनकी क्या टका होगी ? आदि सोचकर वे रोने लगीं। क्रोध उत्तरनेपर गोपालपतको भी पश्चात्ताप हुआ । वे पुत्रको खोजने निकले । नब ज्योनिपतका कोई पता

न लगा, तय माता-पिताके क्लेगका पार नहीं रहा । पुत्र वियोगमें दिन-रात वे रोते ग्हते थे । घरमे चूटहा नहीं जलता था । इस प्रकार छः दिन बीत गये । छठी रातको गिवजीने स्वप्नमं गोपालपतको आश्वासन दिया— 'लडकेके लिये चिन्ता मत करो । सुम्हारा पुत्र यगस्वी औं भगवान्का भक्त होगा।'

मन्दिरमे वद ज्योतिपत छ. दिनोतक गणेशजीकी प्रार्थना करते रहे । उन्हें भृख प्यास या निद्राक्ता भान ही नहीं हुआ । सातव दिन चतुर्भुज गणेशजीने दर्शन देकर वरदान मॉगनेको कहा । ज्योतिपत बोले—'भगवन् । पहले तो मेरी विद्यालाभकी इच्छा थी, किंतु अब तो मे केवल तत्त्वज्ञान और भगवान्की निष्कास प्रेमामिक चाहता हूँ ।'

श्रीगणेशजी बोले—'तुम्हारी पहली इच्छाके अनुसार विद्या तो तुम्हे अभी मिल जायगी, पर दूसरा मनोरथ कुछ दिनों बाद पूर्ण होगा। काशी जानेपर भगवान ब्यास तुम्हें दर्शन देंगे और उन्हींसे तुम्हें तत्त्रजान और मिक प्राप्त होगी। कोई कार्य हो तो मुझे स्मरण करना। में आ जाऊँगा।' भगवान् गणेशजीने ज्योतिपनकी जीभपर 'ॐ' लिख दिया और अहम्य हो गये। ज्योतिपनकी तत्काल सभी विद्याएँ प्राप्त हो गयीं। वहाँसे वे घर आये। माता पिता तथा दूसरे लोगोंने सहसा उन्हें विद्वान् हुआ देख कर उनकी बातोका विश्वास किया। जो लडके जंगलमे लौट आये थे, वे अब पछताने लगे।

् श्योतिपंतके मामा महीपति पृनामं पेशवाके प्रवान कार्यकर्ता थे। माताने लडकेको काम सीखनेके लिये मामाके पाम मेज दिया। धनी लोग गरीव सम्वन्धियोंकी उपेक्षा ही करते हे। मामाने चार रुपये महीनेकी नौकरीपर ज्योतिपतको रख लिया। दफ्तरमे हिसाव-िकतावका काम बहुत वाकी पडा था। पेशवाने तीन दिनामे सव महीखाते ठीक करनेका कड़ा आदेश दे दिया था। काम इतना था कि दफ्तरके सब कर्मचारी मिलकर भी एक महीनेसे कम समयमे उसे पूरा नहीं कर सकते थे। पेशवाकी आजापर वोलनेका किसीको साहस नहीं था। महीपति वडे चिन्तित थे। ज्योतिपंतने उनसे कहा— भामाजी । यदि आप मेरी वात मानें तो तीन दिनोमे सब बहीग्वाने ठीक हो जायेंगे। एक एकान्त कमरेमं आप

बहीखाते, कागज, कलम दावात, बैठनेके लिये गद्दा तिक्या, रोगनी और शुद्ध जल तथा फलाहार रखकर कमरा बंद कर दे । मैं जयतक न कहूँ, द्वार न खोले। मे तीन दिनोमे सब काम पूरा कर दूँगा।'

लोगोंने इस बातपर बडा मजाक किया, किंतु प्योतिपतकी दृढता देखकर चिन्तातुर महीपतिने सब व्यवस्था कर दी । कमरेका द्वार बद हो जानेपर ज्योतिपतने भगवान् श्रीगणेशजीका पूजन करके उनका स्मरण किया । भगवान् गणपित तुरत प्रकट हो गये । ज्योतिपतने किटनाई बतायी । हाथमे कलम लेकर वे भवानीनन्दन स्वय लिखने बैठ गये । तीन दिनोमे समस्त वहींखाते ठीक ठीक लिखकर वे अन्तर्धान हो गये ।

लोगोने महीपितको समझाया—'अनुभवहीन वालक पर विश्वास करना ठीक नही हुआ । वह भृख प्यासके मारे मर गया तो पाप होगा । आपकी बहिन दुखी होकर आपको गाप देगी ।' महीपितको भी वात जच गयी । तीसरे दिन वे द्वार खोलने जा रहे थे कि भीतरसे ज्योतिपतने पुकारा । द्वार खुलनेपर सब लोग दग रह गये । माग बहीखाला पूर्णरूपसे लिखकर तैयार रक्खा था।

पेजवाको अनुमान नहीं या कि काम इतना अधिक है। जब बहीखाते उनके सामने दरबारमे आये, तन उन्हें आश्चर्य हुआ कि इतना काम तान दिनामें हुआ कैंमें। अक्षर इतने सुन्दर थे, जिनकी कोई तुल्ना ही नहीं। उन्होंने काम करनेवालेको उपस्थित करनेकी आजा दी। ज्योतिपत पेजवाके सामने लाये गये। इन्होंने नम्रतापूर्वक अपना परिचय दिया और सब बाते सच सच बता दीं कि किस प्रकार भगवान् गणेजजीने उनपर कृपा की। ज्योतिपतपर श्रीगणेशजीकी कृपा समझकरपेजवा बड़े प्रसन्न हुए। अपने हाथसे राजकीय मुहर एव अधिकारकी पोशाक देकर उन्हें पुरदर किलेकी रक्षाका भार साप दिया।

अव ज्योतिपतका सम्मान महीपतिसे भी वढ गया। पुरदर किलेमे ही ज्योतिपतने अपने माता पिताको भी बुला लिया। उत्तरी भारतपर पटानोके आक्रमणके समय जव पेगवाने सेना लेकर उनका सामना किया, तव ज्योतिपत भी उनके साथ थे। एक रात स्वानमे ज्योतिपतको आदेश हुआ— अब तुम्हें भगवानकी विशेष दया प्राप्त होगी। तुम काशी जाओ। प्रातःकाल ही उन्होने पेशवाकी नौकरीसे

सदाके लिये छुट्टी ले ली । अपनी सम्पत्ति गरीवोको बॉट दी और एक ब्राह्मणको साथ लेकर वे काशीको चल पड़े ।

काजी आकर ज्योतिपत मणिकणिकाघाटपर टोपहर-जलमं यहे पहे कमरभग गङ्जाजीम जप करते । इसके बाट मधुकरी मॉगकर ले आते और भगवानको अर्पण करके पा छेते । छः महीने यह क्रम निर्विष्न चला । छ॰ मर्नने वीतनेपर एक दिन ज्योतिपत गङ्गाजीमे खडे-खड़ जप वर रहे ये कि एक म्छेन्छने आकर उनपर पानीक छीटे टाल दिय । व स्नान करके फिर जप करने लगे। प्योतिपतने उन्छ आवेगम कहा-- 'किमीके अनुष्ठानमे इस प्रकार वाधा टारना उचिन नहीं ।' म्लेच्छ यह सुनकर हॅमने लगा । ७पोनिपनने आश्चर्यमे देखा कि वह भगवान् ब्यामके रूपमे बढल गया है। ज्योतिपतने व्यासजीको प्रणाम किया । भगवान् व्यासने कटा---'तुम्हारा अनुष्ठान पूरा हो गया। आज रात तुम व्यास मण्डपमे जाकर सो रहा । से वहाँ तुम्ह श्रीमद्रागवत दूँगा । उसके पारायणसे तुम्हे यथार्थ तत्त्वज्ञान तथा प्रेमामक्तिकी प्राप्ति होगी ।' द्वादबाक्षर मन्त्रके जपका उपदेश क्रके व्यामर्जा अन्नर्धान हो गये ।

रातको ज्योतियत ब्याम मण्डपमे सांच । प्रातः उठनेपर सिरहाने श्रीमद्वागवतमा पूरा ग्रन्थ उन्हें रक्ष्या हुआ मिला । अन व प्रातः मणिकणिकाम स्नान करनेक पश्चात् ब्याम मण्डपम बैठकर मायद्वारनक भागवतपारायण करने लगे । एक दिन भगवान शद्धर ब्राह्मणका वंश बनाकर सामने रखें होकर उनका पारायण मुनने लगे । भोलेबाबाके प्रभावसे प्योतिपतकी जिह्या लडम्बडा गयी । उनमे अस्पष्ट उच्चारण होने लगा । विनोदपूर्वक विश्वनाथजीने कहा— पण्डित ! रोज ऐस ही पारायण करते हा क्या ?'

प्योतिपतने बृटेबाबाको पहचान लिया । व उनके चरणांमे गिर पडे । शद्धरजीने कहा—'अव हुम्हारा मनोरथ पूरा हो गया । मेरी कृपांगे हुम्ह तत्त्वज्ञान और प्रेमाभक्ति दोनां जी प्राप्ति हो गयी । अब हुम छोगोंको भजनके मार्गमे छगाकर उनका कल्याण करे।'

वाशीमें ज्योतिपतकी 'वे तत्त्वदर्शी एव परम भगवद्धक्त है' यह प्रख्याति हो गयी । विद्वानोने श्रीमद्धागवतके साथ उनको सिंहासनपर वैठाकर उनकी सवारी निकाली और उन्हें महाभागवतकी उपावि प्रदान की । इसके वाद वे महाराष्ट्र होट आये । जीवनभर जगह-जगह घूमकर वे भक्तिका प्रचार करते रहे । उनके वनवाये अनेक मन्दिर हैं । सं० १८४५ वि०मे मार्गगीर्ष कृष्णा त्रपोदशीको उन्होंने यह नश्वर संसार छोडा । मराठीमे ज्योतिपतजीकी भक्ति ज्ञान-वैराग्यपरक वहुत रचनाएँ हैं । उन्होने ओवी छन्दमे पूरे श्रीमद्भागवतका अनुवाद भी किया था, पर वह अब मिल्ता नहीं ।

### 

### रसिक भक्त अनन्तफंदी

प्रवरा नदिके परम पवित्र तटपर संगमनेरमे शाके १६६६ मे अनन्तफदीने जन्म लिया । वे यजुर्वेदी कौण्डिन्यगोत्रीय देशस्य ब्राह्मण थे । उनकी माता राऊवाई धर्ममीरु और मगवद्रक्तिसम्पन्ना थी । अनन्तफंदीको वाल्यावस्थामे वे रामायण, महाभारत और भागवत सुनाया करती थी । इसके परिणामस्वरूप अनन्तफंदीको श्रीकृष्णकी किशोर-लीलामं अभिरुचि हो गयी । वे सदा यमुना वृन्दावन, राधा, श्रीकृष्ण ग्वाल्वाल और गोपियोकी ही प्रेममयी परम पवित्र लीलाओका ध्यान किया करते थे ।

संगमनेरमे ही भवानी वोवा नामक एक प्रसिद्ध महात्मा औल्यावृत्तिसे रहते ये । अनन्तफदी उनकी क्रटीपर जाया करते थे । सतके प्रसादने उन्हें कवित्व स्फूर्ति प्रदान की । उन्होंने श्रीकृष्णकी किशोरलीला गानेमे ही कवित्व-शक्तिका सदुपयोग समझा । वे स्वभावने वडे रसिक, रॅगीले और महत्त्वाकाङ्की थे, श्रीकृष्णके सरस चरित्र-गानने उनकी पवित्र रसिकताका सौन्दर्य विशेषरूपसे वढा दिया। महाराष्ट्रके आवाल-युवा बृद्ध सव-के-प्रव श्रीकृष्ण-लीलाका रस लेने लगे । अनन्तर्फंदी एक बहुत बड़े कीर्तनकारके रूपमे प्रसिद्ध हए । अउनी तरुणावस्थामे प्रसिद्ध रसिक कवि राम नोगी-की तरह ही वे श्रीराधा-कृष्णके रमपूर्ण शृङ्गारका वर्णन करने ल्गे । उस समय श्रीकृष्ण-लीलामम्बन्धी खेल हुआ करते ये अनन्तर्फंदीने खेल आरम्भ किया। वे गॉव-गॉव और नगर-नगरमे घूमने लगे । एक बार खेल करते करते वे होल्कर राज्यमे पहॅच गये । उन्होने अहल्यावाईकी राज-सभामे श्रीकृष्णकी लीला दिखायी । वाई उनकी श्रीकृष्णभक्ति और लावण्ययुक्त सरस पद-रचनासे बहुत प्रसन्न हुईं, पर उन्हे एक ब्राह्मणका खेल करना अच्छा नही लगा । इन्दौर-की राजरानीने कहा—'तुम ब्राह्मण हो, खेल करना तुम्हारा काम नहीं है। तुम्हे परमार्थकी ओर मन लगाकर भगवान श्रीकृष्णके पवित्र और सरस चरित्रका गान करना चाहिये। बुद्धिमती परम साध्वी वाईके वचनोका अनन्तफदीपर वडा प्रभाव पड़ा । अपने हायरे भरी राजसभामे उन्होंने डफ तोड डाला और भविष्यमे खेल न करनेका व्रत लिया । पर्त एक बार अनन्त स्वामीकी पुण्य निथिपर संगमनेरकी जनताने खेल करनेके लिये भक्त अनन्तर्फदीपर जोर डाला । अनन्तपदीने खेल करना स्वीकार कर लिया। संगमनेरमे लोगोकी भीड़ लग गयी। खेल आरम्भ हो गया, दर्शक श्रीकृष्णकी वृन्दावन लीलाने महासागरमे तल्लीन हो गये। दैवयोगमे ठीक उसी समय अहल्यावाई पूनासे सगमनेर होते हुए जा रही थी, भीड देखकर उन्होंने पूछा कि किसका खेल है। उनकी सवारी उधर ही चठ पड़ी। अनन्तफदीको अपनी पूर्वप्रतिज्ञाका स्मरण हो आया, वे पश्चात्ताप करने लगे । उन्हें भय था कि वाई अपना आदेश पालन करवानेके लिये आ रही है । उन्होंने अन्य खेल करनेवालोको हटाकर वाईके सामने अत्यन्त मीठे स्वरसे मञ्जनाथका सरस पद गाना आरम्भ किया, श्रीकृष्णकी वशी-माधुरीके सम्बन्धका पद था--भगवान्की वशीध्विन सुनकर गोपियोने घर छोड दिया, उन्हे अपनी तुधि-बुधि न रही, परम पवित्र रासस्यलीमे पहुँच गयी । अह्त्या क्विके सरस लीला-गानमे तलीन हो गयी। उन्होने अन्तफदीको नमस्कार किया। ऐश्वर्यने भक्तिके सामने अपनी पराजय स्वीकार कर ली । वाईने कहा कि 'आप-जैसे भक्त कविकी उपस्थितिसे पवित्र भारत-भूमि धन्य हो गयी। आप भगवान्के कवि है ।' वाईने वहुमूल्य पुरस्कारसे उनका अच्छी तरह सत्कार किया । अनन्तफदीने खेल करना छोड दिया, वे परमार्थमे लग गये, उन्होंने आजीवन भगवान् श्रीकृष्णकी रूप-रस-लीला गाकर अपना जन्म सफल कर लिया ।

प्रसिद्ध मराठी किव होनाजी बालाने उनकी श्रीकृष्ण-विषयक भक्ति और कवित्व शक्तिकी वडी प्रशसा की है। नाना फड़नवीस, यशवतराव होल्कर, फतहसिंह गायकवाड़ आदि ऐतिहासिक महापुरुष उनका बड़ा सम्मान करते थे।

अनन्तफदीने अरने जीवनके अन्तिम दिनोमे असार ससारका त्याग कर हरिनामकी ध्वजा लेकर घर-घर मिक्षा मॉगी और भगवान्की भक्तिका प्रचार किया । नन्दनन्दन और दशरयनन्दनकी सरस कथा-माधुरीसे जन-जनके हृदयमें भक्तिकी गङ्गा बरायी। शाके १७४१ में पचहत्तर वर्षकी अवस्थामें उन्होंने परमधामकी यात्रा की।



महाराष्ट्र प्रान्तमे हरिनारायणजीका जन्म हुआ था। इनका जन्म नाम नीराजी था। इनके पिता नारायणराव देशपाण्डेने इन्हें अपने भाई अनन्तरावको दत्तक दे दिया था। क्योंकि उस समयतक अनन्तरावको कोई मन्तान नहीं थी। अनन्तरावने ही इनका नाम हरिनारायण रक्का। अव दत्तक पुत्र हरिनारायणनर उनका स्नेह नहीं रह गया। वे इनसे अकारण ही चिढने लगे। उनके मनका निरोध वढने त्या। अन्तमे एक दिन अपने घरसे हाथ पकडकर उन्होंने इनको निकाल दिया।

वालक हरिनारायण वचपनसे वडे सरल स्वभावके थे। सासारिक कामों में इनकी रिच नहीं थी। ये सदा अपनी आन्तरिक वृत्तियों से सुधारने में ही लगे रहते थे। इसका फल यह हुआ कि घरके लोग इन्हें निकम्मा समझने लगे। अनन्तरावद्वारा निकाल दिये जानेपर ये अपने पिताके घर आये। पिताने भी इनका तिरस्कार किया और वनमें चले जानेकों कहा किंतु स्नेहमयी माताने इन्हें ममझाया—'वेटा! तुम निताकी वातका बुरा मत मानो। इस अनित्य संतारमें सभी लोग दु.खपूर्ण विपयों में फेंसे ह। पाप-पुण्यका उन्हें विचार नहीं है। सचा सुख तो शान्तिमें हैं और शान्ति इस संसारके विपयों से उपराम हो जानेपर मिलती है। मेरे पास रहकर तुम विपयों से मनको धीरे-धीरे हटा लो। इससे तुम्हें शान्ति प्राप्त होगी। माताका उपदेश सुनकर उस स्नेहमयीं के आग्रह से ये घरपर ही रहने ल्ये।

कुछ समय बाद इनके माता-पिता तीर्थयात्रा करने काशी गये । घरका सारा भार इन्हींके ऊपर पडा । हरिनारायण बडे ही दयाछ और उदार स्वभावके थे । माता-पिताके न रहनेपर वे घरकी सम्पत्ति साघु ब्राह्मणोकी सेवामे, मजन-पूजन तथा हरिकीर्तन आदिके समारोहोमे तथा दीन-दुखियोगो दान देनेने खर्च करने छगे । धीरे धीरे घरकी सारी सम्पत्ति-का सदुपयोग हो गया ।

तीर्थवात्रासे लैटकर पिताने देखा कि उनके पुत्रने तो घरका सब धन छटा दिया है। वे बहुत ही क्रुद्ध हुए और वोले— 'नृ अमी इमी क्षण यहाँने निकल जा। मुँह काला कर। अब एक क्षण भी वहाँ मत रह। भगवान्के भक्त ऐमी आपित्तयोसे न तो बबराते हे और न चिन्तित होने है। हरिनारा न्याजीके लिये जैसा घर, वैसा बन। वे बनमे जानेको उद्यत हो गये।

हरिनारा प्रणानी माता-पिताको प्रणाम करके बनमे जाने-को निकले तो उनके पीछे उनकी पतिव्रता पत्नी अन्नपूर्णा भी घरते निकलीं। न्त्रीको माथ आते देख उन्होने बहुत समझाया कि 'तुम धनी पिताकी पुत्री हो। पिताके घर तुम्हें कोई कप्ट नहीं होगा। वनमें बहुत होश भोगने होगे। तुम साथ चलनेका हठ मत करो।'

पितकी यह बात सुनकर रोते-रोते उम पितवताने कहा— 'खामी। आप मेरा पित्याग न करें। आप अपने हायमें मुझे चाहे मार डाले, पर अपने चरणोसे दासीको पृथक् न करें। आपका वियोग मुझसे नहीं सहा जायगा। सुख-दुःख तो प्रारव्धके भोग हैं। में आपकी अर्घाङ्गिनी हूँ। आपके सुखमें मुझे सुख है और आपके दु खमें मेरा भी हिस्सा है। त्यींके लिने पितको छोड़कर और कोई गित नहीं। आप मुझे अनाधिनी बनाकर न छोडे। वह पितके चरण पकडकर फूट-फूटकर रोने लगी। हिरनारायण अब उसे साय चलनेने मना नहीं कर सके।

गॉंच्के लोगोंकी हरिनारायणपर वही श्रद्धा थी। लोग उन्हें नारदंजीका अवतार ही मानते थे। जब लोगोंने उनके वनमें जानेकी वात सुनी, तब गॉंवमें हाहाकार मच गया। वे दम्पति गॉंवके वाहर एक वृक्षके नीचे बैठे थे। वहाँ लोगोंकी भीड लग गयी। किसी प्रकार हरिनारायणजीने समझा-बुझाकर सबको वहाँसे विदा किया। उनकी पत्नीने अपने बरीरपरके सब आभूषण उतारकर गरीबोंको बाँट दिये। तीन दिनोतक वहाँ हरिकीर्तन होता रहा। चौथे दिन सबको विदा करके वे दम्पति तीर्थयात्रा करने चल पढे।

काशीः प्रयागः गया आदि तीथोंकी यात्रा करके हरिनारायणजी उम 'जोगाइचे आवे' नामक ग्राममे लौट आये । अन्नपूर्णाको तो उन्होने गॉवमे ठहराया और स्वयं वनमे कुटिया बनाकर तपस्या करने लगे। वारह वर्षतक
े कठोर तप करनेके बाद भगवतीने प्रत्यक्ष दर्शन देकर इन्हे
आदेश दिया— 'तुम नरिं हुपुर जाओ। वहाँ तुम्हे सद्गुरुकी प्राप्ति होगी तथा उन गुरुदेवकी कृपासे तुम्हे भगवान्का
साक्षात्कार भी प्राप्त होगा।'

देवीकी आजाके अनुसार हरिनारायणजी अन्नपूर्णाको छेकर नरसिंहपुर चले आये । वहाँ वे एक दिन ब्राह्मसुहूर्तम उठकर नदीपर स्नान करने गये थे । स्नान करके जलमे ही भगवान्का ध्यान कर रहे थे । उसी समय नदीमे बाढ आ गयी । लोगोमे व्याकुलता फैल गयी । पतिव्रता स्त्री अपने पतिकी रक्षाके लिये नृसिह्मगवान्से प्रार्थना करने लगी।

इघर जलमे खडे हरिनारायणजी भगवान्के ध्यानमे इतने तल्लीन हो गये थे कि उन्हे पता ही नहीं लगा कि उनके सिरके ऊपरसे बढी हुई नदीकी धारा उमडी चली जा रही है। उसी समय वहाँ जलमे ही देवर्षि नारदजी पधारे। भगवान्के नामका मधुर कीर्तन करके देवर्षिने हरिनारायणजीको सावधान किया और उन्हे परम तत्त्वका उपदेश टेकर वे चले गये।

सात दिनोतक नटीम बाढका जोर रहा। आठवे दिन जय जल उत्तर गया, तव गाँवके लोग हरिनारायणजीका शरीर ढूँढ निकालनेके लिये वहाँ आये। हरिनारायणजी तो भगवान् के उस मन्दिरमे जो सात दिनतक जलमे डूबा रहा, भगवान्के सामने हाथमे वीणा और करताल लिये भगवन्नाम-का कीर्तन कर रहे थे। उनके नेत्रोसे ऑस्की धारा चल रही थी। लोगोको बड़ा आश्चर्य हुआ। सबने उन्हें प्रणाम किया और आग्रह करके उन्हें नृसिंहजीके मन्टिरमें हे गये। सती अन्नपूर्णा बिना अन-जहके सात दिन-रात पतिकी मङ्गल-कामना करती। भगवान्से प्रार्थना करती गैठी थी। पतिको सकुशल सुनकर उन्हें बड़ा ही आनन्द हुआ। वे मन्दिरमे जाकर पतिदेवके चरणोपर गिर पड़ीं।

पण्ढरपुर जाकर जब उन्होंने भगवान् पाण्डुरङ्गके दर्शन करके उनके चरणोंमे साष्टाङ्ग प्रणाम किया, तब उसी समय जगत्पति पाण्डुरङ्गने साक्षात् प्रकट होकर उन्हे हृदयसे लगा लिया । भग्वान्ने कहा—'तुम्हारी वारी । मुझे पूर्णरूपसे मिल चुकी । अब में हरिशयनी तथा प्रवोधिनी एकादशीको स्वय तुम्हारे पास आ जाया करूँगा ।' उसी समयसे हरिनारायणजी घरपर ही आषाढी तथा कार्तिकी एकादशीका महोत्सव करन लगे ।

हरिनारायणजीन गेपाद्रि, सेतुबन्ध रामेग्वर आदि दिक्षणके तीयाकी भी यात्रा की । अपने परम धाम पधारनेकी सूचना उन्होंने पहले ही दे दी । सती अन्नपूर्णान पितके मावी वियोगसे व्याकुल होकर पितकी आज्ञा लेकर पहले ही नक्तर शरीर छोड़ दिया । भक्त हरिनारायण 'बैनवैडी' ग्राममे आये । वहाँ उनकी गङ्गा स्नान करनेकी इच्छा हुई तो भगवती भागीरथीने स्वय प्रकट होकर भक्तकी इच्छा पूर्ण की । स्नान तर्पण-देवार्चनादि करके, गीतामे वर्णित योगासनसे बैठकर प्राणोको भ्रूमध्यमे सर्यामत करके गांके स० १६४७ मे हरिनारायणजी समाधिमे स्थित हो गये । उनके शरीरसे दिव्य तेज निकलने लगा और फिर वे ब्रह्मलीन हो गये ।

### भक्त गिरवर

मन न मूरु मावव चरन करुनाधाम उदार । जन को हित ही चित वरत नागर नदकुमार ॥

नर्मदाके पिनत्र तटपर एक छोटे ने गॉवमे गिरवर नामके एक राजपूत रहते थे । घरमे बूढे माता-पिता थे । गौरी नामकी पितवता पत्नी थी और एक पुत्र था ऊदा । खेती करके पिरवारका निर्वाह होता था । गिरवर और उनकी पत्नी वृद्ध माता पिताकी मेवा करते थे । घरमे सभी मगवान्के भक्त थे। बालक ऊदा भी माता-पिताकी भक्तिक प्रभावने वचपनमे ही भगवान्के नाममे मग्न रहने लगा था।

गिरवरका भगवान्की दयापर पक्का विश्वाम था। वे बात बातमे कहा करते थे—'भगवान् जो कुछ करते हैं, सब कल्याण ही करते हैं।'

यद्यपि गिरवरकी धारणा सची थी, फिर भी गॉवके दुष्ट-लोग उनके पीछे और कोई-कोई सामने भी कह देते थे—

अाधादी ण्कादद्यीको नियमितरूपसे पण्टरपुर जानेका
 राष्ट्रके भक्तसम्प्रदायका नाम 'वारकरी' पड़ा है।

नाम 'वारा' है। इस 'वारी' को मुख्यता देनेके हा कारण महा-

'घरमें सारे सुख हैं, खानेको भरपूर अन्न है, अनुकूल स्त्री है, पुत्र है, मा-त्राप है, तब ऐसा कहनेमें क्या लगता है। किमीपर कष्ट पड़े, तब पता लगे कि भगवान सब कस्त्राण ही करते है या नहीं।

नात सची है। दुःखमें भी जिपका विश्वास मगवान्की दयापर बना रहें। उतीका विश्वास सच्चा है। गिरवरका विश्वाम सच्चा विश्वास था। कुछ समय बाद माता-पिताका देहान्त हो गया। गिरवरको इम बातका दु ख हुआ कि स्वाका सौमाग्य नहीं रहा। माता गिताकी मेवाका सौमाग्य वड़े पुण्यमें प्राप्त होता है। जो लोग माता पिताके जीवनमें उनकी सेवा नहीं करते, उनकी अवहेलना करते हैं। उन्हें माता-पिताके न रहनेपर बहुत पछताना पडता है। गिरवरको कप्ट तो बहुत हुआ, पर उन्होंने कहा—'भगवान् जो कुछ करते हैं, सब कह्मण ही करते हैं।

थोड़े दिनो वाद गिरवरका आठ वर्षका पुत्र ऊदा नर्मदाजीमे स्नान कर रहा था कि उसे घडियालने पकड लिया। वालक चिछाया—'हे ठाकुरजी! वचाओ।' मा किनारेपर रोने-चिरु गने लगा। लोग दौड़े भी, पर वालक पानीमे अहुज्य हो गया। गौरी रोती पीटती घर पहुँची। गिरवर उन ममय भगवान्की पूजा समाप्त करके उठे थे। उनके मुखने अभ्यामवन निकल ग्या—'भगवान् जो कुछ करते हैं। सब कल्याण करते हैं।' पीछे उन्हें सकोच हुआ।

गिरवरने पत्नीको ममझाते हुए करा—प्देखो । संसारमे कोई किमीका है नही । जो इम जन्ममे पुत्र बना, पता नहीं, किस जन्ममे वह पिता, माई, शत्रु या और कोई रहा होगा । यह तो एक धर्मशाला है । सब जीव अपने कर्मफल मोगने यहाँ आते हैं । जिसका भोग जब समाप्त हो जाता है, तभी वह यहाँसे चला जाता है। इसमे श्रोक करनेकी क्या बात है ।

'उस दिन एक महातमा आये थे। उन्होंने तुम्होरे नामने ही कहा था कि यह ससार तो मगवान्का वगीचा है। हमारोग तो वगीचेक माली है। मालीका काम वगीचेकी सेवा मरके उसके उत्तम फल म्वामीको समर्पित करना है। यदि स्वामी स्वय वगीचेके किसी फलको पसद करके ले ले तो यह मालीके लिये और भी प्रसन्नताकी वात है। ऊदा तो इस वगीचेका सब ने सुन्दर उपहार था। वगीचेके स्वामीने उमे खर्य बुला लिया—ले लिया तो हमे प्रसन्न ही होना चाहिये। भगवान्की इस सृष्टिमे कोई वस्तु नष्ट नहीं होती। पदार्थ एक स्थानसे दूसरे स्थानपर चले जाते हैं। इसी प्रकार जीव भी नष्ट नहीं होता। तुम्हारा कदा भी भगवान्की कृपासे कहीं इसते भी अच्छी जगह हो सकता है। तुम उसके लिये चिन्ता मत करों। कदा भगवान्का भक्त था। रोज कीर्तन करता था। घडियालद्वारा पकडे जानेपर भी उसने भगवान्को पुकारा, अतः वह भगवान्के धाममे ही गया होगा। ऐसे पुत्रके लिये तुम शोक क्यों करती हो १ सच्ची माताका तो कर्तव्य है कि पुत्रको सुख पहुँचाये। भगवान्के आनन्दमय धाममे पुत्र गया, इसते तुम्हे प्रसन्न होना चाहिये।

'ऊदा मर ही गया हो, इसीका क्या ठिकाना ? वह जीवित भी हो सकता है । तुम्हे फिर मिल भी सकता है कभी । प्रत्येक दशामे तुम्हे शोक नही करना चाहिये । भगवान् जो कुछ करते हैं, सब कहनाण ही करते हैं।

गौरीने कहा— भेरा मन कहता है कि मेरा पुत्र जीवित है। वह चाहे जब मिछे, पर मुझे मिलेगा अवस्य।'

गिरवर बोले—'वह मिल या न मिले। हमे यही क्यो चाह हो कि वह मिले। अवतक भगवान्ने हमे एक सेवा सौप दी थी तो उसे करते थे। अव दूसरी सेवा सौपेगे तो उसे करेगे। जो स्वामीकी सेवासे जी चुराता है, वह नमकहराम है। जो स्वामीकी वस्तुको अपनी समझता है, वह वेईमान है। हमे स्वामी जो मेवा दे, उसीको सावधानीसे करना है।'

गिरवर घाटपर गये, पता लगाया और कुछ पता न लगा तो लौट आये। उन्होंने कहा—'मेरे माता-पिता होते तो आज उन्हें वडा कष्ट होता। उनको पहले ही संसारसे बुलाकर मगवान्ने उनका और हम सबका भी कल्याण ही किया।'

माता पिता रहे नहीं, पुत्रको घिडियाल ले गया, अव खेतीका झझट क्यो किया जाय ? खेत अद्धीमे दूसरोको दे दिये गये । आधी पॉर्तीमे जो अनाज मिलता था, उसीमे गिरवर तथा उनकी स्तीका काम मजेमे चल जाता था। ठाकुरजीकी सेवा पूजा भी होती थी । अव गिरवर भगवान्का ध्यान करते, पूजा करते, पुराण सुनते और विष्णुसहस्रनामका पाठ करते । उनकी स्त्रीका भी पूरा समय भगवान्की सेवामे ही ल्याता । गिरवर पत्नीसे कहते—देखो । ऊदा होता तो क्या हम इस प्रकार भजनमे लग पाते ? भगवान्ने उसे हटा- कर हमन्येगोंको अपनी नेवाम लगा टिया। भगवान् जो कुछ करते हैं, सब कहमाण ही करते हैं।

स्त्री कहती—'सचमुच सगवान्ने हमपर वडी कृपा की है।' परतु माताके हृदयसे पुत्रकी स्मृति गयी नहीं थी। उमे वार-वार ऊटा याद था जाता था।

कटाको पानींम लेकर घडियाल हुन गया था। वह कुछ ही दूर गया था कि उमपर किसी दूमरे वडे घडियालने आक्रमण कर दिया। इम लटाईमें कटा घडियालके मुखसे छूट गया। वह जलके कपर आकर फिर ह्वनेचाला ही या कि समीप जाती हुई नौकापरके लोगाने उसे नौकापर उठा लिया। नौकापर पहॅचकर वह मूर्छित हो गया।

वात यह थी कि उस प्रदेशके राजा चन्द्रमेनके कोई सन्तान नहीं थी। रानीके मरनेपर उनमें वराग्यका उदय हुआ। उन्होंने सन्तास छेनेका विचार किया। अकस्मात् उनके पिताके गुरुजी, जो एक मिद्ध योगी थे, उनके यहाँ आये। उन्होंने बताया—'एक अनुप्रान करनेसे एक सुयोग्य पुत्र तुम्हें मिछेगा, जो अपने माता पिताको राज्यामिपंकके दिनतक भृछा रहेगा। उमे शिक्षा देकर, सुयोग्य बनाकर तब राज्य सीपकर तुम सन्त्रास छे मकते हो। गुरुजीके साथ बनमें आकर राजाने अनुप्रान किया। अनुप्रान पूर्ण होनेपर नौकापर बठकर वे नमंदाजीमें मछिखेयोंको अन्न खिछा रहें थे, उमी ममय इ्यते हुए कराको देखकर नौकापर उन्होंने उठा लिया था।

कदाके पैरमं घाव था घडियालके पकडनेका। महाराज उसे राजधानी ले आये। इक्कीम दिनतक वह मूळित पडा रहा। इसी बीच चिकि सा होनेपर उसके परका घाव अच्छा हो गया। होगमं आनेपर वह अपने माता पिता आदि सबको भूल गया। उसे केवल इतना याद था कि वह क्षत्रिय है और उसका नाम कदा है। उसे बताया गया— प्महाराज चन्द्रसेन तुम्हारे पिना है। तुम्हारी माता महारानी कमलादेवी परलोक जा चुकी है। तुम्हारा नाम उदयराज है।

राजकुमार उदयरानकी शिक्षाके लिये मुयोग्य गुरुओकी नियुक्ति हो गयी। वे बहुत ही प्रतिभागाली थे। भगवानके भक्त थे। प्रजाका नुख दु ख अपने मुख-दु रासे भी अधिक महत्त्वका था उनके ठिये। विजयनगरके महाराजकी पुत्रीसे उनका विवाह हो गया। महाराज चन्द्रसेनने उन्हें सुशिक्षित

तथा योग्य समझकर राज्यामिपेककी तैयारी की । उन्हें राज्य टेकर महाराज स्वयं सन्यास छेकर भगवान्का भजन करने वनमें जानेका दृढ निश्चय कर चुके थे ।

#### × × ×

इधर देशमे अकाल पड गया। अन्नके विना लोग मरने लगे और तृणके विना पशु। गिरवर और गौरीको अव ठाकुरजीकी पृजामें भी कठिनाई होने लगी। घरमे जो कुछ था, उसे वेंचकर जवतक काम चंला, उन्होंने चलाया। अन्तमे मगवान्की श्रीमूर्तिका भार पुरोहितको सांपकर और पूजाखर्चके लिये गौरीकी मोनेकी नय देकर मगवान्का नाम लेते हुए वे दम्पति घरमे निकल पडे।

अव गिरवर अकेले रह गये । उनका वैराग्य तीव्रतम हो उठा । मगवान्को पानेकी लाल्सा हृदयमे प्रवलस्परे जायत् हो गयी । उनके प्राण तड़फडाने लगे । एक दिन एक वृक्षके नीचे वैठे-वैठे वे फूट-एटकर रोने लगे । मगवान्-को पुकारने लगे । पुकारते पुकारते मूर्छित हो गये । सहसा मानो कुछ और-का-और ही हो गया हो । नर्मदानी श्रीयमुनाजीके रूपमे बदल गर्यो । वह वन दिव्य वृन्दावन हो गया । सामने कटम्बके नीचे मुरली अघरोसे लगाये त्रिभद्गमुन्दरः मयूर्णच्छथारीः पीनाम्बर-परिधानः वनमाली श्रीकृष्णचन्द्रको दिव्य झॉकीको टेखते ही गिरवरके नेत्र वही खिर हो गये । अरीर जटकी मॉति हो गया । वाणी रुद्ध हो गयी । हृदय जैसे आनन्दसागरमे हिलोरे लेने लगा ।

व्यामसुन्दरने अपने अमृतमरे स्वरसे कहा—'गिरवर ! त् मुझे बहुत 'पारा है । तेरे विना अब मुझे अच्छा नहीं लगता । तेरे दिये यहाँ दिव्य चुन्दावनका प्राकट्य हुआ है । अब त् मेरे वामम चल । गौरी मरी नहीं है । उसके मनमे पुत्रसे मिलनेकी प्रवल कामना है, अतः वह ऊदासे मिरकर लब मेरे धाममें आयेगी।' भगवान्के इतना कहते ही गिरवरका शारीर ज्योतिर्मय हो गया। कुछ ही क्षणोमे उसके शारीरसे ज्योतिः पुद्ध निकला और सुन्दर गोपवालकके रूपमे घनीभूत होकर श्रीकृष्णके चरणोपर गिर पड़ा। श्यामने उसे प्रेमसे उठाकर हृदयसे लगा लिया। अपने सखा और चृन्दावनके सहित भगवान् अन्तर्धान हो गये। गिरवरका शारीर वनमे, वनदेवीकी रक्षामे चृक्षके नीचे पडा रहा।

गौरीका श्ररीर बहते-बहते नदीमे ट्रूटकर गिरे एक वृक्षमे किनारेपर उलझ गया था। सात दिन वह वहाँ उलझा रहा, पर किसी पक्षी या जल जन्तुने उसे छुआतक नहीं। आठवे दिन लहरों के घक्केंसे वहाँसे निकलकर वह आगे वह चला। वहाँसे थोडी दूरपर एक सिद्ध महात्मा रहते थे। वे सान करने आये थं। उन्होंने देखते ही समझ लिया कि वहनेवाले देहमे प्राण है। किनारे उसे लाकर उसपर अभिमन्त्रित करके उन्होंने जलका छीटा दिया। इससे गौरीके देहमे चेतना आ गयी। वह उठ बैठी। महात्माजी उसे कुटीपर ले आये और एक सिद्धफल खानेको दिया। फल खाते ही गौरीको लगा कि उसके मनसे सारे सरकारोका बोझ उतर गया।

थोडी देरमे गौरीको अपने पितकी स्मृति हुई । महात्मा-जी दिन्यदर्शी थे । उन्होंने गौरीसे उसके पितकी परम गितका वर्णन किया । गौरीने सोचा—'मेरे पितदेव ठीक कहते थे कि भगवान् जो करते हे, सब कल्याण ही करते हें । मेरे समीप रहनेसे पितदेवके भगवद्दर्शनमे बाधा पडती । प्रभुने मुझे पृथक् करके पितदेवको अपना लिया, यह ठीक ही हुआ ।'

महात्माजीने गौरीको आत्माकी अमरताका उपदेश किया। फिर बताया कि थोड़ी दूरपर ही उसके पितका देह पडा है। उस देहकी अन्त्येष्टि कर देनेका भी उन्होंने आदेश दिया। उसी समय कहींसे चार ब्रह्मचारी आ गये। वे गौरीके साथ हो गये। बृक्षके नीचे गिरवरके देहके समीप एक दिव्यवसना देवी वैठी थी। गौरीके वहाँ पहुँचते ही वे अन्तर्धान हो गयीं। ब्रह्मचारियोंकी सहायतासे चिता बनाकर गौरीने पितदेहका दाह-कर्म किया। मस्मको नर्मदामे बहाकर स्नान करके जलार्झाल दी। अब ब्रह्मचारियोंने उसे गेरुआ वस्त्र और एक इकतारा दिया और वहाँसे चले गये।

गौरीने गेहआ धारण किया । हायमे इकतारा लिया । भगवान्के नामका कीर्तन करते आनन्दमे मग्न वह एक ओर चल पडी । उसे पता नहीं कि कहाँ जा रही है वह । चलते-चलते वह एक ऐसे नगरमे जा पहुँची, जहाँ बड़ी धूम-धाम थी । वडा उत्सव 'या कोई । वह असङ्गभावसे उसमे प्रविष्ट हुई ।

यात यह हुई कि वह नगर था महाराज चन्द्रमेनका । अभी कल ही महाराजने राजकुमार उदयराजका राज्यामिपेक किया था और स्वय कुमारको राज्य टेकर वे वनमे चले गये थे सन्यासी होकर । आज नवीन नरेज उदयराजका पहला स्रवार था । लेकिन उदयराजने अभिपेककी राजिमे स्वप्नमे सन्यासिनीरूपमे अपनी मातासे अपना पूरा परिचय पा लिया था । वन जानेमे पूर्व महाराज चन्द्रमेनने भी उनको जलमे पानेसे अन्वतककी बाते बता गये थे । अतः वे अपनी माताके दर्शनके लिये बहुत उत्कण्ठित थे । सब सेवकोको कहा गया था कि कोई सन्यासिनी आते ही राजाको समाचार मिले । गौरीके नगरमे पहुँचते ही उदयराजको समाचार मिला । वे स्वय दौडे आये और परचानकर पा । मा । करते चरणोमे गिर पडे । गौरीने उन्हे उठाकर हृदयसे लगा लिया । वह कहने लगी—पंगरा कदा । कदा मेरा ।

उस समयका दरबार स्थगित हो गया। पुत्र माताको राजमहलमे ले आया। गौरीने पुत्रके मुखसे पूरी बाते सुनीं। कदाको भी पिताकी भगनत्याप्तिका समाचार मिला। गौरीके मनमे जो पुत्रसे मिलनेकी वासना थी, वह पूर्ण हो गयी। अब उसकी आसक्ति नष्ट हो गयी। अब वह वनमे जाकर भजन करना चाहती थी; किंद्ध पुत्रने आग्रह करके उसको इस बातपर राजी कर लिया कि वह नगरसे बाहर कुटियामे रहेगी। कुटिया बना टी गयी। गौरी उसमे रहकर भजन करने लगी। बीरे-धीरे उसका भगवत्येम पराकाष्टाको पहुँच गया। भगवान्ने दर्शन देकर उसे कृतार्थ किया। भगवान्का दर्शन करते करते ही देह त्यागकर वह भगवान्के धामको चली गयी।

उदयराज अपनी पत्नीसिंहत भगवान्का भजन करते हुए प्रजापालन करते रहे। भगवान्की सची भक्ति पाकर उनका जीवन भी कृतार्थ हो गया।

### भक्त रामचन्द्र

दक्षिणमं करवीर ( वर्तमान कोल्हापुर ) के पास ऊर्णा-नदीके तटपर एक गाँवमे एक ब्राह्मण परिवार रहना था। दो म्बी-परुप ये और तीमरा एक छाटा-सा शिश् या । ब्राह्मण-वृत्तिमे गृहस्यका निर्वाट होता था । घरमे तुक्मीजीका पेट था। भगवान जालग्रामकी पूजा होती थी । पत्नी आज्ञाकारिणी थी। पति पत्नीकी रुचिका आदर करनेवाले थे । दानोंमे वार्मिकता र्था, अपने-अपने कर्तव्यका व्यान था और या बहत ऊँचे हिंद-आदर्शका अजिम प्रेम । भगवान्जी दयामे बचा भी हो गया था। दम्पति सुर्ती थे। परंतु दिन बदलते रहते है। सुखका प्रकाशमय दिवस सहमा द्व राकी अमा निशाके रूपमे परिणत हो जाता है । मनुष्य मोचना है 'जीवन चुखमं ही वीतेगा, ये आनन्दके दिन कभी पूरे होंगे ही नहीं, इस प्रेम-मदिराका नशा कभी उतरेगा ही नहीं । छके रहेंगे जीवन-भर इसीम । परतु विधाताके विधानमे बात विगड जाती है । क्तिनी आज्ञामे, अन्तन्तलके कितने अनुगामे, दृदयके मधामय स्तेह-मल्लिमे जिस जीवनाधार बृक्षको मींचा जाता है। वहीं सहमा विच्छित्र होकर हमारे हृदयके मारे तारोंके छिन्न-भिन्न कर देता है। जन्म मृत्युका चक चौवीसा घटे चळता ही रहता है और बड़े स्पष्टमावंस वह घोषणा करता है— ·जीवन क्षणभद्गर है, मुख अनित्र है और आगा दु रतपरिणामिनी है 12 गॉवमे एक बार जारने हैजा फैटा और देखते ही देखते प्राण प्रतिमा ब्राह्मणी कालके कराउ गालमें चली गरी । ब्राह्मण महान् दुखी हो गये । मातृतीन शिशुकी भी बुरा अवस्या थी। कुछ दिनों बाद बाह्मण भी हैनेके पनेम आ गये और दूधमुँहे नन्देने ढार्ट मालके बचेको छोड़कर बरवस चल बमे । जी नच्चेमे अटका, परंतु मृत्युकी अनिवार्य शक्तिके मामने कुछ भी वम नहीं चला।

गॉवमे वाहर एक माधु रहते थे। पहुँचे हुए थे। पता
नहीं, उनके मनमें कहाँमें प्रेरणा हुई। ममताके उस पार पहुँच
गये थे। दया भी मायाकी ही एक त्याच्य दृति यी उनके
अनुमन्तमे। परंनु ब्राह्मण-उम्पतिके मरण और अनाथ वालककी दुर्द्शांके समाचारने उनके मनमें दयाका सखार कर दिया,
भले ही वह बाबितानुदृत्तिमें ही हो। साधुवावा दौडे गये और
शिशुको अपनी कुटियापर उठा लाये। बड़ी ममतासे हजार
माताआंका स्नेह उँदैलकर वे उम पालने लये। उनका प्रधान
काम ही हो गया वच्चेको नहलाना धुलाना, खिलाना पिलाना

और उमकी देख-रेख करना । मगवान्की लीला !

महान्माकी कुटिया एकान्तमं थी। कुटियाके नीचे ही नदी बहती थी । चारा ओर मनोरम वन था । वडा सात्विक वातावरण या । समारके काम, क्रोध, लोम, अमत्य और हिंसा वहाँ फटकते भी नहीं थे। देखनेको भी नहीं मिलते थे। कुल्मित किया या दूपित चेष्टा करनेवाटा वहाँ कोई आता ही नहीं था । भोग विलामकी मामग्रियों के तो स्वप्नमें भी दर्शन नहीं होते थे, स्नान पानमं पवित्रता और सादगी थी। सोने, उठने और आहार विहारके ममय और परिमाण निश्चित थे । सबसे बड़ी बात तो यह कि वहाँ दिन-रात भगवदाराधनाः भगवचर्चा और भगवचिन्तन होता था। मन-इन्द्रियोंके सामने ऐसा कोई हब्य आना ही न था, जिसमे उनमे विकार पदा होनेकी सम्भावना हो । काम, क्रांघ, असत्य और हिंसादि दोप मनके धर्म नहीं हैं, टन्द्रियोकी कुचेएा इनका स्वभाव नहीं है। ये तो विकार हं-आगन्तुक दोप हैं। जो प्रधानतया मङ्ग-दोपसे उत्पन्न होते ई और फिर तदनुकुल चेप्राओंसे बढते बढते चित्तमे यहाँतक अपना स्थान बना छेते हे कि उनका चित्तसे अलगाव दीराता ही नहीं । मालूम होता है कि ये चित्त और इन्द्रियोके महज म्वाभाविक वर्म है। उनके म्वरूप ही है। अस्तु । जन्ममे ही माता-पिनाकी सञ्चेष्टा, सतकी कुटियाके शुद्ध वातावरण और मत्मद्गिके प्रभावमे वालकके जीवनमें कोई नया दोप तो आया ही नहीं । पूर्वमंस्कारजनित दोप भी दबकर क्षीण हो गये-वहुत से मर गये। बुरे विचार, बुरी भावना और बुरी कियाओं मे मानो वह अपरिचित ही रह गया । महात्मा उमे पढानंके साय ही परमार्थकी साधनामें भी छगाये रखते थे । पता नहीं-पूर्वजन्मका कोई सम्बन्ध था या विशुद्ध भगवत्प्रेरणा थी। महात्माजी अपनी सारी साधना— सारा जान उम वालकके निर्मल हृदयमे एक ही साथ उँडेल देना चाइते थे । परिणाम यह-हुआ कि सोछह वर्पकी उम्रमे ही वालक एक महान् सावक वन गया । अर्हिसाः सत्यः प्रेमः सयम उसके स्वमाव वन गये । भगवानकी भक्तिका स्रोत उसके अदरसे फूट निकला और सबको पवित्र करने लगा। उसकी वाणी अमोघ हो गयी सत्यके प्रतापसे, और उसकी प्रत्येक इच्छा फण्वती हो गयी सयम और त्यागकी महिमासे। वह बाहर और भीतरमे सचा महात्मा हो गया । उमका चेहरा ब्रह्मतेजमे चमक उठा !

सबका समय निश्चित है। महात्माजीके जीवनकी अविध भी पूरी हो गयी। वे इस असार संसारको छोड़कर हँसते-हँसते भगवान्के परम धामने चले गये। बालक निराश्रय तो हो गया, परंतु महात्माजीकी कृपासे उसे कोई शोक नहीं हुआ। भगवान्का विधान उसने शिरोधार्य किया आदरपूर्वक, शान्त हृदयसे!

महात्माजी उसे रंगनाथ कहते थे, इससे उसका यही नाम प्रसिद्ध हो गया । वह दिन-रात मजन-ध्यानमें रहता । भगवान्की ऋपासे जो कुछ मिछ जाता, उसीपर निर्वाह करता । उसके जीवनका एक-एक क्षण भगवत्सेवामें लगता था । उसके तप-तेजकी ख्याति दूर-दूरतक फैछ गयी । लोग दर्शनको आने लगे । उसने दिनभरमें एक पहरका समय ऐसा रख लिया, जिसमें लोगोंके साथ भगवच्च वां होती । शेष सारा समय एकान्तमें वीतता ।

एक बार एक दुखी मनुष्य रंगनाथजीके पास आया। उसने उन्हें एकान्तमें अपना दुःख सुनाया । दुःख या-धनकी कामनाका । रंगनाथजीको उसके दुःखसे दुःख अवस्य हुआ। परंतु उन्होंने अपने मनमें कहा कि यह भूलसे ही इतना दुखी हो रहा है । धनमें सुख होता तो जिन लोगोंके पास प्रचर धन है, उनका जीवन तो सुखमय होना चाहिये था। परंतु वे भी तो दुखी ही देखें जाते हैं। दुःखका कारण तो है—अज्ञानजनित असन्तोष । वह मिट जाय तो मनुष्य प्रारम्धानुसार किसी भी हालतमें रहे, वह सर्वदा सुखी रह सकता है। रंगनाथजीने उसको समझानेकी चेष्टा की। बड़े प्रेमसे उसको सब बातें वतलायीं । परंतु उसे सन्तोष नहीं हुआ । उसने कहा--- 'एक वार आप अपने मुखसे कह दें कि मेरे खूब धन हो जायगा तो वस, में कृतार्थ हो जाऊँगा। रंगनाथजीने कहा-भाई! प्रथम तो यह बात है कि मेरे कहनेसे होता ही क्या है; दूसरे जब मैं प्रत्यक्ष देखता हूँ और अनुभव करता हूँ कि अधिक धनसे तुम्हारा दुःख बढ़ेगा, घटेगा नहीं, तय मैं यदि सचमुच तुम्हारा हित चाहता हूँ तो पुम्हें वह मिले, ऐसी इच्छा क्योंकर कर सकता हूँ । साथ ही एक बात और है, धन मिलना वस्तुतः तुम्हारे प्रारब्धके अधीन है। न माळूम धनके मिलनेमें तुम्हारा कौन-सा प्रवल कर्म वाधक है। मैं तुम्हें कह दूँ और धन न मिले तो तुम्हारा भगवान्तकपर अविश्वास हो सकता है। इसलिये भैया! तुम एक काम करो-सर्वात्मभावसे श्रीभगवान्के शरण होकर

उनके सामने अपनी सारी परिस्थिति रख दो और उनसे विनय करो कि वे तुम्हारे लिये जो कुछ मङ्गलजनक समझते हों, वहीं करें। सचमुच अभी भी वे तुम्हारा-मेरा सवका कल्याण ही कर रहे हैं। परंतु विश्वास नहीं होता, इसीसे दुःख होता है। मेया! भगवान्के विधानमें प्रसन्न रहो। वे मङ्गलमय हैं। इस प्रकार बहुत समझानेपर जब उसको सन्तोप नहीं हुआ, तब परम तपस्वी रंगनाथजीने उसको एक बार आँख मूँदनेकों कहा। उसने आँखें मूँदीं तो क्या देखता है कि उसके जाने-पहचाने हुए बड़े-बड़े धनीलोग—जिनको वह बहुत सुखी समझता था—भीपण नरकाग्निमें जल रहे हैं। उनमेंसे एक कह रहा है—

'सत्य है, धनका ही यह भीपण परिणाम है। मैंने धनके मदमें पागल होकर वड़ा अहङ्कार किया था। मैंने किसोको कुछ नहीं समझा । ज्यां-ज्यां धन चढ़ा, त्यां-ही-त्यां मेरा लोम बढ़ता गया । मेंने छङ बल कौशलसे दूसरांका धन हरण किया। छोगोंमें वड़ा धर्मात्मा और मुखी माना जाता था मैं। परंतु उस समय भी मैं जड़ता ही था और आज तो इस नरकामिमें कैसी भीषण यातना भोग रहा हूँ—इसे मैं ही जानता हूँ । दुःखसे छुटकारा चाहनेवाला कोई भी इस भयङ्कर परिणामपर पहुँचानेवाले धनका लोभ न करे। यदि न्याय और सत्यके द्वारा धन प्राप्त हो तो उसपर अपना अधिकार न मानकर उसे श्रीभगवानकी सम्पत्ति समझे और दीन-दुखी जीवोंकी सेवाके रूपमें प्रसन्नचित्तसे उसका सद्पयोग करता रहे। धनसे पंद्रह दोप मुझमें उत्पन्न हो गये थे-दम्म, दर्प, अभिमान, क्रोध, हिंसा, ममता, मोह, लोभ, काम, असत्यः प्रमादः दुःसङ्गः चूतः विटासिता और इन्द्रियासक्ति । मैंने धनमदान्ध होकर न जाने क्या-क्या किया था । उस समय उसका यह भीपण परिणाम नहीं सूझता था । परंतु आज में उसीका फल—यह नरकानल भोग रहा हूँ ! असलमें अपने लिये तो मनुष्यको उतने ही धनसे प्रयोजन है, जितनेसे अन्न-वस्त्रका काम चल जाय । अधिक धनका लालच तो भोगवासनाके कारण होता है। में उस समय इस बातको भूल रहा था। अव तो हे भगवन् ! किसी प्रकार यहाँसे छुटकारा मिले तो पीड़ा दूर हो ।

दूसरेने कहा—'मैं बहुत धनी था, किसी भी प्रकारसे धन बटोरना ही मेरे जीवनका उद्देश्य बन गया था। मैंने धनको कभी गरीबोंकी सेवामें नहीं लगाया। इससे पहले तो साँप बना और अब इस दुर्गतिको भोग रहा

हूँ ।' कुछ नारकी जीवोंने और भी कई बाते मुनार्यों। फिर नरकयन्त्रणाके मारे सभी फुफकार-फुफकारकर रोने लगे। उनका आर्तनाद मुना नहीं जाता था। वडा ही करण ह्रस्य था। इसके वाद यकायक वह हक्ष्य हट गया और उसकी ऑखें खुल गयी। उसने देखा— महात्मा रगनाथजी वडी करण हिंऐसे उसकी ओर देख रहे हैं और मुसकरा रहे हैं। देखे हुए हक्ष्यका और भक्त रगनाथजीकी दयाहिंग उसपर बडा ही मुन्दर प्रभाव पड़ा। आश्रमके सात्त्विक वातावरण और सत्सङ्गका स्वाभाविक असर तो था ही। भगवत्कृपासे उसकी धन-कामना नष्ट हो गयी। उसने कहा—'गुरुदेव! मुझे ऐसा उपाय बतलाइये, जिससे मेरा मानव-जन्म सहज ही सफल हो जाय। मुझे धन-मान नहीं चाहिये। मैं चाहता हूँ—भगवत्येम, भगवान् की अव्यभिचारिणी भक्ति। आप दया कीजिये।'

उसका नाम था रामचन्द्र । रामचन्द्रके हृदयका सुन्दर परिवर्तन देखकर रगनाथजीको वड़ी प्रसन्नता हुई । वे भगवान्की कृपाका प्रत्यक्ष प्रभाव देखकर गहद हो गये। उन्होंने कहा-- भाई रामचन्द्र ! जबतक चित्तमे भोगोकी कामना भरी है। तबतक उसका अन्धकार नहीं मिटता । और इस अन्धनारके रहते गोक-सन्तापसे कभी छुटकारा नही मिल सकता । भोग-वासनाका नाश सच्चे वैराग्यवान् प्रभुप्रेमी सतोके सङ्गरे ही हो सकता है। असलमे भगवान्के प्रति भक्ति होनी चाहिये। भक्ति विपय वैराग्य विना हो नहीं सकती। विषयोंमे प्रीति रहते भगवान्मे प्रीति कैसे हो और जिसमे प्रीति ही नहीं। उसे पानेकी चेष्टा भी क्यो होने लगी। सची बात तो यह है कि भगवान् ही हमारे प्राणाधार हैं, हमारे परम आत्मीय हे, सुख-दु: खके नित्य सायी है, निज जन हैं। वे ही परम वियतम हैं। एक बार उन्हें किसी तरह पहचान लिया जाय, जान लिया जाय तो फिर उनकी ओर हृदयका आकर्षण हुए विना रह नहीं सकता। ऐसे ही है वे प्राणिप्रयतम-सौन्दर्यः माधुर्यः वात्सल्य और औदार्यके समुद्र । उनकी एक बार पहचान हो जानी चाहिये, फिर तो प्राण अपने-आप ही उनके लिये रो उठेंगे । उनका प्राप्त किये विना एक क्षण भी चैन नहीं पड़ेगा। कुछ भी अच्छा नहीं लगेगा। सब कुछ छोडकर-सारे वन्धनोको तोडकर चित्तकी सारी वृत्तियाँ एकमखी होकर उन्हींकी ओर बहने लगेगी प्रचण्ड वेगसे, अत्यन्त द्रतगामिनी होकर ! असहा हो जायगा उनका निमेषमात्रका वियोग । ऐसा होना ही मनुष्य-जीवनकी पूर्ण सफलताका पूर्वरूप है । मनुष्यको अपने जीवनमे इसीके लिये पूर्ण प्रयत्न करना चाहिये । इसका उपाय है भगवान्का भजन । मे तुम्हे द्वादशाक्षर मन्त्र वतलाता हूँ—तुम कामिनी, काञ्चन और मान-प्रतिष्ठाका मोह छोड़कर नित्यपति इस मन्त्रका पवित्र श्रद्धापूर्ण चित्तसे अधिक-से अधिक जप किया करना । मन्त्र है—'ॐ नमो भगवते वासुदेवाय' । खबरदार । बहे-बड़े प्रलोभन आयेगे तुम्हे डिगानेके लिये, परतु किसी प्रकार मी लालचमे फॅस न जाना । भगवान् कल्याणमय हैं, तुम्हारी निष्ठा सच्ची होगी तो वे अपने दर्शनसे तुम्हे इतार्थ करेंगे ।'

रामचन्द्र भी अभी अविवाहित थे। उनके पास पिताका छोडा हुआ कुछ धन तो या, परतु उनकी इच्छा थी कि पहले किसी भी साधनरो खुन धनी बनना, तदनन्तर विवाह करके मौज उड़ाना । गृहस्य-धर्म-पालनकी अपेक्षा इन्द्रिय भोग और मौज गौकार उनकी दृष्टि कही अधिक थी । बल्कि यही कहना चाहिये कि वे विलासमय जीवन बितानेके लिये ही घन सग्रह करना चाहते थे। उन्होंने बहुत से उपाय किये। कोई कुछ भी बतलाता, वहीं करने लगते । अन्तमे भक्त रंगनाथ-जीकी वाक्सिद्धिकी बात सुनकर किसी पूर्वपुण्यके प्रभावसे वे इनके पास आये ये और इनके अमोघ सङ्गरे उनकी मोहनिद्रा टूट गयी । वे जग गये और घर लौटकर सतके आजानुसार लग गये भगवत्कृपा प्राप्त करनेके लिये द्वादशाक्षर मन्त्रके जपमे । जितना जितना जाप बढने लगा, उतना उतना ही उनका आनन्द बढने लगा । अब तो-जो लक्ष्मी उनसे दूर-दर रहती थी, वही बिना बुलाये ही उनके पास आने लगी-परत वे बड़े दृढ रहे अपने व्रतपर । वे जितना ही हृटते, उतनी ही भोग-सामग्रियाँ आ-आकर उनके सामने लोट पड़तीं। अनके चरणोपर न्योछावर होती । परतु उन्होंने किसीकी ओर कभी नजर ही नहीं डाली । मनुष्याने देवताओंने उन्हें जमीन-मकानके, महल सहनके, स्त्री-पुत्रके, धन-दौलतके, मान-प्रतिष्ठा-के बड़े-बड़े प्रलोमन दिये । सब चीने मानो प्रत्यक्ष होकर उनकी सेवा करनेको तैयार हो गयीं । परंतु उन्होने उनको वैसे ही त्याग दिया, जेसे मनुष्य अपने चमनको त्याग देता है।

उनकी साधना सफल हुई । वे एक दिन पवित्र एकान्त देशमें सन्ध्यावन्दनादि करनेके पश्चात् ध्यानस्य होकर भगवान्के परम मन्त्रका जप कर रहे थे कि साक्षात् भगवान् नारायण वहाँ प्रकट हों गये। रामचन्द्रजी ध्यानसुखमे मझ थे। आखिर भगवान्की प्रेरणासे उनके नेत्र खुले और वे साधुरक्षक भगवान्के दिन्य स्वरूपके दर्शन करके निहाल हो गये। निर्निमेप नेत्रोसे रूप-सुधाका पान करने लगे। किसी तरह भी तृप्ति नहीं होती थी। बहुत देरके बाद उनकी वाणी खुली और वे भगवान् गी स्तुति करने लगे। भगवान् ने प्रसन्न होकर उन्हें अपनी प्रेमभक्ति दान की। जीवन सफल हो गया।

# गीता-दण्डवती भक्त जोग परमानन्द

दक्षिण भारतके वारसी नामक ग्राममे जोग परमानन्दजीका जन्म हुआ था। जब ये छोटे बालक थे, इनके गाँवमे
भगवान्की कथा तथा कीर्तन हुआ करता था। इनकी कथा
सुननेमे रुचि थी। कीर्तन इन्हें अत्यन्त प्रिय था।
कभी रातको देरतक कथा या कीर्तन होता रहता
तो ये भूख-प्यास भूलकर मन्त्रमुग्ध-से सुना करते।
एक दिन कथा सुनते समय जोग परमानन्दजी अपनेआपको भूल गये। व्यास-गहीपर वैठे वक्ता भगवान्के
त्रिभुवन-कमनीय स्वरूपका वर्णन कर रहे थे। जोग
परमानन्दका चित्त उसी भ्यामसुन्दरकी रूपमाधुरीके सागरमे डूब
गया। नेत्र खोला तो देखते है कि वही वममाली,
पीताम्बरधारी प्रभु सामने खड़े है। परमानन्दकी अभुधाराने
प्रभुके लाल-लाल श्रीचरणोको पखार दिया और कमललोचन
श्रीहरिके नेत्रोसे कृपाके अमृतविन्दुओने गिरकर परमानन्दके
मस्तकको धन्य वना दिया।

लोग कहने लगे कि जोग परमानन्द पागल हो गये। ससारकी दृष्टिमे जो विषयकी आसिक छोडकर, इस विषके प्यालेको पटककर बजेन्द्र-सुन्दरमे अनुरक्त होता है, जो उस अमृतके प्यालेको होठोसे लगाता है, उसे यहाँकी मृगम्परीचिकामे दौडते, तड़पते, जलते प्राणी पागल ही कहते हैं। पर जो उस दिन्य सुधा-सका स्वाद पा चुका, वह इस गड्डे-जैसे संसारके सड़े कीचड़की ओर कैसे देख सकता है। परमानन्दको तो अब परमानन्द मिल गया। जगत्के भोग और मान-बडाईसे उन्हें क्या लेना-देना। अब तो वे बराबर प्राम कृष्ण-हरिं जपते हैं और कभी नाचते हैं, कभी रोते हैं, कभी हॅसते हैं, कभी भूमिपर लोटते हैं विहळ, विहळं कहते हुए। उनका चित्त अब और कुछ सोचता ही नहीं।

जोग परमानन्दजी अब पण्डरपुर आ गये थे । वे पण्डरी-नाथका षोडशोपचारचे नित्य पूजन करते और उसके पश्चात् मन्दिरके बाहर भगवानके सामने गीताका एक श्लोक पढकर साष्टाङ्क दण्डवत् करते । इस प्रकार सात सौ श्लोक पढकर सात सौ दण्डवत् नित्य करनेका उन्होंने नियम बना लिया था । सम्पूर्ण गीताका पाठ करके सात सौ दण्डनत् पूरी हो जानेपर ही वे मिक्षा करने जाते और मिक्षामे प्राप्त अन्नसे भगवान्को नैवेद्य अर्पण करके प्रसाद पाते ।

गरमी हो या सदीं, पानी पढे वा परथर, जोग परमानन्दजीको हो सात ही दण्डवत् नित्य करनी ही हैं। नेत्रोके सम्मुख पाण्डुरङ्गका श्रीविग्रह, मुखमे गीताके कोव और हृदयमे भगवान्का ध्यान, सारा गरीर दण्डवत् करनेमे लगा है। ज्येष्ठमे पृथ्वी तने-सी जलती हो, तो भी परमानन्द जीकी दण्डवत् चलेगी और पौप-माघमे वरक-सी शीतल हो जाय तो भी दण्डवत् चलेगी। वर्षा हो रही है, भूमि कीचडसे ढक गयी हे, पर परमानन्दजी भीगते हुए, कीचड़हे लथपथ दण्डवत् करते जा रहे है।

एक वार एक साहूकार वाजार करने पण्डरपुर आया । जोग परमानन्दकी तितिक्षा देखकर उसके मनमे श्रद्धा हुई । रेशमी कपड़ेका एक थान लेकर वह उनके पास पहुँचा और स्वीकार करनेकी प्रार्थना करने लगा । परमानन्दजीने कहा—'भैया । मै इस वस्तको लेकर क्या करूँगा । मेरे लिये तो फटे-चिथडे ही पर्याप्त है । इस सुन्दर वस्तको तुम श्रीपाण्डुरङ्कको भेट करो ।' परंतु व्यापारी समझानेसे मान नहीं रहा था । वह आग्रह करता ही जाता था । वस्न न लेनेसे उसके हृदयको दुःख होगा, यह देखकर परमानन्द-जीने वह रेशमी वस्न स्वीकार कर लिया ।

जोग परमानन्दर्जीने रेशमी वर्त स्वीकार तो किया या न्यापारीको कष्ट न हो इसिलये। पर जब वस्त्र ले लिया। तब इच्छा जगी कि उसे पहनना भी चाहिये। दूसरे दिन वे रेशमी वस्त्र पहनकर भगवान्की पूजा करने आये। आज भी वर्षा हो रही थी। पृथ्वी की चड़से भरी थी। परमानन्द-का मन वस्त्रपर छुमा गया। पूजा करके दण्डवत् करते समय उन्होंने वस्त समेट लिये। आज उनकी दृष्टि पाण्डुरङ्ग प्रभुपर नहीं थी—वे बार-बार वस्त देखते थे। वस्त्र संभालते थे। दण्डवत् ठीक नहीं होती थी, क्योंकि मूल्यवान् नवीन रेशमी वस्त्रके की चड़से खराब हो जानेका भय था। भक्ति-मार्गमें

दयामन भगवान् अपने भक्तकी चदा उसी प्रकार रक्षा करते रहते हैं, जैसे स्नेहमनी माता अपने अवोध निशुकी करती है। वालक खिलौना समझकर जब सर्प या अग्निके अङ्कारे लेने दौडता है, तब जननी उसे उठाकर गोदमें ले लेती है। जहाँ मायाके प्रलोमन दूसरे साधकोंको मुलावेमे डालकर पथप्रष्ट कर देते हैं, वहाँ भक्तका उनसे कुछ भी नहीं विगड़ता। जो अपनेको श्रीहरिके चरणोमें छोड चुका, वह जध कहीं भूल करता है, तब झट उसे वे इपासिन्यु सुधार देते हैं। वह जब कहीं मोहमें पड़ता है, तब वे हाथ पकड़कर उसे वहाँसे निकाल लाते हैं। आज जोग परमानन्द रेशमी बस्नोके मोहमें पड़ गये थे। अचानक दृदयमें किसीने पूछा— प्रमानन्द। तू वस्तोको देखने लगा। मुझे नहीं टेखता आज तू ११ परमानन्दने हिए उठायी तो जैसे सममुख श्री-पाण्डरङ्ग कुछ मुसकराते, उलाहना देते खड़े हो। झट उस रेशमी वस्नको दुकड़े-दुकड़े भाडकर उन्होंने फॅक दिया।

भुझसे वडा पाप हुआ । मैं वडा अधम हूँ । जोग जव परमानन्दको वडा ही दु.ख हुआ । वे अपने इस अपराधका साष्टा प्रायश्चित्त करनेका विचार करके नगरसे वाहर चले गये । रला दो बैलोंको जुएमे बाँधा और अपनेको रस्सीके सहारे जुएसे जोग बाँध दिया । चिछाकर बैलोको भगा दिया । शरीर पृथ्वीमे हो ग

घिटता जाता था, कंकडोंसे छिल रहा था, कॉटे जुभते और टूटते जाते थे, रक्तकी घारा चल रही थी, किंतु परमानन्द उच्चस्वरसे प्रसन्न मनसे 'राम ! कृष्ण ! गोविन्द !' की टेर लगा रहे थे । जैसे-जैसे शरीर छिलता, घिटता, वेसे-वैसे उनकी प्रसन्नता वढती जाती थी । वैसे-वैसे उनका स्वर जन्मा होता जाता था और वैसे-वैसे वैल भडककर जोरसे भागते जाते थे ।

मक्तवलल प्रभुषे अपने प्यारे भक्तका यह कष्ट देखा नहीं गया। वे एक ग्वालेके रूपमे प्रकट हो गये। वैलोको रोककर जोग परमानन्दको उन्होंने रस्तिष्ठे खोल दिया और वोले—'तुमने अपने ग्ररीरको इतना कष्ट क्यों दिया। भला, तुम्हारा ऐसा कौन-सा अपराध था। तुम्हारा ग्ररीर तो मेरा हो चुका है। तुम जो कुछ खाते हो, वह मेरे ही मुखमें जाता है। तुम चलते हो तो मेरी उससे प्रदक्षिणा होती है। तुम जो भी बातें करते हो, वह मेरी स्तुति है। जब तुम सुखसे लेट जाते हो, तब वह मेरे चरणोमे तुम्हारा साप्टाक्त प्रणाम हो जाता है। तुमने यह कष्ट उठाकर मुझे कला दिया है।' प्रभुने उठाकर उन्हे हृदयसे लगा लिया। जोग परमानन्द स्थामसुन्दरसे मिलकर उनमे एकाकार हो गये।

### भक्त वेंकट

दक्षिणमें पुलिवेंदलाके समीप पापन्नी नदीके किनारेपर एक छोटे-से गॉवमें वेंकट नामक एक ब्राह्मण निवास करता या। ब्राह्मण भगवान् श्रीरङ्गनाथजीका वड़ा भक्त था। वह दिन-रात भगवान्के पवित्र नामका जन करता। ब्राह्मणकी पत्नीका नाम था रमाया। वह भी पितकी भॉति ही भगवान्का भजन किना करती थी। माता-पिता मर गये थे और कोई सन्तान थी नहीं, इसिल्ये घरमे ब्राह्मण-ब्राह्मणी दो ही व्यक्ति थे। दोनोमे परस्पर वडा प्रेम था। वे अपने व्यवहार-वर्तावसे सदा एक-दूसरैको सुख पहुँचाते रहते थे।

पिता राजपुरोहित थे, इससे उन्हे अपने यजमानोंसे यथेष्ट धन-सम्पत्ति मिली थी। वे बहुत ही सदाचारी, विद्वान्, भगवन्त्रक्त और ज्ञानी थे। उन्होंने मरते समय वेंकटसे कहा था—"वेटा। मेरी पूजाके कमरेसे दक्षिणवाली कोठरीमें शाँगनके वीचों-बीच सात कल्से सोनेकी मोहरोंके गड़े है। मैने बड़े परिश्रमसे धन कमाया है। मुझे बड़ा दु.ख है कि

में अपने जीवनमें इसका सदुपयोग नहीं कर सका। वेटा ! धनकी तीन गितयाँ होती हैं। सबसे उत्तम गित तो यह है कि अपने ही हाथो उसे सत्कार्यके द्वारा भगवान्की सेवामे लगा दिया जाव। मध्यम गित यह है कि उसे अपने तथा अपनी सतानके गास्त्रविहित सुख-भोगार्थ खर्च कर दिया जाय और तीसरी अधम गित उस धनकी होती है, जो न तो भगवान्की सेवामें लगता है और न सुखोपभोगमे ही लगता है। वह गित है उसका दूसरोके द्वारा छीन लिया जाना अथवा अपने या पराये हाथो होरे कमोंमे खर्च होना। यदि भगवान्की कृपासे पुत्र सत्वगुणी होता है तो मरनेके बाद धन सत्कार्यमे लग जाता है, नहीं तो, वही धन कुपुत्रके द्वारा छोरे-से-हरे काम— शराव, वेश्या और जुए आदिमें लगकर पीढियोतकको नरक पहुँचानेमे कारण बनता है। बेटा ! त् सुपूत है— इससे मुझे विश्वास है कि तृ धनका दुस्पयोग नहीं करेगा। मैं चाहता

हूँ—इस सारे धनको तू भगवानकी सेवामे लगाकर मुझे शान्ति दे। वेटा! धन तभी अच्छा है जब कि उससे भगवत्स्वरूप दुखी प्राणियोकी सेवा होती है। केवल इसीलिये धनवानोको 'भाग्यवान' कहा जाता है। नहीं तो, धनके समान बुरी चीज नहीं है। धनमे एक नशा होता है, जो मनुष्यके विवेकको हर लेता है और नाना प्रकारसे अनर्थ उत्पन्न करके उसे अपराघों-के गडहेमे गिरा देता है। भगवान् श्रीकृष्णने भक्तराज उद्धवजीसे कहा है—

स्तेयं हिंसानृतं दम्भः कामः क्रोधः सायो मदः ।
भेदो वैरमविश्वासः संस्पर्धा व्यसनानि च ॥
एते पञ्चदशानर्था दार्थमूळा मता नृणाम् ।
तसादनर्थमर्थाख्यं श्रेयोऽधीः दूरतस्त्यजेत् ॥
(श्रीमद्भाः ११।,२१।१८-१९)

' 'चोरी, हिंसा, इह बोलना, पाखण्ड, काम, क्रोध, गर्ब, मद, जॅच-नीचकी और अपने परायेकी मेदबुद्धि, वैर, अविश्वास, होड, लम्पटता, जुआ और शराव—इन पद्रह अनर्थाकी जड मनुष्यमे यह अर्थ (धन) ही माना गया है। इसलिये अपना कल्याण चाहनेवाले पुरुपको चाहिये कि इस अर्थ नामधारी 'अनर्थ'को दूरसे ही-त्याग दे।'

"बेटा ! मैं इस बातको जानता था, इसीसे मैंने सुझको आजतक इस धनकी बात नहीं बतायी । मै चाहता था, इसे अपने हाथसे भगवान्की सेवामे लगा दूँ, परतु सयोग ऐसे बनते गये कि मेरी इच्छा. पूरी न हो सकी । मनुष्यको चाहिये कि वह दान और भजन-जैसे सत्काय को विचारके भरोरे कलपर न छोड़े । उन्हें तो तुरत कर ही डाले । पता नहीं कल क्या होगा। इस 'कल कल'मे ही मेरा जीवन बीत गया। मेरे प्यारे वेकट । संसारमे सभी पिता अपने पुत्रके लिये धन कमाकर छोड जाना चाहते हैं, परतु-मै ऐसा नहीं चाहता। बेटा । मुझे प्रत्यक्ष दीखता है कि धनसे मनुष्यमे दुर्बुद्धि उत्पन्न होती है। इससे मै तुझे अर्थका धनी न देखकर भजनका धनी देखना चाहता हूं । इसीलिये दुशसे यह कहता हूँ कि इस सारे धनकों तू भगवानकी सेवामे लगा देना। तेरे तिर्वाहके लिये घरमे जो कुछ पैतृक सम्पत्ति है—ज़मीन है, खेत है और थोड़ी वहुत यजमानी है, वही काफी है। जीवनको सादा, सयमी और ब्राह्मणोचित त्यागसे सम्पन्न रखना, सदा सत्यका सेवन करना और करना श्रीरङ्गनाथ भगवान्का भजन । इसीसे तू क़तार्थ हो जायगा और इसीसे तू पुरखों जो तारनेवाला वनेगा। वेटा मेरी इस अन्तिम सीखको , याद रखना।"

वेकट अपने पितारे भी बढकर विवेकी था। उमने कहा-- 'पिताजी । आपकी इस सीखका एक एक अक्षर अनमोल है। सच्चे हितैयी पिताके विना ऐसी सीख कौन दे सकता है। मोहवन ससारके भोगों में फॅसाकर जन्म-मृत्युके चक्करमे डालनेवाले पिता-माता तो वहुत होते है, परंतु अजानके वन्धनसे छूटनेका सरल उपाय वतलानेवाले तो आप-सरीखे पिता विरले ही होते हे। मुझे यह धन न देकर आपने मेरा वडा उपकार किया है। परत पिताजी ! माल्स होता है, मेरी कमजोरी देराकर ही आपने धनकी इतनी बुराइयाँ बतलाकर धनको महत्त्व दिया है। वस्तुतः धनकी ओर भजनानन्दियोका ध्यान ही क्यो जाना चाहिये। धनमें और धूलमे अन्तर ही क्या है । जो कुछ भी हो-मैं आपकी आजाको सिर चढाता हूँ और आपके सन्तोपके लिये धनकी ओर ध्यान देकर इसे शीघ्र ही भगवान् की सेवाम लगा दूँगा । अब आप इस धनका ध्यान छोड़कर भगवान् श्रीरङ्गनाथजीका ध्यान कीजिये और शान्तिके साथ उनके परम धामको पंचारिये । मेरी माताने मुझे जैसा आशीर्वाद दिया था, वैसे ही आप भी यह आगीर्वाद अवस्य देते जाइये कि मै कभी भगवान्को भूलू नहीं-मेरा जीवन भगवत्परायण रहे और आपकी यह पुत्रवधू भी भगवान् की सेवामे ही संख्य रहकर अपने जीवनको सफल करे।

पिताने 'तथास्तु' कहकर भगवान्मे ध्यान लगाया और भगवान्के नामकी ध्विन करते-करते ही उनका मस्तक फट गया। वेकट और रमायाने देखा—एक उजली-सी ज्योति मस्तकसे निकलकर आकाशमे लीन हो गयी।

वेकटने पिताका शास्त्रमर्यादाके अनुसार संस्कार किया। फिर श्राद्धमे समुचित ब्राह्मण-भोजनादि करवाकर पिताके आज्ञानुसार स्वर्णमुहराके घड़ोको निकाला और तमाम धन-राशि गरीबोकी सेवाके द्वारा भगवत्सेवामे लगा दी गयी।

तबसे वेकट और रमायाकी निष्ठा और भी हढ हो गयी। उन्होंने अपना सारा जीवन साधनामय बना डाला। पत्नी अपने पतिकी साधनामे सहायता करती और पति पत्नीकी साधनामे सहायता करती और पति पत्नीकी साधनामे सहायक होता। कहीं किसी कारणसे किसी एकके अदर कोई दोष दीखता या किसी एकके जरा भी गिरनेकी सम्भावना होती तो दुसरा उसे उचित परामर्श देकर, विनयसे

समझाकर और प्रेमसे सावधान करके रोक देता । दोनों एक ही भगवत्पथपर चलते थे और दोनोसे ही दोनोको वल मिलता था । यही तो सच्चा दाम्पत्य है ।

एक दिन दोनो ही भगवान्के प्रेममे तन्मय होकर उनको अपने सामने मानकर—अन्तरके नेत्रोसे देखकर नाच रहे थे और मस्त होकर कीर्तन कर रहे थे। भगवान् यों तो प्रतिक्षण ही भक्तोके समीप रहते हैं। पर आज तो वेवहाँ प्रत्यक्ष प्रकट हो गये और उन्हींके साथ थिरक थिरककर नाचने लगे। भक्त भगवान्पर मुग्ध थे और भगवान् भक्तोंपर। पता नहीं—यह आनन्दका नाच कितने समयतक चलता रहा। भगवान्की इच्लासे जब वेकट-रमायाको वाह्य ज्ञान हुआ। तब उन्होंने देखा।

दोनों का एक एक हाथ एक-एक हाथसे पकड़े अपने भगवान् श्रीरङ्गनाथ दोनों के बीचमें खड़े मन्द मन्द मुसकरा रहे हैं। भगवान्को प्रत्यक्ष देखकर दोनों निहाल हो गये। आनन्दका पार नहीं था। उनके शरीर प्रेमावेशसे गिथिल हो गये। दोनों भगवान्के चरणोंमे गिर पड़े। भगवान्ने उठाकर दोनोंके मस्तक अपनी दोनों जॉयोपर रख लिये और उनपर वे अपने कोमल करकमल फिराने लगे। इतनेमें ही दिव्य विमान लेकर पार्षदगण पहुँच गये। भगवान् अपने उन दोनों भक्तोसहित विमानपर सवार होकर वेकुण्ठको पधार गये। कहना नहीं होगा कि भगवान्के सस्पर्शेस दोनोंके शरीर पहले ही चिन्मय दिव्य हो गये थे।

#### **→**

## भक्त वेङ्कटरमण

दक्षिण भारतमे तुङ्गभद्राके तटपर श्रीरङ्गपुरम् नामक एक छोटे-से गाँवमे एक साधारण-से ब्राह्मण परिवारमे वेङ्कटका जन्म ठीकश्रीरामनवमीके दिन दोपहरको हुआ था। परिवार छोटा-सा ही था—माता पिता, दो बहिनें और एक भाई। वेङ्कटको इन सबका प्यार एक साथ मिला और परिवारके परम्परागत सरकारोंकी छाप उसर्के कोमल हृदयपर पड़ती गयी। घरके ऑगनमे तुल्सी-चौतरा था और उसपर सिन्दूरसे पोती हुई श्रीमास्तिकी एक सुन्दर मूर्ति विराजमान थी। चौतरेके एक कोनेपर श्रीमास्तिकी एक विश्वाल ध्वजा थी, जो ऊँचे आकाशमे महराती रहती थी। प्रत्येक मङ्गल और श्रीनवारको रात्रिमे श्रीमास्तिका उत्सव होता, कथा होती, कीर्तन होता औरअन्तमे प्रसाद बॅटता। वेङ्कटके पिता कथा बॉचते, कीर्तन करते। मा वच्चेको गोदमे लेकर वैठती और कीर्तनमे पीछे-पीछे बोल्ती। खूव ताल और स्वरके साथ कीर्तन होता। बालक वेङ्कट अभी माके साथ-साथ तुतलाता हुआ कीर्तन करता।

वेड्कट चौथे वर्षमे पदार्पण कर चुका था। अव अच्छी तरह स्वरके साथ कीर्तन करता था। कथामे भी वेड्कटको विशेष रस आने लगा था। वह बड़े ध्यानसे कथा सुनता। ऐसा मालूम होता कि पूर्वजन्मके सस्कारोंके कारण उसे कथाकी सारी बाते अपने-आप खुलती जाती थीं। एक बार मङ्गलका दिन था। अध्यात्मरामायणके किष्किन्धाकाण्डकी कथा हो रही थी। भगवान् श्रीराम अपने प्रिय भाई लक्ष्मणको पूजाकी विधि बतला रहे हैं। प्रसङ्ग बहुत सुन्दर था। आज एक बात वेड्कटको बहुत

प्यारी लगी । कथारम्भके समय ही पिताने व्यासासनसे श्रीमारुतिके चरणोमे वन्दना करते हुए एक क्ष्रोक पढकर उसकी व्याख्या करते हुए उन्होने श्रोताओंको समझाया कि जहाँ-जहाँ प्रभु श्रीरघुनाथजीकी कथा और कीर्तन होता है, वहाँ श्रीहनुमान्जी महाराज अवस्यमेव रहते हैं और हाथ जोड़े, ऑखोंमे ऑस् भरे प्रेमपूर्वक कथा सुनते हैं । श्रीरघुनाथजीको जो प्रसन्न करना चाहे, वह श्रीहनुमान्जीको प्रसन्न करे, उनका आशीर्वाद-प्रसाद प्राप्त करे। इस प्रकार बड़ी सुगमतासे, बहुत थोड़े समयमे श्रीमारुतिकी कृपासे श्रीरघुनाथजीके चरणोमे अविचल भक्ति प्राप्त होती है । श्रीहनुमान्जीकी उपासना व्यर्थ नहीं जाती।

वेद्घटके हृदयमे यह बात बैठ गयी। उसने मनही-मन निश्चय किया कि अब श्रीमारुतिकी उपासना करके
प्रभु श्रीरामचन्द्रजीका दिन्य दर्शन करूँगा, अवश्य करूँगा।
श्रीमारुतिरायके सम्बन्धमे अधिकाधिक जाननेकी लालसा
वेद्घटरमणके हृदयमे बढती गयी। रातको जब सब खा-पी
लेते, तब वह पिताके पास जाकर श्रीहनुमान्जिके सम्बन्धमे
पूछता। वेद्घटके पिता एक दिन अपने बच्चेको बढ़े ही
प्यारसे यह समझा रहे थे कि श्रीहनुमान्जिक स्वमावमे यह
विशेपता है-कि जो इनके सम्पर्कमे आ जाता है, उसे ये
किसी न-किसी प्रकार भगवान्की सिलाधा पुग्नीवको भगवान्से
मिलाया, दुलसीदासको इन्होंने भगवान्से मिलाया। इनका
एकमात्र काम है भगवान्की सेवा और भगवान्की शरणमे

जानेवालोकी सहायता । इस यातको सुनकर वेङ्कटको यङ्ग सुख मिला । वह समझने लगा कि अव तो मुझे भगवान्के दर्शन श्रीहनुमान्जीकी कृपासे अवस्य होगे ।

धीरे-धीरे वेह्नट सयाना हुआ । नवे वर्षमे उसका विधिवत् यज्ञोपवीत सरकार हुआ । श्रीगुरुमुखसे उसे गायत्रीमन्त्रके साथ-साथ 'ॐ हरिः' की दीक्षा मिली । माता-पिताकी आजा और आजीर्वादसे वह गुरुकुलमे शिक्षा प्राप्त करनेके लिये मेजा गया । गुरुके आश्रममे पूरे सोलह वर्ष व्यतीतकर वेह्नट गुरुकी आजासे समावर्तन-सरकारके अनन्तर घर लौटा । आश्रमकी छाप उसपर पड चुकी थी । अखण्ड ब्रह्मचर्यके तेजसे उसका मुखमण्डल जगमगा रहा था ।

वेड्कटरमणने अपने जीवनका मार्ग निश्चित कर लिया था । समस्त वेद-वेदाङ्ग, उपनिपद्, पुराण आदिकी गहराईमे हूबनेपर उसे 'ॐ हरिः' के ही दर्जन हुए । नैष्ठिक ब्रह्मचर्य और 'ॐ हरि.' का अखण्ड एकतार सारण। उसकी इस अनन्यनिष्ठाको देखकर घरवालोने उसके सम्मुख विवाहका प्रस्ताव ही नहीं रक्खा । पिताको वडी प्रसन्नता थी कि उनका पुत्र सन्मार्गपर बढता चला जा रहा है। उन्होंने किसी प्रकारकी छेड-छाड नहीं की। वेड्सटरमण नित्यप्रति प्रात काल ब्राह्म महर्तमे उठताः स्नान-सन्ध्या तर्पणसे निश्चिन्त होकर वेदोकी कुछ श्रृचाओका तथा उपनिपदोंके कुछ मन्त्रोका स्वरसे पाठ करता और फिर श्रीमारुतिकी मूर्तिके सामने आसन लगाकर एकनिष्ठ होकर वैठ जाता और पूरे छः घटे 'ॐ हरिः' का जप करता । दोपहरको घरमे जो कुछ तैयार होता। उसे प्रभुका मधुर प्रसाद समझकर प्राप्त करता और फिर कुछ स्वाध्याय करता । तीसरे पहर वह पुनः जपमे वैठ जाता और चार घटोतक श्वासके द्वारा 'ॐ हरि.' का जप करता। जपकी ओर उसकी प्रवृत्ति बढती ही गयी । निश्चित समयमे तो वह विश्विवत् जप करता ही था। रोप समय भी वह मन ही-मन उसीकी वार-वार आदृत्ति करता रहता था। फल यह हुआ कि रातको सोते समय भी उसके द्वारा जप होता रहता था।

जपकी ओर मन ज्यो-ज्यो झुकता गया, एकान्तकी चाह भी त्यो ही-त्यो वटती गयी। कभी-कभी चॉदनी रातमे दुझमद्राके तटपर एकान्तमे वैठकर जब वह 'ॐ हरिः' की धुन लगाता, तब ऐसा माल्स होता कि उसके रोम-रोमसे 'ॐ हरिः' 'ॐ हरिः' की कोमल किरणे निकल रही है और भीतर-बाहर यह मन्च दिन्य लित अक्षरोंमे लहरा रहा है। पूरे ग्यारह वर्ष इस प्रकार इस मधुर साधनामे बीत गये, परत वेह्नटको माल्म होता अभी कर ही इस मार्गमें प्रवृत्त हुआ हूं।

आज श्रीहनुमान्जीकी जयन्ती थी। दिनभर वेट्सटके घर वड़ी धूम धाम रही। आधी राततक जागरण हुआ-खूव भजन हुँआ, पद गाये गये, कथा हुई, श्रीमारुतिरायके नामका धुऑधार जयघोप हुआ, प्रसाद बँटा । सव लोग घर गये । परंतु वेह्नटरमणके मनमे एक विचित्र प्रकारका आन्दोलन छिडा हुआ था । उत्सव समाप्त होते ही पञ्चामृत लेकर वह धीरेंगे घरने सरका और नदीकी ओर वडा । चैत्र शुक्रा पृणिमाकी आधी रातः तुत्तभद्राका वालुकामय तट, वासन्ती वयारके झोंके, वन्य पुष्पोकी परागसे मदमाती वायुकी अठखेलियाँ । वेद्धर अपने इप्टेय श्रीमारुतिके ध्यानमे बैठ गया । बैठते ही समाधि लग गयी और देखा कि असंख्य वानरोंकी सेना लेकर मार्शतराय आ रहे हैं-धीरे-धीरे सभी वानर जाने कहाँ और क्व अन्तर्धान हो गये और रह गये नेवल श्रीमान्तिराय । वे स्नेह्से भरी दृष्टिसे वैद्धटकी ओर देख रहे थे। वैद्धटके सिरपर अपना दाहिना हाथ रखकर उसे आशीर्वाद दे रहे थे। वेद्धटसे अव रहा नहीं गया । वह प्रभुके चरणोंमं गिर मया और आनन्दके भारते मृष्टित हो गया । उस दिन्य मूर्छामे वेह्नटको यह बोध हुआ कि श्रीत्तुमान्जी उसके दृदय-पटपर अपनी तर्जनी अँगुलीसे स्वर्णानराम 'ॐ हरिः' लिख रहे हैं। आज वेद्भरसगाको भीमारुतिका दिल्य प्रमाद मिरा !

अव प्रायः रात्रिको, जव सन्न सो जाते, वेक्कट तुङ्कभद्राके तटपर एक्क्नि श्रीमार्शति मिटने लगा । उसे ऐसा लगता मानो श्रीमार्शत पहलेसे ही उनकी प्रतीक्षा कर रहे थे । उनके चरणोमे मस्तक टेक्ता और ऑसुओंने उनके वक्षःस्थलको मिगो देता । फिर श्रीहनुमान्जी उसे अपनी वात्सल्य-धारामें खुवाकर अपने खामीके परम धाम श्रीसाकेल पक्षे ले जाते । वहाँ प्रमु श्रीरखुनाथजीके नित्य लीलाधानमें नित्य लीलाविहारका दर्शन होता । वहाँका हश्य बहुत ही दिव्य और परम मङ्गलमय था—

कल्पवृक्षके नीचे सोनेका महामण्डप है। उसके नीचे अत्यन्त सुन्दर मणिरलमय सिंहासन है। उसपर भगवान् श्रीरामचन्द्र श्रीसीताजीसहित विराजित हे। नवीन दूर्वादलके समान उनका श्यामवर्ण है। कमल्द्रलके समान विशाल नेव है। वडा ही सुन्दर मुखमण्डल है। विशाल भालपर कर्ष्वपुण्ड्र तिलक सुगोभित है। घुँघराले काले केश है। मस्तकपर करोडो स्यंकि समान प्रकाशयुक्त मुकुट है। सुनिमनमोहन महान् लावण्य है। दिन्य अङ्गपर पीताम्बर विराजित है। गलेमे रत्नोके हार और दिन्य पुप्पोकी माला है। देहपर चन्दन लगा है। हाथोमे धनुष बाण है। लाललाल होठ हैं। उनपर मीठी मुसकानकी छवि छा रही है। बायी ओर माता श्रीसीताजी विराजित है। इनका उज्ज्वल स्वर्णवर्ण है। नीली साड़ी पहने हुए है और हायोमे रक्त कमल धारण किये है। दिन्य आभूपणोसे सब अङ्ग विभूषित हैं। बड़ी ही अपूर्व और मनोरम झॉकी है।

प्रभुकी यह दिन्य झॉकी पाकर वेड्सटका जीवन धन्य हो गया ।

यह लीला-विहार कितने दिन चलता रहा, वेङ्कटको कुछ पता नही । एक दिन अञ्जनीकुमार श्रीहनुमान्जीने प्रसन्न होकर उससे पूछा—कहो वत्स । तुम क्या चाहते हो ११ वेङ्कटसे कुछ वोला नहीं गया, परति फिर भी मन-ही-मन उसके भीतर वह लालसा जगी कि श्रीहनुमान्जीका जो परम प्रिय पदार्थ है, यही देखना चाहिये। श्रीहनुमान्जी उसके मनकी समझ गये। उन्होंने कहा, 'अच्छा मेरा परम प्रिय पदार्थ, जो मेरे प्राणीसे भी प्रिय है, तुम देखों और सुनो।' यो कहकर वे दोनो हाथोंमे करताल लेकर मस्त होकर कीर्तन करने लगे—

जय सीताराम सीताराम सीताराम जय सीताराम । जय सीताराम सीताराम सीताराम जय सीताराम ॥

भक्तराज हनुमान्का यह दिन्य कीर्तन त्रिभुवनको पावन करनेवाला है, वे सदा इसीका कीर्तन किया करते हैं। परमु आजका यह कीर्तन केवल वेद्घटरमण ही सुन रहे हैं और उनकी क्या अवस्था है, यह कोई बडमागी भक्त ही बता सकता है। कीर्तनकी धुन गाढी होती गयी और धीरे-धीरे शीतल, मधुर प्रकाशकी कोमल किरणे समीप आती दीखी। साक्षात् प्रमु श्रीरघुनाथजी माता जानकीजीसहित वहाँ पधारे और अपने मन्द-मन्द मृदुल हास्यसे अपने भक्त श्रीहनुमान्को और अपने मक्तके भक्त वेद्घटरमणको कृतकृत्य कर दिया। वेद्घटके प्राण प्रमुके प्राणोमे लीन हो गये!

# भक्त दामोदर और उनकी धर्मपती

काञ्ची नगरीमे दामोदर नामक एक कगाल ब्राह्मण रहते थे। उनके कोई सन्तान नहीं थी। एकमात्र स्त्री ही उनका परिवार थी और भिक्षा ही थी आजीविका। भगवान्का नाम लेते हुए दामोदर नगरमे मिक्षा मॉग लाते। किसी दिन कुछ न मिला तो दम्पति जल पीकर सन्तोप कर लेते। भिक्षामे जो कुछ मिल जाता, ब्राह्मणी उसीसे भगवान्का भोग बनाती। दोनो उस प्रसादको ब्रह्मण करते। किसी दिन कोई अतिथि आ जाता तो उसे बड़े प्रेमसे वे भोजन कराते और स्वयं उपवास कर लेते। दोनोका एकमात्र काम भगवान्का भजन था। भगवान्की भक्तिके अन्निरिक्त उनके मनमे और कोई कामना नहीं थी।

काञ्चीके स्वामी वे सर्वेश्वर सदासे वडे कौतुकी है। बड़े-बड़े मन्दिरोमे नित्य उन्हें छापन भोग लगते हैं, घनी-मानी जन उनके लिये नाना प्रकारके पकवान वनाते रहते हैं। ब्रह्मा, इन्द्र, कुवेर उनके कृपा कटाक्षकी प्रतीक्षा किया करते हैं। भगवती महालक्ष्मी उनके चरणोको अङ्कमे लिये उनके मुख-कमलकी ओर एकटक निहारती रहती है किकमीं तो प्रमु किसी नन्ही-सी सेवा करनेका सकेत करे, पर वे ऐसे है कि उनको इनमेसे कही कुछ देखनेकी इच्छा ही नहीं होती। उन्हें भूख लगती है किसी कगालके चिउरे चवानेके लिये, किसी प्रेमोन्मादिनीका केलेका छिलका खानेके लिये या ऐसे ही किसी दरिद्रका कोई उपहार पानेके लिये। उन दीनवन्धु-की रुचि है ही निराली। आज उन्हें दामोदरका आतिथ्य पानेकी भूख लग गयी। बूढे सन्यासी बनकर उसकी दूटी झोपड़ीके द्वारपर आप पहुँच गये।

वेचारे दामोदरको आज मिक्षामे एक मुडी चावल भी नहीं मिला था। खाली हाय घर लौटकर वे मन-ही-मन मगवान्से प्रार्थना कर रहे थे कि आज कोई अतिथि न आ जाय। जहाँ वाघका भय था, वहीं साँझ हुई। जिस अतिथि-से डर रहे थे, वहीं द्वारपर आ गया—ऐसा अतिथि कि उससे बुढापेके कारण खड़ा होना कठिन, भूख तथा थकावट-के कारण बोलातक कठिनतासे जाता है। दामोदरने द्वारपर आकर हाथ जोडकर प्रणाम किया। तेजस्वी, वृद्ध सन्यासीने कहा—'तुम्हारी बड़ी कीर्ति सुनकर आया हूँ। मैं चाहे जिसके घर भोजन नहीं करता । में श्रद्धाल भक्तोका अन्न तो मॉगकर भी खाता हूँ; पर जिनकी अतिथि-अभ्यागतोमे श्रद्धा नहीं, वे गले पड़े तब भी उनके अन्नकी ओर देखतातक नहीं । पुराना गरीर है, चला-फिरा जाता नहीं । तुम्हारे अन्नके लोभसे चला आया हूँ । मुझे एक मुद्धी अन्न मिलेगा या नहीं ?

दामोदर क्या कहे ? उन्होंने सन्यासीजीको घरमे लाकर एक कुश्चके आसनपर बैठा दिया । शीतल जलसे उनके चरण घोये । पत्नीसे जाकर सब हाल कहा । बेचारी ब्राह्मणी भी क्या करती । घरमे तो न कोई बर्तन है न वस्त्र कि उसे बेचा जा सके । फटा-चिथड़ा और मिट्टीकी हॉड़ी ही घरकी सम्पत्ति है । परतु क्या आज अतिथि घरसे भूखा जायगा ? पति-पत्नी दोनोके नेत्रोसे टपटप बूँदे गिरने लगीं । सहसा ब्राह्मणीको एक उपाय सूझा । उसने पतिसे कहा—'आप तुरंत नाईके घरसे कैंची मॉग लाइये और मेरे बालोको काट लीजिये । इस दोनो मिलकर उनसे वेणी बॉधनेकी डोरी बट लेगे । उसे बेचनेपर अतिथिकी सेवा हो जायगी ।'

दामोदर कैची मॉग लाये । ब्राह्मणीके केशोको चारो ओर थोड़े-थोड़े छोड़कर शेष काट लिया। उन्होंने उनसे होरी वटी। सौभाग्यसे एक ब्राह्म उसे लेलिया। उसके पैसोसे अतिथिके लिये दाल, चावल, घी आदि आया। ब्राह्मणीने रसोई बनायी। वृद्ध सन्यासी मोजन करने बैठे। केलेके पत्तेपर वे यज्ञभोक्ता सर्वेश्वर मोजन करने लेगे। दामोदर उन्हें हवा करने लगे। ब्राह्मणीने आग्रह करके वार-वार परोसा। वे अतिथिदेवता जो कुछ बना था, सब मोजन कर गये। कुछ भी बचा नहीं। मोजन करके बोले—'मैं प्रमलोगोकी सेवासे बहुत सन्तुष्ट हुआ। वृद्ध शरीर है, रातको चला नहीं जायगा, रातको यही रहूँगा। सन्ध्या समय मेरे लिये अधिक खटपट करनेकी आवश्यकता नहीं। एक हॅडिया चावलसे ही काम चल जायगा।

दामोदरको अतिथिके लिये सायकालीन भोजन-व्यवस्थाकी अधिक चिन्ता नहीं करनी पडी । ब्राह्मणीने अपने सिरके बचे हुए केश भी उतरवा दिये और एक चिथडा लपेट लिया। केशोकी डोरी फिर बॅटी गयी। उसके पैसोसे फिर सामान आया और सायकालीन भोजनमें भी अतिथि देवताने रमोईमें कुछ बचा नहीं रहने दिया। दामोदर और उनकी स्त्रीको बड़ी प्रसन्नता हुई। केवल जब

दामोदर अपनी स्त्रीके चिथडा लपेटे सिरकी ओर देखते, तब उनके नेत्र सजल हो जाते थे।

घास-पत्तों के आसनपर वे अखिल-ब्रह्माण्डनायक सर्व-लोकमहेश्वर भगवान् शेपशायी मजेते सो गये। दामोदर उनके घीरे-घीरे चरण दवाने लगे। जब अतिथि सो गये, तब ब्राह्मणीने पतिसे कहा—'साधु महाराज बहुत बूढे हैं। इस दुर्बल शरीरसे कल भी इनसे कैंसे चला जायगा। आप कल सर्वेरे ही नगरमे मिक्षाके लिये जाइये। जो कुछ मिल जायगा, उससे हमलोग कल भी इनकी सेवा करेगे। हम दोनो तो जल पीकर कई दिन मजेने रह सकते है।' जैसी ब्राह्मणी, वैसे ब्राह्मण। दोनोने सलाह पक्की कर ली।

वे अनन्तगायी पड़े-पड़े ब्राह्मण-दम्पतिकी वाते सुन रहे थे। उनके कमल-नेत्रोंके कोनेसे 'क्रणाकी धारा बह चली। उनकी इच्छासे ब्राह्मण-दम्पित सो गये। प्रभुने उठकर पतिवता स्त्रीके मस्तकपर हाय रखकर कहा—'माता! तेरा मस्तक सुन्दर घुँघराले केशोसे सुगोभित हो जाय। तेरा शरीर मणि-रलोके आभूषणोंसे भूषित, सौन्दर्ययुक्त हो जाय। यह कुटिया राजमहल बन जाय। ये घर रत्नोसे भर जायं। सुम दोनो सुखपूर्वक जीवन न्यतीत करके अन्तमे भेरे वेकुण्ठधाम आओ। मैं सदा सुम्हारे साथ रहूँगा।'

सत्यसकत्य प्रभुके सकत्य मूर्तिमान् होते गये । वे परम दुर्लभ वरदान देकर अन्तर्वान हो गये । प्रातःकाल जब ब्राह्मणी जगी, तब अपना दिन्य रूप, अपने पतिका कामदेवके समान रूप, चारो ओर वैभवकी बहुल्ता और कुटियाके स्थानमे राजभवन देखकर बडा आश्चर्य हुआ । उसने हड्बडाकर दामोदरको जगाया । उसने पतिसे कहा—'शीघ उन साधु महाराजका पता लगाइये । वे कोई साधारण साधु नहीं थे ।'

दामोदरने कहा—'साध्नी । वे वृद्ध अतिथि क्या कोई मनुष्य थे कि उनका पता लगाया जाय ? उन सनातन पुरुष-को मै कहाँ खोजने जाऊँ । वे सर्वत्र हैं; पर दर्शन देना चाहे तमी उन्हे देखा जा सकता है । उन भक्तभावनने कृपा करके वृद्ध अतिथिके रूपमे दर्शन दिये । किंतु उन्हे हम सामान्य मनुष्य ही समझते रहे । हमारे द्वारा उनका कोई सत्कार नहीं हुआ । वे करुणासागर हमे क्षमा करे ।'

देरतक वे दम्पति भगवान्की प्रार्थना करते रहे, उन लीलामयके गुण गाते रहे। इसके पश्चात् महोत्सवकी तैयारी करने छगे । उनका मन सम्पत्ति पाकर भी उसमे आसक्त र नहीं हुआ । सम्पत्तिको भगवान्की सेवा-पूजाका सावन ही उन्टोने माना । भगवान्की, भक्तोकी, गौ-ब्राह्मणोकी तथा दीन दुखियोकी सेवामे वे जीवनपर्यन्त छगे रहे ।

~33}##£6&~

# त्यागी भक्त विट्ठलदास

दिश्चणके एक ब्राह्मणकुल्मे दो संगे भाई राजपुरोहित
थे। घरमे सम्पत्ति थी। दोनो विद्वान् थे। परत धन है ही
बुराइयोकी जड़। दोनो भाइयोमे धनके कारण मनमुटाव हो
गया। अलग होकर रहनेके लिये वॅटवारेके समय दोनो
झगड़ने लगे। लोम आते ही सत्य, ठया आदि सहुण चले
जाते है। लोमके साथ असत्य, अन्याय, छठ, चोगी, कपट,
दम्म, ईर्ष्या, हेप, हिसा आदि दुर्गुण रहते है। लोमी
मनुष्यकी विद्या बुद्धि कुछ काम नहीं आती। लोभ उसे अन्या
कर देता है। दोनो भाई धनके लोमसे झगड पड़े और एक
दूसरेको मारकर मर गये।

इस ब्राह्मण-परिवारमे उनकी विधवा पित्नयाँ और छोटे भाईका एक लड़का विहलदास ही था । वाठक विहलदास जब समझने-सोचने योग्य हुआ, तब अपने पिता तथा ताऊकी मृत्युका कारण धनको समझनेके कारण उसकी बनसे विरक्ति हो गयी । ससारके सभी भोग धनपर आश्रित है और धन है अनर्थाकी जड । अतएव विहलदासकी चित्तवृत्ति सभी भोगो-से हट गयी । वे भगवान्के चिन्तन-भजनमे लग गये । माताने अपने इक शैते पुत्रको इस प्रकार घर तथा ससारसे उदासीन देखा तो उसे भय हुआ कि कही यह गृहत्यागी न हो जाय । उन्होंने पुत्रका विवाह कर दिया । परतु जिसके हृदयमे सच्चा वैराग्य है, जो एक बार भगवान्के भजनका दिन्य रस अनुभव कर चुका है, वह कही इस प्रकार मायाके बन्धनमे बाँधा जा सकता है १

दिनोदिन विद्वलदासका ईश्वरप्रेम बढता ही गया ।

भगवत्सरणके विना अब उनका एक क्षण भी नहीं बीतता

था । भगवान्की पूजा करके वे हाथोंमे करताल लेकर

गोविन्द, गोपाल, श्याम, यशोदानन्दन । आदि श्रीहरिके

दिव्य नामोका कीर्तन करते-करते प्रायः मूर्छित हो जाते और

तीन-तीन घटे बेसुध पड़े रहते । भगवद्भक्त सतजन उनकी

यह दशा देखकर बहुत प्रसन्न होते ।

राजाने अपने पुरोहित-पुत्रका समाचार मन्त्रीसे सुना तो उन्हें बड़ी प्रसन्नता हुई । बहुत सा धन वस्त्रादि उन्होने विद्व त्रदासके यहाँ भिजवाया, किंतु विद्व त्रदासने उसे लौटा दिया। राजाकी श्रद्धा इस त्यागको देखकर बहुत बढ गयी। उन्होंने विशिष्ट लोगोको भेजकर पुरोहित पुत्रके पास प्रार्थना भेजी—'अपनी पदरजसे इस घर और कुटुम्बको पवित्र करे।' विद्व लदासने यह प्रार्थना स्वीकार कर ली। वे भगवन्नामका कीर्तन करते हुए राज सदन पहुँचे। राजाने उनका पूजन किया। आदर सत्कारके बाद राजाने उनसे हरिकीर्तन सुनानेकी प्रार्थना की। भक्तको अपने भगवान्का गुण गानेसे अधिक तो और कोई भी प्रिय कार्य है ही नहीं। विद्व लदासने सहर्ष स्वीकार कर लिया।

असुर सदासे देवताओंके शत्रु है। इसी प्रकार आसरी वृत्तिके लोग अकारण सत-सत्पुरुपोसे द्वेप करते है और उन्हे पीडा देनेका अवसर हूँढते रहते हे । विद्वारदाससे भी कुछ दुर्जन द्वेप करने लगे थे । उन सबको विद्वलदासकी प्रेममूर्छी दम्भ जान पडती थी । राजाके यहाँ कीर्तनके लिये खुली छतपर आयोजन किया और जान-बूझकर विद्वलदासका आसन ऐसे स्थानपर रक्खा कि यदि वे मूर्छित होकर गिरे तो छतसे नीचे जा पड़े । उन दृशेके अतिरिक्त और किसीको इस बातका पता नही या। यथासमय कीर्तन प्रारम्भ हो गया। सभी श्रोता आनन्दमग्न हो गये। विद्वत्रदास कीर्तन करते हुए नृत्य करने लगे । सभी ओता मन्त्र-मुग्ध से थे । किसीका ध्यान नही गया कि विद्वलदासजीके छतसे गिरनेकी सम्भावना है । वे मूर्छित होकर गिरे और छतसे नीचे धड़ामसे चले गये । सब लोग घवरा उठे । राजा स्वय दौड़े हए नीचे आये । नीचे विद्वलदासके हृदयकी धड़कन बद हो चुकी यी। सवको वडा दु.ख हुआ, किंतु मृतदेहको उनकी माताके पास भेजनेके अतिरिक्त और उपाय भी क्या था । राजाने बहुत-सा धन देकर उनकी माताको किञ्चित् सन्तोत्र करानेका प्रयत्न किया !

माताके दु'खका कोई क्या वर्णन करेगा । उसे एक श्लीण आशा थी कि उसका पुत्र कही सदाकी मॉति मूर्छित न हो गया हो । वह जानती थी कि विद्वल्दास कई दिन मूर्छित पड़े रहते हे, अतएव शरीरका दाह-कर्म उसने नहीं कराया। एक चहरसे उसे दककर वह प्रतिक्षा करती रही । चौथे दिन विद्वलदास उस महामूर्छिसे जागे । माताने उनसे सब बाते बतायी । छतसे गिरनेपर भी प्राण बच गये, इसे उन्होंने भगवान्की कृपा माना । अब इस नगरमे यह घटना उन्हें प्रसिद्ध कर देगी । प्रतिष्ठासे सभी महापुरुष दूर भागते है । विद्वलदासने भी यह स्थान छोड़ देनेका निश्चय कर लिया ।

आधी रातको अकेले विदृल्दास चुपचाप घरसे निकल पड़े। सबेरे उन्हें न देखकर माता तथा पत्नी विलाप करने लगीं। समाचार पाकर राजाने चारो ओर दूत भेजे, पर विदृल्दासका कोई पता नहीं लगा। माता अपने पुत्रके लिये दिन-रात रोने कलपने लगी। दयामय भगवान् अपने भक्तकी जननीका यह दुःख सह नहीं सके। एक रात स्वप्नमें माताने विदृल्दासके मथुरा होनेका पता पाया। पुत्रवधूको लेकर वह नाना प्रकारके कष्ट सहती मथुरा पहुँच गयी। माताके आग्रहिं विदृल्दासने उन्हें अपने पास रख लिया। अब सकुदुम्ब वे भगवान्का भजन करते हुए बजमे वास करने लगे।

विद्वलदासकी पत्नी पतिवता थी । पति और सासकी सव छोटी बड़ी सेवा बड़ी ही तत्परतासे वह किया करती थी । एक दिन चूल्हा पोतनेके लिये मिटी लाने गयी तो मिटी खोदते समय उसे शङ्क-चक्र-गदा-पद्मधारी चतुर्भुज भगवान्की एक सुन्दर मूर्ति मिठी और मूर्तिके पास उसने बहुत-सा धन देखा । उस पतिनताके मनमे धनका तिनक भी लोभ नहीं आया । उसने पतिदेवसे आकर सब वाते वता दी । विद्वलदासने कहा—'जिसकी भूमि है, भूमिमे मिला धन भी उसीका है । उसे बता दो, वह अन्ना धन ले जाय ।'

भूमिका स्वामी बुलाया गया तो उमने कहा— 'महाराज । यह धन तो आपका है । मेरा ६।ता तो मुझे पहले ही मिल जाता । मै इसे स्वीकार नहीं कर सकता ।'

आज जब कि झूठ बोलकर, घोखा देकर, नाना

प्रकारके पाप करके दूमरेका धन छीन छेना या ठग छेना सबने बड़े गौरवकी बात मान छी है, जब कि समाजका ऐसा, पतन हो गया है, हम केसे अपने समाजके उस पवित्र समयको समझ सकते है १ वह भी हमारे समाजका ही वन्य समय था। पचायतमे एक झगड़ा आया था निपटानेके छिये। झगड़ा झूठ, बोखादेही या छछ-काटका नहीं था। झगड़ा यह था कि एक भूमिखामी कहता था—'उमने अपनी भूमि जब किसीको दे दी, तब भूमिके माय उमके बाहर-भीतरकी सब वस्तुऍ भी दे दी गयी। अब भूमि छेनेवाछा क्यों कहता है कि भूमिमें निकज धन उसका न होकर पहले भूमि-स्वामी-का है और यह धन उसे छे ही जाना पड़ेगा।'

दूसरे पत्रका तर्क भी दुर्बल नहीं था। वह कहता था—
'भूमि लेते समय हमने केवल भूमिका ऊपरी उपयोग देखकर
ही उसे लिया था। भूमिमे इतना धन है, यह बात न हमें
जात थी, न भूमि वेचनेवालेको। भूमिमे इतना धन है, यह
जानकर भूमिका स्वामी कभी हमें थोड़े मूल्यमे भूमि न देता;
अतः भूमिके भीतरका धन विका हुआ नहीं माना जासकता।
भूमिका पहला स्वामी अपने धनको क्यो नही उठाता !
उसके धन न उठानेसे हमारी भूमि घिरी पड़ी है। हम इस
झझटमे नहीं पड़ना चाहते। धन हमारा विल्कुक नहीं है।'

पचोने फेसजा किया—'बन अकेता नहीं मिता है। धनके साथ भगवान्की मूर्ति भी मिजी है। अतः धन भगवान्का है। जहाँ भगवान्की मूर्ति मिली, वह खल भी भगवान्का है। वटी एक मन्दिर बनाकर उसमे भगवान्को विराजमान करा दिया जाय और धनको मन्दिरकी सेवा-पूजाके लिये लगा दिया जाय।'

दोनो पक्ष इस निर्णयसे सन्तुष्ट हो गये । मन्दिर बनवा दिया गया । विद्वलदास सपरिवार भगवान्का भजन, पूजन, स्मरण करते हुए जीवनभर वहीं रहे ।

## भक्त-वाणी

इहैंवेदं वसु प्रीत्ये प्रेत्य वे कुण्ठितोदयम् । तसान्न ग्राह्यमेवैतत्सुखमानन्त्यमिच्छता ॥—कश्यप धन यहीं अच्छा लगता है, परलोकमे तो यह उन्नतिमे प्रतिबन्धक है, इसलिये अनन्त सुख चाहनेवाले पुरुषके लिये यह किसी प्रकार भी प्रहण करने योग्य नहीं है ।

## शान्तोवा और उसकी धर्मपत्नी

जब भारतमे दिल्लीके सिंहासनपर मुगलवंशका प्रभुत्व था। उमी समय दक्षिणके 'रञ्जनम्' नामक गाँवमे शान्तोवा नामके एक धनवान् व्यक्ति रहते थे । सम्पत्ति और सम्मान दोनो उन्हे प्राप्त थे । ससारके मोगोमे वे खूव आसक्त थे । परमार्थकी ओर उनका कोई ध्यान नहीं था । परतु भगवान् मी लीला वडी विचित्र है । वे कब किसे अपनाना चाहते हे, यह कोई नहीं जानता । एक बार श्रीतुकारामजी महाराज ज्ञान्तोवाके घर पधारे । सच्चे भक्तका क्षणभरका सङ्ग भी अमोघ होता है । तुकारामजीके उपदेशोने जैसे जादू कर दिया । ससारके सारे सुख मोग सुच्छ जान पड़ने टगे । शान्तोवाके मनमे वैराग्यका उदय हआ ।

शान्तोबा सोचने लगे—'मैने कामिनी-काञ्चनके जालमे पडकर मनुष्य-जन्म व्यर्थ ही खो दिया । मला, मुझे इन भोगोसे कितनी तृप्ति मिली १ जितना ही विपय-भोग प्राप्त हो, उतनी ही तृष्णा बढती जाती है । विपयोसे अतृप्ति, अशान्ति और दु ख ही मिलता है । अब मेरी क्या गित होगी १ श्रीहरिके अभय चरण मुझे कैसे मिलेंगे ११

शान्तीवाने अपनी सम्पत्तिका बहुत सा भाग दीन-दुखियों को वॉट दिया। घर तथा परिवारका मोह छोड़कर वे निकल पड़े। एक लॅगोटीके अतिरिक्त उनके पास कुछ भी नहीं था। वे चलते ही गये। उम समय भीमा नदीमे बाढ आयी हुई थी। वह सचमुच भीमा बनी थी, किंतु जो ससार-सागरसे पार होने निक का हो, उसे ऐसी नदीसे क्या भय। तैरकर नदी पार की उन्होने और दूसरे तटके पर्वतपर चढ गये। पर्वत एव वनकी कोमा देखकर उनका मन वहाँ लग गया। अव वे वहीं एक गुफामे रहकर भजन करने लगे।

शान्तोबाके घरवालोको उनका वन जाना अत्यन्त कष्टदायक हुआ । उन्होने उनकी स्त्रीको उनके पास इसलिये भेजनेका निश्चय किया कि सुन्दरी पत्नीके मोहमे पड़कर वे घर लौट आयेगे । सती स्त्री भी पतिके पास जानेको उत्सुक थी । उनने सोच लिया था—'मेरे लिये तो पतिदेव-के चरणोंको छोड़कर और कोई गति है नहीं । वे लौट आये तो ठीक, नहीं तो जहाँ वे, वही उनकी यह दासी ।'

पतिव्रता स्त्री उस घोर वनमे शान्तोबाके पास पहुँची

और सिर झकाकर खडी हो गयी। शान्तोबाके मनमे उसके आनेसे तिनक भी उद्दिग्नता या मोहका भाव नहीं आया। वे अपने भजनमे छगे रहे। वह साध्वी पितके चरणोपर गिर पडी और रोकर कहने छगी—'नाथ! आप हमछोगोको छोडकर यहाँ भगवान् की आराधना करने चछे आये, यह तो ठीक है, परमु देव! मेरे तो आप ही भगवान् हैं। आपको छोडकर दूसरे किसी भगवान्को मैं नहीं जानती। मैं आपके चरणोकी सेवा करने यहाँ आयी हूं। इस दासीको आप अपने आश्रयसे अञ्चा मत करे। उसका गछा भर गया यह कहते-कहते।

गान्तोवामे विकारका नाम नहीं था । परंष्ठ स्त्रीके प्रति पतिका कुछ कर्तव्य होता है । नारी केवल काम वासनाकी तृप्तिका साधन ही नहीं है । वह पुरुपकी अर्धाङ्गिनी है । कर्तव्य समझकर गान्तोवाने कटा—'मेरी तरह रहना हो तो मैं तुम्हे अपने पास रहनेसे रोकूँगा नहीं । यहाँ रहना हो तो बहुमूल्य वस्त और आभूपण उतारकर सादे कपड़े पहनकर रह सकती हो, नहीं तो जेसी तुम्हारी इच्छा हो, करो । मुझे अपने मार्गसे जाने दो, तुम अपने मार्गसे जाओ ।'

पतिके मार्गको छोड़कर पतिव्रताके लिये मला, दूसरा अपना मार्ग कैसा । उस देवीने वस्त्र तथा आभूषण उतारकर फेक दिये । एक सादा कपड़ा पहनकर वह तपिस्वनी बन गयी । पतिकी सेवामे वह सब प्रकार उत्रत रहने लगी । अब पति-पत्नी दोनो वनमे मजन करने लगे।

एक दिन शान्तोबाने पत्नीके सयम, धैर्य तथा त्याग-की परीक्षा छेनेका निश्चय किया। उन्होंने स्त्रीसे कहा— 'रोटी खाये बहुत दिन हो गये। तुम गाँव जाकर कुछ दुकड़े माँग लाओ। देखो, रोटीके दुकड़ोको छोडकर और कुछ भी मत छेना किसीसे।'

जो स्त्री धनी पिता-माताके घर स्नेहसे पली, धनी श्वशुरकी पुत्र वधू बनी, अन्त पुरसे जो कभी बाहर नहीं निकली, वह आज एक मैली-फटी साड़ी पहने मीख मॉगने जा रही है। पितकी आगासे भिशुकी बनी इम तपस्विनीकी शोभा ही धन्य है। गॉवमे पहुँचकर वह भीख मॉगने लगी घर-घर। उसी गॉवमे उसकी ननदकी ससुराल थी। अपनी भाभीको भिखारिनीके वेशमें देखकर उसके दुःखका पार नहीं रहा। उसने पूछा—'भाभी! क्या मेरे बाप-दादाकी सारी सम्पत्ति

नष्ट हो गयी ११ ननदको उम पतित्रताने पतिके वैराग्यकी वात बताकर कहा— 'तुम्हारे भाईको मैं भूखा छोड आयी हूं। मुझे रोको मत। एक दुकडा रोटी दे सको तो दे दो, नहीं तो, मैं दूसरे घर जाती हूं। 'ननदने पैर पकडकर उसे ठहराया। हछुआ-पूरीका थाल भरकर उसे दिया। ननद किसी प्रकार मानती नहीं थी, उमसे विवादमें समय बीता जा रहा था। अन्तमे विवाद होकर वह थाल स्वीकार करना पड़ा। उसे लेकर वह वडी बींघ्रतासे चल रही थी। पतिदेव भूरों हैं, इस बातको सोचकर वह कभी दौडती, कभी घीरे-घीरे चलती। पर्वतके बीहड पथमे उसे अनेक बार ठोकरे लगीं। किसी प्रकार वह पतिके पाम पहुँची और उनके सामने थाल रखकर खड़ी हो गयी।

गान्तोगने थाल देखकर कहा— मैंने ऐसा भोजन लानेको तो प्रमसे नही कहा था। इसे लौटा आओ। ' उस देवीने डरते डरते गॉवजी सारी वाते सुना दीं। बहिनके आग्रहकी वात सुनकर भी गान्तोवाने हल्लआ पूरी खाना अस्वीकार कर दिया। पितवता स्त्रीका गरीर पर्वतपर चटने-उत्तरनेका इतना श्रम करके विल्कुल थक गया था। उसका श्वास वढ गया था। पैरकी अँगुलियाँ ठोकर लगनेसे फट गयी थीं। इतनेपर भी पितकी आजासे हल्लआ पूरीका थाल लैटाकर रोटी मॉगने वह विना दो क्षण सुस्ताये तुरत गॉवकी ओर चल पडी।

गॉवमे जाकर वडी मधुर वाणीसे ननदको समझाकर उसने थाल लौटा दिया । जल्दी-जल्दी कुछ घरोसे रोटीके द्रकडे मॉगे, क्योंकि एक ही घरसे रोटियॉ लानेको पतिटेवने मना कर दिया था। अव वह गींघतापूर्वक वनकी ओर चली । सायकाल हो गया था । कुछ दूर जाते ही आफाश घटाओं से दक गया। मूसल्धार वर्षा होने लगी। आज जो रोटियाँ उस पतिनताके हाथमे है, वे उसके प्राणोसे भी प्रिय है। उनसे उमके देवताकी भूख दूर होगी। अपनी फरी साडी वह रोटियोपर ल्पेटती चली गयी उन्हें भीगनेसे बचानेके लिये । वर्षामे भीगकर उसका गरीर थर-थर कॉपने लगा। वर्गाके कारण भीमा नदीमे वाढ आ गयी। बढी हुई भीमाकी तरङ्गोमे भला, कोई नौका पार हो सकती है १ नदीके किनारे पहुँचकर उस देवीके नेत्रोसे भी वर्षा होने लगी। वह रोती हुई वोली—'सन्ध्या होनेको आयी । मेरे स्वामी सवेरेसे मन्त्रे हैं। ये रोटीके दुकड़े उनके पास कैसे पहुँचाऊँ १ दयासन प्रभु । सर्वेश्वर भगवान् । तुम इस दरिद्रापर क्या दया नहीं करोगे ११

ऐसी पतित्रताकी करण पुकारपर यदि वे सर्वेन्वर दौड़ न पडते नो उन्हें कौन दयासिन्धु कट्ता १ वे केवटका रूप / लेकर उपिथत हुए और वोले—'विंटन । इन वर्षीम तुम अकेली यहाँ किसलिये भीग रही हो ११

सती पाण्डुरङ्ग प्रमुको पुकार रही थी। नाविकका परम मधुर स्वर सुनकर उपने नेत्र खोले। वह दोली—'भाई! अवन्य करणासागर विद्वलने तुम्हें भेजा है। तुम्हारी कृपाके विना में आज भीमाको पार नहीं कर सकती। तुम मेरे बड़े भाई हो। मेरे स्वामी भूखे वैठे है। चाहे जैसे भी हो, तुम मुझे नदी पार कर दो।'

करणापूर्ण अ असिक वाणी सुनकर करणामागर द्रवित हो गये। वे वोले—'विहिन ! डरो मत। मै तुम्हे नदी पार करके वनमे ठीक मार्गपर पहुँचा दूँगा ।' भन्नमागरसे प्राणियोको पार उतारनेवाले उन महामहलाहने सतीको कथेपर उठाकर नावपर चढाया और फिर उम पार ले जाकर कमेपर उठाकर उपके पतिके आश्रमके समीपतक ले जाकर छोड आये। इतजताके एक दो शब्द मुननेको भी वे कके नहीं। चनमें तुरत अहम्य हो गये।

पितकी दृटियांके पान पहुँचरर उन देवीने रोटी रखनेको साडीका पट्टा खींचना चाहा तो नहसा उसे अपने द्यारिका ध्वान आ गया। वर्षासे रोटीको बचानेके लिये वह उनपर वरावर नाडी लपेटती ही गयी थी। तब उसे केवल रोटीको बचानेका ध्वान था। अन उसने देखा कि पूरी साडी रोटीपर लिपटी है। उसके गरीरपर वल ही नहीं है। उसे बडा क्षोम हुआ—पता नहीं केवटने क्या सोचा होगा ?' वडी लजा आयी उसे। रोटीपरसे साडी उतारकर उसने पहन ली। पतिके पान जाकर उनके चरणोने प्रणाम करके रोटीके दुकडे उसने उनके सामने धर दिये।

शान्तोवाने रोटीकी ओर देखा ही नहीं। वे एकटक अपनी स्त्रीकी ओर देखा रहे थे। उनकी स्त्रीके शरीरमें आज इतना टिच्य तेज, इतना सौन्दर्यः इतना सात्त्विक आकर्षण कहाँसे आया १ कुछ देरमे तिनक सावधान होकर उन्होंने पूछा—'साध्यी! तुम इतने विकट समयमे यहाँ-तक कैसे आ सकी ११

पत्नीने गॉव जाकर थाल लौटाने, दुकडे मॉगने, मार्गमें वर्षा और भीमाकी बाढका वर्णन करके वताया कि वह कितनी व्याकुछ हो गयी थी। कैसे उसने प्रार्थना की और कैसे केनटने आकर उसे पार कर दिया। वह कहने लगी— 'वह केनट नड़ा दयालु था। उमने मुझे वहिन कहा। मुझे कुटियाके पासतक छोड़ गया। मैं उमे धन्यवादतक न दे सकी थी कि लैट गया वह। उसके स्वरमे तो जैसे अमृत ही भग था।'

गान्तोवाके नेत्रांसे ऑस् चलने लगे । उनका कण्ठ मर आया । पत्नीसे वे वोले—'तुम भाग्यवती हो । भीमाकी बाढमे तुम्हें पार उतारना किसी सावारण केवटका काम नहीं था । देवि । उन भवसमुद्रमे तारनेवाले केवटके दर्शनके लिये ही सब कुळ छोड़कर में यहाँ वैठा हूँ । अब इन रोटिनोको पशु-पक्षियोको दे दो । प्रमु मेरे द्वारके पासतक आकर लीट गये, में ऐसा अभागा हूँ । उनके दर्शन किये विना में अब जल भी प्रहण नहीं कर्नेगा ।'

इतने परिश्रममे लाये हुए रोटीके दुकड़े पतिवताने पद्य पक्षियोंको दे दिये। जय पतिदेव ही जल नहीं ग्रहण फरेंगे, तव वह कैसे अन्न-जल ले सकती है। दम्पतिके अनगन करते कई दिन बीत गये। गॉवमे एक हरिभक्त वैध्य रहते थे। भगवान्ने उन्हें स्वप्तमे गान्तोवाके न्यि भोजन ले जानेकी आजा दी। अनेक प्रकारके पकान्न लेकर वे वनमे पहुँचे और भगवान्की आजा सुनायी। ज्ञान्तोवाने कहा—भाई। तुम कोई भी हो और तुमको किसीने भी भेजा हो, पर में तो उस भेजनेवालेको देखे विना भोजन करता नहीं। वैध्यने बहुत अनुनय विनय की, पर ज्ञान्तोवा अपनी टेकपर अड़े रहे। हारकर वैध्य भोजन वहीं छोडकर घर लीट गये।

वैदयके चले जानेपर भोजनके पदार्थाकी ओर देखकर द्यान्तोवाने कहा—प्रभो । इन पदार्थाका महत्त्व ही क्या है । अभी भोजन किया और सन्ध्यातक इनका मल वन जायगा । में आपको छोड़कर इन्हें कैसे ले लूँ १ दयामय । आप मुझपर दया क्यो नहीं करते १ मुझे दर्शन दो, नाय । एक वार अपनी वॉकी झॉकी दिखाओ । भक्तकी मनोवेदना मगवान् सह नहीं सके । वे प्रकट हो गये । शान्तोवाके नेत्र धन्य हो गये । वे प्रमुके चरणोंमे गिर पड़े । भगवान् देरतक शान्तोवाके सम्मुख सड़े रहे । उन्हे

आग्गीर्वाद देकर प्रभु अन्तर्धान हो गये। अव ग्रान्तोवाका जीवन दूसरा ही हो गया। हृदयमे आनन्दका समुद्र उमइ पड़ा। अव वे पित पत्री निरन्तर भगवान्के चिन्तनमें तछीन रहने छो। वे कभी-कभी भिक्षाके छिये गॉवमे भी जाते थे। हजारों नर-नारी उनके उपदेशसे कुतार्थ होने छो।

दक्षिणके भक्त प्रत्येक एकादगीको पण्ढरपुर पहॅचते है। आपाढ़ की देवज्ञयनी एकादशीको वहाँ लाखो मक्तींका मेला होता है। एक वार जान्तोवा महाराज भी अपनी पत्नी और ब्राह्मणोंके साथ गाजे-वाजेके साथ नाम-सकीर्तन करते पण्ढरीनाथके दर्शन करनेको चले । उस समय नरमिंहपुर तथा पण्ढरपुरके बीचमे पड्नेवाछी नदीमे वाढ आयी थी। नदीपर कोई नौका नहीं थी। नदीकी भीषण मित देखकर तैरनेका साहस अच्छे केवट भी नहीं कर सकते थे। उन दिन दशमीकी रात्रि थी। एकादशीको पण्डरपुर अवश्य पहुँचना था। साथके सब लोग किनारेपर ठिठक गये । यह देख जान्तीवा बोले--- 'तुमलोग इस धुद्र नदीको देखकर डर क्यों गये १ जिन प्रभुका नाम भव-समुद्रसे पार करनेवाला है, वे श्रीहारे क्या कहीं चले गये हैं है भगवन्नामकी घोषणा करते हुए मेरे पीछे पीछे चले आओ । ञान्तोवा इन प्रकार चलते गये, जैसे सूखी भूमिपर जा रहे हो । उनके पीछे उनकी पत्नी चलती गर्यी । उस साध्वीने नदीके जलकी ओर नेत्र उठाकर देखा ही नहीं । वे पतिके चरणोको देखती बढती गर्यी । सहसा नदीके बीचमे सर्पा मार्ग हो गया । सब लोग शान्तोवाके पीछे-पीछे उस मार्गसे नदी पार हो गये।

पण्ढरपुर जाकर सबने पुण्डलीक मक्तका पूजन करनेके अनन्तर श्रीपाण्डुरङ्कि पूजा की । जान्तोवा तो श्रीविद्धलके दर्शन करके तन मनकी सुधि ही भूल गये । अपने द्ध्यमं उन्होंने मगवान्का दर्शन किया और सुना कि प्रभु कह रहे हे— शान्तोवा । अब तुम मेरे पास ही रहो । अपने प्यारे मक्तोंके पाम रहकर ही में सुखी होता हूँ ।' भगवान्की आजासे जान्तोवा पत्नीके साथ फिर जीवनभर पण्ढरपुर ही रहे । उनका जीवन भगवत्येमके दिव्योन्मादमें ही वीता ।

# दक्षिणी तुलसीदास

नेहि के जेहि पर सत्य सनेह । सो तेहि मिरुद न कछु सदेहू ॥
दक्षिणी समद किनारे विजयापद्रण नगरमे तुलसीदास

दक्षिणी समुद्र किनारे विजयापद्दण नगरमे तुलसीदास नामके एक क्षत्रिय रहते थे। 'श्रीरामचिरतमानस' के रचियता गोस्वामी तुलसीदासजीसे ये भिन्न हैं, यह तो व्यानमे रखना ही चाहिये। ये शरीरसे हृष्ट पृष्ठ, सुगठित, सुन्दर, बलवान तथा तेजस्वी थे। हथियार चलाने और शुडसवारीमें प्रसिद्ध थे। घरमें सुन्दरी, सुशीला, पतित्रता पत्नी थी। दो पृत्र और एक कन्या थी। धन भी पर्याप्त था। इतना होनेपर भी घरमें तथा विषयमोगोमें इनकी आसक्ति नहीं थी। बड़े उदार थे, दाता थे और साधु सतोकी सेवा करनेवाले थे। इनका चित्त सदा कथा कीर्तन और सत्सङ्गमें ही लगा रहता था। नगरम कहीं भजन-कीर्तन या देव-महोत्सव होता अथवा कोई महात्मा पंधारते तो ये अवस्य वहाँ पहुँच जाते और दिनभर वहीं बैठे रहते। जबतक कथा या सत्सङ्कका सुयोग देखते, वहाँसे हटनेका नाम न लेते।

तुलसीदासजीकी शास्त्रोमे अचल श्रद्धा थी। कौशल्या-नन्दवर्धन भगवान् श्रीरामभद्र उनके आराध्य थे। राम-कथा सुनते समय वे उसमे तन्मय हो जाते, शरीरकी सुधि भूल जाती। कथामे जैसे प्रसङ्क आते, उनके अनुरूप भाव इनमे प्रकट होते जाते। कभी प्रसन्नता, कभी रोदन, कभी रोप और कभी विह्वलता इनमे कथाके अनुसार प्रकट होती।

एक समय विजयाप इणमे एक अच्छे रामायणी पधारे । वे बड़े सुन्दर ढगते रामायणकी कथा कहते थे। सैकड़ों श्रोता नित्य कथामे जाते थे। तुळसीदासजी कथा सुनते-सुनते कभी तो ठहाका ळगाकर हॅसने ळगते, कभी आवेश्यमे हाथसे जघापर थाप ळगाकर छॐग मरते और कभी आवन्दके मारे खड़े होकर कूदने ळगते। एक दिन सीता हरणका प्रसङ्ग कथामे आया। वनवासकी कथा सुनकर ही तुळसीदास बेसुव हो रहे थे। रोते-रोते भूमिपर छोट रहे थे। अब सीता-हरणकी बातने तो उनको एकदम कोधित कर दिया। रावण सन्यासीका वेश बनाकर माता जानकीको बळपूर्वक छे जा रहा है और वे कन्दन कर रही है, पुकार रही है—यह बात तुळसीदाससे सहन न हो सकी। दो युगो पहळेका हश्य जैसे आज उनके सामने प्रत्यक्ष हो गया। कोधके मारे उनका श्ररीर थर-थर कॉपने छगा। नेत्र अगारोंकी

भाँति लाल लाल हो गये। वे भयद्वर स्वरमे गर्जन करते बोले—'इस दुष्ट रावगका इतना साहस। यह मेरे सामनेसे माताजीका हरण करके लिये जाता है। मैं इमे दुकड़े-दुकड़े काट डाल्गा। अरे दुष्ट रावण। भागा कहाँ जाता है! टहर। ठहर।

मुलमीदासका खर क्रोंधके आयेगसे अस्पष्ट हो गया था। उनकी वात दूसरोकी समझमें टीक टीक नहीं आ सकती थी। उनका गर्जन, उनके लाल-लाल नेत्र और उग्रभाव देखकर सब लोग धवरा गये। कोई उनके पास नहीं जा सका। बड़ी तेजींसे दौड़ते हुए वे अपने घर पहुँचे। जल्दीन अस्त्र-शस्त्र बॉब लिये और घोड़ेपर सवार होकर वेतहाशा समुद्रकी ओर घोड़ेको दौड़ाने लगे।

भक्तोकी रक्षाका सदा ध्यान रखनेवाले द्यामय भगवान्से अपने भावुक भक्त तुल्मीदासका भाव लिया नहीं या । तुल्सीदास सीधे समुद्र-किनारेकी ओर घोडा दौड़ाये जा रहे थे । उन्हें न अपने देहकी सुध यी और न मार्ग-की । आज घोड़ेपर वे निर्दय हो उठे थे । उनको रोका न गया तो अवग्न समुद्रमे घोड़ेके साथ गिर जायंगे । अनन्त करणासागर भगवान्ने ब्राह्मणका रूप धारण करके पुकारना प्रारम्भ किया—'खड़े रहो । समुद्रमे मत क्दो । क्को । तुल्सीदास आज कुछ सुनने-समझनेकी स्थितिमें नहीं थे ।

भक्तकी दृढतापर भगवान् गद्गद हो गये। छुल्सीदासका घोड़ा समुद्रके एकदम किनारे पहुँच चुका था। प्रभु सामने जाकर खडे हो गये और बोले—'वीर! छुम्हारी वीरताको धन्य है; पर मु रावण तो कवका मर चुका। छुम्हारे श्रीराम रावणको मारकर सीताको अपने घर ले गये। अब छुम लङ्का जाकर क्या करोगे ११

पुलसीदासने एक बार ब्राह्मणकी ओर देखा और बोछे— 'महाराज । आप क्षमा करो । मैं आपकी बातपर विश्वास नहीं करता । आप मुझे वापस लौटानेका न्यर्थ प्रयत्न कर रहे हैं । चाहे सूर्य रातमे उग जाय, चाहे अग्नि शीतल हो जाय, चाहे चन्द्रमासे अगार झड़ने लगे; पर माता जानकीको लौटाये विना तुलसीदास पीछे नहीं लौटेगा । हॉ, यदि सचमुच मेरे प्रभु रावणको मारकर माताको घर ले आये हों तो वे मुझे दर्शन दें। श्रीरामके वामभागमे जानकी माताको विराजमान तथा दाहिनी ओर हाथमे लक्ष्मगजीको धनुपनवाण लिये देखकर ही मै लौट सकता हूँ।

भगवान्ने देखा कि अब भक्त आग्रह को रखना ही होगा। वुल्मीदामकी दृढता परीक्षापर पूरी उत्तर चुकी। वे वृद्ध ब्राह्मण उसी क्षण श्रीरामरूपमे बदल गये। ल्रथ्मणजी और सीताजीसिट्त श्रीरघुनाथजीको अपने सम्मुख देख पुल्सीदास घोडेसे कृदकर उनके चरणोमे गिर पड़े। प्रमुने उठाकर उन्हें दृद्ध लगाया। आज पुल्सीदासका जन्म सफल हो गया। भक्तने अपने आराध्यकी स्तुति की और वरदान मॉगा—'में जब आपका दर्गन करना चाहूँ, जब आपके साक्षात्कारके लिये मेरा मन व्याकुल हो, उमी समय शुद्धि-अशुद्धि, काल-अकालका विचार न करके आप मुझे दर्शन दे।' वरदान देकर प्रभु अन्तर्थान हो गये।

अय पुल्सीदासकी इच्छा तीर्थयात्रा करनेकी हुई ।
भगवान्की पवित्र लीला-स्थिलयोका दर्गन हो, यही पैरांकी
सफलता है। भगवत्प्रेम-प्राप्त महापुरुप तीर्थ-यात्राके वहाने
प्राणियोपर दया करके उन्हें पवित्र करनेके हेतुसे तीर्थाटन
करते हैं। तुल्सीदासजी भी तीर्थयात्रा करने निकले। अनेक
तीर्थांमे घूमते हुए वे वृन्दावन पहुँचे। वृन्दावनकी दिव्य
प्रेमभूमिमे आकर वे आनन्दमग्र हो गये।

वृन्दावनमे अव तुल्सीदासजीकी प्रख्याति हो गयी थी । उनके दर्शनोंको लोगोकी भीड़ एकत्र होने लगी । प्रतिप्रासे सभी सच्चे भक्त दूर रहना चाहते हैं । मान-सम्मानसे भजनमे बाधा पड़ती हैं । तुन्सीदासजीने भी प्रतिष्ठाके भयसे वृन्दावन छोड दिया और तीथोंकी यात्रा करने निकल गये । वे इसके बाद कहाँ गये, इसका पता किसीको नहीं मिला ।

### गायक भक्त त्यागराज

त्यागराज दक्षिणभारतके सबसे महान् और लोकप्रिय
गायक हुए हैं। जो स्थान उत्तर भारतमे सूर, तुलसी और
मीराके पदोको प्राप्त है, वही दक्षिणमे त्यागराजके गीतोको
प्राप्त है। सहस्रोंकी संख्यामे उन्होंने गीत-रचना की और
उनमे निव्छल (ईश्वर) प्रेमका स्वर्गीय सगीत मर दिया।
केवल पद-रचनाकी ओर उनका उत्साह नहीं था, उनका
लक्ष्य तो था संगीत-विद्याका उत्यान। राग और लयके
वे मर्मक आचार्य हुए। उनके पहले सगीतमे शैली और
शब्दकी प्रधानता हो रही थी, जो उनके वाह्य अङ्ग-मात्र
हैं। उसका अन्तरङ्ग तो है पवित्र राग और लय। इन्हींका
समावेश करके उन्होंने सगीत-विद्याको अपूर्व सौन्दर्य और
शोभा प्रदान की। फलत, उन्हे 'सगीत-गुरु' की उपाधि
प्राप्त हुई।

ऐसा देखा गया है कि किसी मी मानवीय विद्या या कलाका उत्थान प्रायः मिक्त या धर्मका आश्रय लेकर ही होता है। इसका कारण यही है कि अध्यात्म या धर्मकी सच्ची जाग्रति होनेपर मानव-मन और बुद्धि अत्यन्त परिष्कृत हो जाती है और उस अवस्थामे की गयी रचना शुद्ध और स्वच्छ हुआ करती है। जीवनके स्थायी सौन्दर्यकी ओर, जिसमे व्यक्तिगत लामालामका विचार नहीं रहता, सारी चित्तवृत्तियाँ उन्मुख हो जाती हैं। यही चित्तवृत्ति स्थागराजकी भी थी।

सारे सासारिक प्रलोमनोंसे चित्तको हटाकर उन्होंने उसे परमात्माकी ओर लगाया था । उनके अनुपम त्यागकी कथाएँ-जिनसे वे त्यागराज कहलाये-दिक्षणमे अव भी प्रसिद्ध हैं । कहते हैं, एक बार तजोरके महाराजने अपना दूत भेजकर उन्हें दरवारमे बुलाया । उनकी इच्छा ऐसे पद सुननेकी थी, जिनमे खय उनकी गुणगाथा गायी गयी हो । किंतु त्यागराजने ऐसा करना दृढतापूर्वक अखीकार कर दिया । उन्होंने राजदत्तसे कहा-- 'धिकार है भूमि या स्वर्गादि द्रव्यको । यदि मै उन्हे ही मूल्यवान् समझता तो श्रीरामकी सोनेकी मूर्ति वेचकर में मालामाल हो गया होता और दुनियाके सारे सुख-मोग मेरे करतलगत हो गये होते । मेरा मन अपरके सनहले रंगपर नहीं रीझ सकता, वह तो रीझा है भीतरी सौन्दर्यपर भीतरके दिव्य खरूपपर ! इन्हीं प्यारे रामके मोहमे फॅसकर मैने उनकी सोनेकी मूर्ति नहीं येची । उन्हें छोड़कर में किसी धनाभिमानी राजाको प्रसन्न नहीं कर सकता । यह सुनकर राजदूत अपने स्थानको लौट गया ।

राम की सोनेकी मूर्ति त्यागराजको घरके बॅटवारेमे मिली थी। उसकी कथा इस प्रकार है कि जब त्यागराजके धार्मिक पिताका गरीरान्त हो गया, तब घरकी सम्पत्ति दोनों भाइयोमे बॉट ली गयी। त्यागराजका बड़ा भाई उतना ही भूर्ख और झगड़ालू था, जितना वे प्रतिभाद्याली और द्यान्त थे । बँटवारेमे श्रीराम (जो त्यागराजके इष्टदेवता थे ) की सोनेकी मूर्ति त्यागराजको मिली; कित द्रोह्वश वडे भाईने एक दिन उसे उठाकर पास वहती हुई कावेरी नदीमे फेक दिया । इससे त्यागराजको मार्मिक कष्ट हुआ । वे वाढके प्रवाहने भी मूर्तिको हॅटनेकी लालसासे कावेरीमे कृद पडे । अपने जीवनकी उन्हे चिन्ता नहीं थी. चिन्ता थीं तो म्रिनी। अन्तमे भगवत्कृपासे वह मूर्ति उन्हे मिली । इतने दष्टने पश्चात् मिल्नेपर त्यागराजने उसे अपना इष्टदेव वनाया। प्राणपणते वे उनकी पूजा करते थे।

उसकी स्तुतिमें, उसीके प्रेममे विहुतः हो वे गीन-रचना किया करते थे और उसके पीछे सारे संसारको मूल गये थे । ऐसा अनन्य प्रेम होनेके कारण उन्हें भगवान्के साञ्चात् दर्शन होते थे और वे भगवान्ने वार्तान्य करते थे । जो कुछ हृदयमे होता है- वही वाहर आता है । ऐसे ही दिन्य साक्षात्कार उनके गायनमे स्पष्ट होते हैं ।

क्सी प्रकारकी सङ्गीर्णता या दिखावेके लिये तो उनके मनमे स्थान ही नहीं था । उसे तो वे भगवान्के अमृत-सिन्धुमे हुवा चुके थे । शीमद्रागवतः महाभारत तथा श्रीरामायणका उन्होंने अध्ययन किया था। जिनमे रामकथा-की तो छोटी-से-छोटी आख्यायिका भी उन्हें कण्ठाग्र थी। अन्य देवताओकी भी वे बरावर स्तुति विया करते थे। ्वित्तर में प्रेम करता हूँ, उसका मर्वस्व ट्रण कर लेता हूँ —शिक्टणके इस वाक्यपर वे मुग्ध हो गये थे। वराग्यकी प्वारा उनके इदयके सारे विकारोको भरम कर नुर्का थी। फिर सहारका कौन-सा सुदा उन्हें छुभाता ! एक बार नावणमोरके महाराजने भी उन्हें अपने दरवारमें बुलकर सगीताचार्यका पद देना नाहा, दितु उन्होंने कहला भेजा कि भहाराज। पदची तो सद्धक्ति ही है। भगवानके चरणोंने अनुराग ही परमपद है। उन्हों चरणोंने जिसकी बुद्धि विचलित नहीं होती, जिसका मन नहीं डिगता, वही प्रवासनीय है। पद और सम्मान तो उन्होंके हैं, जिसका पवित्र और निल्हेंप मन भगवानमें लगा हुआ है। आप अपनी पदवी रोडा हो। मुरो इसकी चिन्ता नहीं है।

त्यागराजनी यह त्यागपूर्ण उक्ति चिरस्मरणीय हो गयी है और उनका यह पद दक्षिण भारतमे अनेकोके कण्डमे विराजता है। पद्यमे ही उन्होंने उत्तर दिवा था।

अन्तमे अठासी वर्षको अवस्था पूरीकर ये पूर्ण प्रसन्नताके साथ करीर त्यागकर भगवान्की गोदमे जा बैठे । भगवान्के ही स्वप्रमे दर्शन देकर कट्नेसे इन्टोने अन्तिम समयमे संन्यास हिया था और अत्यन्त कृतकतापूर्ण पद गाकर महासमाविम टीन हुए थे ।

# भक्त कविरत जयदेवजी

प्रसिद्ध भक्त-कवि जयदेवका जन्म पाँच सौ वर्ष पूर्व वंगालके वीरभूमि जिल्के अन्तर्गत केन्दु विच्व नामक प्राममे हुआ था। इनके पिताका नाम भोजदेव और माताका नाम वामादेवी था। ये भोजदेव कान्यकुक्जसे वंगालमे आये हुए पज्ज-ब्राह्मणोमे भरद्दाजगोत्रज श्रीहर्षके वदाज थे। माता-पिता वाल्यकालमे ही जयदेवको अकेला छोडकर चल वसे ये। ये भगवान्का भजन करते हुए किसी प्रकार अपना निर्वाह करते थे। पूर्व-संस्कार बहुत अच्छे होनेके कारण इन्होंने कष्टमे रहकर भी बहुत अच्छा विद्याभ्यास कर लिया था और सरल प्रेमके प्रभावसे भगवान् श्रीकृष्णकी परम कृपाके अधिकारी हो गये थे।

इनके पिताको निरज्जन नामक उसी गाँवके एक ब्राह्मणके कुछ रुपये देने थे। निरज्जनने जयदेवको संसारसे उदासीन जानकर उनकी भगवद्गक्तिसे अनुचित लाम उठानेके विचारसे किसी प्रकार उनके धर द्वार हथियानेका निश्चय किया। उसने एक दस्तावेज बनाया और आकर जमदेनसे कहा— 'देख जमदेव! में तेरे राधा क्रुप्णको और गोषी क्रुप्णको नहीं जानता या तो अभी मेरे रुपये ब्याज-तमेत दे दे, नहीं तो इस दस्तावेजनर सही करके घर द्वारपर मुझे अपना कब्जा कर होने दे।'

जयदेव तो सर्वथा नि'स्पृह थे। उन्हें घर-द्वारमे रसीभर भी नमता नहीं थी। उन्होंने कहम उठाकर उसी क्षण
दस्तावेजपर हस्ताक्षर कर दिये। निरजन कब्जा करनेकी
तैनारीते आया ही था। उसने ग्रुरत घरपर कब्जा कर हिया।
इतनेने ही निरजनकी छोटी कन्या दौड़ती हुई अपने घरसे
आगर निरजनसे कहने लगी—प्याया! जस्दी चहो, घरमे
आग लग गयी; यब जल गया। भक्त जयदेव वही थे।
उनके मनमे द्वेप-हिसाका कही होश्च भी नहीं था, निरजनके
घरमें आग लगनेकी खबर सुनकर वे भी उसी क्षण दौढ़े
और जलती हुई लाल-लाल लपटोंके अंदर उसके घरमे धुर

गये । जयदेवका घरमे घुसना ही था कि अग्नि वैसे ही अदृश्य हो गयी। जैसे जागते ही सपना !

जयदेवकी इस अलैकिक शक्तिको देखते ही निरक्षनके नेत्रोमे जल भर आया । अपनी अपवित्र करनीपर पछताता हुआ निरक्षन जयदेवके चरणोमे गिर पड़ा और दस्तावेजको फाड़कर कहने लगा—'देव! मेरा अपराध क्षमा करो, मैने लोमवश थोड़े-से पैसोके लिये जान-बूझकर बेईमानीसे ग्रम्हारा घर द्वार छीन लिया है। आज ग्रम न होते, तो मेरा तमाम घर खाक हो गया होता। घन्य हो ग्रम! आज मैने भगवद्गक्तका प्रभाव जाना।'

उसी दिनसे निरक्षनका हृदय ग्रुद्ध हो गया और वह जयदेवके सङ्गसे लाभ उठाकर भगवान्के भजन-कीर्वनमे समय विताने लगा ।

भगवान्की अपने ऊपर इतनी कृपा देखकर जयदेवका दृदय द्रवित हो गया। उन्होंने घर द्वार छोड़कर पुरुपोत्तम-क्षेत्र—पुरी जानेका विचार किया और अपने गाँवके पराशर नामक ब्राह्मणको साथ छेकर वे पुरीकी ओर चल पड़े। भगवान्का भजन-कीर्तन करते, मम हुए जयदेवजी चलने लगे। एक दिन मार्गमे जयदेवजीको बहुत दूरतक कही जलनहीं मिला। बहुत जोरकी गरमी पड़ रही थी, वे प्यासके मारे व्याकुल होकर जमीनपर गिर पड़े। तब भक्तवाञ्छाकल्पतक हरिने स्वय गोपाल वालकके वेपमे पधारकर जयदेवको कपड़ेसे हवा की और जल तथा मधुर दूध पिलाया। तदनन्तर मार्ग वतलाकर उन्हे भीव ही पुरी पहुँचा दिया। अवस्य ही मगवान्को छन्नवेपमे उससमय जयदेवजी और उनके साथी परागरने पहचाना नही।

जयदेवजी प्रेममे हूने हुए सदा श्रीकृष्णका नाम-गान करते रहते थे। एक दिन भावानेशमे अकस्मात् उन्होंने देखा मानो चारो ओर मुनील पर्वतश्रेणी है, नीचे कल कल-निनादिमी कालिन्दी वह रही है। यमुना तीरपर कदम्बके नीचे खड़े हुए भगवान् श्रीकृष्ण मुरली हाथमे लिये मुसकरा रहे हैं। यह दृश्य देखते ही जयदेवजीके मुखसे अकस्मात् यह गीत निकल पड़ा—

> मेथेर्मेदुरसम्बरं वनभुवः श्यामास्तमालहुमै-र्नकं भीरुरयं त्वसेव तदिमं राधे गृहं प्रापय । हुरथं नन्दिनदेशतश्चलितयोः प्रत्यध्वकुञ्जहुम राधामाधवयोर्जयन्ति यमुनाकृले रह केलयः॥

पराद्यर इस मधुर गानको सुनकर मुग्ध हो गया । बस, यहींसे छल्तिमधुर 'गीत-गोविन्द' आरम्भ हुआ ! कहा जाता है, यहीं जयदेवजीको भगवान्के दशावतारोके प्रत्यक्ष दर्शन हुए और उन्होंने 'जय जगदीश हरे' की टेर लगाकर दसों अवतारोकी क्रमगः स्मृति गायी । कुछ समय बाद जब उन्हें बाह्य जान हुआ, तब परागरको साथ छेकर वे चछे भगवान् श्रीजगन्नाथजीके दर्शन करने । भगवान्के दर्शन प्राप्तकर जयदेवजी बहुत प्रसन्न हुए । उनका हृदय आनन्दसे भर गया । वे पुरुपोत्तमक्षेत्र—पुरीमे एक विरक्त सन्यासीकी मॉति रहने लगे । उनका कोई नियत स्थान नही था । प्रायः वृक्षके नीचे ही वे रहा करते और भिक्षाद्वारा क्षुधा निवृत्ति करते । दिन-रात प्रभुका ध्यान, चिन्तन और गुणगान करना ही उनके जीवनका एकमात्र कार्य था ।

विवाहकी इच्छा न होनेपर भी सुदेव नामके एक ब्राह्मणने भगवान्की आजासे अपनी पुत्री पद्मावती जयदेवजीको अपित कर दी। जयदेवजीको भगवान्का आदेश मानकर पद्मावतीके साथ विवाह करना पड़ा। कुछ दिनो बाद ग्रहस्थ वने हुए जयदेव पतिव्रता पद्मावतीको साथ लेकर अपने गाँव केन्दुविल्व लौट आये और भगवान् श्रीराधामाधवकी युगल श्रीमूर्ति प्रतिष्ठित करके दोनो उनकी सेवामे प्रवृत्त हो गये।

कुछ समय केन्दुविल्वमे रहनेके बाद जयदेवजी यात्राको निकले। एक राजाने उनका बैड़ा सम्मान करके उन्हे अपने यहाँ रक्ला और वहाँसे चलते समय इच्छा न रहनेपर भी बहुत सा धन उन्हे दे दिया। जयदेवजीने उसे लेनेसे इनकार किया; परद्वराजाने किसी प्रकार भी नही माना, तब मन मारकर उन्होंने राजाकी प्रसन्तताके लिये निःस्पृह और निर्मम भावसे कुछ धन साथ ले लिया और वहाँसे वे अपने गाँवको चल पड़े। मार्गमे कुछ डाकुओने पीछेसे आक्रमण करके जयदेवजीको नीचे गिरा दिया और देखते-देखते ही उनके चारो हाथ-पैर काटकर उन्हें एक कुएँमे डाल दिया,। अनित्य धनकी गठरीके साथ ही उन्होंने महान् दु.खके कारणरूप भयानक पापकी भारी पोटली भी बाँध ली। अपनी सफलतापर गर्व करते हुए डाकू वहाँसे चल दिये।

भगवत्कृपासे कुऍमे जल विच्कुल नही था, इससे जयदेवजी द्व्ये नही। भगवान्की दयासे उन्हें कही चेंट भी नहीं आयी। वे कुऍके अदर एक सुन्दर जिलाको पाकर उसीपर सुखसे बैठ गये और प्रभुके विधानपर परम प्रसन्न होते हुए उनका नाम-गुण कीर्तन करने लगे। जयदेवजीने सोचा कि हो-न-हो यह मेरे धन ग्रहण करनेका ही परिणाम है!

थोड़ी देर बाद उधरसे गोड़ेश्वर राजा लदमणसेनकी सवारी निकली। कुऍमेसे आदमीकी आवाज आती सुनकर राजाने देखनेकी आजा दी। एक सेवकने जाकर देखा तो मालूम हुआ, कोई मनुष्य सूखे कुऍमे बैठा श्रीकृष्ण-नाम-कीर्तन कर रहा है। राजाकी आजासे उसी क्षण जयदेव वाहर निकाले गये और इलाज करानेके लिये उन्हें साथ लेकर राजा अपनी राजधानी गोड़को लौट आये। श्रीजयदेवजीकी विद्यत्ता और उनके श्रीकृष्णप्रेमका परिचय प्राप्तकर राजाको वड़ी प्रसन्नता हुई और उनके लोकोत्तर गुणोको देख वह उनका मक्त वन गया। राजाने हाथ-पैर काटनेवालोका नाम पता और हुलिया पूछा। जयदेवजी नाम-पता तो जानते ही नहीं ये, हुलिया भी उन्होंने इसिलये नहीं वतायी कि कहीं राजकर्मचारी उनका पता लगाकर उन्हे तग न करे।

चिकित्सासे जयदेवजीके घाव स्रख गये। राजाने उन्हें अपनी पञ्चरत-सभाका प्रधान बना दिया और सर्वाध्यक्षताका सारा भार उन्हें साप दिया। इसके कुछ दिनों वाद इनकी पत्नी पद्मावती भी श्रीराधा-माधवकी युगल मूर्तिको लेकर पतिके पास चली आयी। राजा हर तरहसे धनादि देकर जयदेवजी-का सम्मान करना चाहते, परतु धन-मानके विरागी भक्त जयदेव मामूली खर्चके सिवा कुछ भी नहीं लेते थे। एक दिन राजमहल्मे कोई महोत्सव था। उसमे मोजन करनेके लिये हजारो दरिद्र मिक्षुक, अतिथि, ब्राह्मण, साबु आदि आये थे। उन्हींमे साधुवेपवारी वे चारो डाकू भी थे, जिन्होने जयदेवजीको धनके लोमसे उनके हाथ-पर काटकर कुएँमे फेक दिया था।

हाकुओको क्या पता था कि हमने जिसे मरा समझ लिया था, वही यहाँ सर्वाध्यक्ष है। डाकुओने दूरते ही जयदेव-जीको देखा और दूले-लॅगडे देखकर उन्हे प्ररत पहचान लिया। वे डरकर भागनेका मौका देखने लगे। इतनेमें ही जयदेवजीकी दृष्टि उनपर पड़ी। देखते ही वेवैसे ही आनन्दमें मर गये, जैसे यहुत दिनोंके विछुडे बन्धुओको देखकर बन्धुको आनन्द होता है। जयदेवजीने मनमे सोचा, 'इन्हें वनकी आवश्यकता होगी। राजा मुझसे सदा धन लेनेको कहा करते हैं, आज इन्हें कुछ धन दिल्या दिया जायगा तो वडा सन्तोध होगा।' जयदेवजीने राजासे कहा—'मेरे कुछ पुराने मित्र आये हे, आप चाहे तो इन्हें कुछ धन दे सकते हैं।' कहने-मरकी देर थी। राजाने पुरत उन्हें अपने पास बुलाया और उनकी इच्छाके अनुसार बहुत-सा धन-धान्य देकर आदरपूर्वक

विलाने-पिटानेके बाद वस्त्राल्झारोंसे पुनः सम्मानित करके प्रेमपूर्वक उनको विदा कर दिया। धनका बोझ ज्यादा हो गया या त्र तथा रास्तेम संभालकी भी आवश्यकता थी, इमल्यि जयदेव-जीने एक अफमरके साथ चार सेवकोंको उनके साथ कर दिया। राहमे अफसरने उनके इतना धन-मम्मान पानेका रहस्य जाननेके लिये उनसे पूछा कि भाइयो। आपका निःस्पृह भक्तर जयदेवजीके साथ क्या सम्बन्ध है, जिससे उन्होंने आपहोगोंको इतनी अपार सम्पत्ति टिल्वाकर आपके उपकारका वदला चुकाया है ?

पापबुद्धि हाकुओने ईश्वरके न्याय और भयको भुलाकर कपटसे कहा—'साह्य । तुम्हारा यह अध्यक्ष और हमलोग एक राज्यमे कर्म चारी थे। हमलोग अफनर थे और यह हमारी मातहतीमे काम करता था, इमने एक बार ऐसा कुकर्म किया कि राजाने गुस्सेमें आकर इमका मिर उड़ा देनेकी आजा दे दी। उम समय हमडोगोने दया करके इसे बचा लिया और इसके हाथ-पर कटचाकर छोड़ दिया। हम कहीं यह भेद खोल न दे, इमी हरमे इसने हमारा इतना सम्मान किया-कराया है। हमने भी उसका दुरा हो जानेके हरमे कुछ भी नहीं कहा।'

डाकुआंका इतना कहना था कि धड़ामसे धरती फटी और चारो जीते ही उसमें समा गये ! राजकर्मचारी आश्चर्यमें ह्व गया ।

तदनन्तर अफ़सर नौकराके सिरपर सारा धन स्टबाकर वापस राजधानीको लौट आये और राजासे उन्होंने सारा हाल सुना दिया। राजाने जयदेवको चुलाकर चिकत मनसे मत्र वार्ते सुनायी । इतनेम ही राजा यह देखकर आश्चर्य और हर्षमे डूव गया कि जयदेवजीकी ऑखोंसे ऑसुओंकी धारा वह रही है और उनके कटे हुए हाथ पैर उसीक्षण पुनः पूर्ववत् स्वामाविक हो गये हैं। राजाने विस्मित हो कर बड़े ही कौत्हलमे आग्रहपूर्वक सारा हाल पूछा। जयदेवजीको अव सच्ची घटना सुनानी ही अभागा हूँ, जिसके कारण उन वेचारोंके प्राण गये । मैने धनको बुरा समझकर छोड दिया था, पुनः राजाके आग्रहसे उसे ग्रहण किया । इसीसे वनमे उन वेचारोकी बुद्धि लोमवद्य दूपित हो गयी और उन्होंने धन छीननेके लिये मुझे छला-लॅंगडा करके कुऍमे डाल दिया । इस प्रकार उन्होंने धनका और धन ग्रहणका प्रत्यक्ष दोप सिद्ध कर मेरे साथ मित्रताका ही वर्ताव किया । मैं उनके उपकारसे दव गया, इसीसे उन्हें

सापके पाससे बन दिख्नाया । अबिक धन दिख्नानेम मेरा एक हेतु यह भी था—यि उनकी धनकी कामना पूर्ण हो जायगी तो वे डाक्र्पनके निर्दय कामको छोड देंगे । अवश्य ही मेरे हाथ पैर किसी पूर्वकृत कर्मके फरसे ही कटे थे, वे तो केवछ छोभवश निमित्त वने थे । आज अपने ही कारणसे उनकी इस प्रकार अप्राकृतिक मृत्युका समाचार सुनकर मुझे रोना आ रहा है । यि उनका छोप हो तो भगवान् उन्हें कमा करें । किनना आश्चर्य है कि,मेरे छोप न देखकर भगवान्ने दया करके मेरे हाथ पेर पुनं पूर्वण्त वना दिये हे । राजन् । ऐसे मेरे प्यारे शिक्षणको जो नहीं मजता, उसके समान अमागा और कौन होगा ।

मक्तप्रवर श्रीजप्रदेवजीकी वाणी सुनकर राजा चिकत हो उनके चरणोंम छोट गया । मक्तहृदयकी महत्ताका प्रत्यक्ष परिचय प्राप्तकर वह उससे अत्यन्त प्रमावित होकर भक्त वन गया !

न्यदेवनीकी पत्नी पद्मादनी भी छायाकी मॉित सब प्रकारसे स्वामीका अनुवर्तन करनेवाळी थी। मगवान्के प्रति उसका प्रेम भी असीम था। पातिव्रत-वर्मका महत्त्व वह मकीमॉित जाननी थी। जयदेवजी राजपृष्य थे। इससे रानी, राजमाता आदि राजमहर्क्का महिलाएँ भी उनके घर पद्मावतीजीके पास आकर सत्सद्भका लाम उठाया करती याँ। रानी बहुत ही सुशीला, सान्ती, वर्मपरायणा और पतिव्रता थी। परतु उसके मनमें सुछ अभिमान था, इससे किसी-किसी समय वह कुछ दुःमाहस कर बेठती थी। एक दिन पद्मावतींक साथ भी वह ऐसा ही दुःसाहमपूर्ण कार्य कर बेठी।

सत्तद्व हो रहा था। वाना-ही-वानामं पद्मावतीने सती-धर्मकी महिमा वनलाते हुए कहा कि 'नो स्त्री स्वामीकं मर जानेपर उसके शबके साथ जठकर सती होती है, वह तो नीची श्रेणीकी ही सती है। उच्च श्रेणीकी मनी तो पितके मरणका समाचार सुनते ही याण त्याग देती है। रानीको यह बात नहीं जॅची। उसने समझा, पद्मावती अपने सनीत्यका गौरव बढानेके लिये ऐसा कह रही है। मनमे इंप्या जाग उठी, रानी परीक्षा करनेका निश्चय कनके विना ही कुछ महे महलको छोट गयी। एक समय राजाके साथ जयदेव जी कही बाहर् गये थे। रानी सुअवसर समझकर दम्मसे विपादयुक्त चेहरा बनाकर पद्मावतीके पास गयी और कपट-सदन करते-करते कहा कि पण्डित जीको वनमे सिंह खा गया। उसका इतना कहना था कि पद्मावती

'श्रीकृ'ण-कृप्ण' कहकर घडामसे पृथ्वीतर गिर पड़ी ! रानीने चौककर टेखा तो पद्मावती अचेतन मार्म हुई--परीक्षा करनेपर पता लगा कि पद्मावतीके प्राणपन्वेम्द शरीरसे उड गये है । रानींक होश उड गये । उसे अपने दु साहसपूर्ण कुकृत्य-पर वडा पश्चात्ताप हुआ । वह सोचने लगी, 'अव मे महाराजको कैसे मुँह दिखाऊँगी। जब पतिदेव अपने पूज्य गुरु जयदेवजीकी धर्मशी रा पत्नीकी मृत्युका कारण मुझको समझेंगे, तव उन्हें कितना कप्ट होगा ! जयदेवजीको भी कितना सन्ताप होगा । हा ट्टेंव । इतनेमें ही जपरेवजी आ पहुँचे । राजाके पास भी मृत्यु-सवाद जा पहुँचा था। वह भी वहीं आ गता। राजांक दु.खका पार नहीं रहा। रानी तो जीते ही मरेके समान हो गरी। जरदेवजीने रानीकी मखियासे सारा हाल जानकर कहा-- पानी मासे कह दो, ववराएँ नहीं। मेरी मृत्युके सवारसे पद्मावतीके प्राण निकल गये तो अब मेरे जीवित यहाँ आ जानेपर उन प्राणोको वापस भी आना पहुंगा। जयदेवजीने मन ही मन भगवान्से प्रार्थना की । कीर्तन आरम्भ हो गया। जयदेवजी मस्त होकर गाने छगे। वीरे-वीरे पद्मावतीके शर्गरमे प्राणीकासञ्चार हो आया । देखते-ही-देखते वह उठ वेठी और हरि व्यनि करने व्या। रानी आनन्दकी अविकतामे रो पड़ी । उसने करद्ध-मञ्जन श्रीकृणाको बन्यवाद दिया और भविष्यमें कभी ऐसा दु.साइस न करनेकी प्रतिजा कर ही। सब ओर आनन्द छा गया। जयदेवजीकी भक्ति और पद्मावतीके पातिवतका सुन्ध चारो ओर फल गया।

कुछ समन गौड़में रहनेके वाट पद्मावती और श्रीराधा-माधवजीके विग्रहोंको छेकर राजाकी अनुमितसे जयदेवजी अपने गॉवको छोट आये । यहाँ उनका जीवन श्रीकृणके प्रेममे एकदम हूव गया । उसी प्रेमरममे हूवकर इन्होंने मधुर भीत-गोविन्द' की रचना की ।

एक दिन श्रीजयदेवजी 'गीत-गोविन्द' की एक कविता लिख रहे थे, परंतु वह परी ही नहीं हो पाती थी। पद्मावतीने कहा—'देव! स्नानका समन हो गया है, अब लिखना बंद करके आप स्नान कर आयें तो ठीक हो।' जबदेवजीने कहा—'पद्मा! जाता हूं। क्या करूँ, मेने एक गीत लिखा है, परतु उसका शेप चरण ठीक नहीं बैठता। तुम भी सुनो—

ख्यलकमलगञ्जनं मम हृदयरञ्जनं जनितरतिरङ्गपरभागम् । भण ममृणवाणि करवाणि चरणद्वय सरसलसदलक्करागम् ॥ सारगरलखण्डनं मम बिारसि मण्डनम्— इसके बाद क्या लिख्ँ, कुछ निश्चय नहीं कर पाता !' पद्मावतीने कहा—'इसमें घबरानेकी कौन-सी बात है ! गङ्गा-स्नानसे लौटकर शेष चरण लिख लीजियेगा ।'

'अच्छा, यही सही । ग्रन्थको और कलम-दावातको उठाकर रख दो, मैं स्नान करके आता हूँ ।'

जयदेवजी इतना कहकर स्नान करने चले गये। कुछ ही मिनटों बाद जयदेवका वेष धारणकर स्वयं भगवान् श्रीकृष्ण पधारे और वोले—'पद्मा! जरा 'गीत-गोविन्द' देना।'

पद्मावतीने विस्मित होकर पूछा, 'आप स्नान करने गये थे न १ बीचसे ही कैसे लौट आये १'

महामायावी श्रीकृष्णने कहा—'रास्तेमें ही अन्तिम चरण याद आ गया, इसीसे लौट आया।' पद्मावतीने प्रन्थ और कलम-दावात ला दिये। जयदेव-वेषधारी भगवान्ने—

#### 'देहि में पदपह्नवमुदारम्'

—िलखकर कविताकी पूर्ति कर दी। तदनन्तर पद्मावती-से जल मँगाकर स्नान किया और पूजादिसे निवृत्त होकर भगवान्के निवेदन किया हुआ पद्मावतीके हाथसे वना भोजन पाकर पलँगपर लेट गये।

पद्मावती पत्तलमें बचा हुआ प्रसाद पाने लगी । इतने-में ही स्नान करके जयदेवजी लौट आये । पितको इस प्रकार आते देखकर पद्मावती सह्म गयी और जयदेव भी पत्नीको भोजन करते देखकर विस्मित हो गये । जयदेवजीने कहा— प्यह क्या ? पद्मा, आज तुम श्रीमाधवके भोग लगाकर मुझको भोजन कराये विना ही कैसे जीम रही हो ? सुम्हारा ऐसा आचरण तो मैंने कभी नहीं देखा ।

पद्मावतीने कहा—'आप यह क्या कह रहे हैं ? आप कविताका शेष चरण लिखनेके लिये रास्तेसे ही लौट आये थे, कविताकी पूर्ति करनेके वाद आप अभी-अभी तो स्नान-पूजन-भोजन करके लेटे थे । इतनी देरमें मैं आपको नहाये हुए-सेआते कैसे देख रही हूँ!' जयदेवजीने जाकर देखा, पलँगपर कोई नहीं लेट रहा है। वे समझ गये कि आज अवस्य ही यह भक्तवत्तलकी कृपा हुई है। फिर कहा—'अच्छा, पद्मा! लाओ तो देखें, कविताकी पृर्ति कैसे हुई है।'

पद्मावती ग्रन्थ ले आयी । जयदेवजीने देखकर मन-धी-मन कहा—प्यही तो मेरे मनमं था, पर में सङ्कोचवदा लिख नहीं रहा था। फिर वे दोनों हाथ उठाकर रोते-रोते पुकारकर कहने लगे—पहे कृष्ण! नन्दनन्दन, हे राधावल्लभा हे त्रजाङ्गनाधवा हे गोकुलरका करणासिन्छा हे गोपाल! हे प्राणिष्ठय! आज किस अपरावसे इस किञ्चरका त्यागकर आपने केवल पद्माका मनोरथ पूर्ण किया! दतना कहकर जयदेवजी पद्मावतीकी पत्तलसे श्रीहरिका प्रसाद उठाकर साने लगे। पद्मावतीने कितनी ही बार रोककर कहा— पाथ! आप मेरा उन्छिष्ट क्यों सा रहे हैं ? परंतु मसु-प्रसादके लोभी भक्त जयदेवने उसकी एक भी नहीं सुनी।

इस घटनाके बाद उन्होंने भीत-गोविन्द' की सीम ही समाप्त कर दिया। तदनन्तर वे उसीको गाते मन्त हुए घूमा करते। वे गाते-गाते जहाँ कहीं जाते, वहीं भक्तका कोमलकान्त गीत सुननेके लिये श्रीनन्दनन्दन लिये हुए उनके पीछे-पीछे रहते। धन्य भ्रमु!

अन्तकालमें श्रीजयदेवजी अपनी पत्तपरायणा पत्नी पद्मावती और भक्त पराद्यर, निरज्ञन आदिको साथ लेकर वृन्दावन चले गये और वहाँ भगवान् श्रीकृष्णकी मधुर लीला देख-देखकर आनन्द ल्टते रहे। कहते हैं कि वृन्दावनमें ही दम्पती देह त्यागकर नित्यनिकेतन गोलोक प्रधार गये।

किसी-किसीका कहना है कि जयदेवजीने अपने ग्राममें शरीर छोड़ा था और उनके घरके पास ही उनका समाधि-मन्दिर बनाया गया।

उनके स्मरणार्थ प्रतिवर्प मापकी संक्रान्तिपर केन्दुविट्य गाँवमें अब भी मेला लगता है, जिसमें प्रायः लाखने अधिक नर-नारी एकत्र होते हैं।

#### **→**♦</br>

## भक्त-वाणी

अनन्तपारा दुष्पूरा तृष्णा दुःखशतावहा। अधर्मवहुळा चैव तसात्तां परिवर्जयेत्॥ —भरदाज तृष्णाका पार नहीं है और उसका पूरा होना भी दुस्साध्य है। तृष्णामें सैकड़ों दु:ख हैं और वह बहुत-से अधर्मींसे युक्त है। इसीळिये तृष्णाका त्याग ही करना चाहिये।

## श्रीमधुसूदन सरस्वती

ध्यानाभ्यासवशीकृतेन मनसा तिनर्गुणं निष्क्रिय ज्योति किञ्चन योगिनो यदि पर पश्यिनत पश्यन्तु ते । असाकं तु तदेव छोचनचमत्काराय भूयाचिरं कालिन्दीपुलिनोदरे किमपि यन्नीलं महो धावति ॥ वंशीविभूपितकरान्नवनीरदाभात्

पीताम्बरादरुणविम्बफ्लाधरोप्ठात् । पूर्णेन्दुसुन्दरमुखादरविन्दनेत्रात्

> कृष्णात्परं किमपि तस्वमह न जाने ॥ ( मधुमूदनी गीताटी० तेरहर्वे अध्यायके प्रारम्भमें )

प्रमाणतोऽिप निर्णीत कृष्णमाहात्म्यमद्भुतम् । न शक्नुवन्ति ये सोहुं ते मृदा निरयं गताः ॥ (म०गी० पद्रहवें अध्यायके अन्तमें)

'ध्यानके अभ्याससे जिनका चित्त वशमे हो गया है, वे योगी यदि उस निर्गुण और निष्क्रय परम ज्योतिको देखते है तो देखा करें । हमारे नेत्रोको तो यमुनापुल्निविहारी नीले तेजवाला सॉवरा ही चिरकालतक सुख पहुँचाता रहे।' 'जिसके हार्योमें वंशी सुशोभित है, जो नव-नील-नीरद-सुन्दर है, पीताम्बर पहने है, जिसके होठ विम्बफ के समान लाल-लाल हैं, जिसका मुखमण्डल पूर्ण चन्द्रके सहश और जिसके नेत्र कमल्वत् हैं, उम श्रीकृष्णसे परे कोई तत्त्व हो तो मैं उसे नहीं जानता।' ध्रमाणोंसे निर्णय दिये हुए श्रीकृष्णके अद्भुत माहात्म्यको जो मूढ नहीं सह सकते, वे नरकगामी होगे।'

ईसाजी लगभग सोलहवीं शताब्दीमें वगालके फरीदपुर जिलेके कोटालपाड़ा श्राममे प्रमोदन पुरन्दर नामक एक विद्वान् ब्राह्मण रहते थे। उनके तृतीय पुत्र हुए कमल-नयनजी। इन्होंने न्यायके अगाध विद्वान् गदाधरभट्टके साथ नवद्वीपके हरिराम तर्कवागीशसे न्यायशास्त्रका अध्ययन किया। काशी आकर दण्डिस्वामी श्रीविश्वेश्वराश्रमजीसे इन्होंने वेदान्तका अध्ययन किया और यहीं सन्यास श्रहण किया। सन्यासका इनका नाम 'मधुसूदन सरस्वती' पड़ा।

्रस्वामी मधुस्द्रन सरस्वतीको शास्त्रार्थं करनेकी धुन थी। काशीके बड़े-बड़े विद्वानोको ये अपनी मितमाके वलसे हरा देते थे। परमु जिसे श्रीकृष्ण अपनाना चाहते हो। उसे मायाका यह योथा प्रलोमन-जाल कवतक उल्झाये रख सकता है। एक दिन

एक वृद्व दिगम्बर परमहंसने उनसे कहा---(स्वामीजी ! सिद्धान्तकी बात करते समय तो आप अपनेको असङ्क, निर्िंस ब्रह्म कहते है, पर सच बताइये, क्या विद्वानोंको जीतकर आपके मनमे गर्व नहीं होता ? यदि आप पराजित हो जायँ, तव भी क्या ऐसे ही प्रसन्न रह सकेंगे ? यदि आपको घमड होता है तो ब्राह्मणोको दुखी करने, अपमानित करनेका पाप भी होगा । कोई दूसरा होता तो मधुसूदन सरस्वती उसे फटकार देते, परतु उस सतके वचनींसे वे लिजत हो गये। उनका मुख मलिन हो गया। परमहंसने कहा---भैया । पुस्तकोंके इस थोये पाण्डित्यमे कुछ रक्खा नहीं है । प्रन्थांकी विद्या और वृद्धिके बलसे किसीने इस मायाके दुस्तर जालको पार नहीं किया है। प्रतिष्ठा तो देहकी होती है और देह नश्वर है। यश तथा मान-बड़ाईकी इच्छा भी एक प्रकारका शरीरका मोह ही है। तुम श्रीकृष्ण-की गरण लो । उपासना करके हृदयसे इस गर्वके मैलको द्र कर दो । सचा आनन्द तो तुम्हे आनन्दकन्द श्रीवृन्दावन-चन्द्रके चरणोंमे ही मिलेगा।

स्वामीजीने उन महात्माके चरण पगड़ लिये। दयाछ सतने श्रीकृष्णमन्त्र देकर उपासना तथा ध्यानकी विधि बतायी और चले गये। मधुस्द्रन सरस्वतीने तीन महीनेतक उपासना की। जब उनको इस अवधिमे कुछ लाम न जान पडा, तब काशी छोड़कर ये घूमने निकल पड़े। किपलधाराके पास बही सत इन्हे फिर मिले। उन्होंने कहा—'स्वामीजी! लोग तो भगवत्प्राप्तिके लिये अनेक जन्मोतक साधन, भजन, तप करते हैं और फिर भी बड़ी किठनतासे उन्हें भगवान्के दर्शन हो पाते हें, पर आप तो तीन ही महीनेमे घबरा गये।' अब अपनी भूलका स्वामीजीको पता लगा। ये गुरुदेवके चरणोंपर गिर पड़े। काशी लौटकर ये फिर भजनमे लग गये। प्रसन्न होकर श्रीश्यामसुन्दरने इन्हें दर्शन दिये।

अद्वैतिसिद्धिः सिद्धान्तिवन्दुः, वेदान्तकस्पलितकाः, अद्वैत-रत्न-रक्षणः, प्रस्थानभेदके लेखक इन प्रकाण्ड नैयायिक तथा वेदान्तके विद्वान्ते भक्तिरसायनः, गीताकी 'गृढार्थदीपिका' नामक व्याख्या और श्रीमद्भागवतकी व्याख्या लिखी। ये कहते है—'यह ठीक है कि अद्वैत शानके मागपर चलने-वाले मुमुश्च मेरी उपासना करते हैं; यह भी ठीक है कि आत्मतत्त्वका ज्ञान प्राप्त करके में स्वाराज्यके सिंहासनपर आरूढ हो चुका हूँ; किंतु क्या करूँ, एक कोई गोप-कुमारियोंका प्रेमी शठ है, उसी हरिने वल्पूर्वक मुझे अपना दास बना लिया है।' अद्वेतवीथीपथिकैरुपास्याः

स्वाराज्यसिंहासनऌच्घदीक्षाः । पि वयं इठेन

ाठेन केनापि वयं हठेन दासीकृता गोपवध्विटेन॥

## रसिकभक्त विद्यापति

महाकवि विद्यापित भगवान् श्रीकृष्ण और उनकी हादिनी शक्ति श्रीराधारानीके रूप टावण्य और भक्तिरसंसे ओत-प्रोत श्रृङ्गारमाधुर्यके कुशल मर्मज और गायक थे। वे बगालके प्रसिद्ध वैष्णव किव चण्डीदासके समजालीन थे। दोनों एक दूसरेके कविता-प्रेम और श्रीकृष्ण भक्तिसे प्रभावित थे और परम पवित्र भगवती भागीरथीके तटपर दोनोंका एक समय मिलन भी हुआ था।

विद्यापतिने विक्रमकी पद्रह्वीं सदीमे विसपी ग्राममे जन्म लिया था। उनका परिवार विहारके तत्कालीन शासक 'हिंदूपति' महाराज गिवसिंहके पूर्वजोका कृपापात्र था और विद्यापतिने तो शिवसिंह और उनकी पटरानी महारानी लक्ष्मी (लिखमा) के आश्रयमे मिथिलाको अपनी श्रीकृष्ण-भक्ति-सुधासे वृन्दावन बना दिया। बिहार ही नही, उत्तरापथकी गली-गलीमे, उपवन और सरोवर-तटोपर काव्यरसिक उनकी पदावलीका रसास्वादन करके प्रमत्त हो उठे। अभिनव कृष्ण महाप्रभु चतन्यदेव और उनकी भक्तमण्डलीके लिये तो कविकण्टहार विद्यापतिके पद श्रीराधाकृष्णकी मधुर भक्तिके उद्दीपन ही बन गये। महाप्रभु उनके विरह् और प्रेमसम्बन्धी पदोंको सुनते जाते थे और साथ-ही-साथ नयनोंसे अनवरत अश्रुकी धारा बहाते थे।

विद्यापित प्रतिभाशाली किव ही नहीं, संस्कृतके अच्छे विद्वान् थे। श्रीमद्भागवतमे उनकी वडी श्रद्धा थी, उन्होंने पाठके लिये स्वयं अपने हाथसे उसकी एक प्रतिलिपि की यी। भगवती गङ्का और श्रीदुर्गाम भी उनकी वड़ी भक्ति यी। उन्होंने भाङ्कावाम्यावली और 'दुर्गामक्तितरिङ्कणी'की रचना की है। उन्होंने हिमाचल नन्दिनी भगवती पार्वतीका अपने पदोंने कही कही सादर स्मरण किया है। शिव और पार्वतीमे उनकी अटल निष्ठा थी। उन्होंने एक खलपर कहा है—

'हिमगिरि कुँवरि चरन हिरदय धरि कवि विद्यापति माखे ।'

भगवान शिवकी स्तुतिमे उन्होंने वहुत से पद लिखे हैं, विहारमें इन 'नचारियों' को लोग वड़े उत्साहसे गाया करते है। ऐसा कहा जाता है कि विद्यापतिकी शिव-भक्तिसे प्रसन्न होकर भगवान् भोलेनाथने उनको अपना 'उगना' नाम रखकर सेवकके वेपमे धन्य किया था। यह कहना सरल नहीं है कि विद्यापित शैव ये या वेष्णवः पर उनकी सरस पदावलीसे उनकी श्रीकृष्ण और श्रीराधाके प्रति भक्ति और दृढ आखा प्रकट होती है। उन्होंने भक्तिभावसे सने प्रेम, विरह, मिलन, अभिसार और मानसम्बन्धी अनेक सरस पदोकी रचना करके अपनी श्रीकृष्णभक्तिकी उज्ज्वल पताका फहरायी है। श्रीकृष्ण ही उनके आराध्य देव थे। उनके पदींमे भक्तिपुलम सरलता और माधुर्यका सुन्दर समन्वय मिलता है। शृङ्कार और भक्तिका इतना मधुर समावेश अन्यत्र कठिनतासे हुआ है। उन्होने अपने पूर्ववर्ती महाकवि गीतगोविन्दकार श्रीजयदेवका पूर्णरूपसे अनुगमन करके अपने 'अभिनव जयदेव' नामकी सत्यता चरितार्थ की । कवि शेखर विद्यापतिने अपने उपास्यका निम्नलिखित पदमें जो ध्यान किया है। उससे उनके रॅगीले हृदयकी रसीली भक्तिका पता चलता है---

नन्दक नेंदन कदम्बक तरु तरे घिरे-घीरे मुरली बजाव । समय सेंकेत निकेतन बहसल बेरि-बेरि बोलि पठाव ॥ सामरी तोरा लिंग अनुखने विकल मुरारि । जमुना के तीरे उपवन उदवेगल फिरि-फिरि ततिह निहारि ॥ गोरस विके अबद्ते जाहते जनि-जनि पुछ बनमारि । तो हे मितमान सुमित मधुसुदन बचन सुनहु किछु मोरा । मनइ विद्यापित सुन वरजीवित बंदह नदिकसोरा ॥

विद्यापित रिसक भक्त, महाकवि और प्रेमी थे। उनको स्वर्ग गये पाँच सौ सालसे अधिक समय हो गया; तो भी मैथिलकोक्तिलकी कान्यवाणी श्रीकृष्णभक्तिकी सरसताकी साहित्य-जगत्मे महिमा प्रकटकर उत्तरोत्तर सम्मानित होती जा रही है।



## भक्त चण्डीदास

भक्त चण्डीदासका जन्म वीरभूमि जनपदके छटना प्राममे
हुआ था। उनकी बाल्यावस्थामे ही बोलपुरसे दस मील दूर
ननुरा प्राममे परिवारके लोग जा बसे थे। उस प्रदेशमे
इस परिवारकी गणना कहर ब्राह्मणोमे होती थी, लोग
आचार-विचारका वड़ा ध्यान रखते थे। चण्डीदास
वामुलीदेवीके मन्दिरमे पुजारी नियुक्त हुए। वे देवीकी
उपासना और प्रेम-गीत-साधनामे ही अपनी महती शक्तिका
उपयोग करते थे। उस समय उनकी अवस्था सुकुमार थी,
मुखपर यौवनकी रेखाएँ मुसकरा रही थीं, उनके गौर वर्णपर
सौन्दर्य शृङ्कार-सका चित्र उतार रहा था, प्रत्येक कियामें
अल्हड़ता थी, स्वमाव मृदुल और प्रेमिल था। कण्ठदेशसे
सदा सरस स्वरकी मन्दािकनी प्रचाहित होती रहती थी।

एक दिन वे सरिता-तटकी ओर जा रहे थे, उन्होंने एक सन्दरी रजककन्याको देखा। उसका नाम रामी था। वह कपड़े घो रही थी। दोनोने एक दूसरेको देखा। दृदयमे शुद्ध प्रेमका सद्धार हुआ । वासना और आसक्तिकी गन्धतक नहीं थी, रामी शाहाण देवताकी चरणधूलि ले सकती थी, ब्राह्मण चण्डीदास उसे केवल आशीर्वाद दे सकते थे। दोनो ओर विवशता थी। चण्डीदास उसकी ओर आकृष्ट हो गये । उनकी कण्ठभारतीने रामीके सौन्दर्यम अलोकिकताः दिव्यता और पवित्र प्रेमका दर्शन किया। रामी चण्डीदासके लिये सब कुछ हो चली । देवीकी सेवामे अनकी आसक्ति कम हो गयी। वे रात-दिन प्रेमकी सङ्गीतामृत-छहरीमे सरावोर होकर श्रीराधा-कृष्णके प्रेम-गानमे विमोर रहते थे। कण-कणमे उन्हे श्रीराधा-कृष्णका सौन्दर्य माधुर्य दीख पड़ने लगा। लोग उन्हे 'पगला चण्डी' कहकर पुकारने लगे । पगलाकी उपाधि तत्कालीन बगालमे उन्हें दी जाती थी, जो सदा प्रेमनिमग्न रहा करते थे। वस्तुतः प्रेम मगवान्का ही रूप है। प्रेम आत्माका खरूप है और हृदयकी परम मूल्यवान् गुप्त सम्पत्ति है। जिन्हे एक बार प्रेमका सुधा-रस-विन्दु मिल जाता है, उन्हे संसारमे और कुछ भी अच्छा नहीं लगता । इसीसे प्रेमी चण्डीदासने पार्थिव सौन्दर्यके गीत नहीं गाये । एक पदमे श्रीवृषभानुनन्दिनीके पवित्र भावसे भावित होकर वे ज्यामसुन्दरसे कह रहे है-मानो श्रीलाङ्गिजी अपने प्राण-प्रियतम श्यामसुन्दरको सामने देखकर उन्हे अपने दृदयकी क्रन्दन-ध्वनि सुना रही हैं---

वधु कि आर बिलव आमि ।
जीवने मरणे जनमे जनमे प्राणनाथ हैओ तुमि ॥
तोमार चरणे आमार पराणे वॉविक प्रेमेर फॉसी ।
सव समर्पिया एक मन हैया निचय हैलाम दासी ॥
मावि देखिलाम ए तीन मुवने आर के आमार आछे ।
राधा बिल केह सुधाइते नाइ, दॉडाब काहार काछे ॥
ए कुले ओ कुले दु कुले गोकुले आपना बिलव काय ।
शीतल बिलया शरण लड्न, ओ दुटी कमल पाय ॥
ना ठेलिओ मीरे अवला बिलये, ये हय उचित तोर ।
माविया देखिनु प्राणनाथ बिने गित ये नाहिक मोर ॥
ऑखिर निमिषे यदि नाहि देखि, तबे से पराणे मिर ।
चण्डीदास कय परशरतन गलाय गॉथिया परि॥

भोरे प्रियतम । और मै पुम्हे क्या कहूँ । वस, इतना ही चाहती हूं--जीवनमे-मृत्युमे, जन्म-जन्ममे तुम्हीं मेरे प्राणनाथ रहना । तुम्हारे चरण एवं मेरे प्राणोमे प्रेमकी गाँठ लग गयी है, मै सब कुछ पुम्हे समर्पितकर एकान्त मनसे प्रम्हारी दासी हो चुकी हूँ । मेरे प्राणेश्वर ! मैं सोचकर देखती हूँ-इस त्रिभुवनमे प्रम्हारे अतिरिक्त मेरा और कौन है। 'राधा' कहकर मुझे पुकारनेवाला तुम्हारे सिवा और कोई भी तो नही है। मैं किसके समीप जाकर खडी होऊँ ? इस गोकुलमे कौन है, जिसे मै अपना कहूँ १ सर्वत्र ज्वाला है, एकमात्र तुम्हारे युगल चरणकमल ही शीतल है, उन्हे शीतल देखकर ही मै मुम्हारी शरणमे आयी हूँ । तुम्हारे लिये भी अब यही उचित है कि मुझ अबलाको चरणोमे स्थान दे दो, मुझे अपने शीतल चरणोसे दूर मत फेक देना। नाथ ! सोचकर देखती हूँ, मेरे प्राणनाथ ! तुम्हारे विना अब मेरी अन्य गति ही कहाँ है। तुम यदि दूर फेक दोगे तो में अवला कहाँ जाऊँगी। मेरे प्रियतम। एक निमेषके लिये भी जब तुम्हे नहीं देख पाती, तब मेरे प्राण निकलने लगते हैं । मेरे स्पर्शमणि । मुम्हे ही तो मै अपने अङ्गोका भूपण बनाकर गलेमे धारण करती हूं।

भक्त चण्डीदास और महाकवि विद्यापित परस्पर एक दूसरेसे प्रभावित थे। चण्डीदास विद्यापितसे मिलने गये थे। परम पवित्र भगवती भागीरथीके तटपर चण्डीदास और किवशेखर विद्यापितका सम्मिलन हुआ था, प्रेम और सौन्दर्यने एक दूसरेका दर्शन किया था। चण्डीदासने श्रीकृष्णप्रेमका अत्यन्त अलैकिक ढगसे वर्णन किया, वे श्रीकृष्णके पूर्ण भक्त थे। श्रीश्रीचेतन्यमहाप्रसु उनके गीतोसे भक्तिके उद्दीपन तत्त्वकी अनुभूति किया करते थे।

चण्डीदासने सुखमे दुःख देखा था। वे मिलन-सुखमे वियोगके दुःखसे सदा आशङ्कित रहते थे। विरहकालमे वे मूर्तिमान् अनुराग हो उठते थे। उनका मगवत्प्रेम अथवा श्रीराधाकृष्णका मिक्तमाय सर्वथा लोकोत्तर था। उसमे माधुर्य-ही-माधुर्य दीख पड़ता है।

सइ केवा सुनाइक श्याम-नाम ।
कानर मीतर दिया मरमे पशिल गो आकुल करिल मीर प्रान ॥
ना जानि कतेक मधु श्याम नामे आछे गो बदन छाडिते नाहि पार ।
जपिते जपिते नाम अवश करिल गो केमने पाइव सह तारे ॥
नाम-परतापे आर पेछन करिल गो अगेर परशे किवा हय ।
जे खाने बसति तार नयने देखिया गो युवति धरम कैछे रय ॥
पाशरिते करि मने पाशरा न जाय गो कि करिबो कि हवे उपाय ।
कहे द्विज चण्डीदास कुलवती कुल नाशे आपनार यौवन याचाय ॥

'सिख । यह श्याम-नाम किसने सुनाया, यह कानके द्वारा मर्मस्थानमे प्रवेश कर गया और इसने मेरे प्राणीको व्याकुल कर दिया। पता नहीं, व्याम-नाममे कितना माधुर्ये है, इसे मुँह कभी छोड़ नहीं सकता। नाम जपते-जपते / इसने मुझे अवश कर दिया, सिख! में अब उसे कैसे पाऊँगी। जिसके नामने मेरी यह दशा कर दी, उसके अद्भ-स्पर्गसे तो पता नहीं क्या होता है। वह जहाँ रहता है, वहाँ उसे ऑखींसे देखनेपर युवतीका धर्म कैसे रह सकता है! में भूल जाना चाहती हूँ, पर मनमे भुलाया नहीं जा सकता, में अब क्या करूँ, मेरे लिये क्या उपाय होगा! चण्डीदास दिज कहता है इससे कुलवतीका कुल नाग होता है, जो अपना यौवन दे देती है।

चण्डीदासका समस्त जीवन प्रेम-साधनासे परिपूर्ण था, उन्होंने अपनी पदावलीमे सर्वत्र श्रीराधा-कृष्णके प्रेमके गीत गाये है, भगवदीय माधुर्यकी विजयिनी पताका फहराने-वालोंमे चण्डीदासका नाम एक गौरवपूर्ण और विशिष्ट स्थानपर प्रतिष्ठित है। चण्डीदासका नाम सुनते ही नयनोंमें प्रेमके अश्रु उमड़ पड़ते ह, रसनापर श्रीराधा-कृष्णका सौन्दर्यनाधुर्य छन्डक पड़ता है, हृदयमे भक्तिकी मन्दाकिनीका वेग वढ जाता है। चण्डीदास पूर्ण प्रेमी और परम भगवद्भक्त थे।

## श्रीरूप-सनातन

चार सौ वर्षसे अधिक बीत चुके, बगालके सिंहासनपर हुसैनशाह नामक एक मुसल्मान शासक अधिष्ठित था, जो अपनेको बगालका वादशाह कहता था। वगालकी राजधानी उस समय राजमहलके समीप बसे हुए गौड़ नामक नगरमे थी ( यह गौड़ इस समय नष्ट हो गया है )। यद्यपि बादशाह मुसल्मान थाः तथापि उसके उच्चपदस्य कर्मचारी प्रायः हिंद् ही थे। बादशाहके उच्चपदाधिकारियोमे दक्षिणके दो ब्राह्मण-बन्धु मन्त्रीके पदपर प्रतिष्ठित ये । ये अपने देशसे आकर बंगालके रामकेलि नामक गाँवमे वस गये थे और अपनी विद्या बुद्धिसे इन्होने इतना ऊँचा पद प्राप्त कर लिया था। राज्यमे ये दबीर खास और साकर मिटठकके नामसे प्रसिद्ध थे । ये दोनो पदवियाँ थीं । सनातनका असली नाम 'अमर' और रूपका नाम 'सन्तोप' था। हुसैनगाह इन्हे अपना दाहिना हाथ समझता था। वेष भूपासे ये पूरे मुसल्मान प्रतीत होते थे। इन्होने प्रचुर धन उपार्जन किया था। रामकेलि ग्राममे ये राजा कहलाते थे। इतना सब टानेपर भी इनका हृदय हिंदू-भाषोसे भरा था। श्रीराम और श्रीकृष्णके प्रति इनका

अनुराग था। ब्राह्मण-साधुओं में इनकी भक्ति थी। रामकेलि प्राममें इनके घरपर ब्राह्मण-साधुओं का प्रायः मेला-सा लगा रहता था। धनकी कभी नहीं थी, मनमें उदारता थी, धन बॅटता था। अनेक विद्वान् ब्राह्मणां का भरण पोपण इनके द्वारा हुआ करता था। इनके छोटे भाई अनुपम घर रहा करते ये और ये दोनों अधिकाश समय बादशाहके पास गौड़में रहते थे।

श्रीचैतन्य महाप्रमुका नाम सुनकर उनके प्रति स्वामाविक ही इनकी श्रद्धा हो गयी और उस श्रद्धाने क्रमशः वढकर एक प्रकारकी विरह-वेदनाका सा रूप धारण कर लिया। दोनो माई श्रीचैतन्यके दर्शनके लिये बडे उत्कण्ठित हो गये। दवीर खास और साकर मिल्डिकको तीच दर्शनामिलाधाने श्रीचैतन्यमहाप्रमुके मनको खीच लिया। महाप्रमुसे अब नहीं रहा गया और वे चन्दावन जानेके वहाने गङ्काजीके किनारे-किनारे चलकर गौड़के समीप जा पहुँचे। जब महाप्रमु गौड़के समीप पहुँचे, तब उनके हजारो भक्ताके दलकी तुमुल हरिस्वनिसे सारा नगर गूँज उठा, बादशाहने कोलाहल सुनकर सोचा कि होनाहों आज गौडपर कोई शत्रु चढ आया है। उसे वडा भय हुआ। उसने दवीर खास और साकर मिल्टिंग बुटाया और उनसे सन्यासीके सम्बन्धमे पूछा। इन दोनो भाइयोंने अवतक महाप्रभुके दर्शन नहीं किये थे, परतु इनका प्रगाढ-विश्वास था कि श्रीचैतन्य साक्षात् ई-धर है। उन्होंने अनेक प्रकारसे महाप्रभुके गुणगान करते हुए बादशाहसे कहा—'हुजूर ! माल्स होता है, साक्षात् भगवान् बराधाममे अवतीर्ण होकर सन्यासीके वेपमे घूम रहे है। जिनके अनुग्रहसे आप आज गौडके बादशाह है, वही भगवान् आज आपके दरवाजेपर पधारे हैं।

यह सुनकर वादशाहने वडी नम्रतासे कहा—'मुझे भी कुछ ऐसा ही माद्रम होता है। मै गौड़का बादशाह हूँ, लाखों आदिमयोंके मारने-जिलानेका अख्तियार रखता हूँ; लेकिन अगर मै एक मामूली नौकरको भी एक दिनकी तनख्वाह न दूँ तो वह अपनी रजामन्दिस मेरी किसी बातको सुनना नहीं चाहेगा। अगर मै अपनी फौजको छः महीने तनख्वाह न वॉट्स् तो शायद वहीं मुझे कत्ल करनेके लिये साजिश करने लगे। ताज्जुबकी बात है कि इस कगाल ककीरके पास एक कौडी न होनेपर भी हजारों आदमी अपना घर-बार छोडकर और नींद-भूखको मुलाकर गुलाम बने साथ घूम रहे हैं। ईश्वरके सिवा ऐसी ताकत और किसमे हो सकती है।'

वादशाहने वातं तो बड़ी अच्छी कही। परत उन दोनों माइयोके मनमे यह भय बना ही रहा कि कही स्वेच्छाचारी मुसल्मान बादशाह महाप्रभुके दलको कोई कष्ट न पहुँचा दे। वे चाहते थे कि महाप्रभु यहाँसे शीघ्र ही चल्छे जाय तो ठीक है। परत उनका दर्शन करनेके लिये दोनोंके मनमे बड़ी उत्कण्ठा हो रही थी। इसलिये बाहर के-बाहर उन्हे लैटाना भी नही चाहते थे। महाप्रभु गौड़मे आ पहुँचे। वे दर्शन दिये बिना कब लैटनेवाले थे। वे तो आये ही थे देशनों भाइयोको ससार कूपसे खीचकर बाहर निकालनेके लिये। रातको दोनो भाई महाप्रभुके दरबारमे पहुँचे। प्रभु अपने प्रियतम परमात्माके प्रेममे समाधिष्टा थे। श्रीनित्यानन्दजीने चेष्टा करके उनकी समाधि भङ्ग करबाकर होनो भाइयोका परिचय कराया। दोनो मुँहमे तिनके दवाकर और गलेमे कपडा डालकर महाप्रभुके चरणोंमे गिर पड़े और बोले—

'प्रभो ! आपने पतित और दीनोका परित्राण करनेके लिये ही पृथ्वीपर पदार्थण किया है, हम जैसे दयनीय पतित आपको और कहाँ मिलेंगे ? आपने जगाई-मवाईका उद्घार किया, परनु ने तो अजानसे पाप करते थे । उद्घार तो सबसे पहले हमारा होना चाहियेः क्योंकि हमने तो जान- बूझकर पाप किये है, वास्तविक पतित तो हमी है नाथ ! अब आपके सिवा हमे और कही ठौर नहीं है।'

महाप्रमु उनकी निष्कपट दीनताको देग्वकर मुग्ध हो गये, दयाले उनका हृदय द्रवित हो गया । वे बोले— 'उठों, दीनताको दूर करो, तुम्हारी इम दीनताको देखकर मेरा हृदय फटा जा रहा है, तुम मुझे बड़े प्रिय हो । मे यहाँ तुम्ही दोनो भाइयोमे मिलने आया हूँ । तुम निश्चिन्त रहो । जीव्र ही तुमपर श्रीकृष्णकी कृपा होगी । आजले तुम्हारा नाम 'सनातन' और 'रूप' हुआ ।' महाप्रभुके वचन सुनकर सनातन और रूपका हृदय आनन्दसे भर गया और वे कृतजतापूर्ण दृष्टिसे महाप्रभुके मुख कमलकी ओर एकटकी लगाकर देखने लगे । उनके जीवन स्रोतकी दिशा सहम्मा वदल गयी।

इसके बाद महाप्रभुने सनातनके परामर्शसे इतने लोगोको साथ लेकर चृन्दावन जानेका विचार छोड़ दिया और वापम नीलाचल ( पुरी ) की ओर लौट गये।

इघर रूप सनातनकी दशा कुछ और ही हो गयी। वैराग्य उमड पडा । राज्य-वैभव और मन्त्रित्वमे मन हट गया। एक क्षण भी राजकाजमें रहना उनके छिये नरक-यन्त्रणाके समान दुःखदायी हो गया । सनातनकी अनुमितमे रूप तो छुट्टी लेकर अपने घर रामकेलि चले गये। सनातन बीमारीका बहाना करके डेरेपर ही रहने लगे। रूपने दो गुप्तचर महाप्रभुके समीप नीलाचल भेज दिये और उन्हें ताकीद कर दी कि महाप्रभुके वृन्दावनकी ओर प्रयाण करते ही शीव छौटकर मुझे सूचना देना । इस बीचमे धन सम्पत्तिको छुटाकर रूप वृन्दावन जानेकी तैयारी करने लगे । इनके छोटे भाईका नाम अनुपम था, वह पहलेसे ही वडा शद्धाछ था । उसने भी भाईके साथ ही घर छोड़नेकी तैयारी कर ली। रूप सनातनके कोई सन्तान नहीं थी. अनुपमके 'जीव नामक एक पुत्र था, उसे थोडा-सा धन सौपकर शेष सारा वन गरीवोको छुटा दिया गया । इतनेमे समाचार मिला कि सनातनको बादगाहने केंद

कर लिया है। जानी हुई-सी बात थी। रूप और अनुपमने शीघ ही चले जानेका विचार किया और चरोके नीलाचलसे लौटते ही महाप्रभुके चृन्दावन-गमनकी बात सुनकर दोनो भाई चृन्दावनको चल दिये। जाते समय एक पन्न सनातनको इस आगयका लिख गये कि 'हमलोग दोनो चृन्दावन जा रहे है। किसी प्रकार पिण्ड छुडाकर आप भी जीघ आइये, आवश्यक व्ययके लिये दस हजार रुपये मोदीके यहाँ रस दिये गये है।'

सदा अमीरी ठाटम रहनेवाले रूप और अनुपमकी आज कुछ विचित्र ही अवस्था है । उन्होंने सारे वस्त और आभूषण उतारकर फेंक दिये हैं, तनपर एक एक फटी गुदडी है और कमरमे एक एक कौपीन है। भूख-प्यास और नीदकी कुछ भी परवा नहीं है, पासमे एक कौड़ी नहीं है । वे सहर्ष कष्ट सहन करते हुए पैदल चले जा रहे हैं। अपने-आप जो कुछ खानेको मिल जाता है, उसीसे उदरपूर्ति करके रातको चाहे जहाँ पड रहते है, परत उनके मनमे कोई दुःख नहीं है। चल्ते चलते दोनो भाई प्रयाग पहॅचे। वहाँ जाते ही अनायास पता लग गया कि महाप्रभु यहीपर हे । दोनो भाई दाँतो तले तिनका दवाकर जगत्के बड़े-से-बड़े दीन और कगालकी तरह कॉपते रोते और पडते-उठते महाप्रभुके चरणोमे जाकर गिर पड़े और दोनो ही प्रेमके आवेरामे मतवाले-से हो गये । कुछ समयके बाद धीरज धरकर बोले---'हे दीनदयामय ! हे पतितपावन ! हे नाथ ! हम-जैसे पतितोको सुम्हारे अतिरिक्त और कौन आश्रय देगा ११

महाप्रभुने इससे पूर्व सिर्फ एक दिन रातके समय रूपको देखा था। परता अब उसे देखते ही तुरंत पहचानकर महा-प्रभु हॅसकर बोले---

'उठो, उठो, रूप ! दीनता छोड दो, तुमलोगोपर श्रीकृष्णकी अपार कृपा है । तभी तो उन्होंने तुमलोगोको विपय कूपसे निकाल लिया है । रूप ! मगवान्को जितने भक्त प्रिय है, उतने और कोई नहीं । मगवान्ने कहा है—

न मेडभक्तश्रतुर्वेदी मन्नकः श्वपचः प्रियः। तस्मै देयं ततो ग्राटां स च पूज्यो यथा ह्यहम्॥

'चारो वेदोको जाननेवाला भी यदि मेरा भक्त न हो तो वह सुझे प्रिय नही है, परतु मेरा भक्त चाण्डाल भी मुझे प्रिय है। मै उसको अपना प्रेम देता हूँ और उससे प्रेम ग्रहण करता हूँ । जगत्मे जिस प्रकार में नवका पृष्य हूँ।
उसी प्रकार मेरा भक्त भी है। इस क्लोकको पदकर महाप्रभुने प्रेमसे अश्रुपात करते हुए दोनो बन्धुओंको बल्पूर्वक
अपनी छातीसे लगा लिया और अपने पास बैठाकर
समस्त वृत्तान्त पृछने लगे । रूपने कहा—प्रभो ।
सुना है कि सनातनको बादशाहने केद कर लिया
है। प्रभु बोले—ध्वराओ मत । सनातन कैदले छूटगया है और मेरे समीप आ रहा है। रूप और अनुपम उन
दिन महाप्रभुके पान ही रहे और वहीं प्रसाद लिया।

महाप्रभुने कई दिनोत क उन्हें प्रयागमें अपने पास रक्खा। रूपके द्वारा प्रभुको बहुत बड़ा कार्य करवाना था, वृन्दावनकी दिव्य प्रेमलीलाको पुनर्जीवन देना था। इसिलये रूपको एकान्तमें रखकर लगातार कई दिनोतक महाप्रभुने उसको भिक्तका यथार्थ रहस्य भलीभाँति समझाकर अन्तमें कहा—'रूप! में काशी जाता हूँ। सुम वृन्दावन जाओ, मेरी आजाका पालन करो, जीवोका कल्याण करो, अपने सुखकी आशा छोड़कर वृन्दावन जाओ और इसके बाद यदि इच्छा हो तो सुझसे नीलाचलमें मिलना। यो कहकर प्रभु वहाँसे चल दिये और बड़े कप्टसे धैर्य धारणकर प्रभुके आजानुसार रूप अपने छोटे माई अनुपमके साथ वृन्दावनको चले।

रूप और अनुपमको चृन्दावन भेजकर महाप्रभु काशी चले गये और वहाँ श्रीचन्द्रशेखरके मकानमे ठहरे। इधर सनातनने गौड़के कारागारमे रूपका पन पाकर शीघ ही वहाँसे निकलकर महाप्रभुके समीप जानेका विचार कर लिया तथा मौकेसे द्वाररक्षकको कुछ देकर वे कारागारसे निकल पड़े और सात हजार मुहरे देकर उसीकी सहायतासे रातोरात गङ्काके उस पार चले गये। ईशान नामक एक नौकर इनके साथ था। उसने छिपाकर आठ मुहरे अपने पास रख ली थी। पातड़ा ग्राममे भौमिकोने मुहरोके लोभसे सनातनका बड़ा आदर किया। उनके मनमे पाप था, वे रातको सनातन और ईशानको मारकर मुहरे छीनना चाहते थे। सनातनने मनमे सोचा कि ये लोग मेरा इतना सम्मान क्यों करते है, इनको छमानेकी मेरे पास तो कोई वस्तु नहीं है। उनके मनमे सन्देह हुआ और उन्होने ईशानसे पूछा— भाल्द्म होता है पुम्हारे पास कुछ धन है। ईशानने

एक मुहर छिपाकर कहा—'हॉ, सात मुहरें हैं।' सनातनने कहा—'माई! इस पापको अपने पास क्यों रक्खा। यदि तुम इस समय न बताते तो रातको ये भौमिक विना मारे न छोड़ते।' उससे सातों मुहरें छेकर सनातनने भौमिकोंको दे दीं, शेष एक मुहरका और पता छगनेपर सनातनने वह मुहर ईशानको देकर उसे वापस देश छोटा दिया, सारा बखेड़ा निपटा। सुखपूर्वक सनातन अकेछे ही चछने छगे। सन्त्याके समय हाजीपुर नामक स्थानमें पहुँचे और एक जगह बैठकर बड़े कँचे स्वरसे श्रीकृष्णके पावन नामका कीर्तन करने छगे। उन्हें सची शान्ति और विश्रान्ति इसीमे मिलती थी। वास्तवमे वात भी ऐसी ही है।

सनातनके वहनोई श्रीकान्त वहुत दिनासे हाजीपुरमे ये। वे गौड़ वादशाहके लिये घोडे खरीदने आये थे। मन्त्याका समय था, श्रीकान्त एक तरफ वैठे आराम कर रहे थे। उनके कानोमे हरिनामकी मीठी आवाज गयी। पहचाना हुआ-सा खर था, श्रीकान्त उठकर सनातनके पास आये और देखते ही अवाक् रह गये । उन्होंने सनातन-सम्बन्धी कोई बात नहीं सुनी थी। उन्हें बड़ा आश्चर्य हुआ । उन्होने देखा, सनातनका शरीर जीर्ण हो गया है, वे फटी हुई मैली-सी घोती पहने हुए हैं। टाढ़ी वढ रही है। मुजपर वैराग्यकी छाया पडी हुई है और जोर-जोरसे मतवालेकी मॉति हरिनामका उचारण कर रहे हैं। श्रीकान्तने सनाननको प्रकारकर सचेत किया और उनके पान वैठकर इस हालतका कारण पूछा । सनातनने संक्षेपमं सारी कहानी सुना दी । श्रीकान्तने कहा-- (ऐसा ठीक नहीं, घर छौट चलिये । सनातनने कहा-- धर ही तो जा रहा हूँ । अवतक घर भूला हुआ था, पराये घरको घर माने हुए या, अव पता लग गया है, इसीलिये तो टौडता हूँ । ऑखे खुलनेपर स्वप्नके महलोमें कौन रहता है। जनतक संसारका मायामय घर घर माञ्स होता है। तत्रतक असली घर दूर रहता है। जिसको कमी अपने असली घरका पता लग जाता है। वह तो इसी प्रकार सतवाला होकर दौडता है। श्रीकान्तने समझानेकी वडी चेष्टा की, परतु समझे हुएको भूला हुआ क्या समझायेगा । जहाँ वैराग्यका सागर उमडा हो, वहाँ विपयरूपी कुडेको कहाँ स्थान मिल सकता है । श्रीकान्तकी वाते सनातनके जाग्रत् दृदयको स्पर्ग नहीं कर सकीं, ऊपर-ही-ऊपर उड गयीं । श्रीकान्तने समझा कि अव ये नहीं मानेंगे । अतएव सनातनके घर लैटनेकी आगा छोड़कर

उन्होंने उनके राह-खर्चके लिये कुछ देना चाहा। सनातनने कुछ भी नहीं लिया। गहरा जाड़ा पड़ रहा था, श्रीकान्तने एक बढ़िया दुशाला देना चाहा, सनातनने उसे भी नहीं लिया। श्रीकान्त रोने लगे, उनका रोना देखकर सनातनका मन पिघला। मक्त बड़े कोमल-हृदय होते हैं, उनसे दूसरेका दुःख नहीं देखा जाता। अतएव श्रीकान्तके मनको गान्त और सुखी करनेके लिये उन्होंने उनसे एक कम्बल ले लिया और देखते-ही-देखते वहाँसे चल पड़े। श्रीकान्त चुपचाप खड़े रोते रह गये।

महाप्रमु जिस राहसे, जिस गॉवसे और जिस नगरसे जाते ये, सभी जगह अपना एक निशान छोड जाते थे-वह या हरिनामकी तुमुल और मत्त ध्विन । अतएव सनातनको खोज करनेकी आवध्यकता नहीं पड़ी । वे प्रेममे झूमते हए हरिनामपरायण लोगोको महाप्रभुका मार्ग-चिह्न समझकर कागी जा पहुँचे और वहाँ जाकर इसी प्रकार सीघे चन्द्रशेखरके मकानके समीप पहुँच गये। खोज प्रत्यक्ष यी । लाखां नर-नारी मिलकर हरिध्वनि कर रहे थे । सनातनका मन प्रफुल्लित और गरीर पुलकित हो गया। वे धीरे-धीरे जाकर चन्द्रशेखरके दरवाजेपर बैठ गये। महाप्रमु घरके भीतर है और सनातन बाहर बैठे हुए प्रभुके श्रीचरणोका ध्यान कर रहे हैं। अंदर जानेका साहस नहीं होता । अपने पापोको स्मरण करके मनमे सोचते हैं कि क्या मुझपर भी प्रभुकी कृपा होगी १ मुझ-सरीखे घोर नारकी जीवकी ओर क्या प्रभु निहारेंगे १७ सनातनके मनमे कहीपर भी कपट या दम्भकी गन्धतक नहीं है। सरल और शुद्ध हृदयसे पापोकी स्मृतिके अनुतापसे दग्ध होते हुए सनातन आज प्रभकी गरण चाहते हैं।

सर्वज महाप्रभुने घरके अदर बैठे हुए ही इस वातको जान लिया कि वाहर सनातन बैठे हैं। अतएव उन्होंने चन्द्रगेखरसे कहा कि 'दरवाजेपर जो बैण्णव बैठा है, उसे अदर बुला लाओ।' आज्ञानुसार चन्द्रगेखर- बाहर गया और वहाँ किमी बैण्णवको न देखकर वापस लौटकर बोला कि 'वाहर तो कोई बैण्णव नहीं है।' महाप्रभुने कहा—'क्या दरवाजेपर कोई नहीं बैठा है।' महाप्रभुने कहा—'दरवाजेपर एक फक्तीरसा तो बैठा है।' महाप्रभुने कहा—'जाओ। उमीको बुला लाओ।' सनातनके कपडे-लत्ते बैण्णवके-मे नहीं थे, परतु उसका अन्तर तो विण्णुमय था। अन्तरको पहचानना अन्तर्यामीका ही काम है।

चन्द्रशेखर यह सुनकर आश्चर्य करने लगा। सोचने लगा कि आज प्रभु इस फकीरको क्यों बुला रहे हैं। परंति महाप्रभुके सामने कुछ कहनेका साहस नहीं हुआ और असने बाहर जाकर सनातनसे कहा—आप कौन हैं? असने बाहर जाकर सनातनसे कहा—आप कौन हैं? असने प्रभु बुला रहे हैं!' इन शब्दोंने आपको प्रभु बुला रहे हैं!' इन शब्दोंने विजलीका-सा काम किया। सनातनके हृदयमें हर्फ, आशा, विजली निता, भय, भिक्त और लजा आदि अनेक भावोंकी तरकों चिन्ता, भय, भिक्त और लजा आदि अनेक भावोंकी तरकों उठने लगी। उन्होंने कहा—हैं! क्या प्रभु बुलाते हैं! अप भूल तो नहीं रहे क्या सचमुच ही मुझे क्यों बुलाने लगे। वे और किसीको हुलाते होंगे!' चन्द्रशेखरने कहा—

'प्रमु आपको ही बुलाते हैं, आप अंदर पधारिये !'

सनातनके हृदयमें आनन्दका समुद्र उमड़ पड़ा, परंतु अपनी स्वाभाविक दीनतासे वे दाँतों-तले तिनका दवाकर अपराधीकी माँति चुपचाप अंदर जाकर प्रमुके चरणोंमें अपराधीकी माँति चुपचाप अंदर जाकर प्रमुके चरणोंमें लकुटकी तरह गिर पड़े | दोनों नेत्रोंसे आँमुओंकी अजल ह्यारा वहने लगी | सनातन बोले—'प्रमो ! में पामर हूँ; घारा वहने लगी | सनातन बोले—'प्रमो ! में पामर हूँ; विपयमोंने आजीवन कामादि पड्विकारोंकी सेवा की है, विपयमोंगको ही मुख माना है, दिन-रात नीचोंके साथ नीच कर्म करनेमें रत रहा हूँ | इस मनुष्य-जन्मको मेंने व्यर्थ ही खो दिया; मुझ-सरीखा पापी, अधम, नीच और कुटिल और कीन होगा । प्रमो ! आज तुम्हारे चरणोंकी शरणमें आया हूँ, अपनी स्वामाविक दयाद्यताकी तरफ खयाल करके मुझे चरणोंमें स्थान दो । इस अधमको इन चरणोंके सिवा और कहाँ आश्रय मिलेगा ।'

प्रभु सनातनके इन शब्दोंको नहीं सुन सके, उनका हृदय दयासे द्रवित हो गया। सनातनको जवरदस्ती उठाकर प्रभुने अपनी छातीसे लिपटा लिया। सनातनके नेत्रोंकी अश्रुधारा मानो मन्दाकिनीकी धारा बनकर महाप्रभुके सशरीर चरणोंको धोने लगी और महाप्रभुके नेत्रोंकी प्रेमाश्रुधारा सनातनके मस्तककों सिञ्चनकर उसे सहसा पापमुक्त करने लगी।

सनातन कहने लगे—'प्रभो ! मुझे आप क्यों स्पर्श करते हैं। मेरा यह कछिषत कलेवर आपके स्पर्श-योग्य नहीं है। इस घृणित और दूपित देहको आप स्पर्श न कीजिये।' प्रमुने कहा—'सनातन ! दीनताका त्याग करो—

'तुम्हारी दीनता देखकर मेरा कलेजा फटा जाता है; जव श्रीकृष्ण कृपा करते हैं, तव मले-बुरेका विचार नहीं

करते । श्रीकृष्ण तुम्हारे सम्मुख हुए हैं; तुमपर श्रीकृष्णकी हतनी कृपा है कि उसका वर्णन नहीं हो सकता । तभी तो उन्होंने तुम्हें विपयक्पसे निकाल लिया है। तमी तो उन्होंने तुम्हें विपयक्पसे निकाल लिया है। तुम्हारा शरीर निष्पाप है; क्योंकि तुम्हारी चुिंह श्रीकृष्ण- भक्तिमें लगी हुई है। में तो अपनेको पियत्र करनेके लिये ही तुम्हें स्पर्श करता हूँ। क्योंकि—

ही तुम्ह स्पश करता हु । .... 'मिक्तवरें पार तुमि ह्यह्याण्ड हो गिवेत करनेमें 'तुम अपने मिक्तवलसे सारे ब्रह्याण्डको पवित्र करनेमें समर्थ हो ।'

अक्ष्णोः फलं त्वादशदर्शनं हि
तन्त्राः फलं त्वादशगात्रसङ्गः।
जिह्नाफलं त्वादशकीर्तनं हि
सुदुर्लभा भागवता हि लोकं॥
( हरिभित्तसुधोदय १३। २ )

(तुम-जैसे मक्तोंके दर्शनमें ही आँखोंकी सफलता है। तुम-जैसे भक्तोंके अङ्गस्पर्शमें ही शरीरकी सफलता है और तुम-जैसे भक्तोंके गुणगानमें ही जीभकी सफलता है। संमारमें भागवतोंके दर्शन अत्यन्त दुर्लभ हैं।

यों कहकर महाप्रभुने सनातनके भाग्यकी वड़ी ही प्रशंसा की और कहा कि श्रीकृष्ण-प्रेम होनेपर वास्तवमें ऐसी ही दीनता हुआ करती है। इसके वाद महाप्रभुने सनातनसे उसकी कारामुक्तिके सम्बन्धमें पूछा। सनातनने संक्षेपने सारी कथा सुना दी।

महाप्रभुने चन्द्रशेखरसे कहा कि 'सनातनका मस्तक सुण्डनकर और इसे स्नान करवाकर नये कपड़े पहना दो।' स्नान कर चुकनेपर जब तपन मिश्र नामक एक मक्त सनातनको नयी घोती देने लगे, तब सनातनने कहा—'यदि आप मुझे वस्त्र देना चाहते हें तो कोई फटा-पुराना कपड़ा दे दीजिये, मुझे नये कपड़ेसे क्या प्रयोजन है।' सनातनका आग्रह देखकर मिश्रने एक पुरानी घोती दे दी और सनातनने पाइकर उसके दो कोपीन बना लिये। सनातनके इस वैराग्यको देखकर महाप्रभु मन-ही-मन यहे प्रसन्न हुए, परंतु श्रीकान्तकी दो हुई कम्बल सनातनके कंघेपर इस समय भी पड़ी हुई थी। महाप्रभुने दो-चार बार उसकी ओर देखा; तब सनातनने समझा कि मैंने अवतक यह सुन्दर कम्बल अपने पास रख छोड़ी है, मेरी विपयवासना दूर नहीं हुई है, इसीसे प्रभु बार-बार इसकी ओर ताककर मुझे सावधान कर रहे हैं। सनातनने गङ्गा-तटपर जाकर वह

कम्त्रल एक गरीवको दे दिया, वटलेमे उससे फटी

गुदड़ी लेकर उसे बोढ लिया। जब महाप्रभुने सनातनको गुदड़ी
ओढे देखा, तब वे बड़े प्रसन्न हुए और बोले कि 'सनातन!
श्रीकृष्णने सुम्हारे विषय रोगको आज समृल नष्ट कर दिया;
मन्या, उत्तम वैद्य रोगका जरा-सा अंग भी शेप क्यां रहने
देता है ११

महाप्रसुने सनातनको लगातार दो महीनेतक भक्ति-तत्त्वकी परमोत्तम शिक्षा देकर उनसे चृन्दावन जानेको कहा और वहाँ रूप-अनुपमके साथ मिलकर श्रीकृष्णका कार्यं सम्पादन करनेके लिये आदेश दिया।

महाप्रभु तो नीलाचल चले गये और उनकी आज्ञा पाकर सनातन बृन्दावन आये। बृन्दावन आनेपर पता लगा कि उनके भाई रूप और अनुपम दूसरे मार्गमे कागी होते हुए देश चले गये हे। सनातन वनमें एक पेडके तले रहने लगे। प्रतिदिन जगल्से लकडियाँ लाकर बाजारमें वेचते और उसीसे अपना निर्वाह करते, जो कुछ वच रहता सो दीन दुखियोंको बॉट टेते। एक दिन जो बंगालके हर्ताकर्ता थे, आज वे ही हरिप्रेमकी मादकताके प्रमायसे ऐसे दीन वन गये।

कुछ समयतक वृन्दावनमे निवास करके सनातन महा-प्रभुत्ते मिलनेके लिये नीलाचलकी ओर चले । रास्तेम उन्हे चर्मरोग हो गया। कविराज गोस्वामीने लिखा है कि झारखण्डके दूपित जलपानसे उनके यह रोग हो गया था । जो कुछ भी हो। सनातन रोगाकान्त होकर नीलाचल पहुँचे और अपनेको दीन, हीन और पतित मानकर श्रीहरिदासजीके यहाँ ठहर गये । श्रीहरिदासजीके यहाँ महाप्रमुरोज जाया करते । उन्होंने जाकर सनातनको देखा, सनातन दूरसे ही चरणोमे प्रणाम करने लगे । महाप्रभुने दौड़कर उन्हें छातीसे लगाना चाहा; पर सनातन पीछे हट गये और बोले कि प्रभो । आप मुझे स्पर्भ न करें; मे अत्यन्त नीच तो हूं ही, तिसपर मुझे कोढ हो गया है। इसिलये धमा करे। महाप्रभुने कहा-'सनातन ! तुम्हारा गरीर मेरे लिये बड़ा ही पवित्र है, तुम श्रीकृष्णके मक्त हो; तुमसे जो घुणा करेगा, वही अस्पृश्य है। यो कहकर महाप्रभुने सनातनको जबरदस्ती छातीसे लिपटा लिया, सनातनके कोढका मवाद महाप्रभुके सारे गरीरमं लग गया । महाप्रमुने सनातनमे कहा कि 'तुम्हारे दोनो भाई यहाँ आकर दस महीने रहे थे। इसके बाद रूप तो वापस वृन्दावन छोट गये हैं और अनुपमको यहीं श्रीकृष्णकी प्राप्ति हो गयी है। छोटे भाईका मरण सुनकर सनातनको खेद हुआ। प्रसुने आश्वासन देकर सनातनके कहा कि 'ग्रुम यहीं हरिदासजीके पास रहो; ग्रुम दोनोका ही श्रीकृष्णमं वड़ा प्रेम है, ग्रुमलोगोंपर जीव ही श्रीकृष्ण कृपा करेंगे। यो कहकर महाप्रसु चले गये और इसी प्रकार रोज-रोज वहाँ आकर सनातनको आलिङ्गन करने लगे। सनातनके मनमे इससे वड़ा छोम होता था।

भगवान् मङ्गलमय परम पिता है, वे तो अपनी सन्तान-पर नित्य दयामय हे; उनसे कुछ भी मॉगना उनकी दयाछता पर अविश्वास करना है। सनातनने कुछकी भयानक पीड़ा सहर्ष सहन की, परता किसी समय मी उनके मनमें वह संकल्प नहीं उठा कि मैं प्रभुत्ते अपने रोगकी निवृत्ति है लिये कुछ प्रार्थना करूँ। इन्हीं सब बातोको दिखलानेके लिये समर्थ होनेपर भी उन्होंने केवल दर्शनमात्रसे सनातनके रोगका नाग नहीं किया । जब जगत् सनातनके अद्वलनीय निष्कपट, निष्काम प्रेम और उनकी अनुकरणीय दीनतासे परिचित हो गया, वस, उसी समय सनातन रोगमुक्त हो गये। तदनन्तर महाप्रभुने सनातनको चृन्दावन जाकर जीवाका उद्धार करनेकी अनुमति टी । महाप्रभुको छोडकर जानेमे सनातनको असीम कप्ट था। परतु उनकी आज्ञाका उल्लाहन करना सनातनको उससे भी अधिक कप्ट-कर प्रतीन हुआ । सनातन चृन्दावन चले गये । रूप भी पहुँच गये । दोनोने मिलकर वृन्दावनके उडारका कार्य किया ।

सनातनने 'बृह्द्रागवतामृत', 'हरिमिक्तविलास', 'लीला-स्तव', 'स्मरणीय टीका', 'दिग्दर्शनी टीका' और श्रीमद्रागवत-के दशम स्कन्धपर 'वैष्णवतीषिणी' नामक टीका बनायी । स्पने 'मिक्तरसामृतिसन्धु', 'मश्चरामादात्म्य', 'पदावली', 'हंसदूत', 'उद्धवसदेश', 'अष्टादशकच्छन्दः', 'स्तवमाला', 'उत्कलिकावळी', 'प्रेमेन्दुसागर', 'नाटकचिन्द्रका', 'लधु-मागवततोपिणी', 'विदग्धमाधव', 'लिलतमाधव', 'उज्ज्वल-नीलमणि', 'दानकेलिमानिका' और 'गोविन्दविषदावली' आदि अनेक अनुपम ग्रन्थोकी रचना की । 'विदग्धमावच' की रचना वि० सवत् १५८२ में हुई थी । इन सव ग्रन्थोमें मक्त, मिक्त और श्रीकृष्णतत्त्व आदिका वडा विशद वर्णन है।

दोनो माई वहाँ वृक्षोके नीचे सोते रहते-भीख माँगकर

रूखी स्खी खाते, फटी लॅगोटी पहनते, गुदड़ी और करवा साथ रखते। आठ पहरमे केवल चार घड़ी सोते और शेप सब समय करते श्रीकृष्णका नाम-जप-सङ्कीर्तन और शास्त्रोंका प्रणयन। श्रीरूप और सनातन दोनो श्रीवृन्दावनमे ही गोलोक-वासी हुए । एक समय जो विद्या, पद, ऐश्वर्य और मानमे मत्त थे, वे ही भगवत्कृपासे अत्यन्त विलक्षण निरिममानी, निर्लोभी, वैराग्यवान् और परम प्रेमिक वन गये ।

## जीव गोस्वामी

++-Checoento

चार सौ साल पहलेकी बात है, बङ्गालके महामहिम शासक हुसेनशाहके प्रधान अधिकारी दवीर और साकर (सनातन और रूप) की श्रद्धा और भक्तिसे प्रसन्न होकर श्रीचैतन्य महाप्रभुने रामकेलि ग्रामकी यात्रा की। गङ्गातटपर तारोभरी रातमे मलयानिलसे सम्पन्न नीरव उपवनमे कदम्बके छरमुटमे जिस समय रूप और सनातनको महाप्रभु चैतन्य हरिनाम ध्वनिसे कृतार्थ कर रहे थे, उसी समय उनके छोटे भाई अनुपम अथवा वल्लभके पुत्र जीव गोस्वामीने उनके दर्शन किये और उनके चरणारविन्द-मकरन्दकी अमृत-वाक्णीसे प्रमत्त होकर अपने-आपको पूर्णरूपसे समर्पित कर दिया। उनकी अवस्था अल्प थी। पर मिक्त-माधुरीने उनके जीवनको बदल दिया।

वृन्दावनसे अनुपम नीलाचल आये, वही उनकी मृत्यु हो गयी । पिताकी मृत्युने जीव गोस्वामीके हृदयको बड़ा आघात पहुँचाया । वे आनन्दकन्द नन्दनन्दनकी राजधानी---वृन्दावनमें आनेके लिये विकल हो उठे। एक रातको उन्होने स्वप्नमे श्रीचैतन्य और नित्यानन्द महाप्रभु-के दर्शन किये, वे नवद्वीप चले आये । नित्यानन्दने उनको काशी तपनिमिश्रके आश्रममे शास्त्र-अध्ययनके लिये भेजा। जीव गोखामीने मधुसूदन वाचस्पतिसे वेदान्त, न्याय आदि-की शिक्षा पायी। वे शास्त्रमे पूर्णरूपसे निष्णात होकर परम विरक्त धनातन और रूपके पास वृन्दावन चले आये। जीवन-के शेष पैसठ वर्ष उन्होने चृन्दावनमे ही बिताये । श्रीभगवान्केस्वरूप तथा तत्त्वविचारमे उन्होने अपने पाण्डित्य-का सदुपयोग किया । रूपने उनको मन्त्र दिया और समस्त शास्त्र पढाये। ' जीव गोखामी पूर्ण विरक्त हो उठे। कालिन्दीके परम पवित्र तटपर निवास वे भगवती करने लगे । वे भगवान्की उपासना माधुर्य-भावसे करते थे । उनके चरित्र और लीलाको परम तत्त्वका सार समझते थे। रूप गोस्वामीकी महती कृपासे वे धीरे-धीरे न्याय, दर्शन और न्याकरणमे पूर्ण पारङ्गत हो गये। उन्होंने जीवन-पर्यन्त ब्रह्मचर्य-त्रतका पालन किया । उन्होने वृन्दावन-निवासकालमे श्रीरूपगोस्वामिकत उज्ज्वलनीलमणिकी टीकाः

क्रमसन्दर्भ नामक भागवतकी टीका, भक्तिसिद्धान्त, उपदेशामृत, पट्सन्दर्भ, गोपालचम्पू, गोविन्दविकदावली, हरिनामामृत-न्याकरण आदि महान् ग्रन्थोकी रचना की । ये 'षट् सन्दर्भ' ही गौडीयमतानुसार श्रीमद्धागवतकी प्रामाणिक न्याख्या है। श्रीजीव गोस्वामीके ये सभी ग्रन्थ 'अचिन्त्यभेदाभेद' मतके अनुसार लिखे गये है।

एक वार वल्लभभट नामक एक दिग्विजयी पण्डितने रूपकी किसी कृतिमे दोप निकाला और घोपणा कर दी कि रूपने जयपत्र लिख दिया। जीवके लिये यह बात असहा हो गयी, उन्होंने शास्तार्थमें वल्लभको पराजित किया। रूपको जब यह बात विदित हुई, तब उन्होंने जीवको अपने पाससे अलग कर दिया। वे सात-आठ दिनतक एक निर्जन स्थानमें पड़े रहे। सनातनने रूपसे पूछा कि जीवके प्रति वैष्णवका कैसा व्यवहार होना चाहिये। रूपने कहा— 'द्यापूर्ण!' सनातनने कहा—'तुम जीव गोस्वामीके प्रति हतना कठोर व्यवहार क्यां करते हो!' रूपके दृदयपर बड़े भाईके कथनका बड़ा प्रभाव पड़ा। उन्होंने जीवको बुलाकर गले लगाया और अपने पास रख लिया। रूप और सनातनके वाद जीव ही बुन्दावनके वैष्णवोंके सिरमीर घोषित किये गये।

जीव गोखामीने भिक्तको रस माना है। वे रसोपासक और विरक्त महात्मा थे। भिक्तसे ही भगवत्त्वरूपका साक्षात्-कार होता है। जीव गोखामीकी मान्यता थी कि भजनानन्द खरूपानन्दसे विशिष्ट है। भजनानन्दसे भगवान्की भिक्ति है, खरूपानन्द ब्रह्मत्वका परिचायक है। उन्होंने भिक्तको ज्ञानसे श्रेष्ठ खीकार किया है। भिक्त भगवान्की ओर छे जाती है, ब्रान ब्रह्मानुभूति प्रदान करता है। श्रीमद्भागवतको उन्होंने सर्वश्रेष्ठ भिक्त शास्त्र माना है।

आश्विन ग्रुक्त तृतीयाको गाके १५४० से पचासी सालकी अवस्थामे उन्होंने देह-त्याग किया । वे महान् दार्शनिक पण्डित और भक्तियोगके पूर्ण मर्मज्ञ गे। महात्मा, योगी, विरक्त, भक्त—सबके सहज समन्वय थे।

## भक्त विष्णुपुरीजी

श्रीविष्णुपुरीजी परमहसकोटिके संन्यासी थे और तिरहुतके रहनेवाले थे । ये वहे ही प्रेमी मक्त तथा विद्वान्
थे । इनकी मिक्तरतावलीका पद्रहवीं शताब्दीके प्रारम्भमे
कृष्णदास लौरीयके द्वारा वॅगलाम अनुवाद हुआ था, जिससे
यह अनुमान होता है कि विष्णुपुरी चौदहवी शताब्दीके
अन्तमे विद्यमान रहे होगे । हिंदी विश्वकोषमे लिखा है कि
विष्णुपुरीका दूसरा नाम वैकुण्ठपुरी था और ये मदनगोपालके
गिष्य थे । इन्होने मगवद्मकिरतावली, मागवतामृत, हरिभक्तिकल्पलता और वाक्यविवरण—ये चार ग्रन्थ लिखे थे ।

कहा जाता है कि नवद्वीपके महाप्रभु श्रीचैतन्यदेव और विष्णुपुरी एक वार काशीमें मिले थे। जब चैतन्य महाप्रभु वृन्दावनसे पुरीको जा रहे थे, उस समय होनों ही एक दूसरेके प्रति वड़े आकर्पित हुए। एक वार विष्णुपुरीके एक शिष्य काशीसे जगनायपुरी गये और वहाँ श्रीचैतन्य महाप्रभुसेमिठकर पूछा कि 'आपको विष्णुपुरीके लिये कोई सन्देशा मेजना हो अथवा उनसे कोई प्रार्थना करनी हो तो कृपाकर वताइये।' तब श्रीचैतन्यदेवने सभी वैष्णवींके सामने उस शिष्यके द्वारा विष्णुपुरीको यह कहला मेजा कि 'आप हमारे लिये एक सुन्दर रलावली मेजिये।'

श्रीचैतन्य महाप्रभु-जैसे महान् त्यागीके मुँहसे इस प्रकारके जब्द सुनकर उनके साथियोंको वडा आश्चर्य हुआ, परछ उन्हे बरके मारे कुछ कहनेका साहस नहीं हुआ। कुछ दिन बीत जानेपर विष्णुपुरीका वही शिष्य फिर जगन्नाथपुरी आया और महाप्रभुके हाथमे एक पुस्तक देकर वोला कि गुरुदेवने आपके आदेशानुसार यह रत्नावली आपकी सेवामे मेजी है। यह सुनकर महाप्रभुके साथियोंको बड़ी प्रसन्नता हुई और उन्होने महाप्रभुके आश्चयको न समझ सकनेपर वड़ा पश्चात्ताप किया। श्रीचैतन्यमहाप्रभुने उस रत्नावलीको भगवान् श्रीनीलाचलनाथके चरणोमे रख दिया।

एक कथा यह है कि सत विष्णुपुरीके एक मित्र थे माधवदास । उन्होंने एक वार विष्णुपुरीसे एक अनोखे ढग-की रत्नावली मॉगी, जिसको धारण करनेसे सुख मिले । अपने उन्ही मित्रके अनुरोधसे विष्णुपुरीने कुछ चुने हुए रत्नोको स्पर्टीतकर उन्हे पुरुषोत्तमक्षेत्र भेज दिया, जहाँ उनके मित्र रहते थे ।

मिक्तरलावलीमें भागवतमेंसे नवधा भिक्तिविपयक कई सुन्दर वाक्य संग्रहीत किये गये हैं और उन्हें विपयके अनुसार तेरह भागोमें विभक्त किया गया है। प्रत्येक भागका नाम 'विरचन' रक्खा गया है। जो लोग पूरी भागवत नहीं पढ सकते, उनके लिये यह अन्य बड़े कामका है। अपने अन्यके सम्बन्धमें वे ख्यं लिखते हैं कि 'में चाहे कितना भी अन्न एवं अल्पबुद्धि होकें, मेरे इस प्रयासका मक्तलोग अवस्य आदर करेंगे। मधुमक्खीमें कितनी बुद्धि है और क्या-क्या गुण हैं—इस वातकों कोई नहीं पूछता; किंतु उसके द्वारा सिक्चत मधुका सभी बड़े चावसे आस्वादन करते हैं।'

भक्तिरत्नावलीपर कई टीकाएँ मिल्ती हैं। इनमेसे पहली टीका श्रीधरद्वारा संस्कृतमे लिखी गयी है, इसका नाम है कान्तिमाला। दूसरी टीका हिंदी गद्यमे लिखी गयी है। तीसरी टीका हिंदीके दोहे-चौपाइयोमे लिखी गयी है। उसका नाम है—भक्तिप्रकाशिका। इसके अतिरिक्त भक्तिरत्नावलीपर दो टीकाएँ गुजरातीमे भी मिलती है। भक्तिप्रकाशिकाने अनुसार भक्तिरत्नावलीके विरचनोमे निम्नलिखित विपयोका वर्णन हुआ है। पहले विरचनमे मिक्ति महिमाका वर्णन हुआ है। तीसरे विरचनमे भक्तिके कई मेद वताये गये हैं। चौयेसे लेकर बारहवे विरचनतक नवधा भक्तिका अलग-अलग वर्णन है और तेरहवे विरचनमे शरणागतिका वर्णन है।

## भक्त-वाणी

वासुदेवस्य ये भक्ताः शान्तास्तहतमानसाः । तेषां दासस्य दासोऽहं भवे जन्मनि जन्मिन ॥—विदुर जो भगवान् वासुदेवके भक्त है, जो परम शान्त तथा उन्हींमे चित्त लगाये हुए है, मै जन्म-जन्म उनके सेवकोका सेवक वना रहूँ ।

# स्वामी श्रीप्रकाशानन्दजी सरस्वती

वेदान्ताचार्य खामी श्रीप्रकाशानन्दजी महाराज काशीमें विराजते थे । ये वेदान्तके अद्वितीय विद्वान् थे एवं देव-विग्रहार्चनादिको स्वीकार नहीं करते थे । गहाप्रभु श्रीचैतन्यदेव जब प्रेमभक्तिके द्वारा देशको उन्मादित करते हुए विचरण कर रहे थे, उस समय श्रीप्रकाशानन्दजीने उनके समीप एक स्त्रोक लिखकर भेजा । स्त्रोक निग्न-लिखित था—

यत्रास्ते मणिकणिकामलसरः स्वदीधिका दीधिका रत्नं तारकमक्षरं तनुभृते शम्भुः स्वयं यच्छति। तस्मिन्नद्भुतधामनि स्मरिपोर्निर्वाणमार्गे स्थिते सूढोऽन्यत्र मरीचिकासु पशुवत् प्रत्याशया धावति॥

'जहाँ सणिकणिका ही अमल सरोवरके समान है, पुण्यतोया जाह्मची दीर्घिकाकी भाँति सोभायमान हैं, जहाँ सम्भु स्वयं जीवोंको तारक-मन्त्ररूप दुर्लभ अक्षर-रत्न दान करते हुए निवास करते हैं, जो भगवान् शंकरका दिव्य धाम और मुक्तिका सोपान है, उस कार्शाके रहते हुए मूर्खलोग जलकी आशासे मरीचिकाकी ओर दीड़नेवाले मृगकी भाँति अन्यत्र दौड़ते हैं।

श्ठोक पढ़कर प्रभुने मुसकराते हुए निम्नलिखित श्ठोक उत्तरमें लिख भेजा—

घर्माम्भो मणिकणिका अगवतः पादाम्ब भागीरथी काशीनां पतिरर्धमस्य भजते श्रीविश्वनाथः स्वयम्। एतस्यैव हि नाम शम्भुनगरे निस्तारकं तारकं तस्मात् कृष्णपदाम्बुजं भज सखे श्रीपाद निर्वाणदम्॥

'जिनका पसीना ही मणिकणिंका घाटका जल है एवं जिनके चरणकमलोंसे ही पुण्यसिल्ला भागीरथीका जन्म हुआ है, काशीपित स्वयं भगवान् शम्भु जिनके अर्द्धाङ्गको सुशोभित करते हैं एवं जिनका तारक नाममन्त्र उन्हीं भगवान् शम्भुकी नगरीमें जीवगणोंका निस्तार करनेको सदा कार्यान्वित रहता है, हे सखे ! श्रीपाद ! आप उन्हीं मोक्षदायी श्रीकृष्णचरण-कमलोंका भजन कीजिये ।'

स्वामी प्रकाशानन्दजीने इस स्ठोकको पाकर एक

विधामित्रपराचारप्रभृतयो वाताम्बुपणीशना-स्तेऽपि खीसुखपद्धनं सुललितं दप्तेष मोहं गनाः। शाल्यकं सगृतं पयोद्धियुतं ये सुन्नते मानवा-स्तेषामिन्द्रियनिप्रहो यदि भवेद् विन्ध्यन्तरेत् सागरम्॥

धायु, जल और वृक्षोंके पत्ते खाकर रहनेवाले पराशर, विश्वामित्र प्रभृति ऋषितृन्द भी जब लियोंकि मुख-कमलको देखकर विभुग्धं हो गये, तब धी, दूध और दहीके साथ शालि चायल लानेवाले लोग यदि इन्द्रियोंका निग्रह कर सकें तो यह वैश्वी ही बात होगी कि विन्थ्याचल पर्वत समुद्रमें तेर गया। महाप्रभुने अपने भक्तोंके साथमें इसके उत्तरखरूप निम्नलिखित कोंक लिखकर फिर भिजवाया—

सिंहो वळी हिस्दश्करमांसभोजी संवत्सरेण कुरुते रतिमेकवारम्। पारावतः खलु शिलाकणमात्रभोजी कामी भवेशनुदिनं वद् कोऽत्र हेतुः॥

्सिंह अत्यन्त बिल्य होता है एवं हाथी तथा शूकरोंका मांस खाता है। किंतु सालभरमें केवल एक बार स्त्रीसङ्ग करता है। किंतु पत्थरके कंकड़ोंको खाकर जीवित रहनेवाला कबूतर पक्षी निरन्तर रितिकयामें ही रत रहता है; बताइये। इसका क्या कारण है ?'

प्रकाशानन्दजी इसका क्या उत्तर देते । इसके बाद जब प्रकाशानन्दजीने यह सुना कि नीलाचलके प्रसिद्ध वेदान्ता-चार्य श्रीसार्वभौम चैतन्य महाप्रभुके अनुयायी हो गये हैं, तब तो उन्हें बड़ा आश्चर्य हुआ । उन्होंने सोचा— . चैतन्य जहूर कोई इन्द्रजाल जानता है ।

एक बार एक महाराष्ट्र ब्राह्मणने काशीके सभी संन्यासियों को निमन्त्रित किया । श्रीचैतन्यदेव संन्यासियों में प्रायः नहीं जाया करते थे, पर ब्राह्मणके आप्रहसे उन्होंने निमन्त्रण स्वीकार कर लिया । श्रीप्रकाशानन्दजी तो वहाँ आनेवाले थे ही । वे बड़े दिग्गज विद्वान् थे और उन्हें अपनी तर्कशक्तिपर बड़ा विश्वास था । काशीमें उनके अनुयायी हजारों शिष्य-संन्यासी थे । उन्होंने सोचा था कि चैतन्य सामने आयेगा तो दो-चार वातों में उनकी जनान वंद कर दी जायगी।

महाप्रभु श्रीचंतन्य भगवान्कं नामका कीर्तन करते दुए वर्श्नो सन्यासिगोंकी उस श्रपूर्व सभामे पहुँचे । उन्होंने वहाँ पहुँचकर बड़े सकोचके माथ मिर नीचा करके सारी संन्यामी-सभाको नमस्कार किया । तदनन्तर पेर थोनेकी जगह जाकर पेर थो लिये और वहीं बैठ गये । म्वामी मकाद्यानन्दजी बड़े सहृदय व्यक्ति थे । उन्होंने चंतन्यको यहा आप्रह करके सभामें लाकर वैठाया । महाप्रभुके अत्यन्त विनम्न व्यवहार, उनकी मधुर मनोहर मूर्ति और मोहन हरिनामन्विन—हन सबना प्रकाशानन्दजीगर,वड़ा प्रभाव पड़ा । उन्होंने श्रीचेतन्यसे दो-चार वार्ने कीं, जिसका फळ यह हुआ कि प्रकाशानन्दजीके हृदयका सारा गर्व गल गया और उसमें मिक्तका सञ्चार हो आया । अब तो काशीमें मानो हरिनामकी बाढ आ गयी । प्रकाशानन्दजी प्रबोधानन्द वन गये और महाप्रभुके पिछे-पीछे चलने लगे ।

## ठाकुर रामचन्द्र कविराज

महाप्रभु श्रीचेतन्यदेवके माथ अपतीर्ण होनेवाली विभृतियोंमं एक ये-नृधुरि त्रामनिवासी कविराज रामचन्द्र टाक्र । इन मा पाण्डित्य ममाजम सन ओर प्रसिद्ध था । सुदृढ्यरीर म्वर्णकान्तियुक्त गौरवर्ण गमचन्द्र जिनने अरीर-चे मनोटर लगते थे। उनने टी मनके भी वे नरल और निर्मल थे । विदान्बद्धिके अभिमानने शुन्य होनेपर भी जवतक अन्त ररणने नगरहित्तका पूर्ण पारत प्रकाश न ही जार। क्षामादि विज्ञार छिपे र ने ही हैं । ये विवाह करके घरको लीट रहे थे कि मौनार प्रकार नोतं श्रीचंत्र मनाव प्रके मकानके पार्क्य ही सुन्दर पने घट-हुआरी स्निन्ध छाया पाकर विश्रामार्थ पड़ाच डाल्नेका निचार किया । इनके माथ बाजा बजानेवांले, पालकी ढोनेवाले आदि नव मिराकर वीमा खाटमी थे । महाप्रभु उन नमर अपने द्वारपर ही बैठे दो-चार शिष्योंके साथ श्रीकृष्णलीला-चर्चा कर रहे थे । इनकी मुन्दर आरुति देखकर इनकी ओर आरुष्ट-में हुए वे ऋहने ल्यो-प्टरो। यह व्यक्ति यदि श्रीकृष्णका दान हो जाय तो वैसा उत्तम हो। ऐसे उत्तम देहको श्रीकृष्ण भजनमं न ट्याकर, देखो, यह विवाह करके संमारके नागपाशमे वॅबने ना रहा है। त्रा । त्राय । वशकृद्धि करनेकी इच्छासे यह 'घन-घन' 'विपय विषय' करता केव रु दिन-रान घार दु खाँमे ही गिरेगा। 'पानमं ही विश्राम करते हुए रामचन्द्रके कानाम जाते ही मराप्रभुके गर्व्दोने चमत्कारिक प्रभाव किया। ये अपनी स्थिति सारणकर अपनेको अत्यन्त विकारने छ्गे । इनके मनमें मन्तन्कुपांख विवेकका उदय हुआ । ये रापने घरको चले गये। परतु इनके मनमे अव गृहस्यम त्तनिक भी उत्नाह नर्री रहा । एक दिन, दो दिन, तीन दिन रामचन्द्रन किसी न किसी प्रकार घरमे व्यतीत किये: आखिर निवश होकर वे श्रीयसके पादपद्मामं जाकर गिर गये।

अत्यन्त कातर हो—'रक्षा करो । नाय । विषय-कृपमें गिरकर मेरा जीवन अत्यन्त क्खणित हो गया है । में अत्यन्त पतितः पापाचारी और नियनी हूं—मेरे प्रति दया कीजिये' कहते हुए अत्यन्त दीनतासे विखाप करने छगे ।

दयामय महाप्रभु रामचन्द्रकी दीन प्रार्थनांसे द्रवित हो उन्हें आन्द्रिन करते हुए कहने लगे—'तुम्हें चिन्ता करनेका कोई प्रयोजन नहीं । भगवान् श्रीकृष्ण निश्चय ही तुमपर कृषा करेंगे।' यो कहकर प्रभुने उन्हें 'रावाकृष्ण' मन्त्रकी दीक्षा दी । प्रभुकी द्यामे गमचन्द्रमें अपूर्व मिक्तका प्रकाश हो गया । प्रभु रामचन्द्रको एक क्षणके लिये भी नहीं त्यागते थे। रामचन्द्रके प्रनि महाप्रभुका अन्ति करणने इतना प्रेम या कि प्रभुके ननकी मभी अवस्थाएँ रामचन्द्रको जात हो जाया करती थी।

एक बार लगातार सात दिनोतक महाप्रमुको वाह्य-शान नहीं हुआ । अनवरत वाह्यजानग्रन्य समाधि-अवस्थाको जानकर श्रीश्रीविष्णुप्रियाजी आदिको वड़ी चिन्ता हुई । महाप्रमुको चेत करानेके वहुत प्रयत्न किये गये, पर समी निष्क हुए। प्रभु तो किसी दूसरे ही लोकमे थे। अन्तमें भक्तोंने श्रीगमचन्द्र ठाकुरसे चिन्ता अमिव्यक्त की। वे प्रयुक्ते पास ही समाधि लगाकर वैठ गये। कहते हैं श्रीकृष्णकी नित्य-लीलमें प्रविष्ट हो महाप्रभु श्रीप्रियाजीका खोया हुआ कर्णभूषण यमुना पुलिनमें हुँढ रहे थे। सखीरूपमें श्रीरामचन्द्र भी वही पहुँच गये और प्रमुक्ते साथ ही उसे प्रोक्तेमें लग गये। कुल टी देर पश्चात् उन्हें वह आभूषण किमी लताजाकमें उल्का हुआ मिल गया। दोनो ही श्रीप्रियाजीके पास उस आभूषणकों लेकर पहुँचे। श्रीप्रियाजीने उन्हें अत्यन्त हुपें अपना चर्वित पान देकर अभिनन्दित किया। उस चर्वित पानकों चयाते-चयाते ही दोनोंको वाह्यशान हो

गया । उस दिव्य ताम्बूलकी दिव्य सुगन्धने समस्त वातावरण सुवासित हो उठा । सभी भक्तवृन्द उस मौरभामृतसे छककर भावाविष्ट हो गये । धन्य है ! जो मुख ब्रह्मादिक देवगणांको भी दुर्छम है। वह सुरा इन महापुरुपोके महवासमे इम वसुवराके जीवोंको प्राप्त हुआ ।

#### राजा प्रतापरुद्र

विद्यजन-प्रतिपालक राजा प्रतापरुद्र उत्कल देशके राजा थे। इनके पिताका नाम पुरुपोत्तमदेव और माताका नाम पद्मावर्ता था। ये वचपने ही अत्यन्त विद्या प्रेमी थे। विद्याम्यासमे रहकर इन्होंने विविध शास्त्रोंका पर्याप्त ज्ञान प्राप्त कर लिया था। ये प्रजाका अपने पुत्रकी तरह पालन करते थे। युद्ध-विद्यामें भी ये बद्दे निपुण थे। सेत्रुवन्धतक इन्होंने अपना अधिकार-विस्तार कर लिया था। विजयनगर राज्य भी इन्होंके हाथमें था। पुरुपोत्तमन्तीर्थ पुरीधामके ये ही अविकारी थे।

भगवान् श्रीचेतन्य महाप्रभु जब पुरीधाममे थे, तब उनके दर्शन करनेकी उत्कण्टाको लेकर राजा वहाँ आये। इन्होंने प्रभुके दर्शनार्थ प्रार्थना की; किन्छ प्रभुन यह कह्कर कि भी विषयी राजाओं, महाराजाओं और जमींदारांसे सर्वथा नहीं मिलता' उनकी प्रार्थना उकरा दी। प्रभुकी अस्तिकृति सुनकर राजा अत्यन्त दुर्री हुए। उनकी प्रभु-दर्शनोत्कण्टा उत्तरोत्तर बढन ल्गी। अन्तमे अत्यन्त निराश हो, उन्हानं यही निश्चय किया कि श्रीचतन्य-चरण-दर्शनोंकी आशाम ही म यहाँ प्राणोको त्याग दूँगा। राजाके इस निश्चयको सुनकर राय रामानन्द प्रमृति भक्तोको बड़ी चिन्ता हुई। उन्होंने महाप्रभु श्रीचेतन्यके सम्मुख राजाका सद्भट्य जनाया, पर व अपने निश्चयस अडिग रहे।

सत्य ही है-भगवद्विमुख, विपयासक्त पुरुष उच्च-

जातीय एव ससारके अन्य गुणांस मम्पन्न होनेपर भी मर्कांके लिये तो उपरतिके ही पात्र है ।

आखिर राय रामानन्द आदि मक्त-श्रेष्ठोंने यही निश्चय किया कि रथ-यात्राके ग्रम अवनरपर जब महाप्रमु भावोन्मच एव रसाविष्ट हो श्रीहिर नाम संकीर्तन करते हुए निकलें, उस समय राजा श्रीरासपञ्चाच्यायीका एक क्लोक उचारण करे। जिसकी जिहापर भगवान्का निर्मल यज्ञ होगा, उसे प्रेमी प्रमु अवश्य ही हृदयमे लगा लंगे। हुआ भी यही— ज्यों ही प्रमु श्रीहरिनाम-कीर्तनमं मत्त हो नृत्य करते निकले, राजाने अत्यन्त सुमधुर खरमं श्रीमद्रागवतके इस क्लोकका गान आरम्म किया—

तव फथामृतं तप्तजीवन कविभिरीहित कल्मपापहम्। श्रवणमद्गक श्रीमद्याततं भुवि गृणन्ति ये भूरिद्रा जनाः॥

प्रभुने ज्यां-ही इसे सुना, वे टोडकर राजासे लिपट गये । महाभावस्तरूप प्रभुके पावन स्पर्शने ही राजा भगवत्-प्रेमसम्पदासे युक्त हो गये और प्रभुके साथ ही उन्मच होकर नृत्य करने लगे । वन्य हे ऐसे जिजगपावन-कर्त्ता महापुरुपांका एव उनके सज्जासको प्राप्त करनेवाले अनन्त सीभाग्यसीम जीवांको । तसीसे राजा प्रतापकद महान् भक्त हो गये और श्रीचैतन्यके महान् अनुगत होकर जीवन व्यतीत करने लगे ।

### भक्त रघुनाथदास

वगालमें तीसवीघाके पास पहले एक सप्तयाम नामक महा-समृद्धिशाली प्रसिद्ध नगर था। इस नगरमें हिरण्यदास और गोवर्द्धनदास—ये दो प्रसिद्ध धनी महाजन रहते थे। दोनो माई-भाई ही थे। ये लोग गौड़के तत्कालीन अधिपति सैयद हुसैनशाहका ठेकेपर लगान वस्त्ल किया करते थे और ऐसा करनेमें बारह लाख रुपया सरकारी लगान मर ठेनेके बाद आठ लाख रुपया इनके पास बच जाता था। आठ लाख वार्षिक आय कम नहीं होती और वह भी उन दिनो!

खेर कहनेका मतलब यह कि ऐस सम्पन्न घरमें रघुनाथदासका जन्म हुआ था। हिरण्यदाम मन्तानहीन थे और गोवईनदासके भी रघुनाथदासको छोड़कर और कोई सन्तान न थी। इस तरह दोना भाइयांकी आशाके स्वल एकमात्र यही थे।

पाये तो योदा, पीये तो योदा और उदार्ये तो योदा— इस तरह बढ़े लाइ-दुलारके साथ वालक रशु गयदासका लालन-पालन हुआ। अच्छे-से-अच्छे विद्वान् पढानेको रम्खे गये । वालक रघुनाथने वहे चावसे सस्कृत पढना आरम्भ कर दिया और थोहे ही समयमे उसने संस्कृतमे पूर्ण अभिक्षता प्राप्त कर ली। यहीं नहीं, भाषाकी शिक्षाके साय-साथ रघुनाथको उस सङ्जीवनी बूटीका भी स्वाद मिल गया, जिसके सयोगसे विद्या वास्तविक विद्या बनती है। वह सङ्जीवनी बूटी है—भगवान्की भक्ति। बात यह हुई कि अपने जिन कुलपुरोहित श्रीवल्याम आचार्यके यहाँ बालक रघुनाथ विद्याम्यासके लिये जाता था, उनके यहाँ उन दिनो श्रीचैतन्य महाप्रभुके परमप्रिय शिष्य श्रीहरिदासजी रहा करते थे। उनके सत्सङ्गसे हरिमक्तिकी एक पतली-सी धार उसके दृदयमे भी वह निकली।

उन्हीं दिनो खबर मिली कि श्रीचैतन्यदेव शान्तिपुर श्रीअद्देताचार्यके घर पधारे हुए है । ज्यो ही यह समाचारमिला त्यों ही आसपासके भक्तोंका दिल खिल उठा । खनाथ तो खबर पाते ही दर्शनके लिये छटपटा उठा । उसने शान्तिपर नानेके लिये पितासे आजा मॉगी। पिताके लिये यह एक धनावश्यक-सा प्रस्ताव था, पर जब उन्होंने देखा कि रघुनायके चेहरेपर वेचैनी दौड़ रही है, तब उन्होंने उसे रोकना ठीक नहीं समझा और उसे एक राजकुमारकी भाँति बढिया पालकीमे वैठाकर, नौकर-चाकरोके दलके साथशान्तिपुर भेज दिया । शान्तिपुरमे रघुनायदास सीघा श्रीअद्वैताचार्यके घर पहुँचा । जाकर भेटकी वस्तुओके सहित गौरके चरणोमे लोट-पोट हो गया । गौर इसे देखते ही ताड़ गये कि इसका भविष्य क्या है। फिर भी उन्होंने 'अनासक्तभावसे घर-ग्रहस्थीमें रहते हुए भी भगवत्पाप्ति की जा सकती हैं आदि उपदेश देकर आगीर्वादसहित घरके लिये वापस किया। रघुनाथ घर वापस आ रहा या; पर उसे यह ऐसा कठिन भाद्रम पड़ रहा था जैसा नदीमे प्रवाहके विपरीत तैरना।

अस्तु, किसी तरह हृदयकी उथल-पुथलके साथ वह घर आया और माता, पिता तथा ताऊके चरणोंमें प्रणाम किया; पर उन्होंने देखा कि उसके चेहरेका रग ही बदला हुआ है। घरवालोको पछतावा हुआ कि इसे गौराङ्गके पास क्यों जाने दिया। खैर, जो हुआ सो हुआ, अब ऐसी गलती नहीं करनी चाहिंगे—ऐसा निश्चय करके उन्होंने अपने लड़केपर चौकी-पहरा वैठा दिया। शायद विवाह हो जानेसे मेरे बेटेका चित्त स्थिर हो जाय—इस खयालसे श्रीगोवर्द्धनदास मजूमदारने झटपट ब्यवस्था करके एक अत्यन्त रूपवती बालिकाके साथ अपने पुत्रका विवाह कर दिया। परतु पीछे उनका खयाल गलत सावित

हुआ । वह वार-वार घरसे निकल भागनेका प्रयत्न करता और पहरेदार पकडकर लौटा लाते । वीरे-धीरे यह मामला इतना आंवक वढा कि स्वजनोकी सलाइसे माता-पिताने रघुनायको पागलकी तरह रस्सीस वॅधवा दिया । परतु पीछे विवेकने उन्हें समझाया कि वहुत कडा करके बॉधा हुआ वन्धन जब ट्रटता है, तब वात की-वातमे दुकडे दुकड़े हो जाता है । इसपर रघुनायको पागलकी तरह वॉधनेका पागलपन उन्होंने त्याग दिया । हॉ, नजरकी चौकसी उन्होंने पूर्ववत् जारी रक्खी ।

उन दिनो उस देशमे गौराङ्गके वाद यदि किसी महापुरुप-के नामकी धूम थी तो वह थी श्रीनित्यानन्दके नामकी । सन्यासी होकर अनेक देश देशान्तरों में परिभ्रमण करनेके बाद श्रीनित्यानन्दमहाराज श्रीगौराङ्गके शरणापन्न हुए थे और उन्होंकी आज्ञासे वे गौड प्रदेशमे हरिनामका प्रचारकर रहेथे। उन्होंने पानीहाटी ग्रामको हरिनामप्रचारका प्रधान केन्द्र बना रक्खा या । रघनायदासकी भी इच्छा यह आनन्द ऌ्टनेकी हुई। पिताने भी रोक नहीं लगायी। उन्होंने भी अव 'रस्सा ढील' नीतिमे काम लेना आरम्भ कर दिया-यानी जैसे विगड़े हुए घोड़ेकी रस्तीके सिर्फ छोरको मजबूतीसे पकडे रहकर 'जायगा कहाँ, रस्सीका छोर तो हाथमे हैं' यह सोचकर रस्तीको बिल्कुल ढीला करके जी भरकर उछलने-कूदनेके लिये उसे स्वतन्त्र कर दिया जाता है, वैसे ही गोवर्डनदासने रघुनाथदासपर निगाह रखनेवालोको तो और अविक सावधानीके साथ काम करनेका आदेश कर दिया था, पर ऊपरने स्पष्ट दिखलायी देनेवाला बन्धन हटा लिया था। इसीलिये वडी खुशीके साथ रघुनाथदासको पानीहाटी जानेकी अनुमति मिल गयी । रघुनाथदास पानीहाटी गये, श्रीनित्यानन्दके दर्शनसे अपने नेत्रोंको सुख पहॅचाया और हरिनामसकीर्तनकी ध्वनिसे अपने कर्णविवरोको पावन किया। यही नही, श्रीनित्यानन्दकी दयासे इन्हे समवेत असंख्य वैष्णवजनोको दही-चिउरेका महाप्रसाद चढानेका भी सुअवसर प्राप्त हो गया । दूसरे दिन बहुत-सा दान-पुण्य करके श्रीनित्यानन्दजीसे आजा लेकर घरको आ गये।

घर आ गये—-पर शरीरसे, मनसे नहीं । इस कीर्तन-समारोहमें सिम्मिल्त होकर तो अब वे विल्कुल ही वेकाबू हो गये । इधर इन्होंने यह भी सुन रक्खा था कि गौड़-देगफे सैकड़ों भक्त चातुर्मास्यभर श्रीचैतन्यचरणोंमे निवास

करनेको नीलाचल जा रहे है, इस स्वर्णसयोगको वे किसी तरह हाथसे जाने देना नहीं चाहते थे। एक दिन भगवत्प्रेरित महामायाने एक साथ सारे-के-सारे ड्योडीदारोको निद्रामे डाल दिया और सवेरा होते-न-होते रघुनाथ महल्की चहारदीवारीं निकलकर नी-दो-यारह हो गये । इधर ज्याँ ही माल्स हुआ कि रघुनाथ नहीं है तो सारे महलमे सनसनी फैल गयी । पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण—सभी दिशाओको आदमी दौड पडें; पर वहाँ मिळनेको अब रघुनाथकी छाँह भी नहीं यी । अनुमान किया गया कि कहीं पुरी न गया हो । उन्होंने पॉच घुडसवारोको पुरीके रास्तेपर दौडा दिया, पर वहाँ रघुनायदास कहाँ थे ! भगवान्ने उन्हें यह बुद्धि दी कि आम सडक होकर जाना ठीक नहीं । अनेक यात्रियोंसे भेट होगी । पूर्छेंगे-कौन हो, कहाँसे आये १ उन्हे क्या उत्तर दूँगा । बतलानेसे भेद खुलता है और उन यात्रियांमे क्या माल्म कोई जान-पहचानका ही निकल आये और मेरे लिये खुफिया पुलिसका कर्मचारी वन बेठे। सीधे ऊटपटॉग जगलके रास्तेषे जाना अच्छा है। इसलिये वे पगडडीके रास्तेसे गये और रात होते-होते प्रायः तीस मीलपर जा पहुँचे । इधर यात्रियोका सङ्ग लेनेके बाद गोवर्डनदासके आदमियोको जव गिवानन्दसे मालूम हुआ कि रघुनाथ उनके साथ नहीं आये, तब हतारा होकर वे छौट आये । सारे महलमे कुहराम मच गया । हित् मित्र--सभी ऑस् बहाकर समवेदना प्रकट करते और समझाते कि सवका रक्षक एकमात्र ईक्षर है। इमलिये चिन्ता नहीं करनी चाहिये; पर उन्हें ढॉढस न होता।

एक राजकुमार, जो कभी एक पग भी विना स्वारीके न चलता था, वह आज बड़े-बड़े विकट वटोहियोंके भी कान काट गया। उत्कट वेरागी रघुनाथको प्रथम दिनकी यात्रा समाप्त करनेके बाद एक ग्वालेके घरमे बसेरा मिला और उसके दिये हुए थोंडे-से दूधपर बसर करके दूसरे दिन विल्कुल तडके फिर कूच कर दिया और इस तरह लबी चलाई करके करीब एक महीनेका रास्ता रघुनाथने कुल बारह दिनोंमे तै कर डाला और इन बारह दिनोंमे उन्होंने कुल तीन बार रसोई बनाकर अपने उदरकुण्डमे आहुति दी।

इस प्रकार प्रमुखेवित नीलाचलपुरीके दर्गन होते ही इन्होने उसे नमस्कार किया ओर श्रीचरणांकी ओर अप्रसर हुए। इनके हृदमे न जाने क्या-क्या तरङ्गे उठ रही थी। इसी प्रकार भावुकताके प्रवाहमे अलैकिक आनन्द लाम

करते हुए ये निश्चित स्थानके निकट जा पर्नेचे । दूरते ही इन्होने देखा कि भक्तजनों घिरे हुए श्रीचैतन्यदेव प्रमुख आसनपर विराजमान है। उन अलैकिक गोमारे युक्त मूर्तिका दर्शन करते ही रघुनायका रोम-रोम खिल उठा। हर्पातिरेक्से उन्हें तन-वदनकी भी सुधि न रही । रघुनायदार श्रीचरणोंके निकट पहुँच गये । सबसे पहले मुकुन्दरचकी निगाह उनपर पड़ी । देखते ही उन्होंने करा-'अच्छा, रघुनायदास, आ गये ११ तुरंत ही गौरका भी ध्यान गया। वे प्रसन्नतासे खिल उठे। 'अच्छा, वत्स रद्यनाय । आ गये ! कहकर उनका स्वागत किया और उनके प्रणाम करनेके वाद झटसे अत्यन्त प्रेमपूर्वक उन्हें उठाकर गले लगाया। पास वैठाकर उनके सिरपर हाथ फेरना शुरू किया । खुनायको ऐसा मालूम पडा मानो उनकी रास्तेकी सारी यकावट इसा हो गयी। महाप्रभुकी करुणाशीलता देखकर उनकी ऑखोंसे श्रद्धा और प्रेमके ऑम्, वरसे पड़े । उन्हें भी गौरने निज करकमलों से ही पोछा।

इसके अनन्तर चेतन्यदेवने स्वरूपदामोटरको अपने पास बुलाकर कहा कि 'देखों, मैं इस रघुनायको तुम्हे सौपता हूँ। खान-पानचे लेकर साधन-भजनतक सारी व्यवस्थाका भार तुम्हारे ऊपर है। मला ! 'बहुत अच्छा !' कहकर स्वरूपने प्रभुकी आशा शिरोषार्य की और रचुनायको अपनी कुटीमें छे गये। उनके समुद्र-जान करके वापस आनेपर उन्हें जगन्नायजीका कई प्रकारका प्रसाद और महाप्रसाद लाकर दिया । रबुनाथने उसे वड़े प्रेमसे पाता । परतु जव उन्होंने देखा कि यह तो रोजका तिलविला है, तव उनके मनमे यह विचार उत्पन्न हुआ कि रोज-रोज यह बढिया-बढिया माळ खानेसे बैराग्य कैसे सधेगा । आखिर चार-पाँच दिनके बाद ही उन्होंने यह न्यवस्था बदल दी। भै एक राजकुमारकी हैसियतका आदमी हूँ इस प्रकारका रहा-सहा भाव भी मुलाकर वह साधारण भिधुककी मॉति जीके सिंइद्वारपर खड़े होकर भिक्षावृत्ति करने लगे और बड़े आनन्दके साथ दिन व्यतीत करने लगे । जव लोगोंको माद्म हुआ कि ये वहुत वड़े घरके लड़के होकर भी इस अवस्थामे आ गये हैं, तत्र उन्हें अधिकाधिक परिमाणमे विवित्र प्रकारके पदार्थ देना आरम्म कर दिया । आखिर धनराकर रखुनाथदासको यह क्रम भी त्याग देना पड़ा । अब वह चुपचाप एक अन्नक्षेत्रमे जाते और वहाँसे रूखी-सूखी भीख हे आते । रघुनायकी गरिं-

विधि क्या-से-क्या हो रही है, श्रीगौराङ्गदेवको पूरा पता लगता रहता । उनके दिन-दिन वढते हुए वेराग्यको देखकर उन्हें वहा मुख मिलता । रघुनायको उत्तर जिज्ञासा देखकर श्रीमहाप्रभुने एक दिन उन्हें साधनसम्बन्धी कुछ उपदेश दिया । फहा कि में तुम्हेसब शास्त्रोंका सारयह बतलाता हूँ कि श्रीकृष्णके नामका सारण और वीर्नन ही संसारमें कस्याण-प्राप्तिके सर्वेश्वेष्ठ साधन है । पर इस साधनकी भी पात्रता प्राप्त करनेके साधन ये है कि निरन्तर साधुसङ्ग करे, सासारिक चर्चाने बचे, परिनन्दाने कोसा दूर रहे, स्वयं अमानी होकर दूसरोंका मान करे, किसीका दिल न दुखाये और दूसरेके सुखानेपर दुखी न हो, आत्मप्रतिदाको विष्ठावन् समझे, सरल और सचरित्र होकर जीवन व्यतीत करे, आदि ।'

रघुनायदास इच्छा और अनिच्छासे जवतक राजकुमार थे, तवतक थे, अव वह वेरागी वन गये हैं, इसिंख्ये उनका वैराग्य भी दिन-दिन वड़े वेगसे बढता जाता है। पहले वे अन्नक्षेत्रमे जाकर मिला ले आते थे। पर अब उन्होंने यह मी वंट कर दिया। कारण, भण्डारीको जैसे ही इनके वंद्य आदिका परिचय मिला, उसने भिक्षामें विशेषता कर दी। इसिटये इन्हें इस व्यवस्थाको भी त्यागकर नयी व्यवस्था करनी पड़ी। इसमें पूर्ण स्वाबीनता थी। जगन्नायजीमे दुकार्नोपर भगवान्का प्रसाद भात-दाल आदि विकता है। यह प्रसाद विक्नेसे वचते वचते कई कई दिनका हो लानेसे सड़ भी जाता है। सड जानेसे जब यह दिक्रीके कामका भी नहीं रहता। तव सड़कपर फेंक दिया जाता है। जिसे गौएँ आकर खा जाती हैं । रघुनायदासको इस जीविकामें निर्द्दता माल्म हुई। वे उसी फेंके हुए प्रसादमेसे थोड़ा-सा वटोरकर छे आते और उसमें बहुत-सा जल ढालकर उसे घोते और उसमेंसे इन्छ साफसे खाने लाउक चावल निकाल लेते और नमक मिलाकर उसींछे पेटकी ज्वाला शान्त करते । गौराङ्गदेवको इनकी इस प्रसादीका पता ल्गा तो वे एक दिन सायङ्गालको दवे पाँच रघुनायके ग्रास पहुँचे। ज्यों ही उन्होंने देखा कि रहनाथ प्रसाद पा रहे हैं तो जरा और भी द्भवक गये, और इसी तरह खंद रहे, एकाएक दंदरकी तरह शपटकर छापा मारा । झटसे एक मुद्दी मरके 'बाइ बच्चू ! मेरा निमन्त्रण वद करके अब अकेले-ही-अकेले यह सब माल उड़ाया करते हो ?' कहते हुए मुखर्मे पहुँचाया।

ह्यान जाते ही 'बाह प्रमो । यह क्या ? इस पापसे मेरा निलार करे होगा ।' कहकर झटसे खुनायने दोनो हार्योधे पतली उठा ली, जिससे महात्रभु पुनः ऐमा न कर सकें । लजा और सङ्घोचसे उनका चेहरा मुझा गया और नेजींने जल-विन्दु झल्क आरे । महात्रभु मुँहमे दिये हुए कौरको मुरात-मुराते खुनाथकी ओर करणामगी दृष्टिने निहारते पुनः हाथ नारनेका लपके और रखुनाथ 'हे प्रमो । अब तो झमा जीजिंगे कहते हुए पतली लेकर मागे । तवतक यह सब हला-गुला सुनकर न्वरूप गोस्तामी भी आ पहुँचे और यह देखकर कि श्रीगोर जदरदली खुनाथका उन्लिष्ट खानेका प्रयत्न कर रहे हैं, उनसे हाथ जोडकर प्रार्थना जी—'प्रमो ! दया करके यह सब मत कीजिये, इसमे दुनरेका जन्म-कर्म विगडता है।'

चैतन्यदेवने मुखमे दिये हुए प्रापको चवाते-चवाते ही कहा—'स्वरूप । तुममे सच कहता हूँ, ऐसा सुखादु अन्न मैंने आजतक नहीं पाया ।'

इसी प्रकार श्रीगौराङ्गदेवकी कृपाचृष्टिसे प्रोत्साहित होते रहकर रघनायने वहीं पुरीने रहकर सोल्ह वर्ष व्यतीत कर दिये । श्रीचैतन्य जब अहर्निंग प्रेमोन्मादमे रहने लगे, तब उनकी देहरखाके लिये वे सदा उनके साथ ही रहने लगे। वे उनकी वडी श्रद्धांके साथ नेवा करते और उनके मुखसे निकले हए वचनामृतका पान करते । आगे चलकर श्रीगौरका तिरोमाव हो गया, जिससे रघनायके चोकका पार न रहा, और प्रभुक्षे बाद जब श्रीखट्प भी विदा हो गये, तव तो उनका पुरीवास ही छूट गया। वे वृन्दावन चले गये, इसके वाद वे वृन्दावनमें श्रीराघाकुण्डके किनारे हेरा डाउकर कटोर साधनमें लग गये। वे केवल छाछ पीकर जीवन-यापन करते । रातको सिर्फ घटे-डेट-घटे सोते, द्येप सारा समन भजनमें व्यतीत करते । प्रतिदिन एक लाख नाम-जनका उनका नियम था। श्रीचेतन्यचरितामृतकारका कहना है कि रघनायदासके गुण अनन्त थे, जिनका हिसाव कोई नहीं लगा सकता। उनके नियम क्या थे। पत्यरकी लीक थे । चार ही घडीमे उनका खाना, पीना, सोना आदि सव कुछ हो जाता था-श्रेप सारा समन साबनामे बनतीत होता था । वैराग्यकी तो वे मूर्ति ही ये । जीभसे स्वाद लेना तो वे जानते ही नहीं थे। वस्त्र भी फटे पुराने केवल लजा और श्रीतसे रक्षा करनेके लिये रखते थे । प्रभुकी आज्ञाको ही भगवदाजा समझकर चलते थे।

इनका संस्कृत-भाषाका ज्ञान भी वहुत अच्छा या।

वृन्दावनमे रहते समय इन्होंने संस्कृतमे कई प्रन्य भी वनाये ये । श्रीचैतन्यचिरतामृतके लेखक श्रीकृष्णदास कविराजके ये दीक्षागुरु ये । अपने प्रन्यके लिये बहुत कुछ मसाला उन्हें इन्हीं महापुरुषने प्राप्त हुआ या । पचाची वर्षतक पूर्ण वैराग्यमय जीवन विताकर भगवन्द्रजन करते हुए अन्तर्में आप भगवन्दरणोंमे जा विराजे ।

#### भक्त प्रतापराय

पश्चिम बंगालके हरतीला नामक प्राममें क्षत्रियोंका एक परिवार कमी आकर वर्ज गया था । वहुत दिनोंतक वंगालमें रहनेते उत्तमें वंगालंगिन आ गया था । अब उत्तके प्रमुख ये मानुरापजी । इनकी पत्नीका नाम था कुमुमी । पर्याप्त भूमि और पश्च ये । खूब अब होता था । घरमे महाजनीका काम मी होता था । उन्तित व्याजपर गाँववालोंको रुपये देते थे । सम्पत्तिके साथ जिनने दुर्जुण हैं, मगवत्कृतासे उनमें एक भी इस परिवारमें नहीं था । श्रीगोपालजीकी उपासना घरमें पूर्वजोंसे चली आती थी, अतः शाकोंके सनुदायके मध्यमें रहकर भी यह कुल आचार-व्यवहार खान-पानमें शुद्ध वैष्णव था । मानुराय- जीके दो कन्याएँ थीं—रुक्ती और नाधवी तथा एक पुत्र थे प्रतापराय । इन प्रकार सब प्रकारका लौकिक सुख भगवान्ने उन्हें दिना था ।

पिता भानुराय और माता कुसुमीका अपने एकमात्र पुत्र प्रतापराको सद्गुणी बनानेगर प्रा ध्यान था। धनी घरने एक ही पुत्र हो कन्याओं के बीच तो माना-पिताके टाड-प्यारेखे बह प्राय विगड जाता है. किंद्र यहाँ बात उल्टी ही थी। माता-पिता पुत्रके विप्यमें बहुत सावधान रहते थे। प्रतापराय उठते ही भगवान्का सरण करते, माता पिताको प्रणाम करते, स्तान करके तुल्सीका विरवा सींचते और मगवान्का दर्शन करते, तब उन्हें जल्पान मिलता। विनयपूर्वक मधुर वाणी बोल्ना, बहनोंको बॉटकर खाना, किसी बस्तुके लिये हठ न करना, बचोंसे लडना-झगडना नहीं, इसकी माता-पितासे उन्हें शिक्षा मिली। धून और वर्षा सहना, जाड़ेमे बिना कपड़ेके रह जाना, सादे और मोटे कपड़े पहनना, गहने तथा मडकीले कपड़े या ग्रीकोनीकी चीजोंका लालच न करना, जीमके स्वाद और जरीरकी सजावटसे धृणा करना आदि सद्हित्योंका उन्हें पिता-माताने मरपूर अम्यास कराया।

प्रवानरायकी वड़ी वहन रूझ्मीका विवाह पहले ही हो चुका था। तेरह चालकी उम्रमे उनका और ग्यारह चालकी उम्रमे उनकी छोटी वहनका विवाह भी हो गया। प्रवापरायकी यत्नी मालतीको एक पुत्र प्राप्त हुआ। पिताकी देख-रेखमे प्रतापरायने वरका सन कामकाज सम्हाल लिया या । अब इनकी अवस्या तेईस वर्षकी हुई तद इनके पिता मानुरायजीका परलोकवात हो गया । पिताकी मृत्युसे इनके तिरका छन ही हुट गयाः किंतु इन्होंने अपनेको दुखी नहीं बनाया । सोचा— 'जो जन्मा है, उसकी मृत्यु तो होनी ही है । मेरे पिता तो मगवान्के मक्त थे । उन्होंने तो गरीरको ऐसे छोड़ा जैसे कोई गलेसे स्वा पुष्पहार उतार दे । मृत्युमं कष्ट तो उनको होता है, जिनका मन संगारके पदायों में क्वा हो । पिताजी तो मगवान्के विधानको मङ्गलमय माननेवाले थे । उन्हें मला, क्यों कष्ट होता । वे मगवान्के धाममं गये हैं । में स्वार्यवधा उनकी इन महत्तिसे क्यों होय करूँ ।

कुछ दिनों वाद माता कुमुनीका भी देहान्त हो गया । प्रतानरायने हमे भी भगवान्का मङ्गल-विधान माना । वे अव धरका चव काम करते हुए भी मनको भगवान्में लगाये रहते थे । भगवान्के नामका जय उनमे कभी लूदता नहीं था । उनके पुत्र दीनवन्दुरायकी अवस्ता जव वारह वर्षकी हुई, तब वह वीमार हो गया। उसे सालिगानिक क्वर हो गया। प्रतापराय तथा उनकी पत्नी मालतीने एकमात्र पुत्रकी इस अवस्थामें भी अपूर्व धेर्य, कर्तव्यनिष्ठा और भगवद्विधासका परिचय दिया। वे पुत्रकी रोग-शय्याके पान वैठकर उसे बरावर भगवान्की कथा और उनका मङ्गलमय नाम सुनाते रहे । रात-दिनकी भगवच्चिसे रोगी वालकका मन संसारसे हरकर भगवान्में रूप गया। इसी अवस्थामें उत्तर्व मृत्यु हुई।

प्रतापराय और मालगीने सोचा—'भगवान्ने ही यह पुत्र दिया था। उनको इससे अन कोई और सेवा लेनी होगी, इसलिये बुला लिया। अन हमे पुत्र-मोहसे पृयक् करके ने दयामय अपनी सेनामे लगाना चाहते हैं। मृत्यु तो आत्माकी होती नहीं और शरीर नश्वर है ही। संसारका यह संयोग-वियोग तो एक खेल है। इसके लिये दुखी होना व्यर्थ है।'

कुछ समय वाद छोटी वहन माघवीके पति वछभराय रोगशय्यापर पड़े । वड़ी वहन लक्ष्मीने हठ प्रारम्भ किया— भीया ! तुम मगनान्हे प्रार्थना करो तो अवश्य बछमराय खस्य हो लायँगे !'

प्रतारराय निष्काम मक्त ये । मगवान्की मिक करके प्रमुसे वटलेमें घन, पुत्र, प्रतिष्ठा, जीवन आदि जो लोग चाहते हैं, वे मिक्कि महत्त्वको नहीं जानते । वे तो नश्रर पदायोंको ही साल्य माननेवाले विपयी लोग है । मगवान्को वे इन पटायोंकी प्राप्तिका साधन वनाते हैं । वे विपयोंको मगवान्छे मी कँचा माने वेठे हैं । प्रतापराय विपयोंछे विरक्त ये। अपना हो या आत्मीयका हो, जीवन तो नश्रर ही है । ऐसे नश्रर जीवनके लिये प्रमुसे प्रार्थना करना मूर्वता है । यह वान जानने हुए भी वहनके अनुगेवको वे टाउ न सके । दूसरे दिन मगवान्से प्रार्थना करनेपर वे गर्जा हो गये ।

रानको गेगी बहनोईकी शब्याके पास प्रतारगय बेठे थे। वहीं गेगीकी स्त्री माधवी मी बेठी थी। रानके नीसरे पहरमे होनोको तन्त्रा था गयी। प्रतारगपने हेन्वा—कमरा च्योतिमें जनमग कर रहा है। मनवान्त्रे चार पार्यट विमान छेकर आपे है। वे गेगीने बहु गई है—'बड़म! तुम बड़े पुण्यान्या और अनवडमक हो। फिल्डे जन्ममें ही तुम मगवान्के दिव्य धाममें पहुँच गरे होने किंतु माधवींके साथ वचनबह होनेसे तुमको एक जन्म और छेना पड़ा। माववी पात्रता है। तुम्होरे शरीर छोडने स्व स्तारों होनर तुम्होरे माथ ही वह भी मनवान्के धामको चलेगी। हमलोग तुम्हेरे साथ ही वह भी मनवान्के धामको चलेगी। हमलोग तुम्हेरे स्वारायके दिवे साथीं होने करने प्रार्थना करनेवाले है। वे मक्त है। तुम जानते ही हो कि मक्त प्रार्थना करनेवाले है। वे मक्त है। तुम जानते ही हो कि मक्त प्रार्थना करनेवाले है। वे मक्त है। तुम जानते ही हो कि मक्त प्रार्थना करनेवाले है। वे मक्त है। तुम जानते ही हो कि मक्त प्रार्थना करनेवाले है। वे मक्त है। तुम जानते ही हो कि मक्त प्रार्थना करनेवाले हो वे सक्त है। तुम जानते ही हो कि मक्त प्रार्थना करनेवाले हो वे सक्त है। तुम जानते ही हो कि मक्त प्रार्थना करनेवाले जाना स्त्रार्थना की नो तुमको छुल दिन और संसारमें गहना होगा। तुम्हारी क्या गय है?'

रोगीकी आत्माने कहा—'आग्लोग यह क्या कहते हैं १ प्रताग्गा मगजान्के मक्त हैं । वे मगबान्के मङ्गल-विधानको मन्त्रा, क्या रोजेंगे १ वेएक जीवको प्रमुखे मिडनेम केने बाधा हेना चाहेगे ? आग्डोग मुझे अमी ले चलिये । मुझे तो एक क्षणका विख्न मी अमुहा हो रहा है ।'

प्रनापगयके नेत्र जुले । उन्होंने देजा कि उनके रोगी बहनोर्ट अचेन हैं, किंतु उनके मुखपर आनन्दकी आमा है । हसी समय पान वंठी छोटी बहन माधवी मी चाककर जग पड़ी । उसने मी वही हम्य देखा था, जो प्रनाररायने देखा था । साथ ही वह मगवान्के दिव्य होककी सुपमा मी देख

वार्री यी। व्याने स्वप्नका हाल कहकर हाय लोड़कर वह प्रतापराप्र वोली—'मेरा। मेरे स्वामी और मैं—हमलोग मरते कहाँ हैं हम तो मगवानके दिव्य लोकमें ला रहे हैं। तुम इसमें वाघा क्यों टेने लगे १ तुम्हें तो प्रसन्न होना चाहिये न।'

प्रतापरायके नेत्र मर आये । वे मन-ही-मन सोचने टंगे—'में किननी मूर्खता करने जा रहा था । अदूरदर्शी प्राणी अपना कल्याण खयं तो देख नहीं पाते । वे तो नरकके कीड़ेकी मॉित नरकमें ही पड़े रहना चाहते हैं । रोगीके कुपच्य चाहनेकी मॉित ही हमारी प्रार्थना है । दयामय मगवान् जीवका सदा ही मङ्गल करते हैं । अपनी ओरसे प्रमुसे कुछ प्रार्थना करना तो उलटे ठगाना है । हम प्रार्थना करके कमी-कभी सर्वथा अपने कल्याणके विपरीत वस्तु मॉग टेते हैं । उनमे कुछ हित तो होता नहीं, उजटे हमारा वान्नविक हिन कक जाता है । मगवान्मे कुछ भी प्रार्थना करके मॉगना केवउ मूर्खना है । वे द्यामय प्रमु मुझे खमा करें ।

इमी ममय ब्रह्मने ऑर्खे खोर्छ । उनके मुखने प्रणव (ॐ) की व्विन निकरी और मस्तक फट गया । प्रातःकाउ माधवी अपने पितिके टेहको छेरर चिताम बैठ गयी । वह सती हो गरी । बहिन-बद्नोर्टकी ऐसी मृत्युसे प्रताप्रयको प्रमन्नता हुई ।

प्रतापराय महाजनीका काम करते थे। एक बड़ा-सा लोहेका सदूक था उनकी बठकमे। लोग आकर अपने गहने आदि थर्जी पोठकी, पेटी आदिम अपने हाथसे ही सदूकमें रख जाते ओर राये ले जाते थे। सुविधा होनेपर व्याजसमेत राये दे जाते और सदूकमेंने अपना नामान न्वय ले जाते। प्रतापराय केवल बहींमें रायोका लेन-देन मर लिखते थे। संदूकमें क्या रक्ता गया, वे यह कमी देखते नहीं थे। उनके इस व्यवहारको देखकर कुछ लोगोंके मनमे लोम आया। चार दुट पुनर्योने मिलकर पड्यन्त्र किया। एकने एक हिल्लेमें कंकड-यत्थर मरे और तीनने येलियोमे बारी-वारीसे चारों हिल्ला तथा यंलियों लेकर आये। उन्हें सदूकमें रखकर रूपये ले गये।

कुछ ममय वाद एक आया और उसने व्याजसमेत रूपने देकर अपना डिक्या निकाला । उसने वहीं डिब्बेको खोला और कंकड-पत्थर भूमिनर डाक्कर चिछाने लगा— भोरे गहने कहाँ गये १ मैंने तो तुम्हें ईमानदार समझा था. पर तुम्हारी यह वेईमानी १ लाओ, मेरे गहने सीधे दे दो । प्रतापराय तो इक्के-बक्के हो गये। उन्होने वहुत समझायाः पर उस धूर्तको समझना तो या ही नहीं। उसी समय नधे- वधे द्येष तीनो भी आ गये। उन्होने भी अपनी थेलियों संदूकि से वहाँ एकत्र लोगोंके सामने निकालीं। चारोने ऐसा टंग बनायाः जैने उनका परस्पर कोई परिचय ही न हो। चारों थैलियोंसे बंकड-पत्थर निकले। अब तो दर्गकोंको भी विश्वास हो गया कि अवस्य प्रतापरायने वेईमानी की है। सब लोगोंने उन्हें देईमानः वूर्तः पालण्डी आदि कईना प्रारम्भ कियां।

वंगालमें उस समय मुचल्मानोका राज्य था। धूताने कार्जाको लोम देकर पहले ही मिला लिया था। न्यायका नाटक रचा गया। प्रतापरापको जेउकी सजा हो गर्पा। उनका घर-द्वार खेत, पद्म आदि सम्पत्ति सम्बन्ध आपत हो गर्पा। कार्जने तथा पह्म पत्ति निकाले जानेपर टाकुरजी तथा अपनी मह्जारकी मिटारी लेकर अपने माईके घर चली गनी थी। गाँवके लोगोने कार्जाने चिकायत कर दी। मालती पकड़ मंगायी,गनी। ठाकुरजीके गहने छीन लिये गने। जत जापदादको चुरानेके जुर्मने मालगोको भी सजा हो गर्मा। जेलका दारोगा मला आदमी था। उसने मालतीको प्रतापरामके साथ ही रख दिया।

घन-सम्पत्ति गयीः अपने-पराये समीने अपमानित किना कागगार मिला। यह सब किसी अपराधसे नहीं हुआ। यह हुआ धर्न करते। लोगोपर विश्वास करते । दूनरा होता तो करता—'धर्मकी वात व्यर्थ है । मगवान् करी होते तो क्या मुझ निरपराधकी रक्षान करते १ द्रीपदी आदिकी वाते पोधियोन क्लानाचे लिखी गर्ना है । मत्र बहम है ।' लेकिन प्रतापराय ऐते 'हुलमुल भगत' नहीं ये । उन्होंने सोचा—'अवस्य मेरे पूर्व तनके ही किसी पानका यह सब फल है । मगवान् तो दयासागर है । उनके प्रत्येक विधानने जीवका मङ्गल ही होता है। मैं व्यर्थ ही लेन-देन तथा खंसारके व्यवहारमे उल्ला या । त्रमुने मुझे वहाँ एकान्तमे भजन करनेका अवतर दिया है। प्रमो ! हन तर दया करो । हमको ऐसा चरटान दो कि हुम्हाग भन्न हमने कभी न छूटे । हम तो हुम्हारा दर्शन भी नहीं चाहते। तुम दर्नन दो और वहीं भजन छीन हो तो हमें दुम्हार ऐसे दर्जननी इच्छा नहीं है। हम तो तुम्हारा भजन चाहते हैं। हमपर दया करो।'

निष्णम भक्तनी प्रार्थना और उसके हृदयना मान समहत्तर मगनान् प्रमन्न हो गये। जेल हानेकी वह कोठरी भगनान्के प्रमट होनेसे धन्य हो गयी। प्रतापराय और मानती उन रूपांगको देखकर सुधिनुधि हो वंदे। वे मगनान्के चरणापर होट गये। अपने ऑनुओसे उन सुर-निपूजित चरणक्रमणोको उन्होंने धो दिया। प्रमुने करा—पंग तुमलोगोपर बहुत प्रमन्न हूँ। ने तुन्हें विशेषरूपने अपनाना चाहता था। इसीसे इन कटोक यहाने तुम्होरे पूर्व हत करोंनो मेंने सुगता-कर समात कर दिया है। तुम्हारी बहुत कठिन परीक्षा हो सुनी। अब तुन्हें जो मॉगना हो, मॉन हो। प्रतापरायको तो भजनने अधिकादिक पीतिको छोड़कर कुछ मॉगना था नहीं। प्रमुने अभीष्ट वर दिया उन्हें और अन्तर्धान रो गये।

इघर काजी और चारो पड्यन्त्रकारियों ने द्यारमें गलित कुछ हो नना। उनकी बुरी दशा हो गयी कुछ ही दिनोंमें। काजीकी बुडिमान् स्पीने नमझाया—प्यह भक प्रतानरायको निरपराघ सतानेका फल है। उसके मानी मॉगनेसे यह रोग दूर हो सम्ता है।' काजीको क्रीकी दात जॅच गयी। वह तथा चारों पड्यन्त्रकारी प्रतानरायके पास आये। प्रतानराय और मानती जे उसे छोड दिये गये। ये होग देरोंपर गिर-कर कहने लगे—प्जाप सर्दमा निर्दोप हं। हमलोगोंने खार्यर छूटा कच्छ लगाया था। आप हमें क्षमा कर हैं। हमारे इस रोगको आप ही दूर कर समते हे।'

प्रतापरायने उन्हें उद्यागे । उनके चरीरपर हाथ परते हुए मगवान्ते प्रार्थना करने लगे—प्रमो । ये विचारे बहुत दण्ड पा चुके । अव आप इन्हें अना नर दें । इनकी कृपा न होती तो मुन्ने जेन्ने आपके दर्शन नेते होते । मुझपर तो इन्होंने उपकार ही निया है । आप इनकी रक्षा करें ! रक्षा करें । इतना कहते ही उन पॉन्डोंने नरीर खखा हो नये । इनके चिह्नतक नहीं रहे । अब तो गॉवके लोग मी आ-आकर प्रतापराप और मार्क्तीके चरण द्क्रार अपने कहे हुए कर्ड शन्दोंके लिये बार-बार समा मॉगनं लगे ।

काजीने प्रतानसम्बन्धी वारी सम्पत्ति होटा दी । प्रतापसम् वो अब सम्पत्तिका क्या काम । उन्होंने वह सब गरीबोंको बॉट दी । र्हाको माय हेकर वे चृन्दावन चले आये । तीस वर्धतक निरन्तर मगवान्त्रा मजन करते हुए श्रीधामञ्चन्दावनमें वे रहे और जिर भगवन्ताम हेते हुए नश्वर देह त्यागकर गोलोक पथारे ।

## भक्त लोकनाथ गोस्वामी

बगालके जैसोर जिलेमे तालखड़ी नामका एक छोटा-षा मामूली गाँव है। लगभग चार सौ वर्ष पूर्व इस गाँवमे एक बहुत ही सम्प्रान्त कुलके पद्मनामचक्रवर्ता नामक ब्राह्मण रहते थे। इनकी पत्नीका नाम था सीतादेवी। धर्मप्राण ब्राह्मण-दम्पतिका एकमात्र पुत्रः था होकनाथ । घरमे वैष्णव उपासना परम्परास चली आ रही यी । स्वय पद्मनाभ चक्रवती श्रीअद्वेत प्रभुके ।श्रेप्य थे स्रोर सदा उन्हींकी सेवा-ग्रश्रपामे लगे रहते थे। इन सव कारणीं होकनाथको बहुत ही दिन्य सस्कार प्राप्त हुए। उसकी प्रतिमा अत्यन्त अलोकिक थी। वह बालकपनमं ही सस्कृतका विद्वान् वन गया। साथ ही उसका हृदय भी बड़ा प्रेमी, भक्तिपरायण एव निर्मल था। श्रीकृष्णका नाम उसे प्राणीसे भी प्यारा था । कहीं किसीसे गोविन्दः वासुदेवः माघव, नारायण, हरि सुना और लोकनाथकी कुछ-की-कुछ दशा हो जाती। ससारकी कोई चर्चा लोकनाथको जहर-सी छगती ।

प्रेमावतार महाप्रमु, श्रीचैतन्यदेवका नाम और यश बगालके कोने-कोनेमे शुद्ध पक्षके चन्द्रमार्की तरह बढ रहा या। लोकनाथके कानोतक भी यह बात एक त्फान लेकर पहुँची। लोकनाथ उनके दर्गनोके लिये तड़फड़ाने लगे। हे रात-दिन एकान्तमं रोया करते। वे अत्यन्त उदाल रहते एवं उनका मन किसी भी वस्तुमं नहीं लगता। मा-बापको भय था कि महाप्रभुके सगमे पड़ जानेपर यह लड़का वेहाथ हो जायगा—उन्होंने बहुत प्रयत्न किया कि वह घरमे ही रहे, किन्न लोकनाथ नहीं कि एव एक दिन रात्रिमे चुपचाप चल पड़े।

रातमर लोकनाय चलते रहे। दूखरे दिन सन्धासमय व नवद्वीप पहुँचे। नवद्वीप पहुँचनेपर पता चला कि महाप्रभु एक प्रसमें कीर्तन करने गये हें। देखा कि महाप्रभु एक उच्च सासनपर विराजमान ह ओर श्रीवासादि भक्तंकी टोली उन्हें चारों ओरसे घेरे हुए हैं। त्येकनाथकी वाणी मूक थी। हिए गई। सो गड़ ही गयी। एकटक महाप्रभुकी ओर देखते ही रह गये। ऑगनमें प्रतिमाकी तरह खड़े इस सुकुमार वालकपर महाप्रभुकी हिए गयी। वे दौड़े—दोनो बाहे फैलाये और लोकनाथको उन्होंने अपनी भुजाआके पागमें बॉध लिया। भावावेक्स वे प्रभुके वक्षः स्थलपर मूर्छित हो गये।

लोकनाथको कुछ पता नहीं । लोकनाथ अब पहलेके लोकनाथ नहीं रहें । उनके रोम रोमसे कृष्ण-कृष्णकी मधुर ष्विन आ रही थीं । उनका अड्ग-अड्ग हरि-हरि पुकार रहा था । प्राण प्राणसे प्रभुकी प्रीति छलक रही थीं । महाप्रभु उनके द्वदयसिंहामनपर अपने समस्त प्रेम, सम्पूर्ण सौन्दय और समग्र आनन्द-श्रीके साथ प्रकट हुए थे ।

लगातार पाँच दिनांतक वे इस अपूर्व पागलपनमें रहे। छठे दिन महाप्रभुने लोकनाथको वृन्दावन जानेका आदेश दिया। वे कहने लगे—'भाई। वृक्षोके नीचे जहाँ स्थान पाओं, वहीं पड रहो। आसपासस मञ्जक्ती माँग लाओं और ओढनेके लिये चिथडोकी गुदडी ब्रना लो। श्रीयमुना-जीका जल भरपेट पीओ। सम्मानको कराल विप समझो एव नीचोंके द्वारा अपमानको अमृत। श्रीरावा माधवका मजन करो। किंद्र मित्र ! वृन्दावनको मत छोड़ना।'

महाप्रभुकी आज्ञाको लेकना य टाल नहीं सके एव महाप्रभु-का यह आदेश लेकर कि चीरघाटपर कदम्ब, तमाल और बकुल-की सघन कुझोंके नीचे बैठकर प्रेम साधनमें लगे रहो—वे रोते-रोते उनसे विदा हुए। इनके साथ गदाधर पण्डितके शिष्य भूगर्भ भी तेयार हो गये।

बृन्दावनकी दशा उन दिनो विचित्र थी। घने जगलो एव भूमिगायी अस्त व्यस्त खँडहरोके सिवा वहाँ कुछ भी नहीं था । वृन्दावनके निवामी भी उस पावन भूमिके महत्त्वको भुला बैठे थे । उन्ह वहाँ न तो चीरवाट मिला न वशीवट, न निवुचन, भाण्डीर वन, ज्याम और रावाकण्डही। क्या करें, कहाँ जायें, पता लगाये तो केंसे १ अन्ततोगत्वा निराश हो सर्वतोभावसे वे श्रीरावारानीकी गरण होकर भोविन्द-गोविन्द हरे मुरारे, रावाकुष्णः गोतीकृष्णः श्रीकृष्ण प्यारें का कीर्तन करने छगे । सहसा एक दिन उन्हे चीरघाटका पता लग गया। ये वहाँ अत्यन्त प्रेमानेशका जीवन निताने लगे । लोगोमे इनकी प्रसिद्धि भी हुई, लोगोंने इनके लिये कुटिया भी बनानी चाही । परत इनके लिये तो निश्चन किया हुआ था कि रहना किसी पेड़के नीचे ही। यहच्छारे जो कुछ मिछ जाता, उसीरे पेटभर यमुनाका जल पीकर मस्त रहते ।

कुछ दिनो पश्चात् लोकनाथने महाप्रभुके सन्यासकी बात सुनी। साथमे यह भी सुना कि वे दक्षिण भारतमे तीर्ययात्राके लिये गये हैं। ये अत्यन्त उत्कण्ठावश इनसे मिलने दक्षिण भारत पहुँचे तो वहाँ पता चला कि वे बृन्दावनके लिये चल पढ़े। ये बृन्दावन पहुँचे तो पुनः पता चला कि वे बृन्दावनके लिये चल पढ़े। ये बृन्दावन पहुँचे तो पुनः पता चला कि वे बृन्दावनसे पुरीके लिये चल पढ़े। लोकनायका इदय वैठ गया। परतु स्वप्नमे श्रीमहाप्रभुने इन्हें समझाया कि 'पुम निराश मत होओ, मैं अब राहका भिलारी हूँ। पुम मुझे इस वेषमे देखकर बहुत दुःख पाते, इसीलिये में पुमसे नहीं मिला।'

अब लोकनाथ और भूगर्भने चीरघाटपर अपना डेरा जमा लिया और अन्तकालतक ने वहीं वने रहे। रात-दिन कृष्ण-कृष्णकी रट लगाये रहते और रातको वस एक-दो घटे स्रो लेते। न कभी किसीने मिलते न वात करते। लोकनाथने अपने शेप जीवनके दिन बुन्दावनमें भगवान्के भजनका आश्रय लेकर एक आदर्श प्रेमी एवं आदर्श विरहीके रूपमे न्यतीत किये।

'श्रीचैतन्य-चरितामृत'के रचियता श्रीकृष्णदास कविराज अपने प्रन्यके प्रणयनके पूर्व लोकनाय गोस्वामीके चरणोंमें आशीर्वाद लेने आये। लोकनायने उनके लिये सहपे हाँ भरी, परतु अपनी एक गर्त रक्खी—वह यह कि इस प्रन्यमे उनकी कहीं भी न तो चर्चा आये न उनसे महाप्रभुके सम्बन्धकी ही बात लिखी जाय।

इतनी मूक और निरीह उपामना यी छोकनाय गोखामीकी।

## मक्त श्रीनिवास आचार्य

श्रीगौराङ्गदेवके अनन्य भक्तोमे श्रीनिवास आचार्य भी एक महाभक्त हो गये हैं। नवद्वीपसे सात-आठ मील दूर चाकन्दी (जिला वर्दचान ) ग्राममे इनके पिता श्रीगङ्गाधर भद्दाचार्य साहित्य एवं व्याकरणके असाधारण पण्डित समझे जाते थे । ये वहे उदार थे । श्रीचैतन्यदेवकी गुणगरिमा सुनकर इनकी प्रीति उनके चरणामे दिन-दिन वढती ही जाती थी । एक दिन जब इन्हें यह सवाद मिला कि जबसे निमाई पण्डित गयासे छौटकर आये हैं, तबसे अपना सारा पाण्डित्य मुलाकर भगवत्प्रेममे मतवाळे हो गये है एवं अपने श्रीहरि-कीर्तनके द्वारा नवद्वीपवासियोको भी मतवाला वना रहे हैं, ये रक न सके और गौरदर्शनके लिये चल पड़े। अपनी चृद्धा माता और नवयौवना पतीको मगवान्के भरोसे छोड निमाई पण्डित श्रीकेगवभारतीसे संन्यास-दीक्षा लेकर संसार-त्यागी और भगवदनुरागी वन रहे हैं--यह दृश्य देखकर गङ्गाधर पण्डित भी अपने-आपको सँभाल न सके । वे फूट-फूटकर रोने लगे और रोते-रोते अचेत हो गये। तबसे गॉववाले इनकी चैतन्य-भक्ति देख इन्हे चैतन्यदासके नामचे पुकारने लगे।

चैतन्यदासका विवाह हो जानेके उपरान्त भी उन्हे बहुत दिनोतक कोई सन्तान नहीं हुई। कहते है पश्चात् श्रीचैतन्य-के आगीर्वादसे ही वैशाखी पूर्णिमाको ग्रुभ मुहूर्तमे परम- भागवत श्रीनिवासका जन्म हुआ । इनकी माता श्रीलक्ष्मी-प्रिया अत्यन्त धर्मपरायणा थीं । वे स्तन-पानके समय इनके कानोमें भगवान् एवं भक्तोके गुण चुनाती जातीं । पान्तः पहले-पहले इन्होने अपनी तोतली बोलीसे भगवान् एव मक्तोका नामोचारण ही प्रारम्भ किया । इनकी बुद्धि अत्यन्त कुशात्र थी । योग्य गुरुके मान्निध्नमें अल्पकालमे ही ये माहित्य, व्याकरण, न्याय, काव्य आदिके अच्छे पण्डित हो गये।

च्यो-च्यो श्रीनिवास युवा होते गये, उनके हृदयमे भगवदनुराग एवं विषय-विराग हढ होता गया । पिताकी मृत्युके पश्चात् ये अपने नानाकी सम्पत्तिके उत्तराधिकारी वन जाजिग्राम रहने छगे । अन वे एक नार श्रीचैतन्यकी पावन मूर्तिका दर्गन करनेके छिये तरस उठे । कठवा-निवासी श्रीनरहरि सरकारसे सछाह करके इन्होंने पुरीके छिये प्रस्थान किया । किंतु मार्गमे ही इन्हे पता चला कि गौरचन्द्रने तो गोलोकके छिये प्रस्थान कर दिया । यह दुःसंवाद पाते ही वे पछाड खाकर जमीनपर गिर पढे । अनतक चैतन्यके इन्होंने एक वार भी दर्गन नहीं किये थे, पर अन तो इन्हे ऐसा प्रतीत होने छगा कि चैतन्य-चरणोसे विद्यत होकर जीवन धारण करना ही व्यर्थ है । कुछ देर पश्चात् इन्हे नींद आ गयी । इसी समय श्रीचैतन्यदेवने दर्शन देकर इन्हें पुरी जाकर श्रीगदाधरजीसे भागवत पढनेको कहा ।

पुरी पहुँचकर ये श्रीगदाधर पण्डितके आश्रममे पहुँचे तो देखा वे भी श्रीगौरहरिके वियोगमे अचेत पड़े हैं। ये उनके चरणोमे लोट-लोटकर रोते-रोते श्रीचैतन्यका नाम मुनाने लगे—तब कहीं उनकी भूच्छा टूटी। महाप्रमुने उनको भी वही आशा दी थी, परंद्व उनके पास जो भागवतकी पुस्तक थी, उसके तो ऑसुओसे भीगकर कुछ अक्षर मिट—गये थे। अतः उन्होने इन्हे गौड देश जाकर नयी पुस्तक लानेको कहा। कित्र इनके लौटनेके पूर्व ही श्रीगदाधर पण्डित मी इस लोकमे नहीं रहे। थोड़े ही दिनोके पश्चात् इन्हे समाचार मिला कि श्रीगौरके परम अन्तरङ्ग श्रीनित्यानन्दः श्रीअदैताचार्य भी नञ्चर शरीरको त्यागकर गोलोकमे जा विराजे। सचमुच महापुरुषोका वियोग अत्यन्त दुःखदायी होता है। ये विक्षित्त-से श्रीगौराङ्गकी जन्मभूमिका दर्शन करने निकले तथा वहाँ उनकी धर्मपत्नी श्रीविष्णु-प्रियाजीसे मिले।

यद्यपि विष्णुप्रियाजी उस ममय कठोर तपमे रत यीं एवं किसीसे भी नहीं मिलती थीं, फिर भी इनसे वे अत्यन्त प्रेमसे मिली एव इन्हें आणीवाद दिया। श्रीअभिराम गोस्तामीने इन्हें वृन्दावन पहुँच श्रीरूप, सनातन एव रघुनाथदासके दर्शन करने तथा गोपालमझ्से दीक्षा लेनेको कहा। कितु वृन्दावन पहुँचते-पहुँचते इन्हें खबर मिली कि श्रीसनातन, श्रीरूप एव श्रीरघुनाथ तीनो ही परलोक सिधार गये। इसी प्रकार लगातार एकके बाद एक चोट खाते खाते इनका द्धदय विव्कुल जर्जर हो गया। इनकी बुद्धि काम नहीं देती यी—जैसे तैसे वृन्दावन पहुँचे। वहाँ जीव गोस्तामी इन्हें अपने आश्रममे ले गये एवं इन्हें श्रीचैतन्यके हाथका लिखा एक पत्र थमाया। श्रीचैतन्यके कर-कमलाङ्कित अक्षर देख ये भावमम हो जमीनपर गिर पड़े।

शुभ मुहूर्तमे गोपालमहके द्वारा इनका दीक्षा-सस्कार दुआ । अनन्तर जीव गोस्वामीसे इन्होंने वैष्णव ग्रन्थोंका अध्ययन किया । पश्चात् सबने यह तय किया कि श्रीरूप सनातनविरचित तथा अन्यान्य समस्त भक्ति-ग्रन्थोंसे सम्पन्न करके इन्हे श्रीनरोत्तम एवं श्यामानन्दके साथ गौड़ भेजा जाय । सभीने नेत्रोमे ऑस् भरकर, एक वैल-

गाड़ीमे एक मजबूत से संदूकमे इन सभी ग्रन्थोंके साथ इन्हें विदा किया । किंतु रास्तेमे विष्णुपुर (बॉकुड़ा) के पास डाकुओने इसे धनकी गाड़ी समझकर ऌट लिया । पुस्तकोके छिन जानेसे ये अत्यन्त विश्विप्त हो गये । इन्होने सभीको तो वापस विदा कर दिया एवं स्वयं यह निश्चय कर लिया कि जबतक पुस्तके नहीं मिलेगी, घर नहीं जाऊँगा। ये विष्णुपुरकी गलियोंमे ही घूम-घूमकर दिन विताते । जन अत्यन्त भूख लगती, तब किसी प्रकार रूखे-सखे अन्न से अपना पेट भर लेते । ये कभी कहीं किसी वृक्षके नीचे पड़े रहते एव कभी किसी । किंद्र भगवान्की लीलासे ही एक दिन कृष्णदास नामक ब्राह्मण, जो इन्हे कुछ पहचान गये थे, राजा हम्मीरकी भागवतकी कथामे ले गये। यह राजा हम्मीर ही उन डाकुओका सरदार था एव इसीने इनकी पुस्तके चुरायी थीं। भागवतवक्ता कोई वडे विद्वान् नहीं ये-वे तो मनमाना अर्थ किया करते थे। इन्हे यह अच्छा प्रतीत नहीं हुआ एव उसे शास्त्रार्थमे परास्तकर ये स्वय भागवत कथा कहने लगे । राजा हम्मीरको इनकी वाणीने खींच लिया । वह अपने कियेपर अत्यन्त पश्चात्ताप करने लगा एव उसने अपना दोप इनके सम्मुख स्वीकारकर इन्हे वे शास्त्र-प्रनथ लौटा दिये । वह पश्चात् राजपाट छोड् इनका जिष्य हो गया।

वहाँसे ये जाजिग्राम पहुँचे एवं वहीं रहकर अध्ययन तथा हिरिनाम-सङ्गीर्तनमे समय व्यतीत करने लगे। दीर्घकालके बाद अपने पुत्रको आया जान इनकी माता एवं सभी ग्रामवासी अत्यन्त आह्वादित हुए। इनके कारण गौड़के गॉव-गॉव एव घर-घरमे भगवनामका घोष सुनायी देने लगा। अन्तमे ये दूसरी बार वृन्दावन गये एवं वहीं श्रीधाममे ही रम गये। श्रीवृन्दावनिवहारीकी अनुकम्पासे उस पवित्र क्षेत्रमे ही हरिनाम लेते लेते इनकी अन्तिम घड़ी व्यतीत हुई। इनके पिता चैतन्यदासको श्रीचैतन्यने यह आशीर्वाद दिया था कि 'ग्रुम्हारे जो पुत्र होगा, उसके अदर मेरा प्रकाश रहेगा।' चैतन्यका वह चैतन्यमय प्रकाश असख्य अन्यकारपूर्ण हृदयोंको प्रकाशित करता हुआ अन्तमे महाप्रकाशमे जा मिला।

## भक्त हरिदास यवन

'भगवन् ! जुझे मारनेवाले इन श्रूले हुए जीवोंको अपराघसे मुक्त करो, इनपर अमा करो, दया करो !' ( इन्वास )

हिरदासजी यहोहर जिलेके वृहन गाँवन एक गरीव सुसल्मानके घर पैटा हुए थे। पूर्व-सम्कारवंग लडकपनरं ही हरिदासजीका हरिनाममे अनुराग था । ये घर-द्वार छोटकर मनत्रामके पत देनापोल्के निर्जन वनमे छुटी बनाकर रहने लगे थे । हरिटामर्जा वहे दी क्षमाशील, शान्त, निर्मय और हरिनानके अटल विश्वासी साधु थे। कहते हैं कि इरिदासजी प्रतिदिन तीन लाख हरिनामका जप जोर-जोरते किया करने थे। जोरसे जप करनेका उनका उहेर्य यह था कि हरिनाम वडी विलक्षण सुवा है, जोरमे जप करनेमे उस सुधाका रस सब हुननेवालोंको भी मि ता है। कितने ही भक्तलोग नित्य हरिदासजीके दर्शनोके लिये आते थे और उनके चरण छुटर घन्य होते थे । वे सबको हरिनाम लेनेका उपदेश देते थे और कहत थे कि विना हरिनामके आदमीका उद्धार नहीं हो सकता । गरीर-निर्वाहके लिये वे गॉवरे भीख मॉन लाया करते थे। किसी दिन कुछ अधिक मिल जाता तो उसे वाल्कों या गरीबोको बॉट देते। दूसर दिनके लिये समह नहीं रखते । इनके जीवनकी दो-र्तान प्रधान घटनाएँ पटिने।

एक बार वनग्रमके रामचन्द्रखाँ नामक एक दुष्टह्दय जमींदारने हरिदासजीकी स्थान नष्ट करनेके लिये धनका लालच देकर एक सुन्दर्रा वेक्याको तैयार किया । वेक्या हरिदासजीकी सुटिनापर पहुँची, वे नामकीर्तनमे निमम थे । हरिदासजीका मनोहर रूप देखकर वेक्नाके मनमे मी विकार हो गया और वह निर्लंजनासे तरह-तरहकी कुचेष्टाएँ करने लगी । हरिदासजी रातमर जप करते रहे, सुछ भी न वोले । प्रात काल उन्होंने कहा, नामजप प्रा न होनेसे में नुममे बात न कर सका ।

वेश्या तीन राततन्त्र लगातार हरिदामजीजी कुटियारर आकर अनेक तरहकी चेष्टा वर दार गयी। हरिदामजीका नामकीर्तन क्षणभरके लिये भी कभी कजता नहीं था। चौथे दिन रातको वह हरिदासजीकी कुटीपर आकर देखती है कि हरिदासजी वड़े प्रेमसे नामकीर्तन कर रहे हैं, ऑखोसे ऑसुओंकी घारा वहकर उनके वक्षास्थळको घो रही है। वेखा तीन रात तरिनान सुन चुरी थी, उसरा अन्त'करण बहुत कुछ गुढ़ तो चुका था। उनने मोचा, 'जो मनुष्य इम तरह हुन जेडी परम सुन्दर्गके प्रहोमनकी कुछ भी परवान करंत्र तिनानमं इतना उन्मत्त हो राहै, वह कोई साधारण मनुष्य नहीं है। अवन्य दी इनको कोई ऐमा परम सुन्दर पदार्थ प्राप्त है, जिनके म्यमने जगत्रे मारे रूप तुच्छ है।' बेट्याम हृदय बद र गया, फॅमाने आपी थी, स्वय फॅल गयी। मानु-अवजाते अनुतानमे नेकर वह तरिदाम-जीके चरणीं पर पड़ी शार वोती, 'त्वामी! मे मापापिनी हूँ, मेरा उदार करो।' हरिदानजी उसे हरिनाम-दानसे हनार्थकर वहाँसे चल दिये। बेन्या अपना मर्चन्व दीन-दुरियोंनो इटाकर नर्भावनी बन गयी और उमी कुटियांन रहनर नजन बरने लगी और आगे चलकर वह महान् मक्त हुई। यह साधुमङ्ग और नामश्रवणका प्रत्यक्ष प्रताप है।

इस प्रकार वेदयाका उदार करके हरिदासजी शान्तिपुर गये । अहताचार्रजी नामक एक प्रसिद्ध विद्वान् वेष्णव वहाँ रहते थे । उन्हाने हरिदासजीको वड़े प्रेमने अर्ग घरमे ठहराया । दोनोमे वड़े प्रमे हरिचर्चा होने लगी । अहताचार्यजी भागवत आदि प्रन्योको पढकर हरिदासजीको स्नाते थे । उन्होंने अर्ग प्रामे निकट हरिदासजीके लिये एक गुफा बनवा दी थी । हरिदासजी उसीमे हरिभजन किया करते थे । केवल दोपहरमे अद्वेताचार्यजीके घर आक्रर भोजन कर जाना करते थे ।

श्रान्तिपुरके पास ही फुलिया गॉव है। यह ब्राह्मणोंकी वस्ती है। यद्यपि हरिदासजी यवन थे, फिर भी वे जिन प्रेम और भक्तिते हरिकी सेवा करने थे, उससे सब लग उनका बड़ा आदर करते थे। वे नित्य गङ्गासान करते और बड़े प्रेमसे हरिनामका उच्चारण करते थे।

उस तमा मुसल्मानांका राज्य था। हिंदुओको अपने धर्मविधासके अनुकूल आचरण करना कठिन था। ऐसे समप्रमे हिरदामजीका मुसल्मान रत्ते हुए ही हिंदू-आचरण करना अविकारियोंको बडा खटका। इसिटिंगे गोराई काजीने मुहुकपतिकी अदालतमे नालिया की कि हरिदासको राजदण्ड मिलना चारिये। अतएव मुहुकपतिके आजानुसार हरिदासजी पकड़कर बुलाये गये और जेलखानेमे डाल दिये गये । उनकी निरफ्तारीले फुलियाने लोगोने हृद्योंमें े वडी चोट लगी ।

वहाँ जे उखानेमें कैदियोंने हरिदासजीके प्रति वडे मिक्त-भावका परिचय दिया । हरिदासजीने कट्ठा, 'जैसी मगवान्की मिक्त तुमने इस समय की है, वैसी ही सदा मगवान्मे वनाये रक्को । तुम दो-तीन दिनमे छोड दिये जाओगे ।' उनकी वाणी सत्य निकली । वे दो-तीन दिन बाद छोड दिये गये ।

वब हरिदासका मुकदमा लिया गरा, तव अदालतमें वडी मीड थी। न्यायाधीयने हरिदासजीका सम्मान करके उनको अच्छी तरह वैठनेके लिये आसन दिया। न्यायाधीयने हरिदासजीसे मधुर शब्दोमें कहा कि 'आप बढ़ें माग्यसे तो मुसल्मान हुए फिर काफिरोके देवताओं के नाम क्यों लेते हो और उन्हींके से आचरण क्यों करते हो ! मैं तो हिंदूका मोजन भी नहीं करता। इस पारसे मरनेके बाद मी आपका उद्धार नहीं होगा। अब आप कलमा पढ ले तो आपकी रक्षा हो जायगी। रहिदासजीने विनयपूर्वक उत्तर दिया—'हे पूल्य न्यायाधीश! इस संतारका मालिक एक ही है। हिंदू और मुनल्मान उने अलग-अलग नामोने पुकारते है। मुझे जिस तरह रुचता है उसी तरह में ईश्वरकी सेवा करता हूँ। यदि कोई हिंदू मुनल्नान हो जाता है तो हिंदू उत्तर अल्याचार नहीं करते। मुझे और कुछ नहीं कहना है।

हरिदासजीकी विनयपूर्ण और ठीक वार्ते सुनकर सव प्रसन्न हुए। न्यायावीश मुख्यपित भी प्रसन्न हुए। पर गोराई काजी किसी तरह भी माननेवाला आवमी नहीं था और उसके हृदयमें दयाका लेश भी नहीं था। उसने न्यायाधीशसे कहा कि 'कानूनके अनुसार हरिदासको सख्त सजा होनी चाहिये, नहीं तो, इनकी देखा-देखी और मुसद्मान भी हिंदू हो जायेंगे और इससे इस्लमका वडा अहित होगा। अदालतने हरिदासजीसे कहा—'ऐसी दशमें या तो आप हरिनाम जपना छोड दे, नहीं तो आपको नस्त सजा भोगनी पड़ेगी।' हरिदासजीने उत्तर दिया—

खड खड कर देह यदि जाय प्रान ।'
तत्रृ आमि बढने ना छाडिव हरिनाम ॥
अर्थात् 'हमारी देहके दुकड़े-दुकडे कर दो, चाहे प्राण

भी चले जाय तत्र भी हम सुँहसे हरिनामका कहना नहीं छोडोंगे।

यह सनकर न्यायाधीशने काजीकी मलाहसे उन्हें यह सजा दी कि वाईस वाजारामे घुमाकर इनकी पीठनर इतने वैत ल्गाये जायॅ कि इनके प्राण निकन्न जायॅ । पापाणहृदय सिपाहियोंने हृदयविदारक दुष्कर्म आरम्म कर दिया। पर हरिदासजीके मुखसे उफ निक बना तो अलग रहा, वे वड़ी प्रसन्नतासे हरिनाम-कीर्तन करने छगे । विपाही मारते हुए 'हरि' नाम छोडनेको कहते । हरिदासजी कहते--'एक वार हरिका नाम फिर लो और मुझे मारो ।' आखिर चिनाहियोंकी दशापर दया करके हरिदासजी अशुपूर्ण नेत्रोंसे भगवान्ने पार्थना करने लगे-- भगवन् ! मुझे ये लोग भूलवे पीट रहे हैं। इन जीवोको इस अगरावसे मक्त करो, इनपर क्षमा करो-कृपा करो ।' यों कहते-कहते हरिदासनी वेहोश हो गये। उन्हे मरा समझकर मिनाहियोने काफिरको कत्र देना मनामित्र न नान गङ्गामे वहा दिया । थोड़ी देर वाद हरिदास-जी चेतन होकर किनारेपर निकल आये। इम घटनाका न्यात्राघीश मळकाति और कानी दोनापर वडा प्रभाव पडा और वे भी इनके चरणोपर गिरकर इनके अनुपायी वन गये और हरिनाम लेने लगे । उनकी सन्ची शुद्धि हो गयी !

एक बार हरिवासजी सप्तग्राममे हिरण्य मजूमदार नामक जर्मादारकी समामे हरिनामका माहात्म्य वर्णन करते हुए कह रहे ये कि 'मिक्तरूर्वक हरिनाम छेनेसे जीवके हृदयमें जो मिक्त्रिमका सञ्चार होता है। वही हरिनाम छेनेका फछ है।' इसी वातचीतमे जर्मादारके गोपाछ चक्रवर्ती नामक एक कमचारीने हरिनामकी निन्दा करते हुए कहा कि 'ये सब मानुकताकी बाते है। यदि हरिनामसे ही मनुष्यकी नीचता जाती रहे तो मै अपनी नाक कटवा डाक्ट्रं।' हरिदासजीने वडी हृदतासे कहा—'माई! हरिनामसरण और जपसे यदि मनुष्यको मुक्ति न मिले तो मै भी अपनी नाक काट डाक्ट्रंग।' कहा जाता है कि दो-तीन महीने वाद ही गोपालकी नाक कुछरोगसे गलकर गिर पडी! हरिनाम-निन्दाका फल तो इससे भी नुरा होना चाहिये!

इसी समन चैतन्य महाप्रभु नवद्वीपमे हरिनाम-सुवा वरसा रहे थे। हरिदामजी भी वहीं आकर रहने और हरि-कीर्ननका आनन्द खूटने लगे। चैतन्य देवकी आजासे हरिनाम के मतवाले हरिदास जी और श्रीनित्यानन्द जी दोनों नाम-कीर्तन और नृत्य करते हुए नगरमे चारो ओर घूम- फिरकर दिनभर नर-नारियों हो हिर-नाम दितरण करने छो ।

अन्तने श्रीचैतन्यके सन्यासी होनेके बाद हरिदासजी पुरीने आकर श्रीचैतन्यकी आज्ञाने काणी मिश्रके वर्गीचेमें कुटिया बनाकर रहने लगे। दही इनकी मृत्यु हुई। मृत्युके समन श्रीचैतन्य महाप्रभु अपनी भक्तमण्डलीसहित हरिदासजीके पास ये। हरिदामर्जाने मृत गरीरको ००। श्रीचैतन्य नाचने छगे। अन्तमं मृत गरीर एक निमा रक्ता गया। श्रीचैतन्य स्वयं क्षीतंन करते हुए आगे-आ चले। श्रीचेतन्यने हरिनामर्जी ध्वनिसं नमोमण्डल्प्न निनादित करते हुए अपने हाथो हरिटाम्प्रे श्वको नमानि । किया।

# भक्त लोचनदास

**3** 

वंगालके वर्दवान जिलेमें कोग्राम नामक स्थान मक्तवर श्रीलोचनदावजीकी जन्मभूमि था। घर सम्पन्न था। लोचनदाव ध्यपने माता-पिताकी एकमात्र चन्तान थे और उनका निन्हाल भी उसी गाँवमें होनेके कारण वृद्ध नाना-नानी भी उनको बहुत ही प्यार करते थे। इस प्यार-दुलारके कारण लोचन-दासका वाल्यजीवन प्रायः हसने-खेलनेम ही बीता। उन्हें पटने-लिखनेका विशेष अवसर नहीं मिला।

घरमे सम्पन्न होने और माता-पिता तथा नाना-नानीके परम स्लेट्से सदा पछे होनेपर भी लोचनदासका मन किमी पूर्वस्कारका विपयोम नहीं लगता था। वे खेलनेमें ही मिट्टीके महल बनाते और उन्हें फिर विगाडकर कहते, 'देखो, यह संसार भी ऐसा ही है—आज है, कल नहीं।

लोचनदासके बहुत मना करनेपर भी उनके माता-पिता-ने उनका विवाह ग्यारह वर्षकी अवस्थामे ही ब्र दिया। इनकी स्त्री वान्तवने लक्ष्मीके समान रूप और गुणाने सम्पन्न यी। परंद्र लोचनदामका मन इघर नहीं फिता। जिधर, लगा था, वहीं लगा रहा।

श्रीखण्ड नामक खानमे श्रीचंतन्यमहाप्रभुके भक्त पण्डितप्रवर नरहरिजी महाराज निवास करते थे। वे जैसे प्रेमी भक्त
थे, वैसे ही सर्वजास्त्रोंके ज्ञाता विद्वान् भी थे। श्रीलोचनदास भी
श्रीखण्ड जाकर श्रीनरहरिजीके सत्सङ्गका लाम उठाने लगे। ये
उन्हींसे दीला लेकर उनके ज्ञिष्य हो गये। इनका वैराग्य श्रीकृष्ण-अनुरागके रूपमे बदल गया। ससारकी रही-सही आसक्ति
भी नष्ट हो गयी। येभगवान् के प्रेममे निमग्न होकर माता-पिता,
पत्नी, गाँव, घर, नगर—सभी भृल गये। इनके माता-पिताको
भी यह जानकर आनन्द हुआ कि लडका श्रीनरहरि-जैसे सुयोग्य
पण्डितका ज्ञिष्य वना है—परस लोचनदासजीकी पत्नीके
पूर्ण सुवती हो जानेके कारण के उन्हे घर ही
लाना चाहते थे। इनकी स्त्री इनके वियोगमे दिन-रात शाँस

वहाया करती थी । इनके पिता कमलाकरजीने सब हाल नरहरिजीको सुनाया और उनकी दिशेष आजाने ये अपनी पत्नीको लाने आमें दपुर ग्राममे अपनी तसुराल गर्ने ।

लोचनदास गुरु-आजाने मसुराल पहुँचे किछ प्राममें भूल जानेक नारण उन्हें अपनी मसुरातका घर याद नहीं था। विधाताका विधान ही कुछ और था। गाँवने घुसते ही उन्हें एक सुन्दरी युदती मिली। उन्होंने दड़े ही विनीत भावने उसते पृद्धा—'भाताजी! अमुकका घर कहाँ है! किस रास्ते होकर जानेने वहाँ पहुँच मकूँगा है युवती एक वार इनकी ओर देख अंगुनिक इशारेने इन्हें रास्ता दिखा नीचा मुख किये अपनी राह चली गरी। लोचनदास ससुराल पहुँचे।

स्वागत-सत्कार कुशल-प्रश्न स्तान-माजनके पश्चात् वे जर अपनी पत्नीसे मिले तत्र ये यह जान अत्यन्त भीत हो गये कि जिसे उन्होंने माताजी कहकर सम्बोधित किया, वही इनकी पत्नी थी ।

पतिके मुखरे माताजी शब्द याद आते ही वह तहणी भी कॉप गयी । युवती विपादके आवेगमे साड़ीके ऑचलसे ऑखे पोंछकर दूर हट गयी। लोचनदास भी सब समझ गये। उनके मुखसे एक शब्द भी निकळना कठिन हो गया।

समयकी गति बलवान् है। रातभर पति-पत्नी दोनों ऑस् बहाते रहे।

धर्मभीक लोचनदासने अपनी पत्नीको समझाया। उसने भी गृहद कण्ठले यही कहा—'स्वामिन्। मेरे ता आप ही आराध्य है। आपको छोडकर मैं दूसरे किसी ई व्यरको नहीं जानती। में भोगकी भूखी नहीं। मुझे आपका द्यारिर नहीं चाहिये। मैं यह भी नहीं चाहती कि आपने जिसको एक बार मा कह दिया, उसके साथ पत्नीका सा व्यवहार करके धर्मपथसे

च्युत हों। किंतु प्रभो ! मुझे आप सेवाका अधिकार तो दे ही सकते हैं, मुझे अपनेसं विलग मत कीजिये।'

पवित्र शीट-त्रतको धारणकर दोनो पति पत्नी परमात्मा-के मार्गपर चलनेके लिये स्वीदयके पूर्वमे ही वहाँसे चल पड़े ।

पिता-मातार्क। मृत्युके पश्चात् लोचनदास अपनी सारी घन-दौलत गरीवोको वॉटकर ग्रामके बाहर एक पर्णकुटी बनाकर सती पत्नीके साथ भजन करने लगे। भगवलेममे दोनो मस्त रहते थे। लोचनदासजीका शीचैतन्यमहाप्रभुके चरणोमे प्रगाढ प्रेम था। उन्होंने चैतन्यमङ्गल नामक महाकाच्यकी रचना की। लोचनदास चैतन्यमङ्गलका गान करते और सती पत्नी पास बैठी एकाग्र मनसे हर्पाश्रु बहाती हुई सुनती। इस प्रकार युवती पत्नी लोचनदासजीकी साधन-सिझनी बन गयी। लोचनदासजीके दुर्लमसार, वस्तुतत्त्वसार, आनन्दलिका, प्रार्थना, चैतन्य-प्रेमिवलास, देहनिरूपण और रागलहरी नामक सात ग्रन्थ बहुत प्रसिद्ध है। उनका सारा जीवन भजन कीर्तन और ग्रन्थनिर्माणमे ही बीता।

## भक्त कृष्णदास कविराज

व्रवति शिसरहन्देऽचञ्चले वेणुनारंदिशि दिशि विसरन्तीर्निर्झराप समीक्ष्य ।
दृषितस्वगमृगाली गन्तुमुत्का जहाङ्गेस्वयमपि सविधासा नैव पातुं समर्था ॥
(गोविन्दलीलामृतम्)

श्रीनवद्वीपमे श्रीचेतन्य महाप्रभुने प्रेमकी जो महान् प्रेमसल्लिम अपनेको सरिता बहायी: उसी दिन्य निमजितकर उसमे अपनेको सर्वथा इवा देने तथा उसीमे ल्य हो जानेके लिये उस समय अनेकों महापुक्पोंने जन्म ग्रहण किया । इन्हीं परम सौभाग्यसम्पन्न प्रेमी महापुरुपोम एक थे—बॅगला 'बैतन्य चरितामत के रचियता प्राप्तस वेष्णवर्काव भक्तराज श्रीकृष्णदासजी । ये वर्दचान जिलेके झामटपुर नामक छोटे गॉवके वेद्यवशमं अवतरित हुए थे । इन्होंने वालमपनमे ही सस्कृत भाषा पढी एव उसमे धुरन्धर विद्वान् बन गये । वे शैशवरं ही अत्यन्त धर्मानुरागी थे । इनके माता-पिता शीचैतन्यमहाप्रभुके भक्त थे एव ये भी बालकपनसे ही शीचैतन्यके गुणोंको सन चैतन्यमक्त बन गये थे । ज्यो-ज्यो इनकी उम्र बढी; इनका भक्तिभाव एव विपयवराग्य भी बढता गया। रात-दिन ये श्रीकृष्णनामजपमे ही व्यतीत करते । एक दिन इन्हे खप्नमे श्रीनित्यानन्दजीने दर्शन दिये तथा ससाराश्रम छोडनेकी अनुमति दी । तभी कृष्णदास भगवान्की प्रेमलीलाखली वृन्दावनकी ओर चल पड़े।

कृष्णदासनीके जन्म लेनेके समयसे पूर्व ही श्रीचंतन्य लीलाखंवरण कर चुके थे। अतः ये परम वीतरागी श्रीचेतन्यके प्रिय शिष्य रघुनाथदासजीसे मिले एव उन्हीके शरणापन हुए। रघुनायदासजीसे दीक्षा ले इन्होंने अपना अविशष्ट समय प्रेमभक्ति-शिक्षा, शास्त्रोकी आलोचना, महाप्रभु श्रीचैतन्यदेवके पावन चरित्रके अनुगीलन एव श्रीकृष्णनाम-जपमे ही व्यतीत किया ।

श्रीरघुनायदासजी श्रीचैतन्यदेवके अत्यन्त प्रिय गिष्योमेंसे थे। महाप्रभुकी अन्तिम अवस्थामे उनके पास श्रीस्वरूप
गोस्वामी एव रघुनाथदास ही रहते तथा इनकी सेवा ग्रुश्रूषा
करते थे। महाप्रभुके दिन्य महाभावकी उच्च अवस्था, उनकी
अपूर्व प्रेममयी स्थिति एव उनके मनःपटलपर उठती
श्रीकृष्णप्रेमकी दिन्य तरङ्गोको श्रीस्वरूप गोस्वामी उनकी
कृपासे जान लिया करते थे। वे यह सब इनको बता
दिया करते थे—अत. श्रीरघुनाथदासजी श्रीचैतन्यदेवके प्रेमरहस्यके अत्यन्त मर्मज्ञ थे। इन श्रीरधुनाथदासजीने यह समी
प्रेमरहस्य अपने प्रिय गिष्य कृष्णदासपर प्रकट किया। इस
प्रकार गुक्कृपासे इन्हे प्रेम-रहस्यका दिन्य जान प्राप्त हुआ।

श्रीचेतन्यदेवकी अन्तरङ्ग लीलाओका प्रकाश श्रीचंतन्यके लीलासवरणके पश्चात् वृन्दावनमे किसी किसीको ही था। उनके सभी भक्तोको चैतन्यप्रेमरहस्यका ज्ञान हो, इसल्ये श्रीकृष्णदासजीने अपने अन्तिम समयमे वॅगला भाषामे अत्यन्त ही सुललित छन्दोमे 'श्रीचैतन्यचितामृत' नामक कान्यप्रन्य निर्माण किया। कहते है उस समय वे अत्यन्त ही दृद्ध हो चुके थे। उनका समस्त अङ्ग जर्जर था। न ऑखोसे देखा जाता था न कानोसे पूरी तरह सुना जाता। सुखसे उच्चारण भी पूरा नहीं होता था। किंतु फिर भी इन्होंने प्रन्य लिखा। इनसे किमीने पूछा भी कि 'आप इसे कैसे लिखवा रहे है १' इन्होंने उत्तर दिया कि 'मेरी क्या सामर्थ्य है जो इस प्रन्यको लिखूँ, इसे तो साक्षात् मदनगोपाल लिखा रहे हे।'

इनके श्रीचैतन्यचरितामृत ग्रन्यमे प्रेम रहस्यकी अत्यन्त गोपनीय बातोका अत्यन्त सूक्ष्म विवेचन किया गया - है। और सत्य ही इसे मन लगाकर पढनेमे अन्तःकरणमे दिव्य श्रीकृष्णप्रेमका उदय होना सम्भव है। भक्तिसाहित्य-का यह सर्वोत्तम ग्रन्थ है। उत्तर भारतमे 'रामचरितमानस' का जैसा सम्मान है, वैसा ही बंगालमे 'श्रीचेतन्य-चरितामृत'का है।

इसके अतिरिक्त इन्होंने , सस्कृतभाषामे वैष्णवाष्टकः गोविन्दलीलामृतः, कृष्णकर्णामृतकी सारगरंगदा टीका की है । इनके ग्रन्थांसे झलकता है कि ये सस्कृतके भी असाधारण विद्वान् थे ।

भावुक भक्तोमे यह प्रचलित है कि ये श्रीराधारानीकी किसी मर्झरीके अवतार थे । इन्होने श्रीचेतन्यचरितामृतमे एक ऐसा प्रयोग किया है जिसे तत्कालीन वैयाकर खोजनेपर भी किसी ब्याकरणमें नहीं पा सके । कहते हैं समय उनमेसे किमी एक प्रमुखने इनकी तीय - ेप की तो श्रीरावारानीने स्वप्नमें उसे वताया कि ये मेरी मर्जरों अवतार है—ये इतनी बड़ी भूल नहीं कर सकते । आप व्याकरणको देखिये, उसमें इस प्रकारका प्रयोग है । व्याकरणको देखिये, उसमें इस प्रकारका प्रयोग है । व्याकरण वेखा, तब मत्य ही उन्हें प्रयोग मिल गया ।

ये अत्यन्त उच्चकोटिके प्रेमी, अद्वितीय वेरागी एवं ६। भक्त थे। ऐसे भक्तोंमे निश्चय जगत्का कल्याण होता ४ है एवं होता रहगा।

## आचार्य बलदेव विद्यासूषण

आचार्य वलदेवका जन्म बगातमे हुआ था। वे १८ वीं शताब्दीमे हुए थे। उनके गुरुका नाम श्रीगघादामोदर था। श्रीवलदेव व्यामानन्दके शिष्य रिमजानन्दकी शिष्य परम्परामे चौथे पुरुष थे। उन्होंने अन्तिम समयमे वृन्दावन जाकर विश्वनाथ चक्रवर्तीका शिष्यत्व ग्रहण किया। उन्होंने गास्ता-ध्ययन पीताम्नरदासके पास रहकर किया था।

वेदान्तसूत्रपर श्रीगौड़ीय सम्प्रदायका अपना कोई भाष्य नहीं था । एक बार आचार्य बलदेवने किसी विद्वान्के साय सास्त्रार्थ किया । शास्त्रार्थके बाद पण्डितने पूछा—'आप जिस मतका प्रतिपादन कर रहे हे, वह किस सम्प्रदायके भाष्यद्वाग अनुमादित है १ इसके बाद एक मासके भीतरे श्रीवल्देवने भगवान् गोविन्ददेवके स्वप्नादेशके अनुसार भाष्यकी रचना कर डाली और इसीसे उसका नाम भगवान् गोविन्दके नामपर गोविन्दभाष्य' रनराा । इन भाष्यमें अचिन्त्य भेडाभेदवाद'की व्याख्या की गयी है। इस भाष्यके अतिरिक्त श्रीवल्देवने और भी बहुत-से अन्याकी रचना की, जिनमें सिद्धान्तरक या भाष्यपीठक, प्रमेपरजावली, वेदान्तस्यमन्तक, गीताभाष्य, दशोपनिपद्-भाष्य, स्तवावली और विष्णुनहस्तनामभाष्य अधिक प्रसिद्ध है। ये सब प्रन्य गौड़ीय मतके अनुसार लिखे गये हैं। श्रीवल्देवजी वहुत बहे प्रेमी भक्त और महान् दार्शनिक विद्वान् थे।

## मधु गोस्वामी

मधु गोखामीका जन्म वङ्ग देशमे हुआ था । बचपनमे भी खेल खेलते समय उन्हे भगवान्की लीलाका सरस स्मरण हो जाया करता था। उनके नयन श्यामसुन्दरकी अभिराम और मोहिनी झॉकी देखनेके लिये विकल् हो उठते थें। ' यौवनके प्रथम कक्षमे चरण रक्ते ही भगवान् और उनके नजना विरह वे बहुत दिनोतक नहीं सह सके। युन्दावनके लिये चल पद्दे। मधु गोस्वामी युन्दावन पहुँच गये। उन्होंने श्यामवर्णवाली कालिन्दीके जलमे राड़े होकर नियम लिया कि 'जवतक वर्गीवट-तटपर नित्य रास करनेवाले प्राण-

देवता मदनमोहन दर्शन नहीं देगे, तवतक अन्न-जल कुछ भी नहीं ग्रहण करूँगा। वृन्दावनके कुछ ध्रम उठे, उनमें मस्ती छा गयी। नागरिको, सतो और भक्तोने मस्तकपर उनकी चरण-धूलि चढायी। विहारीजीका खिंहासन हिल उठा, वंगीवटकी पवित्र रेतीमे राधारमणने मधु गोस्वामीको दर्शन दिये। सामने क्यामसुन्दर खड़े है। मयूर्पिच्छका मुकुट लोक-लोकान्तरका वैभव समेटकर उनके पीताम्बरपर जो ऐक्वर्य विखेर रहा था, ब्रह्माकी लेखनी उसकी कल्पना भी नहीं कर पाती। उनके व्याम-अङ्गका प्रतिविम्ब यमुनाने

अपने अङ्कर्में मर विया । समीर मन्त्र-मन्त्र गनिसे प्रवाहित होक्य सर्वेजी और जोमड बनार्केकी नमन्वीकितने उनके चरा-सर्वे करने स्ता । प्रस्तु वैद्यी बडा गई है। सप्त गोलामी निहाल हो गये, मक्तने अपनेको उनके सुरम्भितुर्लम पद्रम्ह्रम्य निष्ठाक्य कर दिया । त्रम्य मधु गोस्तामीकी जनकानिसे घन्य हो उठा ।

#### रघुनाथदास महापात्र -

श्रीकृषाचन्त्र महागत्र बहुत बहे जमीदार वे । उनके गत जिन्ना अदिक धन था। उनमें मी अधिक उतार हृदय गाग था उन्होंने । उनकी प्रतिकृता की कमण मी पनिके नमान ही अतिथि-अन्यगतोकी नेवामें क्यी रहती थी । दम्पिके एक ही उन्न था—रहनाथ । उन रहनाथ सत्रह वाकि हुए, तब करावनी उनके रहाकर करा नाम बनी-मानी पुनरकी अकरूरों नामकी कम्य ने उनका विवाह हो गया ।

र्शक्ताचन्द्र न्हागत्र बहुत ही दशकु पुन्य ये। देशमें उन समय लगातार कई वर्गोनक अनल पड़ा । प्रजाको दब अग्ने ही छिंगेग्डने रोटी न मिर्जी हो, दब उसरे ल्यान कहोंने मिछे । उदारहृदय दर्मीदारने ल्यान बसुर ऋता छोड ही दिया। इधर अबार पहुनेने मृते-कंगाक्टोग अन्नी आहारे क्मीटारके द्वारार अने खो। ब्यान निज्ञा नहीं और अतिथियोंकी संख्या बढ़ गर्ग । कृराचलका खर्च वेहर बद् गया। जर्मेंडार्ग्यर ऋग हो गया । चिन्ता करते-क्रन्ते वे बीमार हो गये । अनंत्री मर्गाटक जनकर रहनायको यस हुलकर उन्होंने कहा-केडा ! ∓ नो ज रहा हूँ । तुम मेर्स एक वन रखना । बहॉतर हो नरे, ऋा चुरु देन । रिर्नारों भेश देनेकी स्वना कमी मनमें नत छाना। सनवान् तुम्हारा क्ला। इसी । इपाचन्द्रने सरावे खिये ऑर्बे वंद कर हीं । उन्नी पतित्रता पदी नमला नितने साथ सनी हो गर्वी ।

रहुनाय मता निनानं रहित अन्य हो गये। उन्हीं की अक्षणां वर्नी पर्स्ता रहिना थी। यह अपने मान भाइगों से सबने छोटी थी। अन्यक माना-निना और भाइगों सबने छोटी थी। अन्यक माना-निना और भाइगों से उन्यर बहुत स्तेह था। इस कारण वह निनाके कर ही रहिती थी। रहुनाथके श्रह्य बहुन धनो होने पर्मी अन्यन कृषणा थे। जामानाके संकटण उन्होंने कोई धनान नहीं किया। केन्स ही अनुक्से सबने बडा बरित होता है। बह एक-एक कोडी समेटकर रहना है। माना-

दह बनको खन नर्नी बरना । रहनाय मी सहायदा सॉगने समुराख नर्नी गाने । उनके नाम जो कुछ वर्तन बर्ग्डे, पशु तथा और भी सामान था, उने देनकर निताला पूरा अपूर उन्होंने जुला दिया । बरनक विक गया अपूण जुलानेसे । समुराखने को दहेज मिखा था, उसने उन्होंने देवन्देनका नियमित प्रवस्थ कर दिया ।

हो बान्य गहनुमार या वहीं वस्ते कीतीन न्याक्र और पटा कपड़ा लेस्ट्र निकला। एक गतिमें एक बृक्षके नीचे भूमिन पड़े-पड़े रखुनाय सोचने लगा—'इन्प्रकार गॉय-रॉब म्ट्रक्र केवल कृक्य-श्क्रकी मॉनि पेट मरने हुए जीवन नट करनेमें क्या लाम है ? क्यों न किसी पुष्पक्षेत्रमें च स्कर्म माधान्का महन क्रिया जाय।

रहनाय दूनरे ही दिन चल महे। वे नीलाचल गहुँच रवे। श्रीजगहायजीका दर्शन करके वे हाय जोडकर गर्थना करने लगे—'प्रमो ! मेरे माता-निता दोनो मर रपे। त्याज रख ध्यालिन हो गया है। मे अब तुम्हारे श्रीचरगंका आश्य लेने आग हूँ। तुम्हारी जो इच्ला हो। करो। रखनाय तुम्हारा करीदा हुआ दाल है।' सच्चे हृद्यकी प्रार्थना एम्स अवस्य स्वीकार करते है। रखनाय यत्र पुरीम ही रहने ल्यो। उनका चित्त आनन्दपूर्ण हो गया। उन्हें अपने बरके ऐश्वर्य तथा प्रतिका भी कभी स्मरण नहीं होता था।

कुछ दिनोमें रखनायकी मतुराक भी यह सब समाचार गहुँचा । गङ्गाघरदामने रखनायको दम-बीस खोटी-करी सकर पुत्रोके सामने प्रकाव किया—'समझ देना चाहिये कि अब्रह्मांका विवाह हुआ ही नहीं । उसका दूसरा विवाह कर देना चाहिये ।' मिन्तारीको सम्मन्दी मानना निनाक समान पुत्रोंको भी अपने सम्मानने बडा द्यानिकाल जान जडा। सबने प्रसाव खीकार करिक्या। हेंद्रनेपर राजमन्त्रीका पुत्र वसु महागत्र उन्हें बरके कार्ने मिन्न गया । बसु महागत्र अन्यन्त कार्क तथा अवामिक था । अपनी पाउन्हिके कारण उसने यह विवाह खीकार कर दिया।

फाल्गुनकी ग्रुक्रपञ्चमी विवाह-तिथि निश्चित हो गयी । गङ्गाधरदास और मन्त्रीपुत्र दोनो धनी पुरुष थे । समाजमे इनका विरोध करनेका साहस कोई नहीं कर सका ।

अन्नपूर्णांकी अवस्था पह्रह वर्षकी हो चुकी थी। माता-पिताका विचार जानकर वह व्याकुल्ट्रहो उठी। और कोई उपाय तो या नहीं, मन-ही-मन वह भगवान्को पुकारने लगी—'प्रमो । यह क्या हो रहा है १ मेरे प्राणनाथ जीवित है और मेरे पुनविवाहकी वात चल रही है १ में अपना शरीर तो स्वामीके चरणोमें अपित कर चुकी हूं। इस शरीरपर अव मेरा कोई अधिकार नहीं है। दूसरेका मुख में इस शरीरसे कैमें टेलूँगी १ दयासागर ! मुझ अवलाकी तुम्ही शरण हो। तुमने द्रीपदीकी ल्ल्जा रक्सी, गजेन्द्रके प्राण वचाये, आज मुझ दीनाकी पुकार भी सुनो। मेरा उद्धार करो, नाथ।

अन्नपूर्णा अव दिन-रात अकेली वैठी मगवान्से प्रार्थना करती और ऑस् वहाया करती। उसे खाना-पीना, हॅसना-वोल्ना—कुछ भी अच्छा न लगता। घरमे एक पुरानी दासी थी, जिसने अन्नपूर्णाको पाला था। उसे अन्नपूर्णाने अपनी कप्टकहानी सुनायी और उसके द्वारा पता लगाया कि मुहल्लेके कुछ लोग नीलाचल जानेवाले हें। उस पितनताने पत्रमे पितको सब बाते लिखकर गीन्न चले आनेको लिखा। उमने अन्तमे लिखा—'मेरे खामी। मैं तो आपकी दासी हूं। आप यहाँ आये या न आये यह आपकी इच्छापर निर्मर है, किंतु मैं तो दिन गिन रही हूं। यदि इस वीचमे आपने आकर मुझे दर्शन न दिया तो मैं अवग्य प्राण त्याग दूंगी।'

अन्नपूर्णाने दासीको पत्र देकर कहा—धाय मा ! पत्र देकर उन लोगोसे कहना कि मेरा जीवन उनके ही हाथमे हैं । मेरा पत्र मेरे खामीके पास पहुँचा देंगे तो मै उनकी जन्म-जन्मतक ऋणी रहूँगी।' दासीने पत्र यात्रियोको दिया । एक पतित्रता नारीके प्रति भला, किस सत्पुरुषके हृदयमें सहानुभूति न होगी १ माघके अन्तिम दिनोमे वे लोग पुरी पहुँचे । वडी कठिनाईसे रघु अरक्षितको हूँदकर उन्होंने पत्र दिया।

रघुने पत्र पढ़ा और वे व्याकुल हो गये। 'कलावतीपुर लगभग एक महीनेना मार्ग है और फाल्गुनकी शुक्लपञ्चमीको केवल दम दिन गेप हें। वे कुछ भी खिर न कर सके। श्रीजगन्नायजीसे उन्होंने प्रार्थना की—'करुणासागर प्रमों! एक सती व्याकुल हो रही है। उसके सन्तापको अव आपके अतिरिक्त कोई दूर नहीं कर सकता। तुम्होरे अतिरिक्त अव कोई उसका रक्षक नहीं।'

रात अधिक हो गयी थी । रघुका कोई घर तो था नहीं, सिंहदारके णस टाटका एक फटा चिथडा डालकर भगवानसे प्रार्थना करते-करते वे मो गये। जो अपनेको निर्वल समझकर श्रीहरिकी शरण लेता है, उसकी पुकार वे दयाधाम तत्काल सुनते हैं। कृपासागर प्रभुने सोते हुए रघुनाथको कलावतीपुरमे पहुँचा दिया । रघुनाथ जब प्रात काल जगे तो चौक पडे। उन्हें पुरीके भगवान्के मन्दिरका सिंहदार तथा दूसरे परिचित मवन आदि कुछ नहीं दीख पडे। लोगांसे पूछनेपर उन्हें पता लगा कि वे कलावतीपुरमं गङ्गाधरदासकी कोठीके सामने पडे है। भगवान् जगन्नाथकी कृगका सरण करके वे गढ्गद हो गये।

प्रात.काल गङ्गाधरदासके पुत्र घरसे बाहर आये तो रघुनाथको देखकर उनका मुख ही सूख गया। लोकलाजके भयसे गङ्गाधरदासने जामाताको भीतर बुला लिया। अन्नपूर्णा तो समाचार पाकर ही हर्ष-विह्नलहो गयी। ससुर तथा सालोने भीतरके द्रेपको छिपाकर रघुनाथका पूरा आदर-सत्कार किया। भोजनके पश्चात् रघुनाथ विश्राम करने लगे। सती अन्नपूर्णाने आकर पतिके पदोको अपने ऑसुओसे भिगो दिया।

गङ्गाधरदासने रघुनायके स्वागत-सत्कारसे छुट्टी पाकर स्वी तथा पुत्रोको एकत्र करके मन्त्रणा की—'आज ही रातको विप देकर इस मिखारीको समाप्त कर देना चाहिये। अन्नपूर्णाकी तो कोई चिन्ता नही है। वह मन्त्रीके पुत्रसे विवाह हो जानेपर सुखी हो जायगी।' मला, पापियोको सती नारीके हृदयके सुख-दुःखका अनुमान कैसे हो।

पापमूर्ति गङ्गाधरकी पत्नीने सन्ध्याके समय जो नाना प्रकारके भोजन रहानाथके छिये बनाये, उनमे विष मिला दिया। माता पिता और भाइयांकी दिनभरकी फुसफुसाहटने अन्नपूर्णांके मनमे सन्देह उत्पन्न कर दिया था। रसोईमे सहायता देनेके वहाने वह माताके पास स्क गयी थी। कुछ देरमे जन्न सन वाते उसकी समझमे आ गयी, तन उसका हृदय काँप गया। पतिको सानधान करने वह दौडी गयी, किंतु गङ्गाबरके लडके सैर करनेके वहाने उन्हे घरसे

वाहर ले गये थे। अब वह क्या करे १ जरासे ताडपत्रके दुकडेपर उमने लिखा—'भोजनमें हलाहल विप है।' उसने देखा था ससुरालमें कि उसके स्वामी वडे प्रेमसे पहले पिष्ठक (एक वॅगला मिठाई) खाते हे। अतः अवसर पाकर एक पिष्ठकमें उसने वह ताडपत्रका दुकडा रख दिया।

सोनेके थालमे भोजन परसकर पापिष्ठा सामने जामाता-को भोजनके लिये बुलाया । रघुनाथने भगवान्को भोग लगाया । अन्नपूर्णा लिगकर देख रही थी । उनका हृदय धडक रहा था । यदि उनके म्वामीने उन पिष्ठकके बदले कोई और पदार्थ उठाया तो वह चिल्ठाकर उन्हें सावधान कर देगी । परतु उसने देखा कि उसके पतिने वही पिष्ठक पहले तोडा है और ताडपत्र पढ भी लिया है । वह निन्चिन्त हो गयी। माताने उसे वहाँसे हट जानेको कहा था। अव वह निश्चिन्त मनमे चली गयी।

रघुनायने ताडपत्र देखा और सब समझ लिया। उनके नेत्र भर आये। वे कहने छगे— प्रमो। मेरे लिये तो आपका यह 'पवित्र प्रमाद' है। में इसे नहीं छोड सकता, किंतु मुझ अधमने आपको अनजानमे आज विप मिले भोजनका भोग लगाया, इसके लिये मुझे क्षमा करना। मेरे खामी। मेरे प्राण रहे या जाय, किंतु आपके प्रसादका में अपमान नहीं कर सकता।

रघुनाथने जान वूसकर वह विप-मिश्रित अन्न खा लिया। यालीमे एक कण भी नहीं छोड़ा। उप्र विप थाः अतः रघुनाथ तत्काल मृष्टिंत होकर गिरे और छटपटाकर उनका गरीर अकड गयाः नीला पढ गया। गङ्गाधरकी स्त्रीने दौड-कर पित पुत्रोंको समाचार दिया। सबने सबेरे लाजको गाड देनेका विचार किया। 'रातको रघुनायको सपने काट लिया' यह घोण्णा कर देगेः ऐसा सोच लिया। कमरेका दरवाजा बंद कर दिया।

अन्नपूर्णाका हृदय अज्ञान्त या । स्वामीने स्चना देख छी, इससे वह अल्पा हट आयी थी, पर उसे वैर्य नहीं या । कुछ देरमे उसने माता-पिता तथा भाइयोको इघर-उघर आते-जाते तथा कानाफ़्मी करते सुना । उसके मनमे सन्देह हो गया । सबके चले जानेपर वह उस कमरेके पास गयी । कमरेका द्वार वाहरसे वद था । भीतर दीपक जल रहा था । रचुनाथका जीवनरहित नीला देह पृथ्वीपर पडा था । वह सती मूर्जिल होकर गिर पडी । मूर्छा दूर होनेपर वह कातर दृदयसे भगवानको पुकारने लगी । आर्त द्व्यकी पुकार सुनकर वे दयाधाम श्रीहरि स्वय आकुल हो उठते हे । अन्नपूर्णाको कमरेमे कुछ आहट जान पड़ी । उसने देखा कि कमरा स्निग्ध ज्योतिमे भर गया है। उसने सुना, कोई अमृतपूर्ण दिन्य स्वरमे कह रहा है—'वेटा रघुनाथ । तू इस प्रकार क्यों अचेत पड़ा है १ उठ । देख, में आ गया । भछा तुच्छ विप तेरा क्या विगाड सकता है १ रघुनाथने ॲगडाई छी और उठ वैठे । अन्नपूर्णा इस आनन्दको समाछ न सकी । वह पहले शोकसे मूछित हुई थी, अब हर्पसे मूछित हो गयी । मूछां दूर होनेपर वह अपने सोनेके कमरेमे चछी गयी । पिताने उसी समय आकर उमका द्वार वाहरसे वंद कर दिया ।

रघुनाथ इस प्रकार जगा था, जैसे गाढी नीदसे किसी-ने उसे जगा दिया हो । एक बार उमने चारो ओर देखा । भगवान् उसे जीवन दान करके अदृश्य हो गये थे, पर उसके दृद्यमे वे साकार हो रहे थे । उसे स्मरण आ गया कि वह तो विप खाकर मर चुका था । सर्वममर्थ भक्त-वत्सल हरिको छोड मला और कौन उसे जीवन-दान करता १ प्रेमकी बाढमे वह कितना रोया, कितना हॅसा, कुछ ठिकाना नहीं । 'राम कृष्ण-हरि' कहता वह नृत्य करने लगा ।

पापीको उसका पाप जितना कष्ट देता है, उतना कष्ट उसे नहीं मिळता, जिसे वह पापी सताता है। रघुनाथदास तो विपके कारण मूर्छित हो गया था। कष्ट तो उसे वहुत कम हुआ था। परतु गङ्गावरदास तथा उनकी स्त्री और पुत्रोको रातभर फॉसीका तख्ता दीखतारहा । उन्हे बराबर यह भय लगा रटा कि कोई अवस्य समाचार टेने गया होगा। अवश्य राज्यके सिपाही आते होंगे। पक्षीकी फडफडाहट और पत्तोंके हिलनेकी व्वनिसे भी वे व्याकुल होकर इधर-उघर देखने लगते ये कि उन्हें पकड़ने तो कोई नहीं आया । रात काटना उन्हे कठिन हो गया । योडा प्रकाश होते ही मुर्देको गाड देनेके विचारसे वे रसोई-घरके पास गये। द्वार खोलते ही गङ्गाबरदास ठिठककर खड़े रह गये । रघनायके शरीरसे दिन्य ज्योति निकल रही थी । नेत्रोसे धारा चल रही थी। होठ कुछ वोलते से कॉप रहे थे । वे अपने-आपमे नहीं थे । सव-के-सव एक दूसरेकी ओर देखने लगे । काटो तो खून नहीं ।

सहसा रघुनाथ चौंके—'अरे । प्रभु तो नहीं हैं ११ वे अपने प्रभुको पुकारते हुए व्याकुल हो उठे । फिर सास- ससुर तथा सालोंको देखकर हडवडाकर उठ खडे हुए और फिर झ्मकर उसी आमनपर बैठ गये। गङ्गाबरदामन उनकी यह दना देखी तो समझ लिया कि यह कोई माधारण आदमी नही। उसने उनके चरण पकड लिये। रघुनाथदामने कहा—'आपलोगोका कोई दोप नहीं। सब अपना कर्मफल भोगते हैं। मेने पूर्वजन्ममें किसीको वित्र देकर मार डाला होगा, इसीसे मुझे विप खाना पड़ा। विप खानपर भी मेरे खामी जगन्नायजीने अपनी अहैतकी दयामे ही मुझे फिर जीवित किया है। आपलोगोको यदि बर्मका कुछ विचार हो तो मेरी स्त्री मुझे दे दीजिये। मे उमे अपने माय ले जाऊँगा। न देना चाहे तो जो इच्छा हो करे, पर अब में जाऊँगा।

रघुनायदासको गङ्गाधरने एक दिन कक्तनेको कहा, पर ये उनके घरमे नहीं कि । उनके घरसे बाहर पेड़की छायामें वे वेठ गये । गङ्गाधरदासने अपनी पुत्रीने उनकी इच्छा पूछी । उस पतिवताने दृढतासे कहा—पिताजी ! मेरा अपराध क्षमा करें । मेरे पतिदेव राहके भिखारी सही, पर मेरे तो वे ही देवता हैं । एकमात्र वे ही मेरी गति हे । में उनके साथ जाऊँगी । आपलोग मुझे पर-पुरुपके हाथ देना चाहते है । पिता होकर भी आप अपनी कन्याको व्यभिचारिणी बनाना चाहते हे । धिक्कार है आपको । आप मुझे छोकरी मत समझे । प्राण रहते मुझे कोई दूमरा छू नहीं सकता । मेरे साथ जवरदस्ती की गयी तो में आत्म-हत्या कर छूँगी और एक सतीके जापसे आपका यह सारा वैभव भस्म हो जायगा। रोते-रोते वह फिर निताके परापर गिर पड़ी और अपने पतिके साथ भेज देनेकी प्रार्थना करने लगी।

गङ्गाधरदास रघुनाथका प्रभाव तथा पुत्रीकी दृढता देखकर डर गये। उन्होंने बहुत से वन-रत्नके साथ कन्या रघुनाथके पास उपस्थित कर दी। रघुनाथजी अपनी पत्नीके साथ 'जय जगन्नाथ' कहकर पुरीकी ओर चल पड़े। गङ्गाधरदासको भिखारीके हाथ पुत्री सौंपनेका कप्ट अब भी व्याकुल किये था । उन्होंने मन्त्री पुत्रके पास मन्देश भेजा—'अन्नपूर्णाको एक कगाल लिये जा रहा है। तुममें सात्म हो तो उमे मारकर अन्नपूर्णाको ले आओ।'

ममाचार पारर मन्त्री पुत्रने कर्ट हजार घुड़सवार सिनक रघुनाथकी खांजमें भेज दिये। रघुनाथ तो भगवान्का नामकीर्तन करते चले जा रह थे। पीछेसे बांड्राकी टापोका शब्द और सिनकोकी लटकार मुनकर अन्नपूर्णां हर गती। रघुनाथदासने कहा—'तुम टरती त्रया है। १ मेरे स्वामी-का नाम जगन्नाथ है, यह तुम जानती हो न १ जो विपने मेरे हुएको जीवित कर देते है, उन टयाधामकी लीला देगती चले। १

उसी समन दो परम तंजस्वी राजपूत सुइसवार वहाँ आये और पूछने छगे—'तुम शेग कोन हो १ कहाँ जा रहे हो १ तुम्हारे पीछे यन मना क्या पड़ी हे १

रघुनायदासने मय वार्त यताकर कहा— भी तो श्री-जगननायका मुच्छ दास हूँ; उनकी छपाकी प्रनीक्षा कर रहा हूँ। वसरा कोई मेरा रक्षक नहीं।

उन तेजस्वी राजपूर्ताने कहा—'हम तुम्हारे साथ चलते हैं । तुम निर्भय चलों । देखते हैं कि कीन तुमयर आक्रमण करता है ।'

रघुनाथको गमझना नहीं या कि इम प्रकार अकारण असहायकी स्टायता करने टीड पडनेवाले कौन हो सकते हैं। मन्त्री-पुत्रने देग्वा कि दो गजपूत तो क्षणभरमे लाखों हो गये हैं। मन्त्री पुत्र तथा उनके सैनिक जिधर मींग समाये, भाग खडे हुए। राज्यकी मीमापार हो जानेपर दोनो राज-पूत रघुनायमे निर्मय जानेको कहकर चले गये।

कुछ दिनामे दम्पित पुरी पहुँचे। पिताके दिये वनमे अन्नपूर्णाने एक घर छे लिया मन्दिरकी दक्षिण और। श्रीक्रण्ण कथा कहना सुनना, नामकीर्तन और श्रीजगन्नायजी-का दर्जन करते हुए उनके दिव्यप्रेममे निमग्न रहना—यही उनका जीवन वन गया।

## भक्त-वाणी

आत्मारामाश्च मुनयो निर्वन्था अप्युरुक्रमे । कुर्वन्त्यहैतुर्की भक्तिमित्यम्भूतगुणो हरिः॥ (श्रीमद्रा० १।७।१०)

जो छोग ज्ञानी है, जिनकी अत्रिद्याकी गाँठ खुल गयी है और जो सटा आत्मामे ही रमण करनेवाले हैं, वे भी भगवान्की हेतुरहित भक्ति किया करते हैं। भगवान्के गुण ही ऐसे मधुर हैं, जो सबको अपनी ओर खींच छेते हैं।

#### भक्त नारायणदास

ते निरमय निहुँ काल, घर में वन गिरि गहन म । छॉडि कपट जजाल, गही सरन जिन राम की ॥

वंगालके सुप्रसिद्ध राजा कीर्तिचन्द्रके गज्यमे गङ्गाजीके तटपर नारायणदामजीका घर था। वे वड़े ही गुड़िच्त तथा सरल स्वभावके मनुष्य थे। वे घनवान् थे और विद्वान् थे, पर उनकी सादगी और सरलता ऐसी थी कि उन्हें कोई वेमवसम्पन्न समझ ही नहीं सकता था। बनमे उनकी आसक्ति थी भी नहीं। मर्याटापुरुपोत्तम श्रीराममे ही उनका चित्त सटा लगा रहता था।

नारायणदासजीकी पत्नी मारुती भी भक्तिमती, सुशीला एव पितृता थीं। यन्निप पत्नीके मनमे कोई सन्तान न होनेका दुःख था, फिर भी नारायणदासजीको इम अभावकी तिनक भी परवा नहीं थी। अवस्था ढल जानेपर ससार त्यागकर श्रीअयोध्याजीमे रहते हुए जीवनके शेप दिन भगवान्के भजनमे विता देनेका उन्होंने निश्चय किया। पत्नीका साथ चलनेका हढ आग्रह देखकर उसे भी उन्होंने साथ ले लिया। चार बैलोपर आवश्यक सामान लादकर घरसे वे चल पड़े। साथमें कोई भी नेवक ले चलना उन्हें पसद नहीं आया, यन्निप कई नौकर साथ चलनेको उत्सुक थे।

पित-पत्नी श्रीरामनामका कीर्तन करते चलते थे । मार्गमे धर्मशालाओमे या किसी ग्राममं निवान करते थे । इस प्रकार वे चित्रकूट पहुँच गये । चित्रकूटकी उस पुण्य-भूमिको देखकर नारायणदासका दृदय प्रेम-विह्नल हो गया । वे वहाँ कुछ दिनके लिये ठहर गये । सत्सङ्ग, साधु-सेवा, भजन कीर्तन, दान-पुण्य करते हुए कुछ दिन चित्रकूट रहनेके पश्चात् वे अयो॰याकी ओर चले ।

श्रीराम श्रीमिथिलेशनन्टिनी तथा कुमार लक्ष्मणजीके साथ वनके वीहड मार्गसे ही अयोध्यासे नित्रकूट आये थे। हमे भी वनके कप्टोका अनुभव करते हुए उसी मार्गसे अयोध्या जाना चाहिये।' यह सोचकर नारायणदासने सीवा मार्ग छोड दिया और वे वन-पर्वतोंके दुर्गम मार्गसे चलने लगे। कौन-मा मार्ग सीवा अयोध्या जाता है और कौन-सा नहीं, यह वे नहीं जानते थे। जाननेका सावन भी नहीं था। भगवानका नाम-कीर्तन करते ककड़ पत्थर और कॉटोमे भरी ऊन्नड खानड पगडडीसे भयद्भर पशुओसे पूर्ण जगलके नीचसे वे चले जा रहे थे। वृक्षोंके नीचे किमी झरनेके किनारे विश्राम करते और बैल वहीं घास चर लेते, इस प्रकार यात्रा चल रही थी।

एक बार वे छुटेरे भीलोके गॉवके पास जा पहुँचे । भीलोने समझ लिया कि इनके पाम धन है। उन्होंने इनके पाम आकर पूछा—'तुमलोग इस वीहड वनमें कैसे आ गये ?' नारायणदासने सरलतापूर्वक बता दिया कि 'मैं अयोध्या जा रहा हूँ।' भीलोने कहा—'तुमलोग तो मार्ग भूलकर इस चनमें आ गये। चलो, अच्छा हुआ कि हमलोगोसे मेट हो गयी। हमलोग भी अयोध्या ही जा रहे है।'

नारायणदासने ममझा कि हमे ये मार्गदर्शक मिल गये। वे उन दुप्टोपर विश्वास करके निश्चिन्त हो गये। वे लोग इनको वानोमे मुलाकर दुर्गम वनमे ले गये। घोर वनमे पहॅचकर भीलाने नारायणदासको पकड लिया और इतना पीटा कि वे मूर्लित हो गये। उनके हाय-पैर वॉधकर एक खाईमे फंक दिया और ऊपरसे पत्थर पटक दिये। उनको मरा समझकर वे दुष्ट उनकी स्त्रीके पास आये।

मालती अपने पूज्य पितकी दुर्दशा देखकर मूर्छित हो गयी थी। वह पृथ्वीपर पडी थी। वे नरराक्षस उसे घसीटने लगे और गालियाँ देने लगे। थोडी देरमे मालतीको होश आया। उसने देखा कि इन दुएंकी नीयत बहुत बुरी है। भय और क्रोधसे वह कॉपने लगी। कोई और उपाय न देखकर उस पितवताने नेत्र बद करके अशरणशरण प्रभुको पुकारना प्रारम्भ किया—'प्रभो ! आप शरणागत-रक्षक नहीं हैं म्या १ मैने तो सुना है कि सेवकोकी रक्षाके लिये ही आप धनुप बाण धारण करते हैं। क्या सचमुच आप शरणमे आये अनाथोको शरण देते हे १ हमारे तो आप ही स्वामी है, आप ही रक्षक है। हमारी रक्षा कयो नहीं करते, दयामय ११

मालती नत्र वद किये कातर कण्ठसे प्रार्थना कर रही थी। भीलोको लगा कि कहींसे घोडेकी टापाका शब्द आ रहा है। वे कुछ सोच सके, इसमे पहले ही सफेद घोड़ेपर सवार एक नौजवान आता दिखायी पड़ा। मस्तकपर सोनेका मुकुट, कानोमे रत्नकुण्डल, सर्वाङ्ग आभरणभूपित, कमरमे तल्बार, हाथमे विशाल बनुप, पीठपर तरकस कमा हुआ। उस स्यामवर्ण कमल्लोचन युवकको देखकर डाक् डर गये। उन्हें वह यमराजसे भी भयद्गर दील पडा। प्राण लेकर वे चारो ओर भागे। किसीका भागते समय गिरकर सिर फ्टा, किसीका पैर ट्टा, किमीके दाँत टूटे। सबको चोट लगी। मब भाग गये वहाँसे।

उस युवकने पास आकर घोड़ेमे उतरकर कहा—'माता। पुम कौन हो १ इम वनमे अकेची कैसे आयीं १ तुम्होरे साथ क्या कोई पुस्प नहीं है १ ये कौन तुम्हें घेरे हुए थे ११

प्राणांमे अमृत घोलते हुए ये शब्द कानमें पड़े। मालतीने नेत्र खोलकर देखा और एकटक उम रूपराशिकों देखती रह गयी। युवकके फिर प्छनेपर उमने किमी प्रकार बढ़े कप्टमें अपनी कहानी सुनाकर प्रार्थना करते हुए कहा— भें नहीं जानती कि सुम कौन हो। कोई भी हो, मेरी दुर्दगा देखकर ही दयामय रघुवीरने सुम्हें मेजा है। में नहीं जानती कि मेरे पतिदेवकों ये दुए कहाँ फैंक आये। वे जीवित नहीं होगे। सुम मुझ दीना अवलापर दया करो। मेरे धर्मके भाई बनो। एक चिता बना दो। में उसमें जलकर अपने अन्तरकी ज्वालको शान्त करूँगी।

युवकने कहा—'देवि । आप चिन्ता न करें । आपके पित जीवित है । मैने आते समय यह शब्द सुना है—'हाय मालती । हम होग अयोध्या जाकर श्रीरामके दर्शन न कर सके ।' अवश्य ये शब्द तुम्हारे पितके ही होंगे । तुम मेरे साथ चले । वह स्थान यहांसे दूर नहीं है ।' मालतीमें अव एक पद चलनेकी भी शक्ति नहीं थी । भवभयहारी मगवान्ते अपना अभय हस्त बटाया और भाता कहकर मालतीको आश्वासन दिया । वह उन मर्वेश्वरका हाथ पकडकर चलने लगी।

डाहुआंने नागयणदामको छाईमे पटक दिया था। उनके हाथ-पैर स्ताओं से वंधे थे। उनका अद्ग-अद्ग मार पड़नेते कुचर गया था। बड़े बड़े कई पत्थर उनकी छाती-पर ऊपरने गिरे थे। उन्होंने मन-ही मन कहा—'मेरे प्रमु! सुम्हारे प्रत्येक विधानमें टी जीवका मङ्गल है। मुझे सुम्हारी प्रत्येक व्यवस्थामें आनन्द है। में तो एकमात्र तुम्हारी श्ररण हूँ।' इतना मोचने सोचत वे मूर्छित हो गये थे। मास्तीने वहाँ आकर पितकी यह दशा देखी तो बड़ाममें भूमिपर गिर पड़ी। भगवानने उने आश्वामन दिया। प्रभुने खाईमें उतरकर नारायणदानकी छातीपरने शिखाएँ हटा दीं, उनके मारे बन्धन काट डाले और उन्हें ऊपर उठा लाये। श्रीराधवन्त्रके टाथांका अमृतस्तावी स्पर्ग पाकर नारायण-दासके शरीरमें चेतना स्त्रेट आयी। उनके शरीर, मन, प्राण—स्वकी स्वया तत्कार दूर हो गयी।

नारायणदासने नेत्र रगेलनेपर अपने मामने उन धनुप-धारीको देखा। कई क्षण वे अपलक देखते रहे। दृदयने कहा—'इम भीपण विपत्तिसे परित्राण भला, श्रीजानकीनाथको छोडकर और कौन दे सकता है। ये पीताम्बरधारी, कौस्तुभमणि गलेमे पहननेवाले मेरे श्रीरधुनाथ ही तो है।' वस, वे प्रभुक्ते चरणोंमे लोट गये। उनके नेत्रोकी धाराने प्रभुक्ते पादपद्म धो दिये।

भगवान् अपने ऐसे भक्तोंस क्या छिपे रह सकते हैं ? प्रभुने अपने ज्योतिर्मय चिन्मय स्वरूपका दर्शन देकर दम्पतिको कृतार्थ किया। उन्हें भिक्तका वरदान दिया।

भगवान्की आजामे नारायणदास पनिके माथ वहाँमे चलकर कुछ दिनोमे अयोध्या पहुँच गये। श्रीसरयूजीके तटपर उन्होंने अपनी पर्णकुटी वना ली। वहीं साबु-सेवा और भगवान्का भजन करते हुए उन्होंने श्रेप जीवन व्यतीत किया।

#### भक्त-वाणी

ये मायया ते हतमेघसस्त्वत्पादारिवन्दं भवसिंधुपोतम्। उपासते कामलवाय तेषां रासीश कामान्निरयेऽपि ये स्युः॥ —कर्दम आपके चरण-कमल भवसागरसे पार जानेके लिये जहाज है। जिनकी बुद्धि आपकी मायासे मारी गयी है, वे ही उन तुच्छ क्षणिक विपय-सुखोके लिये, जो नरकमे भी मिल सकते है, उन चरणोका आश्रय लेते हैं। किंतु खामिन् ! आप तो उन्हें वे विषय-मोग भी दे देते है।

## दृद्निश्चयी बाह्मणभक्त

कृष्यनगरके पास एक गाँवने एक ब्राह्मण स्ट्रेने थे। वे पुरोत्निका काम करते थे। एक दिन रजमानके परी पून बनासर या नैटने रामप उन्नेति सत्तेमें देखा कि एक मानि (नागवार्ध) एक और बड़ी माग देव रही रै। भीड लगी है। सई नग तुरन रहा है तो कोई मों जर रन ए। पिल्टनर्जा रोज उपी गरने जाते और सगवारीको भी वहीं देखते । एक दिन किसी जान-पत्चानमे अवसीनो नाग एनीदते देखना वे भी दर्ग पाई हो रापे । उन्होंने दे जा—गागजा कि पार एक पत्यरका बाट है। उदीने बर् पॉन नेखारेको पॉन नेर और एक रर-बाकेरो एर रेर माग तीर रती है। एर ही बाट सब ती रोमं समान जाम देना है। पीटनपीठो बड़ा आश्चर्य हुआ। उन्होंने सागजारीने पूछा-- मृत्य इस एक ही पन्थरके बाटने कैने गवरो नार देनी हो ? क्या सबरा रजन ठीर उन्मनः हे ? पण्डिनजीके परिन्तिन व्यक्तिने कहा-एहाँ, परितर्ना । यह बड़े अचरजभी यन है । एम शेर्गेनि कई दार टनमे निये हुए सानको दूमरी जगह ती वजर आजमाया। पूरा बजन उत्तरा । पिंग्डनजीने कुछ स्कार सारवानीने क्टा-पेटी १ पट पथर तुझे होगी ? मागवारी बोर्डा-'नरी बाबाजी ' कुछे नरीं दूंगी । मेने बड़ी बंदिनतामे इसको पाग है । मेरे रेर-बटखेर यो जाते तो घर जानेसर मा और वड़े भाई मुझे मारने । नीन वर्षनी वात दे मरे बटन्तरे गो गो। में घर गमी तो बड़े मार्टने मुझे माग । र्म रोती-रोती घाटपर आकर बैठ गर्ना और मन ही-मन भगवान्त्रो पुत्रारने लगी । इननेम नी मेरे पैरके पान यर् पन्यर लगा । मेने इसको उठानर ठानुरजीने करा-महाराज । में ती द्रना नहीं जानती, आप ऐसी कृपा नरें जिसमें इसीने नारे तील हो जाउँ । यस, तबसे म इसे रखनी हूँ । अर मुझे अक्रा-अक्षा बटन्यर्पेरी जनरत नही होनी । ट्रनीने सत्र काम निकर जाता है । बनाओ, तुम्हें देने हे हूँ ।' पिटनजी बोले— में तुम्हे बहुत में स्पये दूँगा ।' सागवा रीने क्ट्रा-- शक्तने रुपये दोगे तुम १ मुझे चृन्दावनका खर्च दे दोने ! नव लेग बृन्टायन नवे हैं मैं ही नरी जा सर्वे। हूँ । श्राह्मणने पूछा, श्वितने रुपप्रेम तुम्राग काम होता १ सागवारीने कहा-(पूरे ३००) रुपने चाहिये। ब्राह्मण बोले-अञ्चा, बेटी । पर तो बनाओ, तुम इस

शिलाको रखर्ना कर्न हो २१ मागवालीने करा— इसी टोक्सीमे राजनी हूँ, नावाजी ! और कर्ने रक्क्रॅगी ?

ब्राह्मण घर लैंड आपे और चुपचान बेठे रहे । ब्राह्मणीने पतिसे पृद्धा—प्यो उदास-से क्यो देंठे ह १ देर जो हो गर्नी है। ब्राह्मणने क्या—प्रभाज मेग मन खराव लो रता है मुझे तीन सो स्पयेणी जस्पन है। स्त्रीन क्या—प्रसमें कीन-सी बात है। आपने ही तो मेरे गर्न बनवाने थे। बिनेन जस्पत हो तो लीजिने, इन्हें ले जार्ने होना होगा तो फिर हो जानगा। इतना कर्नर ब्राह्मणीने गर्ने उतार दिये।

ब्रारानि गर्ने वेचकर रुपे इस्टे हिपे और दूमें दिन सबेरे मागवारीक पाम जाकर उमें मपये गिन दिये ओर बरनेमं उस शियाओं के दिया। गद्धाजीय जाकर उनकों अन्छी तर्र वेच्या और किर नहां वेकर वे घर लेट आये। इधर पीछे में एक छोटा मा सुकुमार बारक आर ब्राह्मणीसे पर गया—पिछनाइन जां। तुम्होंने घर ठारू की आ रहे हैं परने अन्छी तरह आइ बुरार कर ठीक करों। मरलहद्वा ब्राह्मणीने घर माफ करके उममें पूजाकी मामर्जा सजा दीं। ब्राह्मणीने ध्राह्म देखा तो उन्ह अचरज हुआ। ब्राह्मणीने पूछनेपर उसने छाडे घाल कर आकर कर जानेकी बात सुनारी। यह सुनकर पिछत जीकों और भी आश्चर्य हुआ। पिछत जीने शियाकों मिरासनपर प्यराकर उसनी पूजा की। पिर उसे अपर आहेम प्यरा दिया।

गतमे मरनेम भगवान्ने कहा—'त् मुझे जल्दी लैटा आ, नहीं तो तेरा मला नहीं होगा, मर्वनाग हो जायगा।' ब्राह्मणने कहा—'जो कुछ भी हो, मैं तुमको छोटाऊँगा नहीं।' ब्राह्मण घरम जो कुछ भी पत्र पुण्य मिला, उसीने पूजा करने लगे। दोन्चार दिनो वाद स्वप्रमे फिर कहा—'मुझे फेक आ, नहीं तो तेरा लडका मर जारगा।' ब्राह्मणने कहा—'मर जाने दो, तुम्हें नहीं फेंक्न्या।' महीना पूग बीनने भी नहीं पाया था कि ब्राह्मणका एकमात्र पुत्र मर गया। कुछ दिनों वाद फिर स्वप्न हुआ—'अब भी मुझे वापम दे आ, नहीं तो तेरी लड़की मर जारगी।' दृढनिश्चयी ब्राह्मणने पहलेन्वारा ही जरार दिया। कुछ दिनों पश्चान् लड़की मर गयी।

फिर कहा कि 'अवकी बार स्त्री मर जायगी।' ब्राह्मणने इसका भी वही उत्तर दिया । अब स्त्री भी मर गयी । इतने-पर भी ब्राह्मण अचल अटल रहा । लोगोने समझा, यह पागल हो गया है । कुछ दिन चीतनेपर स्वप्नम फिर कहा गया- 'देख, अब भी मान जा; मुझे छोटा दे। नहीं तो मात ढिनांमें तेरे मिरपर विज्ञि गिरेगी ।' ब्राह्मण बोले-पिरने दो, में प्रमृहं उस सागवालीकी गदी टोकरीम नहीं रखनेका ।' ब्राह्मणने एक मोटे कपड़ेम लपेटकर मगवान्को अपने माथेपर मजबूत बॉघ लिया । वे सन समय यो ही उन्हें वॉधे रखते । कडकडाकर विजली कोषती-नजदीक आती, पर छौट जाती । अब तीन ही दिन गेप रह गये। एक दिन बाह्मण गङ्जाजीके घाट-पर सन्ध्या पूजा कर रहे ये कि दो सुन्दर वालक उनके पान भाकर जलमे कुटे । उनमे एक सॉबला या, दूसरा गोरा । उनके शरीरपर कीचड़ लिपटा था । वे इस दगसे जलमे कूदे कि जल उछाउकर बाह्मणके शरीरपर पड़ा। बाहाणने कहा--- 'तुमलोग कौन हो, भैया १ करी इस तरह जलमे कूदा जाता है १ देखो, मेरे गरीरपर जल पड़ गया; इतना ही नहीं। मेरे भगवान्पर भी छीटे पड़ गये। देखते नहीं, में पूजा कर रहा था ।' वद्याने कहा—'ओहो । षुम्हारे भगवान्पर भी छीटे लग गये १ हमने देखा नहीं, वाबा ! तुम गुस्मा न होना । पण्डितजीने कहा--- नहीं, भेया । गुस्ता कहाँ होता हूँ । वताओं तो तुम किमके लडके हो १ ऐसा सुन्दर रूप तो मेने कभी नही देखा। कहाँ रहते हो, मैया । आहा । कैसी अमृतघोली मीठी योली है। बच्चोने कहा—वावा। इस तो यहीं रहते है। पण्डितजी बोले—'भेया । क्या फिर भी कभी में तुम-लोगोको देख सकूँगा । वर्चाने कहा-क्या नहीं, वाता ? पुकारते ही हम आ जायेंगे। पण्डितजीके नाम पूछने-पर--- 'हमारा कोई एक नाम नहीं हैं; जिसका जो मन होता है, उसी नामस वह हमे पुकार लेता है। सॉवला छड़का इतना कहकर योळा—'यह छो, मुरळी, जरूरत हो तब इसे वजाना । वजाते ही हमलोग आ जायॅगे ।' दूसरे गोरे लड़केने एक फूल टेकर पण्डितजीते कहा-बाबा । इस फुलको अपने पास रखना, तुम्हारा मङ्गल होगा । वे जबतक वहाँसे चले नटी गये, ब्राह्मण निर्निमेष-दृष्टिसे उनकी ओर ऑखं लगाये रहे । मन ही-मन सोचने लगे--- 'आहा । कितने मुन्दर ह दोनो । कभी फिर भी इनके दर्शन होंगे ११

ब्राह्मणने फूल देखकर मोचा—'फूल तो बहुत बढिया है, कैमी मनोहर गन्ब आ रही है इसमें । पर में इसका क्या करूँगा और रक्खूँगा भी कहाँ ? इसमें अच्छा है, राजाकां ीं दें आकें । नयी चीज है, वह राजी होगा ।' यह सोचकर पण्डितजीने जाकर फुठ राजाको दें दिया । राजा बहुत प्रमन्न हुए । उन्होंन उमें महलमें ले जाकर बड़ी रानीको दिया । इतनेम ी छोटी रानीने आकर करा—'मुझे भी एक ऐसा ही फूल मँगवा दो; नहीं तो में हूव मरूँगी।'

राजा दरवारम आने और मिनादियोंको उसी समय पण्डित अभो खोजने भेजा । निपारियोंने द्वेंढते द्वेंढते जाकर देपा-- ब्राह्मगढेवता सिरपर मिला वॉधे पेउकी छायाम बैठे गुनगुना रहे है । वे उनको राजांक पास छिवा छाये । राजाने कहा-पहाराज । वेमा ही एक फूल और चाहिये ।' पण्डितजी बोले---'राजन् । मेरे पास तो बह एक ही फ्ल था; पर देखिये, चेष्टा करता हूँ । ब्राह्मण उन लडकाफी खोजम निफल पड़े । अफसात् उन्हें मुरलीवाली वात याद आ गयी । उन्होंने मुरली वजायी । उसी क्षण गोर व्याम नाड़ी प्रकट हो गयी । ब्राह्मण रूपमा धुरीके पानमं मतवाले हो गये । कुछ देर बाद उन्होंने कहा-भया । वेना एक फुल और चाहिये । मैने तुम्हारा दिया हुआ फ़ुक राजाका दिया था। राजाने वेसा ही एक फूठ और मॉगा है।' गोरे यालकने क्हा-फूल तो हमारे पान नहीं है, परत हम तुम्हें एक ऐसी जगह ले जायॅगे, जहाँ वसे फूलांका वगीचा खिला है। तुम ऑप्ते बद करो ।' मामणने ऑखे मूँद छी। बच्चे उनका हाय पकडकर न मालम किम रास्तेसे वातन्की-वातमं कहाँ छे गये । एक जगह पहुँचकर बाहाणने आँखे खोली । देखकर मुग्ध हो गये । वड़ा सुन्दर स्थान है, चारा ओर सुन्दर-सुन्दर वृक्ष हता आदि पुष्पोकी मधुर गन्वसे सुशोभित है । वगीचेके बीचमे एक बड़ा मनोहर महल हे । ब्राह्मणने देखा तो वे वालक गायव ये । वे साहस करके आगे वढे । महलके अदर जाकर देखते हैं। सत्र ओरसे सुसिबत वड़ा सुरम्य स्थान है। वीचमे एक दिव्य रलोका सिंहासन है। सिंहामन स्ताली है। पण्डितजीने उस स्थानको मन्दिर समझकर प्रणाम किया. । उनके मॉयेमे वॅधी हुई ठाकुरजीकी जिला खुलकर फर्शपर पड गयी। प्या ही पण्डित जीने उसे उठानेको हाथ बढाया कि शिला फटी और उसमेंसे भगवान् लक्ष्मीनारायण

प्रकट होकर शुन्य सिंहासनपर विराजमान हो गये!

भगवान नारायणने मुसकराते हुए ब्राह्मणसे कहा—

"हमने तुमको कितने दुःख दिये, परतु तुम अटल रहे।

दुःख पानेपर भी तुमने हमे छोड़ा नहीं, पकड़े ही

रहे, इसीसे तुमहे हम सशरीर यहाँ ले आये है।

ये दारागारपुत्राष्ठान् प्राणान् वित्तमिम परम्। हित्वा मा शरणं याताः कथं तास्त्यक्तुमृत्सहे॥ "जो भक्त स्त्री, पुत्र, घर, गुरुजन, प्राण, धन, इहलोक और परलोक—सबको छोड़कर हमारी शरणमे आ गये हैं, भला, उन्हें हम कैसे छोड़ सकते हैं।' इघर देखो—यह खड़ी है मुम्हारी सहधर्मिणी, तुम्हारी कन्या और ग्रुम्हारा पुत्र । ये भी मुझे प्रणाम कर रहे हैं। ग्रुम सबको मेरी प्राप्ति हो गयी। तुम्हारी एककी हढतासे सारा परिवार मुक्त हो गया।"

#### भक्त नवीनचन्द्र

वङ्गदेशान्तर्गत जगदीशपुरके पास बलाई गॉवमे एक ब्राह्मण रहते थे । ब्राह्मण बड़े सदाचारी, भगवद्भक्त और सन्तोपी थे। उनका नाम था-शरद ठाकुर। ब्राह्मणी भी बडी सुशील और सती थी।यजमानी बहुत थी। बहुत बड़े-बड़े आदमी उनके शिष्य थे । उस समय जैसेब्राह्मण पुरोहित सदाचारी और विद्वान् होते थे, वैसे ही उनके शिष्य यजमान भी श्रद्धाल और उदार होते थे । शरद ठाकुरको यजमानोके यहाँसे बिना ही माँगे काफी घन मिलता था। खर्च था वहुत कम, इससे उत्तरोत्तर उनका वैभव बढ़ता ही जाता था। गरद ठाकुरके एकमात्र पुत्र था नवीनचन्द्र । नवीनचन्द्र सरलहृदय था, परंहु माता-पिताका इकलौता पुत्र होनेसे उसपर कोई शासन नहीं था । घरमे धनकी प्रचुरता थी ही । विष्ठापर भिनभिनानेवाली मिक्खयों के समान नवीनके विलास-वैभवको देखकर उससे लाम उठानेके लिये अवारे दुराचारी लडकोका दल उसके आसपास आ जुटा । सङ्गका रग चढता ही है । नवीनपर भी कुसङ्गका असर पड़े बिना न रहा । नवीनचन्द्र भी इसीके अनुसार अनर्थकी राहपर जा चढा । शरद ठाकर चिन्तामे पड गये । उन्होंने पत्नीसे सारा हाल कहा । वह बेचारी भी सोच करने लगी। पर कोई उपाय नहीं सूझ पड़ा । दोनो कातर होकर भगवान्को पुकारने छगे । भगवान् भक्तवत्सल है। उन्होंने भक्त शरद ठाकुरकी पुकार मुन ली । कुछ ही दिनो बाद घूमते फिरते शिवेन्द्र स्वामी-नामक एक महात्मा बलाई गॉवमे पधारे और चात्रमस्यिका व्रत लेकर वहीं नदीके तटपर एक पेड़के नीचे ठहर गये।

महात्मा पहुँचे हुए थे। गाँवके नर-नारी दर्शनके लिये आने लगे। वे दिनभर मौन रहकर ध्यान करते। केवल एक घटा मौन खोलते। महात्माजीकी ख्याति दूर-दूरतक फैल गयी। आसपासके गाँवोसे भी दर्शनार्थी आने लगे। शरद ठाकुर भी जाते। एक दिन शरद महात्माजीको नवीनका हाल सुनाकर रोने लगे। महात्माजीने कहा—'घत्रराओं नहीं। उसके सस्कार बड़े अच्छे हैं, वह बडा मक्त होगा। एक बार उसे मेरे पास ले आओ।' गरदको बडा आश्वासन मिला।

नवीनको समझा-बुझाकर गरद ठाकुर उसे महात्माजी-के पास लाये । महात्माजीने उसके मस्तक और पीठपर हाथ फेरकर कहा—'नेटा । मेरी बात मानोगे न ११ नवीनने मन्त्रमुग्धकी तरह कहा—'हॉ भगवन् । अवश्य मान्गा ।'

'तो आजसे यहाँ रोज आया करो ।'
'आऊँगा, भगवन् ।'
'यहीं रहना होगा ।'
'रहूँगा—भगवन् ।'

पर मेरे पास रहनेवालेको मेरी शर्ते पूरी करनी पड़ती है।'

'करूँगा, भगवन् । बतलाइये, क्या दातेँ है <sup>११</sup>

'शराब कभी न पीना, झूठ न बोल्ना, सूर्योदयसे पहले उठना, सन्ध्या करना, अभिहोत्र करना, मा कात्यायनीकी पूजा करना, उनके 'हीं श्रीं कात्यायन्ये स्वाहा' मन्त्रका नित्य विधिपूर्वक जप करना और हविष्यान्न साना—वस, यही आठ शर्ते हैं।' 'जो आजा, मै पूजा और अभिहोत्रका सामान ले आऊँ हैं 'सामान सब मै मँगवा दूँगा।' महातमाजीने नवीनसे यों कहकर शरद ठाकुरको सामान लानेके लिये सकेत किया। उसी समय सारा सामान आ गया। नवीन वहीं रहने लगा। उसी क्षणसे उसका कायापलट हो गया। मगवती कात्यायनीका पूजन-जप, नियमित सयमपूर्ण जीवन और महापुरुषका सत्सञ्ज । भगवान्की बढ़ी कुपासे नवीनचन्द्रको

सारी सामग्री सहज ही मिल गयी । कुछ ही दिनोमे उसका चेहरा शुक्लपक्षके नवीन चन्द्रकी भॉति चमकने लगा ।

एक दिन नवीनने कहा-भगवन्। आपने इतनी दया नी है तो एक और कीजिये। मुझे चन्यासकी दीक्षा देकर कृतार्थ कीजिये ।' महात्माजी बोले—'वेटा । जगदम्बाकी जब जो इच्छा होगी, वहीं होगा । वे चाहेगी तो पुम्हे सम्यक् प्रकारसे भोगोका त्यागी बनाकर अपनी सेवक-श्रेणीमे ले लेगी। तुम तो वस, बेटा ! उन्होंके हो रहो। देखी-सुम्हे पता नही है। यहाँके सत्सङ्क्षेत सुम्हारे दोष, घुम्हारी भोगवासनाएँ दव गयी है, क्षीण भी हुई है, परतु अभी उनका पूरा नाश नही हुआ है। जगदम्बाकी ऋपासे जब सच्चे वैराग्यकी आग जलेगी; तब अपने-आप ही सारी भोगवासनाका कुडा जल जायगा । वेटा ! एक म्यानमे दो तल्वार नहीं रह सकती । इसी प्रकार भोग-वासनाके रहते वैराग्य नहीं हो पाता और जबतक वैराग्य नहीं होता, तबतक त्यागके स्वॉगका क्या मूल्य है १ मोगोसे उत्पन दःखोसे धवराकर कभी कभी जो विरक्ति होती है, वह असर्ला वेराग्य नही है। न आवेशमे आकर घर छोड़नेका नाम ही सच्चा वेराग्य है । धन-सम्पत्तिः स्त्री-पुत्रः मान-वडाई आदि मोगोकी वासना मनमे छिपी रहती है और समय-समयपर बहुत बडे-बडे प्रलोभन रखकर साधकको डिगानेकी चेष्टा करती है। यह तो सत्य है ही--भोग हर हाल्तमे दुःख ही उपजाते हैं। परत मा जगदम्बाकी कृपा बिना भोगवासनासे छुटकारा मिलना बहुत ही काँठन है। तुम माको प्रसन्न करो। मा प्रसन्न होकर जब जो आज्ञा दे, वही करो । मा तो प्रसन्न ही है। पुत्र कितना ही कुपूत हो, माका स्नेहभरा हृदय कभी नहीं सूखता । माकी गोंद तो सन्तानके लिये सदा ही पार्ली है। वसः जव द्यम माकी---एकमात्र माकी गोदमे वैठना चाहोगे, तभी मा प्रत्यक्ष होकर तुम्हारे सामने आकर तुम्हे अपनी गोदमे उठा लेंगी। हृदयसे चिपटा लेगी । वेटा। वैर्य रक्लो। माकी माहमा जानकर मा-मा पुकारते रहो। हुम्हारा कल्याण होगा । माके और बच्चेके बीचमे तीसरेकी जरूरत नहीं है, वे प्रुम्हारी मा, प्रुम उनके बच्चे !

महात्माजीके वचन सुनकर नवीनका हृदय भर आयाः उसके नेत्रोंसे ऑसुओकी धारा वह निकली । वह अनन्यभावसे जगदम्वाकी सेवा करने लगा। जरद ठाकुर और उनकी पत्नी दोनों ही पुत्रके परिवर्तनपर बड़े प्रसन्न थे। भजन करते-करते नवीनका अन्तःकरण पिवत्र हो गया। वे भजनकी मूर्ति वन गये। माका ध्यान करते-करते कभी रोते। न कभी हॅसते। कभी नाचते और कभी मा-मा पुकारकर इधर-उधर दौडने लगते। बैठ जाते तो अखण्ड समाधि ही लग जाती।

एक दिन प्रातःकाल जगदम्बा कात्यायनी स्वयं प्रकट हो गयी। नवीनने ऑखे खोलकर देखा—बड़ा ग्रुप्त प्रकाश है। माता मृगराजपर सवार है, प्रसन्न मुखमण्डल है, सुन्दर तीन नेत्र हैं, गलेमे सुन्दर हार है, मुजाओमे रतोके बाजुबंद और कड़े है। सुन्दर जटापर मनोहर मुकुट है। चरणोमे नूपुर बज रहे है। दिल्य रेशमी वस्त धारण किये हुए है। मस्तकपर अर्घचन्द्र शोमा पा रहा है। करोडो चन्द्रमाओके समान देहकी सुशीतल समुज्ज्वल प्रमा है। दस हाथ हैं—जिनमे खड़ा, खेटक, बज्र, त्रिशूल, बाण, धनुष्त, पाग, शाह्व, धण्टा और पद्म सुशोमित है। माके वात्सल्यपूर्ण नेत्रोसे मधुर स्नेहामृतकी धारा बह रही है। होठोपर मीठी मुसकान है। मानो सन्तानको अभय करके अपनी गोदमे लेकर नित्यानन्द प्रदान करनेके लिये ऑचल पसारे खड़ी हैं।

नवीन माताकी मुखमुद्रा देखकर निहाल हो गये। आनन्दके ऑस् बहने लगे। शरीर पुलकित हो गया। वाणी कक गयी। बहुत देर बाद माताकी प्रेरणासे धीरज आनेपर नवीनने माका स्तवन किया। माताने उठाकर उन्हें दृद्यपे लगा लिया और मस्तकपर हाय फेरकर कहा—वेटा। त् धन्य हो गया। तेरे गुक्जी आज अहश्य हो जायेंगे। त् पूर्वजन्ममे मेरा भक्त था। गुरुजी तेरे पिता थे। वे मेरी छुपाको प्राप्त कर जुके। त् किसी प्रतिबन्धकवश जगत्मे आया था। गुरुजीको मैने ही भेजा था। अब त् मेरी छुपासे छुतकृत्य हो गया। मेरी आज्ञासे घर जाकर विवाह कर और जीवनमे मेरी सेवा करता हुआ अन्तमे मेरे सिचदानन्दधाममे प्रवेश कर जा। तेरी भावी पत्नी भी मेरी सेविका है। त् घरमे रहकर भी जल्मे कमल्की भाँति असङ्ग ही रहेगा। इतना कहकर माता अन्तर्धान हो गयी।

नवीनने देखा, गुरुजी भी अहरय हो गये हैं। नवीन माताके आज्ञानुसार घर चला आया और पिता-माताको सारी कथा कह सुनायी। उनके आनन्दका कोई ठिकाना न था, बड़े उत्साहके साथ तारा नामकी सुशीला कन्यासे नवीनचन्द्रका विवाह हुआ। तारा और नवीन दोनो मातु-मन्त्रमे दीक्षित होकर जीवनभर माका मजन करते रहे।

# भक्त रामहरि भट्टाचार्य

रामहरि भट्टाचार्य बगालमे कालनाके निकट हॉसपुकुर ग्राममे रहते थे। यजमानीकी जीविका थी। घरमे साध्वी स्त्री थी और एक पुत्रके सिवा और कोई नहीं था। रामहरि-का दृदय भगवत्-विश्वाससे भरा था। उनका सबके साथ प्रेमका सम्बन्ध था। ससारमे उनका कोई रात्रु नहीं था। योड़ी-सी जमीन और यजमानोकी स्वेच्छापूर्वक दी हुई भेटकी आमदनीसे उनका परिवार अच्छी तरह पल जाता था। वे प्रतिवर्ष भादोमे घरसे निकलते और यजमानोके यहाँ कई गाँवोमे घूम-फिरकर जो कुछ मिलता, लेकर आश्विन लगते-लगते ही घर लोट आते। बड़े सन्तोषी और शान्त-मृत्तिके ब्राह्मण थे रामहरि महाराज।

वे सदाकी भॉति इस वर्ष भी भादो लगते ही घरसे निकल पड़े । इस साल बरसात देरसे ग्रुरू हुई थी। इसलिये इन दिनो आकाश लगातार काली घटाओसे घिरा रहता और रोज ही दृष्टि होती । रामहरि महाराजने इन दुर्दिनोकी ओर कोई घ्यान नहीं दिया और वे भगवान्का नाम लेकर सदाकी भॉति एक गॉवसे दूसरे गॉवमे जाने-आने लगे।

बर्दवानसे काल्नातक पक्की सङ्क है। एक दिन सन्ध्यासे कुछ ही पूर्व रामहरि महाराज उसी सड़कपर द्वतगतिसे बढे चले जा रहे थे। गाँव अभी चार कोष था। ऑधी-पानीसे भरी भयावनी रातके डरसे बचनेके लिये वे दौड-से रहे थे। ्ररामहरिजी शरीरका पूरा बल लगाकर तेजीसे चलने लगे। चिन्ता और डरसे उनका शरीर कॉप रहा था। रात पड गयी। परत तफानके शान्त होनेका नाम नहीं । झड़की गति और भी बढ गयी । ऑधीके झटकेसे बड़े-बड़े वृक्षोकी डालियाँ ट्ट-ट्रटकर गिर रही थीं और उनपर बैठे हुए पक्षी आर्त्तस्वर-से चिल्ला रहे थे। इससे रात्रि और भी भयद्वर हो गयी। रामहरि किसी ओर न देखकर विपत्तिहारी भगवान्का नाम 🛩 स्मरण करते हुए जोरसे बढे चले जा रहे थे । रातभर कहीं आश्रय मिल जाय, उनको इस बातकी चिन्ता थी। इसी बीच पास ही बड़े जोरसे कड़ककर बिजली गिरी। रामहरिजी कॉप गये । आकाशको चीरती हुई विद्युत्-शिखा उनकी दोनो ऑखोको मानो वेधकर आकागमे विलीन हो गयी। रामहरिजी एक पेडके नीचे खडे हो गये। उनके मुखसे विपद्विदारी भगवान्का नाम अनवरत निकल रहा था।

इतनेमे ही अकस्मात् जगलमे उन्हे मनुष्यका कण्ठस्वर

सुनायी दिया। रास्तेके बगलमे ही बीहड जगल था। अब तो लालटैनकी रोशनी भी दिखायी दी । रामहरिजीने देखाः दो मनुष्य धीरे-धीरे उन्हींकी ओर आ रहे हैं । मनुष्योको देख-कर उन्हें बड़ी सान्त्वना मिली । उन्होंने बड़े जोरमे चिल्ला-कर उनको पुकारा और अपने पास आनेके लिये प्रार्थना की । उनकी पुकार सुनते हुए वे दोनो जल्दी-जल्दी चलकर उनके पास आ पहुँचे । वे साधारण ग्रामीण-से लगते थे। शरीर मजबूत और बलवान् थे । उनके एक हाथमे लालटैन और छाता तथा दूमरेमे लबी लाठी थी। रामहरिजी उन्हे देखकर मन-ही-मन कुछ डरे। रुपये पास होनेपर डर लगता ही है। चील मासको देखकर ही पीछे लगती है। इसी प्रकार चोर-डकैत भी रुपयोके ही पीछे लगा करते हैं। कुछ भी हो। दूसरा कोई उपाय नहीं था। रामहरिजीने कहा-भाइयो । मै गोविन्दपुर जाऊँगा, पर दिन बहुत खराब हो गया, इसलिये रात ही-रात वहाँ पहुँचना कठिन है। आप-लोग दया करके मुझे पासके किसी गॉवमे पहुँचा दे तो बड़ी कुपा हो ।' रामहरिजीकी बात सुनकर उनमेसे एकने विनयके साय कहा---(पण्डितजी, हमारा घर यहाँसे बहुत नजदीक है। आप यदि रातभर हमारे घर विश्राम करें तो आपको कोई कष्ट नहीं होगा। हम भी अपना अहोभाग्य समझेंगे। प्रातःकाल आपको जहाँ जाना हो। चले जाइयेगा। उनके विनीत वचनोंसे रामहरिजीका भय दूर हो गया और वे उनके पीछे पीछे चलकर एक दूटी इमारतके सामने आकर खड़े हो गये । उनमेसे एकने जोरसे पुकारा-अरे घन्ना ! जब द्वार नहीं खुला, तब वे दोनो जोर-जोरसे 'धन्ना! ओ धन्ना । पुकारने लगे । कुछ देरके बाद दरवाजा खुला और एक भीषण आकृतिका नवयुवक बाहर निकल आया ।

युवकको देखकर एकने कहा—'धन्ना! आजकी यात्रा सफल हुई—अतिथि-सत्कारका अवसर मिल गया।' धन्नाने तीक्ष्ण दृष्टिसे रामहरिजीको ओर देखकर कहा—'तव भोजनकी व्यवस्था करूँ ' रामहरिजी उनका रग-दग देखकर समझ गये कि जरूर दालमे काला है। उनका दृदय धडकने लगा और वे मन ही-मन आर्तभावसे सकटहारी श्यामसुन्दरका स्मरण करने लगे। परतु बाहरसे इस भावको छिपाकर उन्होने इतना ही कहा—'मै आज कुछ भी नही खाऊँगा, और वर्षा थम गयी तो रातको ही चला भी जाऊँगा।' घन्नाने उनकी वात सुनकर कुछ नहीं कहा और उन्हे खींच-कर अंदर हे गया। वे दोनों मनुष्य भी पीछे-पीछे अंदर चहे गये।

रामहरिजीने देखा, चारों ओर जंगल-सा है, वगलमें ही एक घर है। धक्ता रामहरिजीको घरके वीचकी एक कोठरीमें हे गया और उन्हें तख्तेपर विश्राम करनेके लिये कहकर वहाँसे चल दिया। रामहरिजी तख्तेपर वैठे घर-धर कॉप रहे थे। 'हान' किस अग्रुम मुहूर्तमें घरसे निकला और जंगलमें इनसे सहायता ही क्यो चाही १ आज इन डकैतोंके हाथसे प्राण नहीं वचेंगे।

वगलकी कोठरीसे बातचीतकी आवाज सुनायी दी। वीचमे एक पतली-सी दीवाल थी। इससे प्रायः सभी बाते उन्हें सुनागी पड रही थीं। उन्होंने कण्ठस्वरसे पहचान लिया कि वातचीत करनेवालोमे दो व्यक्ति वही हैं। जो जंगलमे मिले थे और तीमरा घन्ना है। बातचीतके सिलमिलेमे पता लगा कि उन दोनोंके नाम हाराण और तीनकौडी हैं तथा धन्ना हाराणका लडका है। हाराणने कहा---देखो, तीनकौड़ी ! मालूम होता है ब्राह्मण हैं। गलेमे जनेऊ है । फिर ब्रह्महत्याका पाप लगेगा। तीनकौड़ी बोला-चलो तम भी बड़े डरपोक हो । अरे <sup>।</sup> गाडेमे सूपका क्या भार । अवतक ऐसे कितने ब्राह्मणींका पाप लगा होगा । एक और सही । इसके पास पैसे तो काफी मालूम होते हैं। अन्ना वीचमे ही बोल उठा-(तुमलोगोंको कुछ भी चिन्ता नहीं करनी पड़ेगी। एक ही चोटमे काम तमाम ! वस, जरा उसे नींद तो आ जाय ।' हाराणने कहा---(चुप रह ! इतना चिल्लाता क्यों है ! सुन लेगा तो कहीं सरक निकलेगा।' घन्नाने कहा, भागेगा कहाँ । इन हाथोने पडकर भाग निकलना वडा आसान है न ।' वातचीत सुनकर रामहरिजीके तो प्राण सूख गये । मनमे आया. माग निकर्देः पर घन्नाके शब्द याद आ गये । सोचाः वह सव ओर देखता होगा। किरः इस अनजान जगलमे मागकर भी कहाँ बाऊँगा ? ये दुष्ट तुरंत ही दूँदकर मार डार्लेंगे ।

बाहर अब भी मूसल्घार बृष्टि हो रही थी। झडकी तेनी तो कुछ घटी थी, परतु अभी और सब बाते बैसी ही थीं। घरके बीचने अन्धकारमय आकागका कुछ भाग दीख पडता था। क्षण-क्षणमे विज्ञली कौधती थी और साथ ही दूरसे वज्जातकी भीपण च्विन सुनायी पडती थी—मानो रामहरिजी-के लिये मृत्युका समाचार लेकर आ रही हो। पास ही एक

कदम्बका ब्रह्म था। उसकी पुष्पित जाखाओसे स्निग्ध सुगन्ध लेकर वीच-वीचमे ठंडे पवनका झोंका आ जाता था। रामहरिजीको अपने स्यामसुन्दरके मन्दिरके वगलका कदम्ब-बृक्ष याद आ गया । अहा ! उसमे भी हजारो फूल खिले होंगे और वर्षा सिक्त वायु उनकी स्निग्घ गन्धको भी इसी पकार सव ओर विखेर रहा होगा । मेरी धर्मपती वच्चेको हृदयसे लगाकर निद्रामें मेरे लौटनेका खप्न देख रही होगी। और मेरे प्राणधन श्यामसुन्दर ! मेरी वडी साधनाके, महती आकाङ्काके स्वामी श्यामसुन्दर ! हाय ! आज यदि मैं -इस सुनसान जंगलमे डाकुओंके हाथों मारा गया तो मेरे स्याम-सुन्दर । फिर तुम्हारी पूजा कौन करेगा १ मैं जिन ब्राह्मणोंको पूजाका भार दे आया था, मेरी अनुपस्थितिमे पता नहीं, वे सुचारुरूपसे तुम्हारी पूजा कर रहे हैं या नहीं। हा ! श्यामसुन्दर । सुम तो पाषाणकी मूर्तिमात्र नहीं हो, दुम्हारे उस नीलकमल-से सॉवरे गरीरमे अनन्त करुणामयी दिन्य चिच्छिक्ति नित्य विराजमान है और निरन्तर आर्त प्राणियोका कल्याण कर रही है। बोलो, बोलो, मेरे क्यामसुन्दर ! सुम्हारे इस शरणागत दीन ब्राह्मणका यह नश्वर शरीर इस अञ्चल अरण्यमे क्या िियार-कुत्तोंके खानेके काममे आयेगा !' समहरिजीके नेत्रोंसे ऑसुओंकी घारा वह चली । वे उन्मत्त-की भाँति 'श्यामसुन्दर ! श्यामसुन्दर !' कहकर करुण क्रन्दन करने छगे ।

वगलकी कोठरीमे तीनकौडी और हाराण बातचीतमें लगे ये। उनकी नजर ब्राह्मणपर लगी थी, पर थकावटके कारण इन्हें बीच-बीचमें जैंमाइयाँ आ रही थीं। आखिर उन लोगोंने यही निश्चय किया कि घन्नाके हाथसे यह काम नहीं कराना है। हाराणने कहा, 'तव मैं ही काम निपटाऊँगा। देखूँ, ब्राह्मण मो गया या नहीं। कोई आवाज तो नहीं सुनायी देती। यह कहकर हाराणने जाकर देखा। रामहरिजी उस समय प्राणमयसे व्याकुल हुए चादर ओड़े दुवके पड़े थे। मन-हीं-मन स्यामसुन्दरकी करण प्रार्थना चल रही थी। हाराणने देखकर धीरेमे कहा—'तीनकौडी! नींद तो आ गयी है, फिर देर क्यो करें। तीनकौडी वोला—'गायद जागता हो, कुछ और उहर जाओ।'

रामहरिजी तो सुन-सुनकर स्खे जा रहे थे। सोच रहे थे, अव मृत्युसे वचनेका कोई उपाय नहीं है। प्रभु । यह क्या हो गया १ अकस्मात् ब्राह्मणमे मानो असीम वछ आ गया। कदम्बका वृक्ष घरमे चूल्हेके पास ही था। वरसातके कारण उसमें पत्ते खुव आ गये थे। पेड़ वहुत घना और विशाल था। पत्तोंकी आडमें छिपनेको वहुत जगह थी। रामहरिजी चादर छोड़कर धीरे-धीरे उठे और तुरंत पेडपर चढकर छिप गये।

इघर ताड़ी ( गराय ) पीते-पीते नगेमे ही हाराणने कहा, 'धन्ना, आज तुझे खाँडा नहीं चलाना पड़ेगा। यह बसयरा में ही करूँगा। माल्म होता है अय गहरी नींदमें है।' मन ही-मन झल्लानेपर भी धन्ना कुछ बोला नहीं। हाराणने धन्नाके हाथसे खाँडा लेकर धार देखी। फिर तीनों मिलकर ताड़ी पर-ताड़ी पीने लगे। नशा बढ़ने लगा। धन्ना कुछ ज्यादा पी गया। उसे नींद आने लगी। झ्मता हुआ वह बाहर निकला और जिस तख्तेपर रामहरिजी सोये थे, जाकर उन्हींकी चादर ओडकर वहीं पड़ गया। नशेमे उसे अपनी करनीका कुछ भी पता नहीं था। वह बेहोग था। तीनकौडी और हाराणने हरी मिर्च और सत्त्वी चाट मुँहमे लेकर फिर ताडी चढानी शुरू की। अय पूरा नशा हो गया।

द्धमता हुआ हाराण घार दिये हुए खॉडेको लेकर वगलकी कोठरीमें पहुँचा। रामहरिजी कदम्त्रपर चढे कोठरीमे रक्खी हुई लालटेनकी मामूली रोगनीके उजियालेमे भयचिकत नेत्रोंचे देख रहे थे और मन-ही-मन स्यामसुन्दरको पुकार रहे थे।

हाराण और तीनकौड़ीने समझा—तख्तेपर ब्राह्मण सोया है। नशेमे चूर थे। हाराणने पूरा जोर लगाकर खॉडा चलाया और उमी क्षण धन्नाका सिर घड़स अलग होकर घड़ामसे नीचे गिर पड़ा।

अत्र जो हन्य उपस्थित हुआ, उसे याद करते ही हृदय कॉपता है। हाराण और तीनकौड़ीने भयभरी ऑखोंसे देखा-'अरे, यह तो धन्नाका सिर है ! वस, उसी क्षण सारा नगा उतर गया और खॉडेको दूर फेककर हाराण अपने प्यारे पुत्र धन्नाके सिरको छातीसे लगाकर पागलकी भाँति रोने लगा। तीनकौड़ीने इधर-उधर ब्राह्मणको बहुत खोजा, पर कहीं पता नहीं लगा । रामहरिजी तो प्राणभयसे अत्यन्त व्याकुल होकर श्यामसुन्दरका स्मरण करने लगे । उस समय उनका स्मरण किन-किन भावोंसे होता होगा, इसका अनुमान वैसी स्थितिमे स्वय पड़े बिना नहीं लगाया जा सकता। धन्नाके शवको लेकर जब वे लोग टूटे घरसे निकलकर जगलमे चले गये, तब ब्राह्मणके प्राणोंमे प्राण आये । तत्रतक झड-वृष्टि बहुत कम हो गयी थी और रात भी थोड़ी ही गेप थी। ब्राह्मणदेवता धीरेसे पेडसे उतरे और इधर-उधर सतर्क दृष्टिसे देखते हुए घरसे निकलकर चल दिये । भगवान्की कुपासे उन्हे रास्ता मिल गया । हाराण और तीनकौड़ी दूसरी ओर गये थे। इसलिये इनपर कोई विपत्ति नहीं आयी।

कुछ दूर घीरे घीरे चलकर फिर रामहरिजी दौड़े और पक्की सड़कपर पहुँच गये। उस समय कई लोगोका और भी साथ हो गया। रामहरिजी भगवान् स्यामसुन्दरका मन-ही-मन गुण गाते हुए सीधे घर पहुँचे। बस्र तबसे उनका जीवन भगवान्के भजनमे ही बीता।

#### डाकू भगत

पुराने जमानेकी वात है। एक धनी गृहस्थके घर भगवत्कथाका वड़ा सुन्दर आयोजन हो रहा था। वैशाखका महीना, शुक्रपक्षकी रात्रिका समय। कथावाचक पण्डितजी विद्वान् नो थे ही, अच्छे गायक भी थे। वे बीच-बीचमे भगवत्सम्बन्धी भावपूर्ण पदोका मधुर कण्ठस गान भी करते। पहले उन्होंने श्रीमद्भागवतके आधारपर सक्षेपमे भगवान्के जन्मकी कथा सुनायी, फिर नन्दोत्सवका वर्णन करते-करते एक मधुर पद गाया।

कथाका प्रसङ्ग आगे चला । श्रोतागण व्यवहारकी चिन्ता और शरीरकी सुधि भूलकर भगवदानन्दमे मस्त हो गये। बहुतोके शरीरमे रोमाख्य हो आया। कितनोंकी ऑखोंमे ऑस् इलक आये। सभी तन्मय हो रहेथे।

उसी समय सुयोग देखकर एक डाक् उस धनी गृहस्थ-

के घरमे घुस आया और चुपचाप धन रतन हूँढने लगा। परतु भगवान्की ऐसी लीला कि बहुत प्रयास करनेपर भी उसके हाथ कुछ नहीं लगा। वह जिस समय कुछ-न-कुछ हाथ लगानेके लिये इधर-उधर हूँढ रहा था, उसी समय उसका ध्यान यकायक कथाकी ओर चला गया। कथावाचक पण्डितजी महाराज ऊँचे स्वरसे कह रहे ये—"प्रात-काल हुआ। पूर्विदेशा उपाकी मनोरम ज्योति और अरुण-की लालिमासे रॅग गयी। उस समय वजकी झॉकी अलौकिक हो रही थी। गोएँ और बछड़े सिर उठा-उठाकर नन्दबाबाके महलकी ओर सतृष्ण दृष्टिसे देख रहे थे कि अब हमारे प्यारे श्रीकृष्ण हमें आनन्दित करनेके लिये आ ही रहे होगे। उसी समय मगवान् श्रीकृष्णके प्यारे सखा श्रीदामा, सुदामा, वसुदामा आदि ग्वाल्वालीने

आकर भगवान् श्रीकृष्ण और बलरामको बड़े प्रेमसे पुकारा—'हमारे प्यारे कन्हैया, आओ न । अवतक ग्रुम सो ही रहे हो १ देखो, गौएँ तुम्हे देखे विना रॅमा रही है । हम कभीसे खड़े हैं । चलो, वनमे गौएँ चरानेके लिये चले । दाऊ दादा, तुम इतनी देर क्या कर रहे हो ११ इस प्रकार ग्वाल-बालोंकी पुकार और जल्दी देखकर नन्दरानीने अपने प्यारे पुत्रोंको बड़े ही मधुर स्वरसे पुकार-पुकारकर जगाया ।

फिर मेयाने हनेहसे उन्हें माखन-मिश्रीका तथा मॉित-मॉितिके पकवानोंका कलेऊ करवाकर बड़े चावसे खूब सजाया । लाखों-करोड़ों रुपयोके गहने, हीरे-जवाहर और मोितियों जड़े स्वर्णाल्झार अपने बचोको पहनाये । सुकुटमे, बाजूबन्दमे, हारमे जो मिणयाँ जगमगा रही थीं, उनके प्रकाशके सामने प्रातःकालका उजाला फीका पड़ गया । इस प्रकार मलीमॉित सजाकर नन्दरानीने अपने लाइले पुत्रोंके सिर सूँघे और फिर बड़े प्रेमसे गौ चरानेके लिये उन्हे बिदा किया ।"

इतनी बातें डाक्ने भी सुनीं, और तो कुछ उसने सुना था नहीं। अब वह सोचने छगा कि 'अरे! यह तो बड़ा अनुपम सुयोग है। मै छोटी-मोटी चीजोंके छिये इधर-उधर मारा-मारा फिरता रहता हूँ, यह तो अपार सम्पत्ति हाथ छगनेका अवसर है। केवल दो बालक ही तो हैं। उनके दोनो गालोपर दो-दो चपत जहें नहीं कि वे स्वय अपने गहने निकालकर मुझे सौंप देंगे। यह सोचकर वह डाक् घनी गृहस्थके घरसे बाहर निकळ आया और कथाके समाप्त होनेकी बाट देखने छगा।

बहुत रात बीतनेपर कथा समाप्त हुई । भगवान्के नाम और जयकारके नारोसे आकाश गूँज उठा । मक्त गृहस्थ बड़ी नम्रतासे ठाकुरजीका प्रसाद ग्रहण करनेके लिये सब श्रोताओसे अनुरोध करने लगे । प्रसाद बॅटने लगा । उधर यह सब हो रहा था, परतु डाक्के मनमे इन बातोंपर कोई ध्यान नहीं था । वह तो रह-रहकर कथावाचककी ओर देख रहा था । उसकी ऑखे कथावाचकजीकी गति विधिपर जमी हुई थीं । कुछ समयके बाद प्रसाद पाकर कथावाचकजी अपने डेरेकी ओर चले । डाकु भी उनके पीछे पीछे हो लिया ।

जब पण्डितजी खुले मैदानमे पहुँचे, तब डाकूने पीछेसे कुछ कड़े स्वरमे पुकारकर कहा—'ओ पण्डितजी। खड़े रहो।' पण्डितजीके पास दक्षिणाके रुपये-पैसे भी थे, वे कुछ डरकर और तेज चालसे चलने लगे। डाकूने दौड़ते हुए कहा—'पण्डितजी, खड़े हो जाओ । यों भागनेसे नहीं बच सकोगे। १ पण्डितजीने देखा कि अब छुटकारा नहीं है। वे लाचार होकर ठहर गये। डाकूने उनके पास पहुँचकर कहा-दिखिये, पण्डितजी । आप जिन कृष्ण औरवलरामकी बात कह रहे थे, उनके लाखों करोड़ो क्पयोंके गहर्नोका वर्णन कर रहे थे, उनका घर कहाँ है ? वे दोनो गौँ ए चरानेके लिये कहाँ जाते है १ आप सारी वार्ते ठीक ठीक वता दीजिये। यदि जरा भी टाल्मटोल की तो वस, देखिये भेरे हाथमे कितना मोटा डडा है: यह तुरंत आपके मिरके दुकड़े-द्रकड़े कर देगा ।' पण्डितजीने देखाः उसका लंबा-चौड़ा दैत्य सा शरीर बड़ा ही बलिए है । मजबूत हाथामे मोटी लाठी है, ऑखोंसे क़्रता टपक रही है। उन्होने सोचा, होन्न-हो यह कोई डोक है । फिर साहस बटोरकर कहा-- 'तुम्हारा उनसे क्या काम है ११ डाकुने तनिक जोर देकर कहा-'जरूरत है।' पण्डितजी बोले—'जरूरत बतानेमे कुछ अङ्चन है क्या !' डाकूने कहा---(पण्डितजी ! में डाकू हूँ । मै उनके गहने लूटना चाहता हूँ । गहने मेरे हाथ लग गये तो आपको भी अवश्य ही कुछ दूँगा । देखिये। टालमटोल मत कीजिये । ठीक-ठीक बताइये । पण्डितजीने समझ लिया कि यह वज्रमूर्ख है। अव उन्होंने कुछ हिम्मत करके कहा—'तब इसमें डर किस बातका है। मैं पुग्हें सब कुछ बतला दूँगा। लेकिन यहाँ रास्तेमें तो मेरे पास पुस्तक नहीं है । मेरे डेरेपर चली । मैं पुस्तक देखकर सब ठीक ठीक बतला दूंगा। ' डाकू उनके साय-साय चलने लगा ।

हेरेपर पहुँचकर पण्डितजीने किसीसे कुछ कहा नहीं। पुस्तक बाहर निकाली और वे डाक्को भगवान् श्रीकृष्ण और बलरामकी रूप-माधुरी सुनाने लगे। उन्होंने कहा—'श्रीकृष्ण और बलरामकी रूप-माधुरी सुनाने लगे। उन्होंने कहा—'श्रीकृष्ण और बलराम दोनोंके ही चरण कमलोंम सोनेंके सुन्दर नूपुर हैं, जो अपनी रुनझुन ध्वनिसे सबके मन मोह लेते हैं। क्यामन्वणंके श्रीकृष्ण पीत वर्णका और गौरवर्णके बलराम नीलवर्णका वस्त्र धारण कर रहे हैं। दोनोंकी कमरमे बहुमूल्य मोतियोसे जड़ी सोनेकी करधनी शोभायमान है। गलेंमे हीरे-जवाहरातके स्वर्णहार है। इदयपर कौस्तुभमणि झलमला रही है। ऐसी मणि जगत्मे और कोई है ही नही। कलाईमे रत्नजटित सोनेंके कगन, कानोंमे मणि-कुण्डल, सिरपर मनोहर मोहन चूड़ा। घुँघराले काले-काले बाल, ललाटपर कस्त्रीका तिलक, होटोपर मन्द मन्द मुसकान, ऑखोसे मानोआनन्द और प्रेमकी वर्षा हो रही है। श्रीकृष्ण अपने कर-कमलोंमे सोनेकी वशी

लिये उसे अधरोंसे लगाये रहते हैं। उनकी अङ्ग-कान्तिके सामने करोड़ो स्योंकी कोई गिनती नहीं। रंग-विरगे सुगन्यित पुष्पोंकी माला, तोतेकी-सी नुकीली नासिका, कुन्द-बीजके समान श्वेत दॉतोंकी पॉत, बड़ा छुमावना रूप है। अजी, जब वे त्रिमञ्जललित भावसे खड़े होते हैं, देखते-देखते नेत्र तृप्त ही नहीं होते। बॉकेविहारी श्रीकृष्ण जब अपनी बॉसुरीमे 'राधे-राधे-राधे' की मधुर तान छेड़ते हैं, तब बड़े-बड़े जानी भी अपनी ममाधिसे पिण्ड छुड़ाकर उसे सुननेके लिये दौड़ आते हें। यमुनाके तटपर चृन्दावनमे कदम्ब चृक्षके नीचे प्राय. उनके दर्शन मिलते हैं। वनमाली श्रीकृष्ण और हल्धारी बलराम।

डाकृने पूछा-- अच्छा पण्डितजी, सब गहने मिलाकर कितने रुपर्योके होगे ११ पण्डितजीने कहा-अोह, इसकी कोई गिनती नहीं है। करोड़ों-अरबोंसे भी ज्यादा!' डाकू---'त्र क्या जितने गहनोंके आपने नाम लिये, उनसे भी अधिक है १<sup>३</sup> पण्डितजी---'तो क्या १ ससारकी समस्त सम्पत्ति एक ओर और कौस्त्रममणि एक ओर । फिर भी कोई ष्रुलना नहीं ।' डाकूने आनन्दसे गद्गद होकर कहा—'ठीक है, ठीक है। और किट्ये, वह कैसी है ११ पण्डितजी—'वह मणि जिस स्थानपर रहती है, सूर्यके समान प्रकाश हो जाता है। वहाँ अधरा रह नहीं सकता। वैसा रत्न पृथ्वीम और कोई है ही नहीं <sup>17</sup> डाकू---(तन तो उसके दाम बहुत ज्यादा होरो । क्या बोले १ एक बार भलीमॉति समझा तो दीजिये । हाँ, एक बात तो भूल ही गया। मुझे फिस ओर जाना चाहिये ११ पण्डितजीने सारी वार्ते दुवारा समझा दीं । डाकूने कहा-दिखिये, पण्डितजी ! मे शीघ्र ही आकर आपको कुछ द्गा। यहाँसे ज्यादा दूर तो नहीं है न १ म एक ही गतमे पहॅच जाऊँगाः स्यो ! अच्छाः, हॉ-हॉः, एक वात और बताइये । क्या वे प्रतिदिन गौऍ चराने जाते हें ११ पिडतजी---'हाँ, और तो क्या <sup>१</sup>' डाकू—'कव आते हैं **१**' पण्डितजी— 'ठीक प्रात काल । उस समय थोड़ा-योड़ा ॲधेरा भी रहता है। 'ढाकू—'ठीक है, मैनेसव समझ लिया। हॉ तो, अव मुझे किथर जाना चाहिये ११ पण्डितजी--- 'बराबर उत्तरकी ओर चले जाओ ।' डाकू प्रणाम करके चल पड़ा ।

पण्डितजी मन ही मन हॅसने लगे। देखो, यह कैसा पागल है। थोड़ी देर बाद उन्हे चिन्ता हो आयी, यह मूर्ख दो-चार दिन तो ढूँढनेका प्रयक्ष करेगा। फिर लौटकर कहीं यह मुझपर अत्याचार करने लगा तो १ किंतु नहीं, यह बड़ा विश्वासी है। लौटकर आयेगा तो एक रास्ता और बतला दूँगा। यह दो-चार दिन भटकेगा, तबतक मै कथा समाप्त करके यहाँसे चलता बनूँगा। इससे पिण्ड छुडानेका और उपाय ही क्या है। पिण्डतजी कुछ कुछ निश्चिन्त हुए।

डाक् अपने घर गया । उसकी भृख, प्यास, नींद सब उड गयी । वह दिन-रात गहनोकी वात सोचा करता, चमकीले गहनोसे ल्दे दोनों नयन-मन हरण बालक उसकी ऑखोंके सामने नाचते रहते। डाक्के मनमे एक ही धुन थी । अँधेरा हुआ, डाक्ने लाठी उठाकर कथेपर रक्खी। वह उत्तर दिशाकी ओर चल पड़ा । वह उत्तर भी उसकी अपनी धुनका ही था, दूसरोंके देखनेमे गायद वह दिम्खन ही जा रहा हो । उसे इस वातका भी पता नहीं था कि उसके पैर धरती-पर पड रहे हैं या कॉटोंपर ।

चलते चलते एक खानपर डाकुकी ऑख खुली । उसने देखा, वड़ा सुन्दर हरा भरा वन है। एक नदी भी कल-कल करती वह रही है। उसने सोचा, निश्चय किया 'यही है, यही है। परत वह कदम्यका पेड़ कहाँ है ११ डाकू बड़ी सावधानीके साथ एक एक वृक्षके पास जाकर कदम्बको पहचाननेकी चेपा करने लगा । अन्तमे वहाँ उसे एक कदम्य मिल ही गया । अव उसके आनन्दकी सीमा न रही। उसने सन्तोपकी सॉस ली और आस-पास ऑखें दौड़ायीं। एक छोटा-सा पर्वतः, घना जगल और गौओके चरनेका मैदान भी दीख गया। हरी हरी दूव रातके स्वाभाविक ॲघेरेमे घुल मिल गयी थी। फिर भी उसके मनके सामने गौओंके चरने और चरानेवालोंकी एक छटा छिटक ही अब डाकुके मनमे एक ही विचार था। क्व सबेरा हो, कव अपना काम बने । वह एक एक क्षण सावधानीसे देखता और सोचता कि आज सबेरा होनेमे कितनी देर हो रही है । ज्यों-ज्यो रात बीतती, त्यो त्यो उसकी चिन्ता, उद्देग, उत्तेजना, आग्रह और आकुल्ता बढती जाती । वह कदम्बपर चढ गया और देखने लगा कि किसी ओर उजाला तो नहीं ह । कहींसे वशीकी आवाज तो नहीं आ रही है १ उसने अपने मनको समझाया-- अमी सबेरा होनेमे देर है। मै ज्यों ही वशीकी धुन सुनूंगा, त्यों ही टूट पड़ें गा ।' इस प्रकार सोचता हुआ बड़ी ही उत्कण्ठा-के साथ वह डाकू सवेरा होनेकी बाट जोहने लगा।

देखते ही-देखते मानो किसीने प्राची दिशाका मुख रोलीके रगसे रँग दिया। डाक्के हृदयमे आकुलता और भी बढ

गयी । वह पेडसे कृदकर जमीनपर आयाः परतु वशीकी आवाज सुनायी न पड़नेके कारण फिर उछलकर कदम्यपर चढ गया । वहाँ भी किसी प्रकारकी आवाज सुनायी नहीं पड़ी । उसका हृदय मानो क्षण-क्षणपर फटता जा रहा था । अभी-अभी उनका दृदय विहर उठता, परत यह क्या, उसकी आगा पूर्ण हो गयी ! दूर, बहुत दूर वशीकी सुरीली स्वर-लहरी लहरा रही है । वह वृक्षसे कूद पड़ा । हों, ठीक है, ठीक है, बॉसुरी ही तो है । अच्छा, यह स्वर तो और समींप होता जा रहा है । डाकृ आनन्दके आवेशमे अपनी सुध-बुध खो वैठा और मूर्छित होकर घरतीपर गिर पडा । कुछ ही क्षणों में उसकी वेटोशी दूर हुई, ऑर्खे खुर्ली, वह उठकर खड़ा हो गया। देखा तो पास ही जगलमें एक दिव्य शीतल प्रकाश चारो ओर फैंग रहा है । उस मनोहर प्रकाशमें दो भुवन-मोहन वालक अपने अङ्गकी अलैकिक छटा विखेर रहे हैं। गौएँ और ग्वाल्वाल उनके आगे-आगे कुछ दूर निकल गये हैं।

डाकूने उन्हें देखा, अभी पुकार भी नहीं पाया था कि मन मुग्ध हो गया-अहाहा । कैसे सुन्दर चेहरे है इनके, ऑखोंसे तो अमृत ही वरस रहा है। और इनके तो अङ्ग-अङ्ग वहुमूल्य आभूषणोसे भरे हैं। हाय-हाय । इतने नन्हे-नन्हे प्रकुमार शिशुओंको मा-वापने गौएँ चरानेके लिये कैसे मेजा १ ओह । मेरा तो जी भरा आता है—मन चाहता है, इन्हें देखता ही रहूँ । इनके गहने उतारनेकी बात कैसी, इन्हें तो ओर भी सजाना चाहिये। नहीं, मैं इनके गहने नहीं छीनूँगा। ना, ना, गहने नहीं छीनूँगा तो फिर आया ही क्यो <sup>१</sup> ठीक है। मैं गहने छीन लूँगा। परतु इन्हें मारूँगा नहीं । बाबा रे वाबा, मुझसे यह काम न होगा ! घत् तेरेकी। यह माह-छोह कैसा १ में डाकू हूँ, डाकू। मै और दया १ वसः में अभी गहने छीने लेता हूँ । यह कहते-कहते वह श्रीकृष्ण और बलरामकी ओर दौड़ा। भगवान् श्रीकृष्ण और वलरामके पास पहुँचकर उनका स्तरूप देखते ही उसकी चेतना एक वार फिर छप्त हो गयी । पैर लड़खड़ाये और वह गिर पड़ा । फिर उठा । कुछ देर टकटकी लगाये देखता रहा, ऑखे ऑसुओंसे भर आर्यी । फिर न मालूम क्या सोचा, हाथमे लाठी लेकर उनके सामने गया और बोज—'खड़े हो जाओ। सारे गहने निकालकर मुझे द दो।'

श्रीकृष्ण-- 'हम अपने गहने तुम्हे क्यो दें ११

डाक्—'दोगे नहीं १ मेरी लाठीकी ओर देखो ।' श्रीकृष्ण—'लाठीसे क्या होगा १'

डाक्—'अच्छा, क्या होगा १ गहना न देनेपर तुम्हारे चिर तोड डालूँगा; और क्या होगा ११

श्रीकृष्ण—'नहीं) हमलोग गहने नहीं देगे ।'

डाकू-- 'अभी-अभी मै कान पकडके ऐठूँगा और सारे गहने छीन-छानकर तुम्हे नदीमे केक दूँगा।'

श्रीकृष्ण—( जोरसे ) 'वाप-रे-वाप ! ओ वावा ! ओ वावा !'

डाक्ने झपटकर अपने हाथसे श्रीकृष्णका मुँह दवाना चाहा, परमु स्पर्ग करते ही उसके सारे शरीरमे विजली दौड़ गयी । वह अचेत होकर धड़ामसे धरतीपर गिर पड़ा । कुछ क्षणोके बाद जब चेत हुआ, तब वह श्रीकृष्णसे बोला— 'ओ, तुम दोनो कौन हो ।' में प्यो-ज्यो तुम दोनोको देखता हूँ, त्यों-ही-त्यों तुम मुझे और मुन्दर, और मधुर, और मनोहर क्यों दीख रहे हो । मेरी ऑखोकी पलके पड़नी बंद हो गर्या । हाय । हाय । मुझे रोना क्यो आ रहा है ' मेरे शरीरके सब रोऍ क्यो खड़े हो गये हैं श्जान गया, जान गया, तुम दोनो देवता हो, मनुष्य नहीं हो ।'

श्रीकृष्ण—[ मुसकराकर ] 'नहीं, हम मनुष्य हैं। हम ग्वालवाल है। हम व्रजके राजा नन्दवाबाके लडके हैं।

डाकू-अहा । कैसी मुसकान है । जाओ, जाओ, तुम लोग गौंएँ चराओ। में अब गहने नहीं चाहता। मेरी आगा दुराशा, मेरी चाह-आह सव मिट गर्यी । हॉ, मै चाहता हूँ कि दुम दोनोंके सुरग अङ्गोमे अपने हाथोंसे और भी गहने पहनाऊँ । जाओ, जाओ । हॉ, एक बार अपने दोनो लाल-लाल चरण कमलाको तो मेरे सिरपर रख दो । हॉ, हॉ, जरा हाथ तो इधर करो । में एक वार द्यम्हारी स्निम्ध हथेलियोका चुम्बन करके अपने प्राणोको तृप्त कर लूँ । ओहः तुम्हारा स्पर्ग कितना शीतलः कितना मधुर ! धन्य ! धन्य ॥ तुम्हारे मधुर स्पर्शसे हृदयकी ज्वाला श्चान्त हो रही है। आश्चा-अभिलापा मिट गयी। जाओ, हॉ-हॉ, अव तुम जाओ । मेरी भूख-प्यास मिट गयी । अब कहीं जानेकी इच्छा नहीं होती । में यहीं रहूँगा । तुम दोनों रोज इसी रास्तेसे जाओंगे न १ एक वार केवल एक क्षणके लिये प्रतिदिन, हॉ, प्रतिदिन मुझे दर्गन देते रहना। देखो, भूलना नहीं । किसी दिन नहीं आओगे—दर्शन नहीं दोगे तो याद रक्लो, मेरे प्राण छटपटाकर छूट ही जायँगे।

श्रीकृष्ण—'अव द्यम हमलोगोको मारोगे तो नही १ गहने तो नहीं छीन लोगे १ हाँ, ऐसी प्रतिज्ञा करो तो हम-लोग प्रतिदिन आ सकते हैं।'

डाकू—'प्रतिजा १ सौ बार प्रतिजा । अरे भगवान्की रापथ । तुमलोगोको में कभी नहीं मारूँगा । तुम्हे मार सकता हो, ऐसा कोई है जगत्मे १ तुम्हें तो देखते ही सारी जिस गायव हो जाती है, मन ही हाथसे निकल जाता है । फिर कौन मारे और कैसे मारे । अच्छा, तुमलोग जाओ ।

श्रीकृष्ण-पदि पुम्हे तम नेग गहना दे तो लोगे ११

डाकू—'गहना, गहना १ अव गहने क्या होंगे १ अव तो कुछ भी लेनेकी इच्छा नहीं है ।'

श्रीकृष्ण—'न्यॉ नहीं १ ले लो । हम तुम्हे दे रहे हे न । डाकू—'तुम दे रहे हो १ तुम मुझे दे रहे हो १ तब तो लेना ही पड़ेगा । परंतु मुम्हारे मा-वाप मुमपर नाराज होंगे, तुम्हं मारेंगे तो ११

श्रीकृष्ण—'नहीं-नहीं, हम राजकुमार हैं। हमारे पास ऐसे ऐसे न जाने कितने गहने हें। तुम चाहो तो तुम्हे और भी बहुत-से गहने दे सकते हैं।'

डाक्—'कहूँ, मैं क्या करूँगा। हाँ, हाँ, परत तुम्हारी बात टाली भी तो नर्टी जाती। क्या तुम्हारे पास और गहने हैं ! सच बोले।'

श्रीकृष्ण—'हैं नहीं तो क्या हम विना हुए ही दे रहे हैं ? लो। तुम इन्हें ले जाओ ।'

भगवान् श्रीकृष्ण अपने गरीरपरमे गहने उतारकर देने लगे । डाकूने कहा—'देखो भाई । यदि द्वम देना ही चाहते हो तो मेरा यह दुपट्टा ले लो और इसमे अपने हाथोंसे बॉध दो । किंतु देखो, लाला । यदि तुम मेरी इच्छा जानकर बिना मनके दे रहे हो तो मुझे गहने नहीं चाहिये । मेरी इच्छा तो अब बस, एक यही है कि रोज एक बार तुम्हारे सनोहर मुखड़ेको में देख लिया कहाँ और एक बार तुम्हारे सरणतल्से अपने सिरका स्पर्ण करा लिया कहाँ ।' श्रीकृष्ण— 'नहीं नहीं, वेमनकी बात कैसी । तुम फिर आना, तुम्हे इस बार और गहने देगे ।' श्रीकृष्णने उसके दुपट्टेमे सब गहने बॉध दिये । डाकूने गहनेकी पोटली हाथमे लेकर कहा— 'क्यो भाई ! मैं फिर आऊँगा तो तुम मुझे और गहने दोगे न १ गहने चाहे न देना, परहु दर्शन जरूर देना ।' श्रीकृष्णने

कहा-- 'अवन्य । गहने भी और दर्गन भी दोनो ।' डाकू गहने छेकर अपने घरके लिये रवाना हुआ ।

डाकू आनन्दके समुद्रमे डूबता-उतराता घर लौटा । दूसरे दिन रातके समय कथावाचक पण्डितजीके पास जाकर सत्र वृत्तान्त कहा और गहनांकी पोटली उनके सामने रख दी । बोला-दिखिये, देखिये, पण्डितजी ! कितने गहने लाया हूँ । आपभी जितनी इच्छा हो, ले लीजिये । पण्डितजी । उसने और गहने देना स्वीकार किया है।' पण्डितजी तो यह सत्र देख-सुनकर चिकत रह गये । उन्होने बड़े विस्मयके साथ कहा--भैने जिनकी कथा कही थी, उनके गहने ले आया ११ डाकू वोला--- 'तव क्या, देखिये न, यह सोनेकी वशी । यह सिरका मोहन चूड़ामणि ॥ पण्डितजी हक्के-बक्के रह गये । बहुत सोचाः बहुत विचाराः परंतु वे किसी निश्चयपर नहीं पहुँच सके । जो अनादि, अनन्त पुरुपोत्तम हैं, बड़े-बड़े योगी सारे जगत्को तिनकेके समान त्यागकर, भूख प्यास नींदकी उपेक्षा करके सहस्र-सहस्र वर्षपर्यन्त जिनके ध्यानकी चेष्टा करते हैं, पर्तु दर्शनसे विचित ही रह जाते हैं। उन्हें यह डाकू देख आया ! उनके गहने छे आया <sup>१</sup> नाः नाः असम्भव ! हो नहीं सकता । परतु यह क्या ! यह चूडामणि, यह बॉसुरी, ये गहने, सभी तो अलैकिक हैं—इसे ये सब कहाँ, किस तरह मिले ? कुछ समझमे नहीं आता । क्षणभर ठहरकर पण्डितजीने कहा-पन्या भाई । तुम मुझे उनके दर्शन करा सकते हो ११ डाकू---'क्यों नही, कल ही साथ चलिये न ११ पण्डितजी पूरे अविश्वासके साथ केवल उम घटनाका पता लगानेके लिये डाकुके साथ चल पड़े और दूसरे दिन नियत स्थानपर पहुँच गये । पण्डितजीने देखा एक सुन्दर-सा वन है। छोटी सी नदी बह रही है, बड़ा-सा मैदान और कदम्ब-का बृक्ष भी है। वह ब्रज नहीं है, यमुना नहीं है; पर है कुछ वैसा ही । रात बीत गयी, सवेरा हो नेके पहले ही डाकुने कहा-'देखिये, पण्डितजी । आप नये आदमी है । आप किसी पेड़की आड़में छिप जाइये ! वह कहीं आपको देखकर न आये तो । अब प्रातःकाल होनेमे विलम्ब नहीं है । अभी आयेगा ।' डाकू पण्डितजीसे वात कर ही रहा था कि मुरली-की मोहक ध्वनि उसके कानोमे पड़ी । वह बोल उठा---'सुनिये, सुनिये, पण्डितजी । बॉसुरी बज रही है । कितनी मधर ! कितनी मोहक ! सुन रहे हैं न ११ पण्डितजी-- कहाँ जी, मैं तो कुछ नहीं सुन रहा हूं । क्या द्वम पागल हो गये हो ११ डाक्क्—पिण्डतजी । पागल नहीं, जरा ठहरिये, अभी आप उत्ते देखेंगे । रुक्तिये, में पेडपर चढकर देखता हूँ कि वह अभी क्तिनी दूर है ।'

डाक्ने पेडपर चढकर देखा और कहा-पण्डितजी । पण्डितजी ।। अन नह नहुत दूर नहीं है ।' उतरकर उसने देखा कि थोडी दूरपर वैसा ही विलक्षण प्रकाश फैल रहा है । वह आनन्दके मारे पुकार उठा—पण्डितजी । वह है, वह है । उसके गरीरकी दिन्म जोति सारे वनको चमका रही है ।' पण्डितजी—'में तो कुछ नहीं देखता ।' डाक्— प्रेसा क्यों, पण्डितजी 'वह इतना निकट है, इतना प्रकाश है; फिर भी आप नहीं देख पाते हैं ' अजी ! आप जंगल, नदी, नाला—सन कुछ देख रहे हैं और उसको नहीं देख पाते !' पण्डितजी—'हॉ भाई ! में तो नहीं देख रहा हूं । देखो, यदि सचमुच ने हैं तो तुम उनसे कहो कि 'आज तुम जो देना चाहते हो, सन इसी ब्राह्मणके हायपर दे दो ।' डाक्ने स्वीकार कर लिया ।

अवतक भगवान् श्रीकृष्ण और वलरामजी डाक्के पास आकर खड़े हो गये थे । डाक्ने कहा—'आओ, आओ; मैं

या गया हूँ । तुम्हारी वाट जोह रहा या ।' श्रीकृष्ण--पाहने लोगे ?' डाकू--- पहीं भाई ! मै गहने नहीं लूँगा जो तुमने दिये थे, वे भी तुम्हे देनेके लिये लौटा लाया हूँ: तुम अपना सब ले लो । लेकिन भैया, ये पण्डितजी मेरी वातपर विश्वास नहीं कर रहे हैं। विश्वास करानेके लिये ही मैं इन्हे साथ लाया हूँ । मै पुम्हारी वंशी-व्विन सुनता हूँ । तुम्हारी अङ्गकान्तिसे चमकते हुए वनको देखता हूँ। तुम्हारेसाय बातचीत करता हूँ । परंतु पण्डितजी यह सब देख-सुन नहीं रहे है। यदि तुम इन्हें नहीं दीखोगे तो ये मेरी बातपर विश्वास नहीं करेंगे।' श्रीकृष्ण-'अरे भैया, अभी ये मेरे दर्शनके अधिकारी नहीं हैं । बूढ़े, विद्वान् अथवा पण्डित हैं तो क्या हुआ।' डाकू-'नहीं, भाई। मै बलिहारी जाऊँ द्यमपर । उनके लिये जो कहो, वही कर दूँ । परंद्य एक बार इन्हे अपनी वॉकी झॉकी जरूर दिखा दो।' श्रीकृष्णने हॅसकर कहा—'अच्छी वातः तुम मुझे और पण्डितजीको एक साथ ही स्पर्श करो ।' डाकूके ऐसा करते ही पण्डितजी-की दृष्टि दिच्य हो गयी । उन्होने मुरलीमनोहर पीताम्बरघारी श्यामधुन्दरकी वॉकी झॉकीके दर्शन किये। फिर तो दोनों निहाल होकर भगवान्के चरणोमे गिर पड़े ।

# श्रीजगन्नाथदास गोस्वामी

( लेखक--राजा श्रीलक्मीनारापण हरिचन्दन जगदेव पुरातत्त्वविशारद, विद्यावाचरपति, विमर्शविनीद )

भारतवर्षमे कौन ऐसा व्यक्ति होगा, जो श्रीकृष्णहैपायनहारा रांचत श्रीमद्रागवत महापुराणको न जानता हो । अनेक
विद्वानोने इसपर सस्कृतमे टीकाएँ लिखी हैं और इसका अनुवाद
भी भारतवर्षकी प्रत्येक भागमे हो चुका है । उडिया भाषामे
बहुत-से विद्वानोने इसका अनुवाद किया है, परंतु उन सबमे
श्रीनगन्नायदासजीकृत अनुवादका इस प्रान्त (उडीसा)
मे अत्यधिक आदर है । इन्होंने इतनी सुन्दर सरल भाषामे
अनुवाद किया है कि स्त्रियाँ और निरक्षर लोग भी सुगमताके
साथ उसको हृदयङ्गम कर सकते हैं । उत्तर भारतमे वैष्णवधर्मनी खापना करनेवाले खयं श्रीचैतन्यदेवको भी यह
अनुवाद वहुत रुचिकर लगा । पुरीमे श्रीनगन्नाथमिन्दरमे
वन श्रीनगन्नाथदासजी श्रीमद्राग्वतकी कथा कहते, तव
श्रीचैतन्य महाप्रमु उसका प्रेमसे श्रवण करते और
जगन्नायदासजीं प्रति अपने प्रिय शिष्यक्री माँति स्नेह करते।

इनका जन्म पुरुपोत्तमश्चेत्रसे लगभग छः मील पश्चिमकी

ओर किपिलेश्वरपुरमे हुआ था। सूर्यवशी किपिलेश्वरदेवजीने जो किपी समय उडीसाके शासक थे, इसको दानमें दिया था, इसिलिये इसे 'शासन' कहते हैं। इस ग्राममें केवल एक ही वश्यपरम्परांके लोग हैं, जो अपने नामके आगे 'दास'की उपाधि लगाते हैं और इसी कारण वे अपने-आपको जगन्नाथदासजीके वंशज मानते हैं। परतु इसमें कहॉतक तथ्य है—इस सम्बन्धमें निश्चित रूपसे कुछ नहीं कहा जा सकता। मगवानदास नामक एक सदाचारी एवं धार्मिक ब्राह्मण अपनी सती-सध्वी पत्नी पद्मावतीके साथ इस ग्राममें निवास करते थे। माद्रशुक्ता अष्टमी बुधवारको अनुराधा नक्षत्रमें उनकी श्रद्धा-मिक्ति फलस्वरूप उन्हें एक पवित्रहृदय शिशुकी प्राप्ति हुई। यह घटना सन् १४९० ई० की है। शिशुका नाम जगनाथदास रक्खा गया। जिस दिन शिशुका जन्म हुआ, वह दिन बड़ा पवित्र माना जाता है; क्योंकि इसी दिन जगजननी श्रीराधाका अवतरण हुआ था।

जगन्नायदासजीके जन्मोपरान्त न केवल उनके माता पिता ही, अपितु समस्त ग्राम शनै.-शनैः वैष्णवधर्मानुयायी बन गया । माता पिताने अपने बच्चेका नाम नीलाचलके भगवान जगन्नाथके नामपर ही जगन्नाथदास रक्ता था ।

वाल्यकाल ही जगनायदास बड़े समझदार थे । सोल्ड वर्षकी उम्र होनेपर तो ये समस्त वेद-वेदाङ्ग, दर्शन और अन्य शास्त्रोमें पारङ्गत हो गये । उस समय प्रामोंमें लोग चावसे पुराणोंकी कथा पढ़ते और सुनते थे । इसी हेम्र जगनायदासका काल 'पुराणयुग'के नामसे पुकारा जाता है । वैष्णवधमें के प्रसिद्ध पुराण श्रीमद्भागवत और रामायणकी कथा वे नित्यप्रति कहते और उसको सुननेके लिये अधिक-से-अधिक सख्यामे लोग एकत्रित होते । इस प्रकार उनकी ख्याति चारों ओर फैली और वे लोकप्रिय हुए । उस समय उड़ीसाके शासक महाराजा श्रीपुरुपोत्तमदेव थे। उनके कार्नोत्तक यह बात पहुँची । वे स्वयं बड़े भक्त थे और मक्त भक्तका आदर करता ही है । उन्होंने बड़ी श्रद्धाके साथ जगनायदासजीको आमन्त्रित किया । उस समयतक जगनायदासजीको श्रीमद्भागवतका अनुवाद उड़ियाभापामें कर चुके थे ।

महाराजाने श्रीजगन्नाथजीके पुनीत मन्दिरके दक्षिणकी ओर स्थित विद्वत्-नाहाणोंकी गद्दी थी। जो मुक्तिमण्डपके नामसे प्रख्यात थी। उसके पूर्व वट-गणेदाके पास ही वटवृक्षके नीचे एक स्थानकी व्यवस्था की। वहाँ उन्होंने जगन्नाथदासजी- द्वारा उनकी अनुवादित भागवतकी कथाको श्रवण किया और उससे अत्यन्त प्रसन्न होकर महाराजने उनके निर्वाहके लिये सुनिश्चित व्यवस्था कर दी। आज भी उस स्थानपर इस अनुवादित प्रन्थकी कथा वरावर होती है और जगन्नाथदासजीके परम्परागत शिष्योंके निर्वाहकी व्यवस्था उसी प्रकार चलती जा रही है। कथा-श्रवणके लिये लोग काफी संख्यामे उपस्थित रहते हैं। कगन्नाथदामजीके वैद्युण्ठवास होनेपर उसी स्थानपर उनकी एक प्रतिमा स्थापित की गयी।

समुद्रतटके समीप ही उनका आश्रम है। यह सतलहरी-के नामसे प्रख्यात है। इस सम्बन्धमे एक कथा चली आ रही है कि एक दिन जब जगन्नायजी मजन-ध्यानमे निमम थे, तब समुद्र भयानक गर्जना करता हुआ आगे बढने लगा, जिससे गोस्वामीपादको विक्षेप हुआ। उन्होंने उसी समय समद्रको आदेश दिया कि 'सात लहर पीछे हट जाओ ।' समुद्र उसी समय पीछे हट गया । उसी दिनसे मठ 'सतलहरी' नामसे विख्यात हुआ । एक दिन श्रीचैतन्य-देवने जगन्नाथदासजीसे 'व्रज-रहस्य' के सम्बन्धमे प्रश्न किया और जब उन्होंने इसका उत्तर सुनाः तब बहुत ही प्रसन्न हुए । उसी समयसे श्रीचैतन्यदेव जगन्नाथदासको बहुत आदरकी दृष्टिसे देखने लगे ।

उस समय उड़ीसांके गासक महाराजा श्रीप्रताप-सद्रदेव थे। वे महाराजा पुरुपोत्तमदेवके सुपुत्र थे। जगलायदासजीमे वे बड़ी श्रद्धा रखते थे और उनके लिये उन्होंने एक मठ बनवा दिया था, जो 'उड़ियामठ' के नामसे प्रसिद्ध था। वह नीलाचलक्षेत्रके पश्चिमकी ओर स्थित है। महाराजा प्रतापस्द्रदेवने श्रीचैतन्यमहाप्रमुसे अनुरोध किया कि वे उनकी रानीको मन्त्रोपदेश दें। परंतु श्रीचेतन्यदेवने उनको जगन्नाथजीके पास जानेका आदेश दिया। जगन्नाथजी पुरुप हें, इसिल्ये महाराजा ऐसा करनेमे सहमत न हुए। इसपर श्रीचैतन्यदेवने कहा कि 'जगन्नायदासके शरीरमे स्त्री-चिह्न विद्यमान हैं।' महाराजाने जब इसकी परीक्षा ली, तब बात सत्य निकली और उन्होंने श्रीचैतन्यदेवकी आशाका सहर्ष पालन किया। जगनाथजीने रानीको मन्त्रोपदेश किया।

एक दिन महाराजा प्रतापक्द्रदेवने जगनाथजीको मधुर,
सुगन्धित चन्दनका लेप मेंटिकिया। वे चन्दन-लेपको घर ले आये
और दीवालपर उसको पोत दिया। इसकी सूचना महाराजाको मिली, वे सुनते ही क्षुक्थ हो उठे और उन्होंने तत्काल
जगन्नाथदासजीने कहा कि 'भैने जो चन्दनलेप दीवालपर
चढाया, वह इस मावसे था कि मैं साक्षात् भगवान्
जगन्नाथजीकी सेवा कर रहा हूँ—यह चन्दन उन्हींपर चढा
रहा हूँ। महाराजाने कहा—'क्या यह चन्दनलेप भगवान्
जगन्नाथजीके विग्रहपर देखा जा सकता है १' इसके उत्तरमे
'हाँ' सुननेपर महाराजा उसी समय गये और जब उन्होंने
अपनी ऑखोंसे देखा कि बात यथार्थमे सत्य है, तब
उनके आश्चर्यकी सीमा न रही।

श्रीजगन्नाथदासजी निम्नलिखित सस्कृत ग्रन्थोके रचियता है— (१) कृष्णभक्तिकल्पलता, (२) नित्यगुप्तमाला, (३) उपासनाशतक, (४) प्रेमसुधाम्बुधि,
(५) नित्याचारदीक्षोपासनाविधि, (६) श्रीराधारसमञ्जरी,
(७) नीलद्रिशतक, (८) जगन्नाथचरिताम्बोधि-सरणि,
(९) कृष्णभक्तिकल्पलताफल । उड़ियामाषामे उन्होंने

निम्नलिखित ग्रन्थोकी रचना की—(१) गोलो चोपोथी।
(२) गैवागमभागवतः (३) मत्सङ्गवर्णनः
(४) गुण्डिचा विजयः(५) गोलोकसारोद्वारः(६) श्रीरावाकृष्णमहामन्त्रचन्द्रिकाः (७) अद्भुतचन्द्रिकाः
(८) नीलाद्रिचन्द्रिकाः (११) श्रीमद्भागवतः।

साठ वर्षकी आयुमे सन् १५५० ई० में माघ मासके ग्रुक्ष पक्षकी सप्तमीको महात्मा जगन्नायदासजी गोस्वामी / पार्थिवदेहसे मुक्त हुए और भगवान् विष्णुकी ज्योतिमें छीन हो गये। श्रीचैतन्यदेव उनको 'अतिवादी' कहा करते थे, इसीलिये आज भी उनके अनुयायी 'अतिवादीसम्प्रदाय'के नामसे कहे जाते हैं।

# बन्धु महान्ति

स्त्रार्थ के नेही जगत, सब की अपनी हाय। दीनवधु विनु दीनकी, को करि सके सहाय॥

उड़ीसाके याजपुर गॉवमे बन्धु महान्तिका घर था। स्त्री, एक पुत्र और दो कन्याएँ थीं घरमे। बन्धु बड़ा गरीव और बहुत सन्तोपी था। गॉवमे भीख मॉगने जाता, एक दिनके कामभरको अन्न मिलते ही घर छौट आता। उसी अन्नसे अतिथि-सेवा होती, वचोंको भोजन कराया जाता, कुछ बच जाता तो स्त्री-पुरुष खा लेते, नहीं तो भगवान्का नाम लेते हुए उपवास रह जाते। बन्धु अपनी अवस्थामे परम सन्तुष्ट था। श्रीजगन्नाथमे उमकी अविचल भक्ति थी। उसके हृदयमे जो आनन्दका स्रोत निरन्तर झरता था, वह महलोंमे रहनेवाले, ससारके विपय-लोल्डप लोगोको मला, स्वममे भी कहाँ प्राप्त हो सकता है।

अचानक देशमें अकाल पड़ गया । खेतोंमें अन्न तो क्या घास भी नहीं उगी । कुऍ-तालाव स्ख़ गये । जब लोग स्वय पेड़ोंके छाल पत्ते खाकर किसी प्रकार प्राण्धारण कर रहे हो, तब भिखारीको भिक्षा कैसे मिले ! बन्धुका घरिवार तीन दिनोसे उपवास कर रहा है । बन्चोंका तड़पना बिलबिलाना मातासे नहीं देखा जाता। उसने पितसे कहा—'स्वामी! मेरे पिताके घर तो कोई रहा नहीं कि इस विपत्तिमे उससे कुछ सहायता मिलती, पर क्या आपके भी कोई बन्धु बान्धव नहीं है । यदि कोई परिचित भी हो तो उनके पास चिलये। बन्चोंको दो मुद्दी अन्न तो मिलना चाहिये।'

बन्धुने कहा—'देवि । इस जगत्मे मेरे और तो कोई मित्र, परिचित या सम्बन्धी हैं नहीं, एक ही सुद्धद् हें । परन्तु वे यहाँसे पूरे पाँच दिनके रास्तेपर रहते हैं। हमलोग उनके पास पहुँच जायँ तो अवश्य ही हमारे समस्त दुःख सदाको दूर हो जायँगे। उनका नाम है दीनबन्धु। मुझ-जैसे दीनोपर वे बड़ा स्नेह रखते हैं।' स्त्री तुरत चलनेको प्रस्तुत हो गयी। भूखों मरनेकी अपेक्षा पाँच दिनका रास्ता चल लेना सुगम था। लड़केको बन्धुने कथेपर लिया, छोटी लडकीको उसकी माताने गोदमे उठाया, बड़ी लड़की पैदल साथ चली। सामान तो कुछ था ही नहीं, धाम-पत्ते खाते वे किसी प्रकार सन्ध्याके समय श्रीजगन्नाथपुरी पहुँचे। सिंहद्वारपर बहुत भीड़ समझकर बन्धुने मन्दिरकी दक्षिण ओर पेजनाले (फेन बाहर निकलनेके नाले) पर सबको लाकर बैठा दिया और बोले—'देखो! हमलोग बड़े असमयमे यहाँ आये हैं। इस समय मेरे मित्रसे मेंट होना बड़ा कठिन है। दूर-दूरसे उनके और मित्र भी आये हैं। उनकी भीड़के मारे मन्दिरमें प्रवेश पाना ही कठिन है। आजकी रात तो पेज-पानी (नालेका फेन) पीकर विताओ। कल अपने बन्धुसे मिलकर सारी बाते कहूँगा।'

बेचारी स्त्री इतना ही जानती थी कि यहाँ उसके पतिके कोई वहुत सम्पन्न मित्र हैं। उनसे मिलनेपर बच्चोंके प्राण बच जायेंगे। उसे धन-दौलत नहीं चाहिये। दो मुडी अन्न बच्चोंको मिल जाय तो अपने प्राणोंकी भी उसे चिन्ता नहीं। उस पतिज्ञताने फूटी हॅडियासे उस नालेका फेन ही बच्चोंको पिलाया। स्वय पिया अपने पतिदेवको पिलाकर।

वन्धु महान्तिके हृदयकी दशा दूसरी ही थी। उनके मनमे न धनकी इच्छा थी न अन्नकी। वे घरसे अपने दीनवन्धुके यहाँ पापी पेटके लिये भीख माँगनेका विचार करके नहीं चले थे। वे सोचते आये थे— 'प्रभुकी कितनी दया है। मुझे तथा मेरी स्त्री एव बच्चोको भी जगन्नाथजीके दर्शन होगे। देह भी छूटा तो पावन पुरुषोत्तमपुरीमे छूटेगा। मरना तो सबको एक दिन है ही। भगवान विश्वम्भर तो सब कहीं हैं, उनपर अविश्वास करके अन्नके लिये मला दर दर कौन भटकेगा। नीलाचल आकर तो

उनके दर्शनका परम लाभ पाना है। 'नाथ । तुमने कहना - क्या है। तुम तो स्वयं सब जानते हो। मैं तो यही कहने आया हूं कि मेरे मनमे कोई कामना हो तो उसे दूर कर दो।'

वन्धु महान्तिके लिये, उपवास किये हुए वच्चों तथा स्त्रीके लिये तो वह नालेका फेन ही अमृत जान पड़ा था । वे उसे पीकर सो गये । श्रीजगन्नाथमन्दिरमें रातकी सेवा समाप्त हो जानेपर मन्दिरद्वारपर रस्सी वॉधकर मुहर लगा दी गयी । मशाले जल गर्यी । सब लोग बाहर चले गये । सब द्वार बद हो गये । सेवकगण सो गये । सब सो गये; पर जिसका बन्धु पाँच दिनका रास्ता चलकर पेज-नालेपर सपरिवार पड़ा था, जिसकी बन्धुतापर विश्वास करके वह इतनी दूर आया था, वे दीनबन्धु कैसे सो जाते । उन परम प्रभुके नेत्रोंमे निद्रा कहाँ । वे उठे, मण्डारमें आये और अपने रक्ष-थालको छप्पन मोग-प्रसादसे सजाकर एक ब्राह्मणके बेगमे मन्दिरके दक्षिण द्वारसे बाहर आकर पुकारने लगे—'वन्धु । ओ वन्धु ।'

पुरीकी इस महानगरीमें एक अपरिचित अजात 'बन्धु महान्ति'को भी कोई पुकार सकता है, यह बात बन्धु कैसे मान छे। पुरीमें और जाने कितने वन्धु हो सकते हैं। अतएव पुकार सुनकर भी उसने उत्तर नहीं दिया। अन्तमें जब पुकारनेवालेने 'याजपुरिया बन्धु ।' कहकर पुकारना प्रारम्भ किया, तब हड़बड़ाकर दौड़ा हुआ वह द्वारके पास आया। ब्राह्मणने स्वरमें उलाहना भरकर कहा—'में पुकारते-पुकारते यक गया, मेरे हाथ इस भारी थालको उठाये-उठाये दर्द करने लगे, पर तुम कैसे हो, जो सुनते नहीं। लो इसे, आज इतनेसे काम चलाओ। कलसे तुम्हारे रहनेकी और मोजनकी सब व्यवस्था हो जायगी। कोई चिन्ता मत करो।'

वन्धु महान्ति तो मुख देखता रह गया । थाल ले लिया उसने । उसे एक गब्द भी बोलनेका अवसर दिये विना वे ब्राह्मण देवता मन्दिरमे चले गये । वन्धु तो जड़की मॉित सन्न रह गया । बहुत देरमे कुछ होश्र आया, तब मतवालेकी मॉित झूमता हुआ स्त्री-बच्चोंके पास पहुँचा । सबको जगाया उसने । सबने महाप्रसाद पाया । स्त्रीने थाल घोया । बन्धु उसे लौटाने गया तो देखा कि द्वार बंद है । थालको अपने फटे चिथड़ेमे लपेटकर सिरके नीचे रखकर वह सो गया ।

प्रातःकाल भण्डारीने भण्डार खोला तो उसका होश हवा हो गया। सब वस्तुऍ बिखरी पड़ी थीं। भगवान्-के रक्षथालका पता ही नहीं था। हल्ला मचा, लोग एकत्र हुए, इधर-उधर दौड़-धूप होने लगी और अन्तमें वन्धु पकड़ा गया। कोतवालके सामने पहुँचाये जानेपर उसने रातकी सब बाते मच-सच कह दीं। परंतु उसकी बातपर कौन विश्वास करता । स्त्री-वच्चोंसहित हथकड़ी-वेडीसे जकड़कर वह कारागारमे वद कर दिया गया । वन्ध्रपर मार पड़ी थी, सब उसे गालियाँ दे रहे थे, कारागारमे बंदी कर दिया गया था वह; किंतु इतनेपर भी उसे न दुःख हुआ न क्षोम । वह कह रहा था--- भेरे स्वामी । तुम मेरी परीक्षा कर रहे हो ! तुम्हीं वल दो तो तुम्हारी परीक्षामे कोई उत्तीर्ण हो सकता है । तुम्हारे सभी विधान मङ्गलमय हैं । मैं तो तुम्हारी प्रसन्नतामे ही प्रसन्न हूं । ये लोग आकर मुझे धिकारते हैं, गालियाँ देते हैं—यह सब दण्ट तो मेरे ही किसी पूर्वकृत पापका फल है। तुम्हारी तो यह महान् कृपा है कि मेरे पार्पोका फल भुगताकर मुझे ग्रुद्ध कर रहे हो। नाथ । तुम्हीं एकमात्र मेरे गरण हो । मैं केवल तुम्हीं को जानता हूं।

दिनभर बन्धु महान्ति कारागारमे रहे । रात्रि हुई । पुरीनरेश महाराज प्रतापकद खरदा नामक खानमे अपने स्थानपर सोये ये । उन्होंने स्वप्नमे देखा कि श्रीजगन्नाथजी बहुत ही क्ष्ट होकर कह रहे हैं—'राजा ! मेरा मक्त पाँच दिनोंसे भूखा प्यासा याजपुरसे स्त्री वच्चोंके साथ पैदल चलकर यहाँ आया; परतु यहाँ तेरे किसी कर्मचारीने उसकी बात भी नहीं पूछी । वह भूखा पड़ा रहा तो मै अपने रख्यालमे उसे प्रसाद दे आया, रखयाल तो मेरा था, मै अपने मक्तको दे आया । उसमे तेरा या और किसीका क्या ! पर तेरे सेवकोंने उसे रखथालके लिये पीटा, सच-सच बता देनेपर भी कारागारमे बद कर दिया । अब तेरा मला इसीमे है कि हमी समय जाकर उसे बदी-घरसे छोड़ और सम्मानपूर्वक मन्दिरके हिमाब-रक्षकके पदपर नियुक्त कर दे । उमका सारा प्रबन्ध अभी जाकर कर दे ।'

भगवान्के अन्तर्धान होते ही राजाकी नीद टूट गयी। उसी समय घोड़ेपर सवार होकर वे पुरी पहुँचे । स्वप्नकी सभी वार्ते सच्ची थीं । वन्धु महान्तिकी हयकड़ी-वेड़ी खोळकर वे हाथ जोड़कर वोळे—'यहाँके ळोगोंने आपको जो कप्ट दिया है, वह अपराध उनका नहीं, वह तो मेरा अपराध है। आप मुझे क्षमा करें।' राजाके नेत्रोसे ऑस् बहने ळगे। वन्धुको वड़ा सङ्कोच हुआ। उन्होंने राजाको आश्वासन दिया। सम्मानपूर्वक राजा उन्हें अदर ले गये।

तीर्यजलसे स्नान कराकर उन्हें वस्त्राभूषण पहनाया । उनकी स्त्री तथा वच्चोका भी वडा सत्कार किया । मन्दिर- के दक्षिण ओर उनके रहनेका प्रवन्ध कर दिया । वन्धु महान्ति श्रीजगन्नाधमन्दिरके हिसाव-रक्षक-पदपर नियुक्त हुए । मदाके न्धि प्रसादकी लिखित सनद उन्हें प्राप्त

हुई । दतना करके तव राजाने जाकर मन्दिरमें श्रीजगन्नाथजीका दर्शन करके अपराधकी क्षमा माँगी । बन्धु अब श्रीजगन्नाथपुरी ही रहने लगे । दीनवन्धुकी कृपासे वे महापुरुप हो गये । श्रीजगन्नाथजीके आय-व्ययका हिसाब अबतक श्रीवन्धु महान्तिके बगज ही करते चले आते हैं।

# भक्त बालीग्रामदास

4-3-2-50 A

श्रीजगन्नायपुरीसे दो कोसपर वालीग्राम नामका एक कर्त्वा है। इस ग्राममें 'दासिया वाबरी' नामका एक मील रहता था। दासिया बहुत गरीव था। कपड़े बुनकर किसी प्रकार अपना और अपनी स्त्रीका पेट भर पाता था। उसके कोई सन्तान नहीं थी। भील होनेपर भी इन स्त्री-पुरुपको भगवान्का कीर्तन सुनना बहुत प्रिय लगता था। कहीं भी गाँवमे कथा-कीर्तन होता तो यह वहाँ जाता और पीछे वैठा सुना करता। कथा या कीर्तनके पदोका अर्थ तो भला, इन अगिक्षितोंकी समझमें क्या आता, पर सुननेमे ही इनका प्रेम था।

भगवन्नामकी अपार मिहमा है। विना समझे भी उसे सुनना, बोलना बहुत प्रभाव रखता है। दिर्घिकालतक कीर्तन सुनते-सुनते दासिया भीलका हृदय भी शुद्ध हो गया। भगवान्मे उसकी रुचि हो गयी। घीरे-धीरे उसके मनमे बैराग्यका उदय हुआ। अब उसे खाने-पीनेकी भी सुधि नहीं रहती। अनमने भावसे ही वह घरके सब काम करता। उसे अब एक ही चिन्ता रहती—'मैने वही नीच जातिमे जन्म लिया है। मुझे तो मगवान्की भिक्त क्या है, यह भी मालूम नहीं। मेरा मनुष्य-जीवन व्यर्थ गया। श्रीहरिके पावन पादपद्मोको मैं कैसे पा सकता हूँ।'

श्रीजगन्नायजीकी रय-यात्राका समन आया। दूर-दूरके यात्री रय-यात्राके दर्शन करने पुरी आने लगे। वालीग्राम तो पुरी के केवल दो ही कोसपर या। दासियाको इस वातके सोचनेने ही वडा कष्ट होने लगा कि इतने समीप रहकर मी मैने श्रीजगन्नायम्वामीकी रय-यात्राके दर्शन नहीं किये। इस वर्ष दूमरे यात्रिनोंके साथ वह भी पुरी गया। रथ-यात्राके दिन विश्वाल रथमे वैठे उन श्रीजगन्नायजीके दर्शन करके, जो दीनोंके एकमात्र सर्वस्त है, वह आनन्दिस-धुमे ह्व गया। वह भगवानके ध्यानमें निमम्र हो गया। ध्यानमे

ही उसने भगवान्के प्योतिर्मय चतुर्भुज खरूपके दर्गन किये। अत्र तो दासियाके नेत्रींसे धाराएँ चलने लगीं। दोनों हाथ उठाकर वह प्रार्थना करने लगा—'प्रभो। आपने जब दया करके मुझे दर्शन दिये हैं, तर मैं अब पतित नहीं हूँ। आपको इन नेत्रींसे देखकर भी क्या कोई पतित रह सकता है। मुझ-सरींखे पामर महापापींके भाग्यमे आपके दर्शन कहाँ। प्रभो। यह तो आपकी ही दया है। मेरे स्वामी। अत्र मुझे अपना लो। मेरे पाप-ताप सदांके लिये दूर कर दो। अपने विरदकी रक्षा करों, नाथ।

दासिया रय-यात्राके दर्शन करके कैसे घर हौटा, उसे कुछ स्मरण नहीं। गॉवके दूसरे यात्री लौट रहे थे, उनके कहनेसे अर्घचेतनामे ही वह घर आया। घरपर पहुँचते ही छीने कहा—'आप भूखे होंगे, भोजन कर हे।' वह विना कुछ बोले भोजन करने बैठ गया। उसकी छीने हिंडियामे भात बनाया था। उसीपर शाक रखकर उसने पितके सम्मुख रख दिया। मोजन करनेके बदले दासिया उस हेंडियाको घ्यानसे देखने लगा। उसे हेंडियाका लाल रंग भगवानकी रतनारी ऑखें जान पड़ा, भातको उसके मीतरका सफेद भाग और शाकको उसने पुतली देखा। मारे हर्षके वह खड़ा होकर नाचने लगा।

दासियाकी स्त्री पतिको नाचते, रोते, हॅसते, पागल्की-मी भिद्गमा करते देख डर गयी । उसे लगा कि अवस्य रय-यात्रा देखने जाते या लौटते समय मेरे पतिको कोई भूत-प्रेत लग गया है। रोते हुए उसने पडोिस्योंको पुकारा। लोगोंने आकर स्त्रीको धीरज बॅधाया। वे दासियाको पुकारने, सावधान करने और भोजन करनेको कहने लगे। दासियाने कहा—'भाइयो। रथपर विराजमान श्रीजगन्नायके कमलनेत्र आपलोग क्या नहीं देख रहे हैं। ओह, कितना सुन्दर है भगवान्का नेत्र। वह फिर भावावेशमें नृत्य करने लगा। दािषयाके घर बहुत से लोग एकत्र हो गये थे। रथ-यात्रासे छौटते हुए बहुत से महात्मा भी उस प्राममे ठहरे थे। उनमेंसे भी कुछ लोग वहाँ आ गये थे। एक भक्तने दािषयाकी भाव स्थितिको समझ लिया। उन्होंने सबसे कहा—'यह सचमुच भगवान्का दािसया—'दास' ही है। हम इसे आजसे वालीग्रामदास कहेंगे, क्योंकि वालीग्रामके इस 'दास' ने अपने जन्मसे गाँवको कृतार्थ कर दिया है।' तभीसे 'दािसया वावरीं' का नाम वालीग्रामदास हो गया। एक भक्तने स्त्रीको समझाया कि दूसरे वर्तनमे भात निकालकर और सागको अलग राजकर पितको भोजन करनेके लिये दे। स्त्रीने हॅडिया उठा ली। एक पत्तेपर भात और दूसरेपर गाक रखकर पितको दिया। तय वालीग्रामदासने भोजन किया।

दासियाका केवल नाम ही नहीं वदला, वे अव सम्पूर्ण ही बदल गये थे। चौबीसों घटे भगवान्के ध्यानमें ही हूवे रहते थे। वाहरसे कुछ काम भी करते, तो भी चिच श्रीजगन्नाथके ध्यानमें डूवा रहता । उनके मनमे अव भगवान्के प्रत्यक्ष दर्शनकी तीव लाल्सा जाग उठी । भगवान्का वियोग अन्तमे असह्य हो गया । उनके प्राण तड़फड़ाने लगे । भक्तकी व्याकुलताकी वही घड़ी तो घन्य होती है । भगवान् क्या जाति-पॉति या साधन-भजन देखते हे ! जब कोई सब ओरसे निराग होकर, चारों ओरसे थककर उन्हें पुकारता है और उसके प्राण व्याकुल हो उठते हें। उसी समय प्रभु पधारते ह । वालीग्रामदासकी वह व्याकुलता भी धन्य हुई । मन्द-मन्द मुसकराते श्रीहरि प्रकट हो गये। भगवान्ने वरदान मॉगनेको कहा। दासियाने तव और मुझे क्या चाहिये । आपके चरणकमलोका दर्शन करते हुए में मरूँ, यही मुझे चाहिये। हाँ, जब मैं आपका ध्यान करूँ, तमी मुझे आपके दर्शन हा—यही आशीर्वाद आप मझे दें।

प्रभुने कहा— विटा ! तेरी सभी प्रार्थनाएँ पूरी होंगी । जब तू पुरी आयेगा, तब में मन्दिरके नीलचकपर बैठ जाऊँगा । उस समय तू जिस रूपमें चाहेगा, उसी रूपमें मेरे दर्शन तुझे होंगे । तू मुझे जो छुछ देगा, में उसीका भोग लगाऊँगा ।' इस प्रकार कहकर भगवान् अन्तर्धान हो गये।

दासिया अपनेको नीच जातिका मानकर बहुत सङ्कोच करते थे। उनके मनमे इच्छा तो थी कि भगवान् उनकी भेंट स्वीकार करे; पर वे प्रार्थना करनेका साहस नहीं कर सके थे। सर्वान्तर्यामी भगवान्ने भक्तकी इच्छा जानकर स्वय उसकी भेटका भोग लगाना स्वीकार किया। प्रातःकाल उठते ही दासिया सोचने लगे कि भगवान्को क्या भोग लगाऊँ। उन्होंने कुछ कपडा बुन रक्सा था। उसे वेचने प्राममे निकले। एक ब्राह्मणने कपड़ा खरीदा। कपड़ा लेकर ब्राह्मण पैसे लेने घरमे गये और दासिया द्वारपर खड़े रहे। द्वारपर खड़े-खड़े दासियाने देखा कि एक नारियलका नया पेड़ है, उसपर पहला ही फल लगा है। फल पक गया है। वे सोचने लगे—प्यदि यह फल मुझे मिल जाय तो इसे भगवान्को चढाऊँ।

पैसा लेकर जब ब्राह्मण निकले, तब दासियाने वह नारियल मॉगा। ब्राह्मणने पहले तो चृक्षका पहला फल देना अस्वीकार कर दिया, पर फिर उसके मनमे लोम आ गया। दासियाके आग्रह करनेपर कपड़ेके पूरे मूल्यके रूपमे नारियल देना उसने स्वीकार कर लिया। दासियाने बड़ी प्रसन्नतासे यह शर्त मान ली और नारियल लेकर घर चले आये।

बालीग्रामदास रोज कपड़ा बुनते थे। उस कपड़ेकों वेचकर उन्हीं पैसोंसे दूसरे दिनके लिये सत खरीदते और जो कुछ बचता, उससे रूखा सूरा खाकर काम चलाते। नारियलके लिये कपड़ेका पूरा मूल्य दे आनेका अर्थ उनके लिये केवल एक दिनका उपवास ही नही था। आगे सूत खरीदनेको पेसे न रहनेसे उनकी आजीविका ही नष्ट हो गयी थी। परतु भगवान्को भेट करनेके लिये मनचाही वस्तु मिल गयी, इस आनन्दमे अपने भूखों मरनेकी बातका ध्यान भी उनके मनमें नहीं आया।

एक ब्राह्मण पूजाकी सामग्री लिये जगन्नाथजी जा रहे थे। प्रार्थना करनेपर बड़ी सरलतासे उन्होंने वह नारियल ले जाकर भगवान्को चढाना स्वीकार कर लिया। नारियल देते हुए दासियाने कहा—"महाराज। मेरे फलको सब सामग्रियोंके साथ मत चढाना। इसे भगवान्के सामने भी मत रखना। अपनी पूजासे आप जब छुटी पा ले, तब सबसे पीछे गरुड़-स्तम्भके पास खड़े होकर इसे लेकर कहना—'प्रभों। बालीग्रामदासने आपके लिये यह श्रीफल भेजा है। आप

इते ग्रहण करे ।' आप इतना कहकर चुपचाप खड़े रहना । भगवान् यदि अपने हाथते इते छे छे तो दे देनाः नहीं तो मेरा खौटा खाना ।"

वाली जामदात्तकी वात सुनकर ब्राह्मण हॅस पड़ेः किंनु उन्होंने उनकी वात खींनार कर ही । एक मोले भीहकी प्रसन्नताने लिये एक नारियल ले जाकर इतना कह देना उन्हे कठिन नहीं जान पड़ा । ब्राह्मणने भगवान्की विधि-पूर्वक पूजा की और प्रनाद लेकर कुछ देर विश्राम किया। घर होटते समय उन्हें उम नारियल्की याद आयी। उसे लेकर वे गवडस्तम्भके पास गये। हायमे नारियल लेकर उन्होंने प्रार्थना की-- 'स्वामी! आपके लिये वालीगामदासने यह श्रीफल मेला है और कहा है कि मगवान अपने हायसे हें तो देना, नहीं तो छौटा छाना। अब आप या तो कपा करके इस फलको अहण करें या मैं लौटा हे जाऊँ। ब्राह्मणने नेत्र बंद करके भगवान्का घ्यान किया, इतनेमे मगवानने हाय वढाकर फल उठा लिया। आश्चर्यचिकत ब्राह्मण नेत्र खोलकर देखता है कि श्रीजगन्नायजी उस फलका भोग लगा रहे हैं। वह भगवानके कर-सराते आनन्दमन हो गया । वालीप्रामदावके सहज विश्वास और प्रेमकी भरि-भूरि प्रशंता करने लगा । घर छौटकर ब्राह्मणने वालीप्रामदास-को मन्दिरकी सब घटनाएँ सनायीं।

इस घटनाको सुनकर दासियाका दृदय आनन्दसे नाच उठा । वे समझ गये कि भगवान् प्रेमसे दी हुई नीच जातिके पुरुषकी मेट भी स्वीकार करते है । अब वे स्वयं प्रसाद छेकर नि.सङ्कोच प्रभुके पास जानेका विचार करने ल्यो । नीलचकपर प्रभुके दर्शन देनेकी वात भी उन्हें स्मरण आयी । अब वे क्या छेकर नीलाचल जायं ? इतनेमे एक माली आन वेचने आणा । सुन्दर आमोको देखकर मालीको मुँहमाँगे दाम देक्र उन्होंने दो टोकरियोम उनको सजाया । कॉवर बनाकर आमोको लिये वे पुरी पहुँचे ।

पके सुन्दर आम छेकर वालीग्रामदासको आते देख पण्डोने उन्हें घेर लिया । वे परस्पर झगड़ने लगे । बालीग्रामदासने उनसे कहा—'आपलोग क्यों क्यर्थमे झगड़ा करते हैं । ये आम आपमेंसे किसीको नहीं मिलेगे । इन्हें तो मेरे प्रभु खायंगे और मैं अपने हाथोसे खिलाऊँगा ।'

पण्डोकी समझमे यह वात कैसे आये। वे तो यही जानते हैं कि जो कोई जो कुछ भगवानको भोग लगाने लाता है। वह उन्हींको देता है। भगवानके सामने कुछ देर रखनेके पश्चात् वह पदार्थ उन्हों का हो जाता है। एक भील भला अपने हायसे भगवान् में वैसे जिलायेगा। उसे मन्दिरमें कोई क्से जाने देगा। परतु उनके ऐसे तर्का ऐसी बाते वालीनामदासको जर्जा नहीं। पण्डे क्रोधित हुए, पर उन्होंने किनीकी कुछ मुनी नहीं। पण्डे भी उनके पीठे लग गये कि गरुइस्तम्भने आगे तो यह मील जा नहीं सकेगा, किर हमनेसे किनीको आम देगा ही।

वालीप्रामदान मन्दिरके वहे द्वारसे भीतर आये । नीलचक्रके दर्शन होते ही वे प्रेममे विद्धल हो उठे । उन्हें उस नीलचक्रपर साझात् श्रीहरिके दर्शन हुए । वारंदार भूमिमे लेटकर उन्होंने प्रमुको प्रणाम किया और फिर एक-एक आम हायमे लेक्र कहने लगे—'लो- प्रभो ! आज इस दासको कृतार्थ करो ।' देखते-देखते दोनों टोकरियाँ खाली हो गर्यी ।

पण्डोंने आमोको अदृश्य होते देखा तो पहले उन्होंने इसे जादू समझा; किंतु मन्दिरमें जाकर देखा तो भगवान्की रत्नवेदीके पास छिलके और गुठिन्योंका देर लगा है। अब उन्हें वालीतामदासकी भिक्तका प्रभाव समझ पड़ा। प्रभुकी प्रसादी माला भक्तके गलेमे पहनाकर वे कहने लगे—'भक्तराज! द्वम धन्य हो। हमलोग तो नाममात्रके भगवान्के सेवक है। जगदीश्व सच्चे सेवक तो हुम्हीं हो। हुम्होरे दर्शन करके आज हम कृतार्थ हो गये।'

वालीप्रामदास इस सम्मानसे घवरा उठे । पुजारी ब्राह्मणोंके चरणोंमे गिरकर वे कहने लगे—भी तो नीच जातिका हूँ । मुझमे नामको भी भक्ति नहीं है । यह तो भगवान्की और उनके भक्त आपलोगोंकी कृपाका प्रभाव है ।'

वालीप्रामदास सम्मानसे हरकर पुरी छोड़कर घर लौट आये पर यहाँ भी उनका दर्शन करनेके लिये लोगोकी भीड़ लगी ही रहती थी। इससे उन्हें वड़ी लजा आती थी कि लोग उनको भक्त कहते हैं। उन्होंने घरसे बाहर निकलना ही छोड दिया। अब वे घरका द्वार बंद करके रात-दिन भगवान्के कीर्तन, घ्यान, भजनमें लगे रहने लगे। स्त्री-पुरुष दोनों जीवनभर भगवान्के सरणमे निमग्न रहे और अन्तमे नश्वर शरीर छोड़कर भगवान्के दिन्यधानमें उन परम प्रभुके सेवक वन गये।

#### भक्त नीलाम्बरदास

हरि हरि कहि पाग्त फिर्ने, डोर्ले हाल वेहाल । जिनके हिय मैं विस गयो, हियहारी नॅदलाल ॥

नीलाम्बरदानके हृदयमे वह हृदयहारी नन्दलाल वस
गया था। घरपर स्त्री थी, पुत्र ये, भरा-पूरा कुटुम्य था,
घन था, मान-प्रतिष्ठा थी; किंतु जब वह चितचोर किसीके
चित्तको चुरा लेना है, तब ये ही ससारके सुख, जिनके लिये
लोग दिन-रात हाय-हाय करते हैं, अनेक पाप करते भी
नहीं हिचकते, उसे विप-जैसे लगते हैं। नीलाम्बरदासका
भी माग्योदय हुआ था। उनका हृदय भी उन
हरिने चुरा लिया था। घर-द्वार, धन-दौल्त, स्त्री-पुत्र,
मान-प्रतिष्ठा, सबको तृणके समान त्यागकर, सबसे पिण्ड
खुड़ाकर वे उत्तरप्रदेशसे श्रीजगन्नाथपुरीको चल पड़े थे।
नीलाचलनाथके दर्जनकी प्यास उनके प्राणोंमे जाग उठी
थी। मुखस 'हरि-हरि' कहते, मनसे हरिका ध्यान करते वे
मतवालेकी मॉति चले जा रहे थे।

अनेक पर्वतः नदीः नालेः वनः नगर पार करते नीलाम्बरदास गङ्गा-िकनारे पहुँचे । वर्षाकी ऋतः वढी हुई भगवती भागीरथीकी धाराः न कोई प्रामः न घाट । सन्ध्या हो चुकी थी । नीलाम्बरदास गङ्गा-तीरपर उस निर्जन स्थानमे वठकर भजन करने लगे । योडी देरमे उधरसे एक मह्याह जाल लियेः मछली मारता नौकापर निकला । नीलाम्बरदासने उसे पुकारा—'अरे भाई । कृपा करके इस ब्राह्मणको उस पार उतार दो । तुम जो मॉगोगेः वही दूँगा । माइके लिये चिन्ता न करो ।'

मल्लाहको लगा कि यात्रीके पास धन है। अच्छा शिकार फॅसा समझकर वह नौका किनारे ले आया। नीलाम्त्ररदास प्रसन्न होकर भगवान्का स्मरण करते हुए नावमं वैठ गये। सूर्यदेव छिप चुके थे। अन्धकार बढता जा रहा था। नीलाम्त्ररदास नौका पार लगानेकी जीघता कर रहे थे, पर यह देखकर कि मल्लाह उनकी वात सुनता ही नहीं, वह बारामं नाव बहाये ले जा रहा है, उन्हें सन्देह हो गया। वे बोले—'भाई। तेरा मतल्य म्या है १ तू मुझे मार डालना चाहता है क्या १ अच्छा, मे भी देखता हूँ कि श्रीजगन्नाथक यात्रीको तू केमे मारता है।'

मालाहने कहा-- भेरा मतल्व समझनमे तुम्हे अव

बहुत देर नहीं लगेगी । तुमको यदि किसीको याद करना हो तो कर लो । मे तुम्हे अभी नीलाचल पहुँचाये देता हूँ ।'

इस निर्जन प्रदेशमें बढी गङ्गाके वीच यात्रीको मारकर फेंक देना और उसका धन छीन छेना बड़ा सरल काम था। मह्लाह पहलेसे इसीलिये नौकापर वैठाकर यात्रीको छे आया था। अब नीलाम्बरदासने घबराकर भगवान्को पुकारना प्रारम्भ किया—पएक बार श्रीजगन्नाथके दर्शन होनेपर प्राण भले चले जायँ, पर उन रथारूढ नीलाचलनाथके दर्शन अवश्य हो। इस विपत्तिसे वे द्यामय ही ब्राह्मणको बचा सकते हें।

जय कोई सर्वथा असहाय होकर भगवान्को पुकारता है।
तय भगवान् उसकी प्रार्थनाका उत्तर अवश्य देते हैं। वे
जगन्नाथ एक राजपूतका वंश घारण करके किनारे पहुँचे
और उन्होंने पुकारा—'अरे ओ मह्नाह । नाव किनारे छे
आ । यदि घुझे मरनेकी इच्छा न हो तो चल, आ झटपट
इघर ।' मह्नाहकी तो नानी मर गयी । मयसे थर-थर
कॉपने लगा वह । लेकिन नावको वह बहावमे बहाये ही जा
रहा था। जब उसने दूसरी पुकारपर भी ध्यान न दिया तो
एक वाण खटसे आकर नौकामें घुस गया और किनारेसे
शब्द आया—'अन्नकी बार नावपर वाण मारा है। अव
यदि त् इघर नहीं आता तो सिर उड़ा दूँगा।' मह्नाह
भयके कारण सफेद पड गया। उसने नौका किनारेकी

ब्राह्मणने धन्यवाद दियाः कृतज्ञता प्रकट की और श्रीजगन्नाथजीके दर्जनोंके लिये शीघ गङ्गा-पार होनेकी इच्छा व्यक्त की। राजपूतने मह्यहको डॉटकर कहा—दिन ब्राह्मण-देवताको झटपट उस पार उतार है। अभी मेरे सामने इन्हें उस पार उतार। तिनक भी इधर-उधर किया तो मेरा धनुष देखे रह। मछुएकं। तो प्राणोंके वचनकी आशा ही नहीं थी। अब उसे कुछ वैर्य हुआ। वह अपने अपरावकी बार-वार क्षमा माँगता हुआ उटा और नीलाम्बरदासको नौकामे वैठाकर उसने ग्रुरत पार उतार दिया। मछुएका मन बदल

गया या । उसे अपने कृत्यपर बड़ा पश्चात्ताप था । वह ब्राह्मणके पैरोपर गिर पड़ा । उसे आशीर्वाद देकर नीलाम्बरदास पुरीको चल पडे ।

भगवान् जगनाथ बल्रामजी तथा सुभद्राके साथ रथपर विराजमान है। लाखो भक्तोका समूह जय-जयकार कर रहा है। चारो ओर कीर्तन, जयघोप और आनन्द-ही-आनन्द है। पुरी पहुँचनेपर नीलाम्बरदासको भगवान्की इस झॉकीके दर्गन हुए। वे बेसुध-से होकर भगवान्के रयके सामने साष्टाङ्क दण्डवत् करते निर पड़े। लोगोने दौडकर उन्हें उठाना और मार्गसे हटाना चाहा, पर अब नीलाम्बरदासकों कौन हटा सकता था। वे तो श्रीजगनायसे एक हो गये थे। मार्गमे तो उनका देह पडा था, जिसे भक्तोने कीर्तन करते हुए समुद्रमे विसर्जित कर दिया। जगनायपुरीमे अवतक उनके इस दुर्लभ मरणकी महिमा गायी जाती है।

---その人を見るという

#### भक्त गङ्गाधरदास

पुरुषोत्तमक्षेत्र—जगदीरापुरीमे राजा प्रतापरुद्रके समयमे गोविन्दपुर माम एक प्रधान तीर्थस्थल था । उसी गोविन्दपुरमे हमारे चिरतनायक परम पूज्य भक्त श्रीगङ्गाधरदासजीका निवासस्थान था । उनकी स्त्रीका नाम था श्रियाजी । ये परम सती और साध्वी थीं, स्वामीको बहुत प्रिय थीं, पर इनके कोई सन्तान न थी । ये जातिके बनिये थे । सन्तान न होनेपर भी इनको कोई सोच न था । भक्त गङ्गाधरजी साधारण वाणिस्य-व्यापार करके जीविकानिर्वाह करते हुए श्रियाजीसहित भगवद्भजनमे ही अपना जीवन विताते रहे । सतसेवा करते हुए बहुत दिन बीत गये, वृद्धावस्था आ गयी ।

एक दिनकी बात है कि ग्रामवासियोंके तानोंसे तंग आकर साध्वी त्तीने अपने पतिसे कहा—'जहाँ-तहाँ घर-बाहर गाँवकी क्रियाँ मुझे ताने मारा करती है, पर हमारे भाग्यमें तो सतान है ही नहीं, चाह करनेपर भी कैसे मिल सकती है। हाँ, एक बात सम्भव है—वह यह कि आप किसी एक बाह्यणवालकका यजोपवीत करा दीजिये, विवाह कर दीजिये अथवा किसी दरिद्रकुलका कोई लड़का मोल लेकर उसको पुत्र मानकर पालिये, उसीको गोद ले लीजिये।'

पत्नीके वेदनामरे वचनोको सुनकर गङ्गाघरजीने उसे दादस दिया और वोले—'हम निश्चय ही आज एक लड़का ले आयेंगे, तुम उसे पुत्रवत् पालन करना।' इतना कहकर कुछ रुपये लेकर वे वहाँको चले, जहाँ भगवान्के अर्चािवग्रह वनते थे। कुछ धन देकर वे श्रीकृष्णजीकी सर्वलक्षणसम्पन्न एक प्रतिमा लेकर घर आये और श्रियाजीको वह विग्रह देकर कहा—'इसकी अच्छी तरह सेवा ग्रुश्रूषा करती रहो, इससे इस लोकमे निर्वाह, लोकापवादसे मुक्ति

और परलोकमे भववन्थनमे मुक्ति मिलेगी। देखी, प्रिये! इन्हीं श्रीकृष्णमे यशोदामैयाने पुत्रभाव रखकर अपना उद्धार कर िया था। ब्रह्मादि देवता भी इन्हींका भजन करते हैं, इन प्रभुको छोड़कर जीवका उद्धार करनेवाला दूसरा कोई नहीं है। प्रम्हारी समस्त कामनाएँ पूर्ण करनेवाले ये शीकृष्ण है।

पतिदेवकी आशा मानकर क्षिया वैसे ही करने लगी। भगवान् भीकृष्णके अर्चाविग्रहको मार्जन-स्नान कराके उन्हे सिंहासनपर पथराकर उत्तम-उत्तम भोग लगाती । मन-ईी-मन विचार करके कि बहुत दिनोपर हम पुत्र मिला है, हम-लोग इसे देखकर सुखपूर्वक रहेंगे और शरीरपात होनेपर इसकी कृपारे हमे मुक्ति भी मिल जायगी'—बहुत ही आनन्दित होती। जैसे माताको अपने छोटे वच्चेका लाइ-प्यार-दुलार अत्यन्त भाता है, वैते ही इस अर्चाविग्रहरूप शिशुके दुलार-प्यार-सेवामे श्रियाका नित्य नया चाव बद्ता ही जाता था। भक्त गङ्गाधरजीका भी वात्यस्य श्रियाजी-से किसी भॉति कम न था। कोई भी ऐसी वस्तु प्राममे बिकने आती, जो बच्चोको प्रिय ल्गती है और जिसको वच्चे मासे हठ करके लिया करते है, गङ्गाधर खयं लाकर उसे भीबाल्गोपालको भोग ल्गाते । हाटसे मीठे-मीठे पदार्थ पुरत पुत्रके पास ठाकर निवेदन करते । माता निरन्तर बच्चेको गोदमे रखती, एक क्षण भी अलग करना न चाहती । पुत्रके लिये रसोई बनानेके समय भी उसका चित्त पुत्रमे ही लगा रहता। क्षण-क्षणपर रसोई छोड़कर पुत्रको देखने चर्ला आती और देखकर सुली होती। फिर जाती। फिर आती । कमी-कमी आकर गोदमे जोरसे चिपटाकर कहती भी बड़ी अभागिनी हूँ । तुरो अकेला छोड़कर चली जाती हूँ। यह कहकर माता श्रीकृष्णका मुख चूम लेती।

उनका सिर स्थिती । पुत्रस्नेह छोड़कर वस्पतिका सामारिक पदार्थोंमें भूलकर भी चित्त नहीं जाता था । इस पुत्रपर पिताका भाव मातासे भी अधिक था ।

इस तरह वात्सरयभावमें पगे हुए उम्पतिको बहुत काल बीत गया । एक दिन गङ्गावरजीने स्त्रीसे कहा-भी हाट जाता हूँ, मेरे श्रीकृष्णकी देखमाल करती रहना; इसकी सेवा-सँभाल तेरे जिम्मे है । देख, एक क्षण भी इसे अकेला छोडकर कहीं जाना नहीं?--यों कहकर उन्होंने पुत्रसे भी किसी प्रकार वात्सल्यभरे स्नेहपगे वचन कहे और उसके चरणोंमं चित्त टेकर वाणिप्यके लिये चले गये। परत पुत्रवियोगमं उनका चित्त अत्यन्त व्याकुछ होने छगा। एक-एक क्षण कल्य-समान वीतने ल्या । अतएव कुछ अपूर्व फल, मिष्टाञ्च, पम्वाञ्च, जो गोविन्दपुरमें नहीं मिलते ये, लेकर घर लीट चले । पुत्रदर्शनकी लालसाम बृद्ध गङ्गाधर सुध-सुध सोये उतावर्शमें चले जा रहे ये कि ग्राममें प्रवेश करते ही एकाएक ठोकर लगनेसे पैर लडखडाया और वे घडामसे जमीनपर गिर पड़े तथा उसी क्षण गरीररूपी पिंजरेंसे उनके प्राणपखेरू उट गये । प्राण निकलते समय उनके हृदयमे विरहामि घघक रही थी । अतः सहसा उनके मुखसे निकल पड़ा-पहा वेटा कृष्ण। म तुझे देख न पाया । मैं बड़ा ही पापी हूं ।' 'ऋग्ण-ऋग्ण' कहते हुए उनका गरीर छूट गया । ग्रामवासियोंने श्रीश्रियाजीको खबर दी । वह सती उस समय प्रत्रंक लिये मोजन बना रही थी । पतिका मृत्यु-समाचार सुन वह गोकरे आहुर होकर पुत्रके पास पहुँची और पुकारकर कहने छ्यी-ध्वेर मरे कृष्ण । आं मरे कृष्ण । तू तो अरक्षितका भाई है, दीनोंका मित्र है, वशीधर है, जगत्को मोहित करनेवाला है। अरे, तेरा पिता राहमं मर गया, में क्या करूँ ? रे बेटा ! तुझरे पृछती हूँ, तृ मुझे बता, म क्या करूँ ११ भक्तके वशम रहनेवांछ भक्तवत्त्वल माताके वचन मुनकर उनकी भक्तिके वश होकर उनके पुत्रमावको पूर्ण करनेके लिये कहने लग-भया ! तुम निश्चिन्त रहो। न्विन्ता मत करो । मरे पिता मरे नहीं है । वे अफकर परयरपर गस्तेम सो गये ई, तुम नाकर उनको उठाओं और कहो कि वन्चेको अकेला छोडकर यहाँ न्यों पड़ हो १ च हो। छरला बला रहा है।

पुत्रके वचन सुनते ही वह पतिके पास गयी, देग्या कि उनके गरीरमें प्राण नहीं है | पर क्या करती ? कुण्णकी

आजा थी, इसलिये उनके मस्तकपर हाथ रखकर कहने लगी—'प्राणनाय । में पुत्रको अकेला छोड़कर यहाँ चली आयी, मेरे साथ कोई नहीं है, अब हुरंत चलिये; देखिये, इमलोगोंकी तो पुत्रसेवा ही सर्वस्व है। यह सुनते ही वे तुरत इस तरह उट वैठे, जैसे कोई सोकर उटता हो। उठते ही विकलतासे पृष्ठा, 'वताओ, तुम यहाँ क्यों आयी १ और । मेरा लाल कृष्ण कहाँ है, उसे अकेला कहाँ छोड आयी १७ उसने सब हाल बता दिया । तुरंत ही दम्पति 'ऋणा-ऋणा' पुकारते हए पुत्रके पास आये। गङ्गावरने सबमे पहले मब फल-मिएक प्रत्रको निवेदन किये, पुत्रको देखकर वे आनन्दमं फूले नहीं समाते थे। उस निरतिशयानन्दम टम्पति टेइसुध भूलकर पुत्रको गोदमे छे-छेकर उसका मुख चूमने ल्या । भक्त दम्पति उसे एक दूसरेसे वार-वार गोदम लेते. हृदयसे लगाते, प्यार करते । अब वे दोनों पुत्रकी पहलेस कोटिगुनी अधिक सेवा करने छगे। गत्रिमे जब शयनका समय आया, वात्सल्यमे विद्वल होकर मक्त गङ्गावर कहने लगे- अरे मेरे छाछ । तेरा वियोग मुझसे महा नहीं जाता । पेटकी ज्वाला ऐसी प्रवल है कि विना उनको आहुति दिये काम नहीं चलता, भोजन विना रहा नहीं जाता और उसके कारण बाजार जाना और व्यापार करना ही पडता है ! पिताके वचन सुनकर अन्तर्यामी भगवान् मुसकराकर कहने छ्यो-'पिताजी । आप चिन्ता न करें, मुझ-मरीखे पुत्रके रहते आपको किम वस्तुका अभाव है ? आपने जो कामना की है, वह पूर्ण होगी । आपका घर वन-धान्यसे पूर्ण हो जायगा, इसमें जरा भी सदाय नहीं।

दिव्य खरूपसे माझात् प्रकट हो इस प्रकार कहकर फिरभगवान अन्तर्वान हो गये । घर वन-वान्यसे पूर्णहो गया, परभगवान् चळे गये, सिंहासन खाळी हो गया ।

मिंहासन पाली देख दम्पतिके होश उद्द गये, वे पृथ्वीपर गिरकर अपनेको हतभाग्य मानकर करण कन्दन करने छो। गज्ञाबरने रोकर कता—'हाय! मेरे छोभके कारण श्रीकृत्णने हमारा त्याग कर दिया! मुझसे भृल हुई, पर प्यारे छाल! तूने क्यों भृल की १ अच्छा गये तो भी हर्ज नर्री, पर हमे क्यों न माय छे लिया १ छाल! तेरे वियोगमें यह पापी प्राण रहकर क्या करेगा '।' इस तरह करणापूर्ण विलाप करते हुए और श्रीकृष्ण-श्रीकृष्ण कहते हुए गज्ञाधरने शरीर छोड़ दिया। मत्य प्रेमकी जय! मक्त गज्ञाधरकी नय!

पितके मृत गरीरको गोदमे लेकर श्रिया पुत्रका स्मरण करती हुई सोचने लगी कि भै अब इस क्षणभद्भर देहको रखकर क्या करूँगी १ सतीधर्मका अनुकरणकर सबेरे ही सती हो जाऊँगी।' सोचमे ही रात बीत गयी, मबेरा हुआ। उपर उसने सारा धन छटा दिया, धरमे कुछ भी न रक्खा। फिर चिता बनाकर पितको गोदमे लेकर कृष्ण-कृष्ण उच्चारण करती हुई वह सती हो गयी। श्रीलक्ष्मीजीसिंदत

श्रीमन्नारायणभगवान् विमानपर उसी जगह आ पहुँचे। अधि दम्पति दिव्य शरीरसे निकलकर उस विमानपर सवार हो वैकुण्ठको गये । लोगोंको केवल यह दीख पड़ा कि विजलीका-सा प्रकाश आकाशमें लाया है । कुछ ही क्षणो बाद वह प्रकाश नेत्रोंके सामने गायव हो गया । सव एक खरसे 'धन्य-धन्य' कहकर पुकार उठे ।

#### ठाकुर उद्धारणदत्त

पंद्रहर्वी द्यताब्दीके अन्तमे दगान्के हुगडी जिलेमे सरस्वती नदीके तटपर खित सप्तग्राम नामक एक समृद्विज्ञाली नगर या । श्रीकरदत्त नामक एक ऐश्वर्यशाली व्यापारी वहाँ आकर निवास करने लगे । श्रीकरदत्त गाण्डिल्य-गोत्रिय प्रसिद्ध वैश्य थे। वे अपनी सदागपता और दया-धर्मपरात्रणताके कारण वहाँके निवामित्रीके अत्यन्त श्रद्धा-पात्र हो गये थे । वे भूकों, अनायो और दुखियोकी महानता करनेमे कुछ भी उठा नहीं रखते थे। उनकी घर्मपत्नी मद्रावती भी सुश्रीला, सन्चरित्रा, पतिनरावणा एवं दया-वर्मशीला थीं । इन्हीं भद्रावती देवींके गर्भसे शाके १४०३ में महाभागवत श्रीउद्धारणदत्तका जन्म हुआ। सम्म पाकर इनकी शिक्षा-दीया हुई। पिताकी मृत्युके बाद उदारणदत्त ही उनकी सम्पूर्ण सम्पत्तिके अधिकारी हुए । इमी समन उद्धारणदत्तने एक जमीदारी खरीदकर और उसे वनाकर अपने नामानुसार उसका नाम उद्धारणपुर रक्ला, जो आज भी कटवेके समीप विद्यमान है । पितांके समान पुत्र भी पूर्ण सदान्वारी, परोपकारी और भगवद्भक्त निकन्त । इनके दया-भावके कारण वंगालके तत्कालीन नवाव सुलतान हुसैनशाह इनका बहुत सम्मान करते ये।

जिस समय भगवान चैनन्यदेवके परमप्रिय सहचर

श्रीनित्यानन्दजी वगालमें हरिनामामृत-पान करा रहे थे, उस समय उनसे हरि-नाम दी दीक्षा लेकर ठाकुर उद्धारणदल प्रेम निमग्न हो गये और अपने पुत्र श्रीनिदासको अतुल सम्पत्तिका मालिक बनाकर श्रीनीलाचलधामको चल पड़े और श्रीमहाप्रभुका प्रसाद पाते हुए सुराप्ट्वंक वहीं निवास करने लगे । वहाँसे फिर श्रीवृन्दावनधाममे आकर रहने लगे । ऐसी किंबदन्ती है कि इनकी मिक्कि प्रसन्न होकर परमाराध्या, महाविद्या, शक्तिस्वरूपिणी मा इन्हें समय-समयपर प्रत्यक्ष दर्शन दिया करती थीं ।

उद्धारणदत्त जातिके स्वर्णविणक् ये । उन्होंने श्रीनित्या-नन्दजीके साथ वंगालके बहुत-से भागोंमें भ्रमण करके परम गुह्य वैष्णवधर्मका प्रचार किया था । 'जीवोंपर दया, भगवन्नाममे स्व और विष्णुसेवा'—यही उनके प्रचारके विषय थे ।

इस प्रकार १४६० शकमे ५७ वर्षकी अवस्यामें श्रीहृन्दावनधाममे इन्होंने इहलीन्य समाप्त की । आज भी श्रीहृन्दावनधाममे वंशीवटके निकट श्रीउद्धारणदत्तका प्रसिद्ध समाधि-मन्दिर वना है और प्रतिवर्ष हजारो यात्री उनके समाधि-मन्दिरपर श्रद्धापूर्ण पुरुपाञ्जलि चढाकर अपनेको सौमाग्यगाली समझते हैं।

### भक्त-वाणी

यन्पादपद्रजरजः श्रुतिभिविमृग्यं यन्मभिपद्वजभवः कमलासनश्च । यन्मसाररसिन्नो मगवान् पुरारिस्तं रामचन्द्रमनिशं हृदि भावयामि ॥ —अहस्या

जिनके चरण-कमलोकी रजको श्रुनियाँ भी ढूँढ़ती रहती हैं—वह उन्हें मिल नहीं पाती, अखिल विश्वकी सृटि करनेवाले ब्रह्माजी जिनके नाभिकमलसे उत्पन्न हुए हैं और खय भगवान् राङ्गर जिनके नामामृतका चावसे रसाखादन करते हैं, उन भगवान् रामचन्द्रका मैं निरन्तर ध्यान करता हूँ।

#### भक्त महेश मण्डल

(१)

देशभरमें अकाल पड़ा है, चारों आर त्राहि-त्राहि
मची हुई है, पूर्वनगालमें अकालका विशेष प्रकोष है।
लोग भूखके मारे मरे जा रहे हैं। इसी समयकी घटना
है। महेश मण्डल जातिका था नमः-शूद्र—चाण्डाल। दिनभर
मजदूरी करके कुछ पैसे लाता, उसीसे अपना तथा अपनी
स्त्री, पुत्र, कन्या—चारोका पेट भरता। जर-जमीन कुछ
भी नहीं था। महेश भगवती दुर्गाका भक्त था, दिन-रात
प्दुर्गा, प्दुर्गा, रटा करता। मा दुर्गापर बड़ा विश्वास था
उसका। कितना ही दुःख आये, कैसी ही विपत्ति पड़े,
कुछ भी हो, प्दुर्गा, नाम महेश कभी नहीं भूलता था।

देशमरमे दुर्मिक्ष था, ऐसे समय काम कहाँ मिलता ।
महेशका परिवार आधे-पेट तो रहता ही था, किसी किसी
दिन सबको पूरा अनशन करना पडता । आज दो दिनका
उपवास था, महेशने बड़ी मुश्किलसे छः आने पैसे कमाये।
बाजारसे दो सेर चावल खरीदे और पार जानेके लिये
नटीपर पहुँचा। नदीके घाटपर खेपू महाराज दिखायी दिये।

खेपू गाँवके ज्योतिषी थे। इधर-उधर घूम फिरकर पञ्चाङ्गका फल वतलाते। किसीकी जन्मकुण्डली देख देते । दुर्गापूजाके समय मूर्ति आदि चित्रित कर देते । इसी तरह जो कुछ मिलता, वही काम करके दो-चार पैसे कमा लेते । न मजदूरी कर सकते न कोई और वॅघी आमदनी थी। देशमे अकालके मारे हाहाकार मचा था। ऐसे समयमे इस तरहके आदमीको कौन पैसे देता है। खेपू उदासमुँह घाटपर खड़े थे। उसी समय महेरासे उनकी मुलाकात हुई । महेदाने ब्राह्मणका चेहरा उतरा हुआ देखकर पूछा कि 'घरमें सब कुराल तो है ?' खेपूने जवाब दिया—'क्या 🎤 बताऊँ १२ मा दुर्गाने मेरे नसीनमे कुछ लिखा ही नहीं । कहीं भीख नहीं मिली । तीन दिनसे घरमें किसीने कुछ नहीं खाया । आज घर जानेपर सभी लोग मरणासन्न ही मिलेगे । इसी चिन्तामे डूव रहा हूँ ।' महेशने कहा---विपत्तिमें मा दुर्गाके सिवा और कौन रक्षा करनेवाला है। वही खानेको देती है और वही नही देती। हमारा तो काम है-वस, माके आगे रोना । उनके आगे पुकारकर रोनेसे जरूर भीख मिलेगी।' खेपूने कहा—'भाई । अब यह विश्वास नहीं रहा । देखते हो--दुःखके सागरमे डूब-उतरा रहा हूं । बस, प्राण निकलना ही चाहते हैं । बताओ, कैसे विश्वास करूँ !?

मा दुर्गाकी निन्दा सुनकर महेशकी ऑखों में पानी भर आया। महेशने कहा—'लो न, मा दुर्गाने प्रम्हारी भीख मेरे हाथ भेजी है। प्रम रोओ मत।' चावल दाल सब खेपूको देकर महेश हॅसता हुआ घरको चला। खेपूको अन्न देकर महेश मानो अपनेको कृतार्थ मान रहा था। उसने सोचा—'आज एकादशी है। जीवनमे कभी एकादशीका वत नहीं किया। कल दशमी थी। कुछ खाया नहीं। आज उपवास हो गया, इससे वतका नियम प्रा सघ गया। अब भगवान् देगे तो कल द्वादशीका पारण हो ही जायगा। एक दिन न खानेसे मर थोड़े ही जायेंगे।'

इस प्रकार सोचता-विचारता महेश घर पहुँचा। महेशको देखते ही स्त्रीने सामने आकर कहा—'जल्दी चावल दो तो भात बना दूँ। बच्चा शायद आज नहीं बचेगा। बडी देरसे भूखके मारे बेहोश पड़ा है। मुझे चावल दो, में चूहहेपर चढाऊँ और ग्रम जाकर बच्चेको सँभालो।' महेशने कहा—'मा दुर्गाका नाम लेकर बच्चेको सँभालो।' महेशने कहा—'मा दुर्गाका नाम लेकर बच्चेको सुँहमे जल डाल दो। माकी दयासे यह जल ही उसके लिये अमृत हो जायगा। खेपू महाराजके बच्चे तीन दिनसे भूखे हैं। आज खानेको न मिलता तो मर ही जाते। मै दो सेर चावल लाया था, सब उनको दे आया हूँ।' महेशकी स्त्रीने कहा—'ब्राह्मण-परिवारके प्राण बच गये सो तो बड़ा ही अच्छा हुआ। पर आधा उनको देकर आधा ले आते तो बच्चोंको दो कौर मात दे देती। तीन वर्षका बच्चा दो दिनसे बिना खाये बेहोल पड़ा है। अब क्या होगा शमा दुर्गा ही जाने।'

महेशने कहा—'यदि मा काली बचायेगी तो कौन मारनेवाला है, अवश्य ही बच जायगा। और यदि समय पूरा ही हो गया है तो प्राणोका वियोग होना ठीक ही है। खेपूका सारा परिवार तीन दिनोंसे भूखा है। पहले वह बचे। हमारे भाग्यमे जो कुछ बदा है, हो ही जायगा।'

इसीका नाम त्याग है। एक करोडपित अपने करोड़ रुपयोमेसे नामके लिये लाख रुपये दान दे दे तो इसमे कोई त्याग नहीं। न उसको देनेमे कोई कष्ट हुआ और न वह बदला पानेसे विश्वत ही रहा। अखबारोंमे नाम छप गया, सरकारसे उपाधि मिल गयी और कोड़ीकी साख ज्यादा बढ गयी। त्याग तो वह है कि जिसमें कुछ कप्ट उठाना पड़ता है; इसीलिये उसका महत्त्व है । इसीलिये शास्त्रोंमे उस आधे ग्रासका महान् फल बतलाया है। जो अपने एकमात्र सुँहके प्रासमेसे दिया जाता है । उसके सामने लाखों-करोडोंका दान कोई महत्त्व नहीं रखता । महेशका त्याग तो वहुत ही ऊँचा है । उसने अपने मुँहका आधा ग्रास ही नहीं दिया, सारा ही नहीं दिया; उसने जो कुछ दिया, वह बहुत ही बढकर दिया । अपना शिशु पुत्र दो दिनसे भृखा है-भूखके मारे वेहोश पड़ा है-उसके मुखका दाना महेराने खेपूके उन बच्चोंकी जान बचानेके लिये दे दिया, जो तीन दिनके भूखे हैं । महेशने सोचा भरा वच्चा दो दिनका भूखा है; परतु वे तो तीन दिनके भूखे हैं, पहले उनको मिलना चाहिये ।' अपने बच्चेके दुःखकी अपेक्षा महेग खेपूके बच्चोंके लिये अधिक दुखी है । यह भी नहीं कि महेशने किसी दवावमे पडकर अप्रसन्नता या विपादके साथ चावल दिये हो । उसने हॅसते चेहरेसे दिये, हसता हुआ ही वह घर आया और अपने बच्चेको मौतके मुँहमे देखकर भी अपनी कृतिपर होनेवाली उसकी प्रसन्नता घटी नहीं । धन्य ।

(२)

जिसका भगवान्पर विश्वास होता है, जो भगवान्कें नामपर त्याग करना जानता है, जो दुःख और विपत्तियोंमें भी उन्हें भगवान्का आशीर्वाद मानकर—अपने मङ्गलकी चीज मानकर भगवान्का कृतज होता है, जो भगवान्की दी हुई बुरी-से-बुरी और दुःखसे भरी दीखनेवाली स्थितिमें भी भगवान्के मङ्गलमुखकी हास्य-छटाको देखकर हसता है, कोई भी दुःख-भार मगवान्के विश्वासके मार्गमें जिसकों नहीं डिगा सकता, जो हर हालतमें हसता हुआ भगवान्की हरेक दैनपर सच्चे दिलसे खुशी मनाता हुआ भगवान्के नामको पुकारता रहता है—भगवान् उसके योग-क्षेमका वहन स्वय करते हैं। उसका सारा भार अपने सिर उठा लेते हैं। यह सत्य है—धूब सत्य है। हम अभागे मनुष्य विश्वासकी कमीसे ही दुःख-पर-दुःख उठाते हैं और भगवान्की वरसती हुई कृपाधारासे चित्रत रह जाते हैं। अस्तु,

महेगके पड़ोसमें गोपाल मौमिक नामक एक मध्यवित्त ग्रह्स रहते थे । घरके बीचमें पक्की दीवाल थी नहीं । महेग और उसकी स्त्रीमें जो बातचीत हुई; उसे सुनकर गोपाल और उनकी पत्नी दोनों चिकत हो गये । गोपालने अपनी पत्नीसे कहा—'माल्म होता है यह तो साक्षात महेश ही है । मला, इतना त्याग कौन मनुष्य कर सकता है । जैसा महेश, ठीक वैसी उसकी स्त्री । मरणासन बच्चेको देखकर भी न तो वह पतिपर नाराज ही हुई और न उसके मुँहसे एक कड़ा अब्द ही निकला । हमारे घर रसोई तैयार है । चलो, ले चलें और उन भत स्त्री-पुरुषकी सेवा करके अपने जीवनको धन्य बनायें ।

दाल भात और तरकारीकी हॉिंडियोंको लेकर गोपालर्क स्त्री उमा अपने पतिके साथ महेशकी झोपड़ीमे पहुँची। गोपालके हाथमे दूधका कटोरा और तीन-चार दर्जन केले थे। इतनी चीजोंको लेकर जब वे महेशके सामने पहुँचे तब महेश उन्हे देखकर विस्मित हो गया और उसने आश्चर्यसे कहा—'यह क्यों! मैंने तो आपसे कुछ चाहा नहीं या। विना ही कारण इस नराधमको आप इतनी चीजें क्यों देने आये हैं ११

गोपालने सजल नेत्रोंसे कहा—'नराधम कौन है! हमलोग तो परम श्रद्धांके साथ साक्षात् महेशको भोग लगाने आये है। हमे इस सेवाका जो सौभाग्य प्राप्त हुआ, इसमें भी आपका सङ्ग ही कारण है। मैं आपका पड़ोसी हूं।'

महेश बोला—'यह भोजन किसी सत्पात्रको दीजिये। आपको पुण्य होगा।' गोपालने ऑखोमे ऑसू भरकर कुछ जोशके साथ कहा—''मा दुर्गाका नाम लेकर मै ये चीजें लाया हूँ। आप लौटा देगे तो समझूँगा कि 'दुर्गा' के नामका कोई फल नहीं है, 'दुर्गा' नाम मिथ्या है।"

दुर्गाके नामका मिथ्या होना महेराके लिये असह्य था। अव उससे नहीं रहा गया और वह वहें जोरसे 'दुर्गा' 'दुर्गा' पुकारता हुआ अपने स्त्री-वचीको साथ लेकर खाने बैठ गया। गोपाल और उनकी स्त्री सामने वैठकर बड़े आदरके साथ मोजन परोसने लगे। महेराने दुर्गा मैयाका प्रसाद पाते-पाते कहा—'आज बड़े भाग्यसे लेपू महाराज मिले थे। वे न मिलते तो सिर्फ चावल ही खाकर रहना पडता। आज तो स्वय मा अन्नपूर्णा यह प्रसाद लाकर खिला रही हैं। मुझे आज अन्नपूर्णाक दर्गन हो गये। मा अन्नपूर्णा अपने हाथो मुझे इस प्रकार दूध-भात खिलाना चाहती थी। इसीलिये तो उन्होंने मुझे ऐसी बुद्धि दी कि मै खेपूको सब चावल दे आया।'

( )

महेग भीख मॉगकर जीवन-निर्वाह करता या और उसीसे अतिथियोंकी सेवा भी । महेशके सीधेपनसे लोग अनुचित लाभ उठाते । दिनभर काम करवाकर बहुत थोड़ी मजदूरी देते । महेश कुछ नहीं बोलता । कोई किसी भी समय किसी भी कामके लिये महेगको बुलाता तो महेश भा दुर्गां की सेवा समझकर द्वरत जाकर उसके कामको कर देता । 'दुर्गां' का नाम तो उसकी जीभसे कभी उतरता ही नहीं । मा भी सदा उसकी संभाल रखती और उसके निर्वाहयोग्य पैसे उसे मिल ही जाते ।

वैशाखका अन्तिम दिन था। सन्ध्याके समय महेशकी नन्ही-सी मदैयापर एक ब्राह्मण गोस्वामी अतिथिके रूपमें पघारे। ब्राह्मणका रूप कच्चे सोने-सा सुन्दर था। उनकी देहसे ज्योति निकल रही थी। महेश उस समय घर नहीं था। महेशकी स्त्रीने पड़ोसी गोपाल मौमिकके घर कहलवाया। गॉवके बहुत-से लोग आ गये और उन्होंने अतिथि ब्राह्मणको गोपालके घर अथवा और कहीं टिकनेके लिये प्रार्थना की और कहा कि भहेश बड़ा गरीव है। इसके घर जगह नहीं है। यहाँ आपको कच्चे ऑगनमे सोना पड़ेगा, कृष्ट होगा, इससे कृपा करके हमारे साथ चलिये।

ब्राह्मणदेवताने कहा— भैं तो यहीं आया हूँ। घरके मालिक जो दे सकेंगे, वही छे लूँगा, पर किसी धनीके घर नहीं जाऊँगा।

ब्राह्मणको किसी तरह राजी न होते देख छोग तरह-तरहकी वार्तें कहने छगे। किसीने कहा कि 'यह ब्राह्मण नहीं है।' कोई बोला—'चाण्डालोंका ब्राह्मण होगा।' किसीने कहा—'ब्राह्मणों और कायस्थोंके घर छोड़कर यह चाण्डालके घर ठहरा है, इसीसे इसकी प्रवृत्तिका पता लग जाता है।' सब लोग यो कोसते हुए चले गये।

्रसी समय महेरा आ पहुँचा, उसने भक्ति-भावसे अतिथिका आदर किया, उन्हें प्रणाम किया। महेगके घर तो कुछ था ही नहीं। वह अतिथिकी सेवाके लिये पड़ोसियोंके यहाँ कुछ मॉगने गया। पडोसी तो पहलेसे ही तने वैठे थे। किसीने कुछ नहीं दिया, कहा कि 'उन्हें यहाँ लाओं तो देगे ।' वेचारा महेग उपाय न देखकर मधुखालि नामक गाँवमें गया । वहाँ चन्द्रनाथ साहा नामक एक वड़ा दूकानदार महेगका भक्त था । महेशके मुँहसे अतिथिके आनेकी वात सुनकर उसने लगभग बीस आदिमयोंके सिरोपर लादकर महेशके साथ खानेका बहुत-सा सामान भेज दिया और खुद भी वह उसके साथ चल दिया ।

गोखामी महोदय श्रीमद्भागवतकी व्याख्या करने लगे । व्याख्या बड़ी सुन्दर थी। पाण्डित्य तो था ही, उसमेसे मगवान्के प्रेमरसकी धारा बह रही थी। यह देखकर, जिन लोगोंने पहले गालियाँ दी थीं, वे ही आ-आकर चरणोमे पड़ने और क्षमा चाहने लगे। कथा-समाप्तिके बाद रातके दूसरे पहर भगवान्को मोग लगाकर गोखामीने खय भोजन किया और सबको प्रसाद दिया। इसी आनन्दमे सबेरा हो चला। इतनेमे देखते हैं कि गोखामी महाराजका कहीं पता नहीं है। लोगोंने उन्हे बहुत खोजा, पर वे कही नहीं मिले। तब यह निश्चय हो गया कि महेगपर कृपा करके खय भगवान् ही गोखामीके रूपमे पधारे थे।

माघी पूर्णिमाका दिन था। गोपालके घर कीर्तन हो रहा था। इसी बीच महेग वहाँ पहुँचा और आनन्दके ऑसू बहाता हुआ वहाँ नाच-नाचकर बड़े जोरोसे भगवान्के नामका कीर्तन करने लगा। उसका सारा द्यरीर पुलकित हो रहा था। चन्द्रनाथ साहा घन्य-धन्य करने लगा। तीन वेक्याओंने आकर महेशकी चरणधूलि सिर चढायी।

महेश कहने लगा—'देखों न, ये निताई-निमाई दोनों भाई कीर्तनके ऑगनमें खड़े हैं। ये रहे राधा-कृष्ण। ये शिव-दुर्गा खड़े हैं। बस आज ही तो मरने लायक सुदिन है। महेशने अपनी स्त्रीसे कहा—'कुदाल लाकर गड़हा खोदों और उसमें जल लिडक दो।' स्त्रीने यही किया। महेशने गड़हेमें सोकर कहा—'दुर्गा-नाम सुनाओ।' चारों ओर शोर मच गया। लोग इकडे हो गये। लोगोंने देखा महेशकी ऑखोंमें ऑस् हैं, शरीरपर रोमाञ्च है, मुंहसे 'दुर्गा' नामकी ध्वनि हो रही है और वह मन्द-मन्द मुसकरा रहा है। सब लोग उसे घेरकर कीर्तन करने लगे। यो नाम सुनते सुनते महेशने महाप्रश्वान किया। कलिकालमें भी दुर्लभ इच्छा मृत्यु हुई!

#### श्रीस्वामिनारायण

( हेराक-प० श्रीनारायणचरणनी नर्कवेदान्ततार्थ )

ईसवीसन् १७८१ की ३ अप्रेंल,तटनुसार वि०स० १८३७ की चैत्र शुक्का नवमीको अयोध्याके पास 'छपिया' नामक गाँवके एक सरवरिया ब्राह्मणकुलमे भगवान् श्रीम्वामिनारायण अवतरित हुए । पिताका नाम धर्मदेव तथा माताका नाम भक्तिदेवी या । माता पिताने उस अलैकिक वालकका नाम घनभ्याम रक्खा । किन्त वालक घनश्यामका ज्यो ही जनम हुआ। त्यों ही असरोंने उत्पात मचाना शुरू कर दिया; इसल्यि पण्डित धर्मटेव सपरिवार अयोध्यामे आकर वसगये। वहींपर उन्होंने वालक घनव्यामका यज्ञोपवीत-सस्कार कराया तथा पठन-पाठनकी भी व्यवस्था कर दी । अवतारी पुरुपोंक लिये पढना क्या रहता है, पढ़े-पढाये तो वे पहलेसे ही होते है। अतः वालक घनन्याम अपनी देवी प्रतिभासे योड़ी ही उम्रमे सकलगास्त्रिनाणात हो गये। कित्र अभी उनकी अवस्था केवल ग्यारह वर्षकी थी कि कुछ महीनोंके हेर-फेरसे उनके पिता-माताका स्वर्गवास हो गया । माता-पिताकी उस मृत्युका बालक घनश्यामपर वडा प्रभाव पडा और वे स॰ १८४९ वि॰ की आपाद शुक्का दशमीके दिन रामप्रताप और इच्छाराम नामके अपने दो बड़े भाइयोपर घरका सारा भार छोड़कर अचानक घरसे वाहर निकल पहे । तबसे लगातार मात वर्षतक उन्होंने भारतके विभिन्न तीथाका परिभ्रमण किया और अपना नाम वदलकर नीलकण्ठवणि रखलिया। इस प्रकार तीर्थाटन करते हुए नीलकण्डवर्गि स०१८५६ वि० मे लोजपुर पवारे, जहाँ समाधिमे श्रीरामानुजाचार्यद्वारा दीक्षा पाये हुए भगवान्के अनन्य भक्त उद्ववावतार श्रीरामानन्द स्वामीका आश्रम था। वहाँ उनके शिप्य मुक्तानन्द खामी, मुखानन्द खामी आदि रहते थे । उन लोगोके द्वारा नीलकण्ठवर्णिका आकर्षण श्रीरामानन्ड खामीकी ओर हुआ तथा एक वर्ष वाद ही उन्होंने स०१८५७ वि० की कार्तिक शुक्का एकादशीको धीपलाणाः नामक खानमे उनसे भागवती दीक्षा छे छी । दीक्षा छेनके उपरान्त उनका नाम नीलकण्ठवणिसे त्रदलकर श्रीनारायणमुनि पड़ गया ओर वे अल्पकालमे ही अपनी तेजस्विताः तपस्विता आदि गुणासे श्रीरामानन्द स्वामीके मभी किष्योमे प्रवान हो गये । अत 'जर श्रीरामानन्द स्वामी अपना पाञ्चभौतिक गरीर छोडकरभगवडामका जाने लगे, तत्र अर्थात् स० १८५८वि० की कार्तिक शुक्रा एकावशीको उन्होने नाराप्रणसुनिको ही जेनपुर नगरकी अपनी वर्मबुरीण गद्दीवर अभिपिक्त किया ।

उसके वाद भगवान् स्वामिनारायणने अपना दिव्य प्रकाश फलाना आरम्भ किया । उन्होंने विशिष्टा हैत-स्वामिनारायण-सम्प्रदायकी स्वापना की तथा देशमें व्म प्रमक्त उसका प्रचार किया । उससे दशका वडा कल्याण हुआ । चारों ओर फैली हुई लूट-मार, वर्वरता और अथार्मिकताका अन्त होने लगा। जगह-जगहपर सुविशाल मन्दिर वन गये तथा अगणित नर-नारी भक्ति, जान, वेराय्यकी उपासना करने लगे । इस प्रकार श्रीस्वामिनारायणने लगभग अहाईस वपातक अपने सम्प्रदायका प्रचार किया, धर्मकी स्वापना की और देशका कायापलट करके अन्तम स० १८८६ वि०की ज्येष्ठ शुक्रा दशमीके दिन वे भक्तोकी स्थूल हिंग्से ओझ हो गये— उनकी लीलका संवरण हो गया। श्रीम्वामिनारायण-सम्प्रदायमं उनके इतने नाम प्रचलित है—हिंर, कृष्ण, हरिकृष्ण, श्रीहरि, धनश्याम, सरयूदाम, नीटकण्टवर्णि, सहनानन्द स्वामी, श्रीजी महाराज, श्रीस्वामिनारायण, नारायणमुनि।

भगवान् श्रीम्वामिनारायणने जनसमाजके कल्याणार्थ विश्वापत्री नामका एक ग्रन्थ भी रचा, जिसमे उन्होने सम्पूर्ण गास्त्रोंका सार-सिद्धान्त रख दिया । उनके कुछ व्लोकोका सक्षिप्त आगयमात्र यहाँ दिया जाता है---(फिर्मा भी प्राणीकी हिंसा नहीं करनी चाहिये। अहिंसा महान धर्म है । सभीको अपने-अपने वर्णाश्रमधर्मपर आरूढ रहना चारिये । जिन यन्योमे ईश्वरके स्वरूपका खण्डन हो। उसे प्रमाण नहीं मानना चाहिये । श्रति, स्मृति और सदाचारद्वारा ही घर्मके स्वरूप-का वोघ होता है । परमात्माके माहात्म्यज्ञानद्वारा उनमे जो आत्यन्तिक स्नेह होता है, वरी भक्ति है । भगवान्मे रहित अन्यान्य पदार्थोमे जो प्रीतिका अभाव होता है, उमीका नाम वैराग्य है । तथा जीवर्ध्वर और माया—इन तीनोके स्वरूप-को जान लेना ही जान कहलाता है, आदि-आदि । इन उपदेशांके अतिरिक्त दार्शनिक उपदेशोका भी 'शिक्षापत्री' में समावेश किया गया है । और भी वहत-म वहमूल्य उपदेश है जो स्थानाभावके कारण यहाँ नहीं दिये जा सकते । उनके उनदेशोका सम्रह 'वचनामृत' नामक एक अनुमोल मन्यम भी है। वह मुमुखुओके लिये वडा उपयोगी है तथा उसमे साख्य, योग, वेटान्त—इन तीनों शास्त्रोका समन्यत्र कितागया है। श्रीस्वामिनारायणके उपदशोका सार नीचे दिया जाता है— 'हिंसा, मास, शराब, आत्मघात, विधवास्पर्श, किसीपर

कलद्भ लगानाः व्यभिचारः देवनिन्दाः भगवद्विमुख मनुष्योंसे श्रीकृष्णकथा सुननाः चोरीः जिनका अन्न-जल नहीं खाना चाहिये उनका अन्न जल-प्रहण—इन ग्यारह दोपोंको त्याग-कर भगवान्की शरण होनेसे भगवत्प्राप्ति होती है।

# भक्त शङ्कर पण्डित

जननी सम जानिह परनागी । बनु पराव विष तें विष मारी ॥ जे हरपिह पर सपित देखी । दुखित होहि पर विपति विसेषी ॥ जिन्हिह राम तुम्ह प्रान पिओर । तिन्ह के मन मुम सदन तुम्हारे ॥

गण्डकीके तटपर भारद्वाज-गोत्रीय कर्मनिष्ठ भगवद्रक्त एक शङ्कर पण्टित नामके विद्वान् ब्राह्मण रहते थे। घरमे भगवान् शाल्यामजीकी पूजा थी। प्रातःकाल स्नान-मन्ध्या करके भगवान्की पूजा करते और त्र एक पहरतक पटलर राममन्त्र (ॐ रामाय नमः) का जप करते। तर्पणादि करके गाँवके बाहर जहाँ पीपलके पुराने पेड़के नीचे शिवालय था, वहाँ जाकर शिवजीकी पूजा करते। पण्टतजी थे तो श्रीरामके भक्त, किन्तु राम और शिवमे भेट वे नहीं मानते थे। शिवार्चनके विना श्रीराम-पूजा उनको पूर्ण नहीं लगती थी। पूजा पाठमे निवृत्त होकर भोजन करते और तव ग्रामकी पाठशालामे अभ्यापन करने पहुँच जाते।

उस गॉवके ठाकुर जगपाल बड़े ही वार्मिक थे। उन्होंने ही सस्कृत-पाठशालाकी स्थापना की थी। वस विद्यार्थियोंके भोजनका प्रवन्ध उनकी ओरसे था। जगपाल-जीको भगवान् सूर्यकी उपासना करनेसे एक नीवमे पढ़ हारा क्येयका सोना मिला था। उममेंने दस लाराको भगवान् सूर्यका मन्दिर वनवानेमें लगा देनेका उनका विचार या और शेप पॉच लारा पुत्रांके लिये वे छोड़ जाना चाहते थे। लेकिन मन्दिर वनवानेसे पहले ही उनका देहान्त हो गया। अपना विचार अवश्य वे पुत्रांको बता चुके थे। शक्तर पण्डितपर उनकी बड़ी श्रद्धा थी। मरते समय वे पुत्रोंको कह गये—'शक्तर पिन्त जेमा महात्मा इस गॉवमे कोई नहीं है। उन्हें मुझमें बढ़कर तुमलोग समझना ओर आदर करना।'

जगपालकी मृत्युके पश्चात् उनके बड़े लड़के कुजल पाल गाँवके ठाकुर हुए । वे स्वभावने अश्रद्वाट तथा विलासी थे । परतु लोक रच्जा तथा माताके भयने पिताकी स्थापित पाठजाला उठा देनेका साहम वे नहीं कर सके । शद्धर पण्डितका वह आदर तो नहीं रहा, किंतु उन्हें कोई कप्ट नहीं हुआ । सात रूपये मापिक और एक सीधा रोज उन्हें मिल जाता था। वे भी अपने भजन पूजन तथा अध्यापनके अतिरिक्त बाफी सब बातोंसे उढासीन थे। पाठशाळाका काम समास होते ही घर चळे आते और फिर भजनमे ळग जाते थे।

कुशलपालकी माताका कुछ दिनोमे देहान्त हो गया। अव कोई अडुग न रहनेसे उन्होंने अपने भागका सब धन विलासितामें फूँक डाला। धनकी आवश्यकता हुई तो उनके मनमें पिताका छोड़ा हुआ सोना हड़प जानेका विचार उठा। उन्होंने एक जाली दस्तावेज बनाया और उसपर अपने पिताके हस्ताक्षरोक्ती हूबहू नकल कर दी। उस दस्तावेजमें सोनेके तीन भाग कुगलपालको और एक भाग गेप तीनों लड़कोको बॉटनेकी बात थी। कुगलपालने भाइयोको बुलाकर दस्तावेज दिसाया और कहा—'पिताजीका विचार पहले तो मन्दिर बनवानेका था। किन्तु मरते समय बदल गया। उन्होंने यह दस्तावेज लिखा और शङ्कर पण्डितके सामने ही इसपर हस्तावर किया।'

जगपालके तीनों छोटे लडके आश्चर्यचिकत रह गये। वे अपने बड़े भाईके स्वभावको जानते थे, अत. उन्हें विश्वाम नहीं हुआ। परत गङ्कर पण्डितपर उनकी पूरी श्रद्धा थी। उन्होंने कहा—'यदि गङ्कर पण्डित कह देंगे कि पिताजी-ने उनके सामने उसपर हस्ताअर किये हे, तो हमलोग दस्तावेजको मान लेंगे। पिताजीकी इच्छाके विपरीत हमे कुछ नहीं करना है।'

कुगलपालने शक्कर पण्डितका नाम तो ले लिया, पर फिर उसे मनमे बड़ा भय हुआ—'कही उम हठी निर्लोभी ब्राह्मणने मेरी बात न मानी तो ११ परतु फिर उसने सोचा— 'मानेगा क्यो नहीं । में उमके सामने सोनेकी ढेरी लगा दूँगा। धनसे तो देवतातक वशमे किये जा सकते हे । यदि कही न माना तो में ऐसा दण्ड दूँगा, जिसका नाम ।' वह भाइयोके पामने घर आया और घरसे शक्कर पण्डितके घर पहुँचा । आज उसने बड़ी नम्रतासे साप्टाङ्क प्रणाम किया । कुशल-प्रक्ताके पश्चात् उसने पिताके दस्तावेज लिखनेकी बात कहकर दस्तावेज दिखाया । पण्डितजीने भ्यानसे देराकर कहा— 'हस्ताक्षर दीखते तो ग्रुम्हारे पिताके अक्षरों-जैसे हैं, पर उनके है नहीं । यह दस्तावेज जाली है । हस्ताक्षर किसी धूर्तने वनाये है ।'

कुग न्पालने कहा—'पण्डितजी ! आप यह क्या कहते हैं ? दस्तावेज मेरे हायका लिखा है और मेरे पक्षमे है, अत लोग तो मुझे ही धूर्त कहेंगे न ११

पण्डितजीने समझाया—'धन किसीके साथ नही जाता। एक दिन सभीको भरना है। झुठ और पापसे कमाया धन यहीं रह जाता है, किंतु प्राणीको अपने पापका फल परलोक-मे भी भोगना ही पडता है। एक कौडी भी जब साथ जानेवाली नहीं है, तब थोडे से जीवनके लिये पाप बटोरना अच्छा नहीं। पापका धन यहाँ भी सुख नहीं देता। उससे यहाँ भी चिन्ता, अपयश, रोग आदिका क्लेश मिलता है और मरनेपर नरककी आगमें जलना पडता है।'

कुगलपालकी समझमें ये वाते बैठ नहीं सकती थी। लोमने उसकी बुद्धि हर ली थी। उसने कहा—'पण्डितजी! आप मुझे झुठा क्या समझ रहें हैं भें तो पिताजीकी इच्छा-को ही सफल करना चाहता हूं। आप छपा करके मेरी वात सुने। आप यदि इस एक वातमें मेरी सहायता करें तो मैं भी आपकी सेवासे दूर नहीं रहूँगा। मैं कृतम नहीं हूँ। सोनेका आधा हिस्सा आपका होगा। आप उससे मगवान्की भरपूर सेवा-पूजा कीजिये। आपके वाल-वच्चे भी सुखी होंगे।'

शक्कर पण्डितने यह मुनकर कहा—'ठाकुर साहव! आप अब पधारे। सोनेका लोभ देकर आप मुझे अपने पापमे सम्मिलित करना चाहते हैं! मेरे ठाकुरजी चोरीके धनकी सेवा स्वीकार नहीं करते। वाल बच्चोको मुख गाढी कमाईके पैसेसे होगा। पापका धन तो उनको दुखी और आचार-भ्रष्ट करेगा। पापके धनसे बुद्धि नए हो जाती है और फिर नाना प्रकारके अनर्थ होते हैं। मुझे आपका सोना नहीं चाहिये।'

कुगलपालको कोध आ गया । उसने कहा—'होम करते हाथ जलता है। मिखारी ब्राह्मणको इतना अभिमान १ पण्डित । पिताजीने तुम्हे बहुत सिर चढा लिया है, उसीका यह फल है। में जाता हूँ, परतु याद रखना, मेरा नाम कुगलपाल है।'

पिटतजीने कहा--भैया। तुम इतना गर्व क्यो करते हो १ में भिखारी हूँ, पर तुम्हारी भाँति धनके लिये मेरा ईमान कभी नहीं डिगा । देखों । यह ससार सर्वेश्वर भगवान्का है । उनके राज्यमे अन्याय नहीं चला करता । उन कोसल्पालके रहते किसी निरपराधका कुगलपाल कुल विगाड नहीं सकते । यहाँ तो सबको अपने-अपने कर्माका फल ही भोगना पडता है । तुम अपने मनसे पापमय विचारको निकाल हो तो तुम्हारा मङ्गल होगा । भगवान् तुम्हें सुबुद्धि दें ।'

कुशलपाल यह कहकर लौट आया— 'तुम जैसोके आगीर्वादकी मुझे आवश्यकता नहीं । तुम अपने लिये ही मगवान्से प्रार्थना करो ।' वदला लेनेकी आग उसके मनमे जल रही थी । वह जानता था कि शद्धर पण्डित सन्ध्याको गॉवके तालावपर ही सन्ध्या आदि करते हे और शङ्करजीका पूजन करके लगभग घटेभर रात गये लौटते हैं । शिव-मन्दिरसे गॉवके मार्गमें सुनसान जगल पडता था । वह सायंकाल वहीं रास्तेके पास एक पेडकी आडमे एक छुरा लेकर छिप गया । भगवन्नामका गान करते, रातके अँघेरेमे पण्डितजी मन्दिरसे घरको चले आ रहे थे । अचानक कुशलपालने उनकी छातीमे छुरा मोक दिया और मागा। रुधिरकी धारा वह चली। 'हा राम !' कहकर पण्डित भूमिपर गिर पड़े ।

छुरेका आघात लगनेसे मूर्छित होकर शङ्कर पण्डित गिरे । दूसरे ही क्षण उन्होंने जो दिव्य दृक्य देखा, उसका वर्णन सम्भव नहीं है। एक फल-पुष्पोसे भरा बहुत ही सुन्दर वगीचा है। उसमे पक्षी चहक रहे हे, मयूर नाच रहे हैं। मोरे गुजार कर रहे हैं। एक विज्ञाल पीपलका वृक्ष है उसमे । उसके नीचे मणिमय सिंहासनपर श्रीराम एव श्रीजनकनिन्दनी विराजमान है। मरतलाल और लक्ष्मणजी चवॅर कर रहे हैं, शत्रुष्नकुमार जलकी झारी लिये खडे हैं और श्रीहनुमान् जी प्रभुके चरण दवा रहे हें। भक्तो और सतोका समुदाय पक्तिवद्ध खडा प्रमुका स्तवन कर रहा है। वह छविः वह सुपमा—शङ्कर पण्डित कृतकृत्य होगये । उनकी छातीका घाव तो कयका अदृश्य हो चुका। वे तो अपलक छोचनोसे प्रभुकी झॉकीका दर्शन कर रहे है। भगवान्के चरणोमे वे लोट गये। प्रभुका सकेत पाकर श्री-हनुमान्जीने उन्हे उठाया । उठते ही वे मारुतिकी छातीसे चिपट गये । ऑखोसे अजस स्रोत चलने लगा। प्रभुने कहा-- वाहर । में गुमसे बहुत प्रसन्न हूं । मुझे तुम्हारे जैसे दम्महीन, निर्लाभी, निष्काम भक्त अत्यन्त प्रिय

हैं। मेरा चिन्तन करते हुए अभी कुछ समय पृश्वीपर रहकर जगत्का कटयाण करो । शीघ ही तुम मेरे वाममे आओगे।'

गद्धर पण्टितके सम्मुखसे वह दृष्य हट गया। उन्होंने अपनेको मुनमान जगलम पृथ्वीपर पड़े पाया। छातीका घाव अब सर्वया टीक हो चुका था। भगवान्का स्मरण करते हुए वे घरकी ओर चल पडे।

कुगलपाल गद्धर पण्टितको छुग मारकर भागा था। कुछ दूर जाते-न-जाते दो अत्यन्त भयद्धर यमद्र्ताने उमे पकड़ लिया ओर बोले — नरावम । हम अभी तुमे मार टालते और ले जाकर नरकम पटक देते, पर अमागील शद्धर पण्टितने तुमे क्षमा कर दिया। वे सन्चे हृदयमे तेरा मद्धल चाहते ह। तृ उनके आजीर्वादमे सुरक्षित है। अतः हमलोग तुमे थोड़ा-सा दण्ट देकर ही छोट देते ह। अव भी तृ देप और लोम छोड़ दे, नहीं तो तेरी भयद्धर हुर्दशा होगी। इतना कहकर उनके मन्तकम एक घूँमा जमा दिया उन्होंने। उनके सुराये रक्त निकर आया और मृर्छित होकर वह गिर पड़ा।

शद्धर पण्डितने मार्गमे कुशल्पालको मृष्टित देखा । अत्र चन्द्रमा निकल आया या । उनेलेम उसकी दुर्दशा देखकर पण्डितको बड़ा दुःरा हुआ । कुएँ ने जल लाकर उसका रक्त धोया उन्होंने । कुछ देरमें उसे होंग आया । चेतन होते ही वह पण्डितके चरणाम गिर पड़ा और फ़ूट-फ़टकर रोने लगा । उमने कहा—'म बड़ा नीच हूँ । बड़ा पापी हूँ मं । जन्मभर पाप ही मने कमाये । आप महापुक्प ई । मुझे क्षमा कर दें । मुझे अपने चरणोंमें स्वीकार करें ।'

कुबलपालने अपने घोष्पा देनेकी बातः यमदूतासे दण्ड पाना आदि सब मुनाया ओर क्रन्दन करने लगा। पण्डित-जीने कहा—'भार्ट । तुमने तो मेरा उपकार ही किया। तुम छुरा न मारते तो मुझे भगवान्के दर्शन केसे होते। तुम तो मेरे सबसे बड़े हितेशी हो।'

कुरालपालका चित्त ग्रुद्ध हो गया था। उनका आग्रह देराकर पिटतजीने उने श्रीरामपटक्षर (ॐ रामाय नमः) मन्त्रकी टीक्षा दी। उनका जीवन ही पलट गया। घर आकर उसने सारा धन भादयोंको दे दिया। भाइयोंने दस लापके मोनेसे अपने पिताकी इच्छाके अनुमार मूर्यमन्दिर यनवाया। कुगलपाल तो शद्धर पिडतका शिष्य होकर भजनमं लग गया। गुरु शिष्य दोनों अन्तमे भगवान्के धाममं पहुँचकर कुतार्थ हो गये।

# भक्त पुरुषोत्तम

गज्ञाजीके पित्रत्र तटपर एक गॉवमं पुरुपोत्तम नामक एक वालाग रहते थे। माता-पिता छोटी उम्रमं मर गये थे, दादीने उनको पाला था। बुढिया दादीका भगवान्मं सरल विश्वास था और वह दिन-रात मुँहमे राम राम रटती रहती थी। दादीके छुम सज्जसे पुरुपोत्तमको भी राम नाम रटनेकी वान पड गयी। राम नाममं बड़ी अनोग्वी मिटास है, परतु इस मिटासका अनुभव होता है रुचि होनपर ही। छेकिन यह रुचि भी होती है नामके सतत सेवनसे ही। पुरुपोत्तमजी ता वचपनसे ही राम-नाम रटने लगे थे। अतएव इनकी नाममें रुचि हो गयी ओर रुचि होनेपर इन्हें मिटास भी मिल ही गयी। राम-नामका यह रस इतना मञ्जर है कि इसके एक बार भी चरा लेनेपर फिर इसके सामने सारे रस नीरस और पीके हो जाते ई—

श्रीतुलसीदासजीने गाया है— जो मोटि गम लागन मीठ । ती नवरस पटरस रस अनरस हुं जांत सन सीठ ॥ 'यदि मुझे राम मीटे लगे होते तो नव रम ( शृद्धार, हास्य, कर्मण, वीर, रौद्र, मयानक, वीभत्स, अद्भुत ओर शान्त—साहित्यके ये नौ रम ) और छ रस ( कट्ट, तीक्ष्ण, मधुर, कपाय, अग्ल और लवण—भोजनके ये छः रम ) नीरम और फीके पड़ जाते।'

पुरुपोत्तम इस रनका स्वाद चरा चुके थे, इसिलये उन्हें अब जगतके किमी रनमं रित नही रह गयी। दादीने दो एक बार कहा, पर पुरुपोत्तमने विवाह नहीं किया। समयपर दावीका देहान्त हो गया। फिर तो पुरुपोत्तम सर्वथा स्वतन्त्र होकर राममजनमे लग गथे। घरमें कुछ जमीन थी, उसीमं खेती करते। स्वय परिश्रम करते और जो अनाज पेदा होता, उसीसे जीवनिर्वाह करते। उस अनाजमंसे कुछ बचता, उसको बेचकर कपड़ा, तेल, ममाला, बेल, हल आदि सामान ले आते। उनका नियम था—न मॉगकर रााना, न बिना परिश्रमका रााना, न पड़े-पड़े खाना, न किसीसे कमी कुछ लेना। कमनी कम

आवश्यकता और उत्ते अपने परिश्रमि ही पूरा करना । पुरुपोत्तमके दिन वडे ही सुखमें कटते थे। वे जब खेतमें परिश्रम करते, तब भी उनके मुँहसे रामका नाम और मनमे रामका ध्यान रहता। उनका परिश्रम भी सारा अपने इष्टदेव रामकी पूजाके लिये ही होता।

घरमे भगवान् श्रीरामचन्द्रजीका सुन्दर प्राचीन विग्रह था । वहे प्रेम, चाव, भाव और विधिमे पुरुपोत्तमजी भगवान्की पूजा करते । स्वय रसोई वनाकर भगवान्के भोग लगाते और उमी प्रसादसे अपने अदर रहनेवाले भगवान्की तृप्ति करते ।

भगवान्ने कहा है—

स्रहं वैश्वानरो भूरवा प्राणिना देहमाश्रित ।

प्राणापानसमायुक्त पचाम्यन्न चतुर्दिधम्॥

(गीता १५। ८४)

ंमें ही सब प्राणियोंके शरीरमें स्थित प्राण और अपानसे सयुक्त वैश्वानर अभिरूप होकर चार प्रकारके अन्नको पचाता हूँ।'

वाहर भी भगवान्को भोग लगाना और भीतर भी
भगवान्को ही । भक्त जो कुछ करता है, वाहर-भीतर सव
भगवान्के लिये ही करता है । वह अपना अस्तित्व भी
भगवान्के ही आधारपर मानता है । स्वतन्त्र न वह कुछ है,
न उसका अपना कोई अलग कार्य है । उसके सारे कार्य
भगवान्के कार्य है, क्यांकि वह सर्वदा और सर्दया
भगवान्का ही है । पुरुपोत्तम भक्तके सारे कार्य इसी भावसे
सम्पन्न होते । निरन्तर भगवान्का अखण्ड स्मरण और
भगवान्के लिये ही मन वाणी गरीरकी प्रत्येक क्षणकी
प्रत्येक किया । यही तो भगवदीय जीवन है ।

ज्यो ज्यो भजन बढता गया, त्यो-ही-त्यो भावमे प्रगाढता आती गयी । लगभग वारह वर्षको सावनासे पुरुपोत्तम-का सव कुछ राममय हो गया । अव उनकी खेती वारी छूट गयी । खेती वारी कहाँसे होती—गाढ समाधिमें भोजन-पानका भी कोई पता नहीं रह गया । श्रीमद्भागवतमें क्यित श्रीभगवान्की निम्निलियित उक्ति मानो उनमे पूर्णतया चरितार्थ हो गयी—

वाग् गहदा द्रवते यस्य चित्तं
हत्त्यभीक्षं इसित क्विश्व।
विल्ज्न उद्गायित नृत्यते च
मद्रक्तियुक्तो भुवनं पुनाति॥
(११।१४।२४)

भगवान् श्रीरामका नाम-गान करते हुए उनकी वाणी गद्गद हो जाती। चित्त इवित होकर वहने लगता। एक क्षणके लिये भी रोना बंद नहीं होता। कभी वे खिजखिलाकर हॅसने लगते, कभी लाज छोडकर उच्चस्वरसे गाने लगते और कभी उनमत्त होकर नाचने लगते। भक्तिरममे सराबोर हुए भक्त पुरपोत्तमजीकी इस खितिमे जो कोई भी उनके पाम आता, उनकी इम दिन्य भावमयी स्थितिके दर्शन करता, वहीं पवित्र-हृदय होकर भावोन्मत्त हो जाता।

पुरुपोत्तमजीकी रामधुन दूर दूरतक पहुँची। घर-घर और गॉव-गॉवमे लोग राम-नामका मधुर कीर्तन करने लेगे। पुरुपोत्तमजीके दर्गनार्थ दूर दूरते लोग आने लगे। पर उनकी भाव समाधि प्रगाढने प्रगाढतर होती गयी। वे सदा सर्वदा वाह्यजानसून्य रहते और उपर्युक्त भावोक्ता विलक्षण प्रकाश उनमे निरन्तर होता रहता। इस दशामें वे पाँच वर्षतक रहे। एक दिन इसी दशामे भगवान् श्रीरामके विग्रहके सामने नाचते-नाचते ही उन्होंने तीन वार वडे जोरसे राम-नामका घोप किया और उसी क्षण उनका ब्रह्मरन्ध्र फट गया। शरीर भगवान्के श्रीविग्रहके चरणोपर गिर पडा। उस समय भी उनके मुखमण्डलपर अपूर्व तेज छाया था और मानो उनके रोम-रोमसे रामध्विन हो रही थी।

## भक्त-वाणी

अहो सुधन्योऽहममूनि रामपादारिवन्दाङ्कितभूतळानि । पश्यामि यतपादरजो विसृग्यं ब्रह्मादिदेवैः श्रुतिभिश्च नित्यम् ॥ —भरतजी 'अहो । मै परम धन्य हूँ, जो आज श्रीरामचन्द्रजीके उन चरणारिवन्दोके चिह्नोसे सुशोभित भूमिको देख रहा हूँ, जिनकी रजको ब्रह्मा आदि देवगण ओर सम्पूर्ण श्रुतिया भी सदा खोजनी रहतो है —पातीं नहीं ।'

#### विरक्त रामभक्त श्रीवनादासजी

( लेखक--वावा श्रीराधवदासजी एम्० एल्० ए०)

महात्मा श्रीवनादासजीका जन्म गोडा जिलेमे लकडमडी-गोंडा सडकपर नवावगंजके पास ग्राम अगोकपुरमे हुआ था। इनके पिता वडे सहृदय और मक्त पुरुष थे। एक महात्माने उनकी सेवासे प्रसन्न होकर उनको आगीर्वाद दिया था कि 'तुम्हारे घरमे महापुरुपका आविर्माव होगा।' श्रीवनादासजीकी माता भी सरलहृदया, साध्वी स्त्री थीं। इनका विवाह वरहज (देवरिया) के पास मोहरा समोगर ग्रामके एक टोलेमे हुआ था।

आरम्भूमे घरकी गरीवीके कारण बनादासजी विशेष पढ न सके। साधारण अअर-जान ही उनको था। युवावस्थामे मिनगा राज्य (वहराइच) की सेनामे उन्होंने सिपादीकी नौकरी की और तीस वर्षतक वे इस नौकरीमे रहे। उन्ही दिनां उनके इक उति पुत्रका बारह वर्षकी आयुमे स्वर्गवास हो गया। वे मन सान्त्वनाके लिये शवके साथ श्रीअयोध्याजी चले आये परतु बादको हमेशाके लिये विरक्त होकर विक्टोरिया पार्कके पश्चिम एक निश्चित स्थानपर बैठकर उन्होंने चौदह वर्षतक वडी कठोर तपस्था की। वे अयोध्याजीमे लगभग चालीस वर्ष रहे। इतने लवे समयमे धनसग्रहका तो कोई उपाय किया ही नहीं। कभी मिक्षा भी नहीं माँगी।

रीवॉनरेश महाराज श्रीरघुराजसिंहजी रामभक्त थे। एक वार जब वे श्रीअवध पबारे, तब यह सुनकर कि भवहरन-कुझमे एक विरक्त महात्मा रहते है, वे श्रीवनादासजीके दर्शनके लिये गये। श्रीवनादासजी उस समय अपनी कुटिया-मे लेटे हुए थे। श्रीरघुराजसिंहजीके आनेकी खबर पाकर भी वे उठे नहीं। लेटे हुए ही करवट बदलकर उन्होंने उनकी ओर पीठ कर दी। इसमे रीवॉनरेशको अगमान माल्म हुआ और वे चल दिये। रातमे उन्हें खम हुआ कि तुमने एक महात्माका निरादर किया है। रघुराजिंहजी तुरत बारह बजे रातको दर्शनके लिये महात्मा बनादासकी कुटीपर गये। महात्माजी निज्ञामे थे। अतएव चार बजे प्रात तक उन्हें वहाँ बैठना पड़ा। चार बजे नित्यिकियाके अनन्तर दर्शन हुए। अपनी भूलके लिये रघुराजिंहजीने क्षमा माँगी और दस हजारकी यैली टेना चाहा। बनादास-जीने स्वीकार नहीं किया और यह दोहा कहा— जॉचव, जात्र, जमाति, जर, जोरू, जाति, जमीन । जतन आठ ये जहर सम, वनादास तजि दीन ॥

अन्तमे श्रीरघुराजिं हजीने उन रुपयोसे मवहरनकु आर्में महात्मा वनादासद्वारा दी हुई भूमिपर श्रीराममन्दिर बनवाया और पूजा भोग रागके लिये वीस रुपये मासिक चृत्ति लगा दी। आगे चलकर महात्माजीकी मृत्युके वाद आश्रमके अधिकारियोकी अमावधानतासे यह चृत्ति वंद हो गयी।

वनादासनीने आजन्म किमीको सिर झकाकर प्रणाम नहीं किया। वे कहा करते ये कि अपना सिर तो मैने भगवान् को अर्पण कर दिया है, दूमरेके सामने उसे झकानेसे इप्रदेशकी अप्रतिष्ठा होती है—

'सिर दिया सरकार की सो और को केंसे नते।'

उनको जगन्माता श्रीसीताजीका वडा भरोसा था। इसि उये उन्हें अपने खान-पान-आरामके लिये कोई फिक नहीं रहती थी। वे कहते थे---

भोजन सिय को भेजो पेहों। रखो सूखो सरो नकारो परम प्रेम ते खेहों॥ जगत आस तिज भयो आयु को, अब पर घर निह जैहां। 'वनादास' किमि आस करें पर, आपु को दास करेहों॥

वीमारीके समय भी औषध-उपचारके लिये चिकित्सको-की भरण न लेकर वे सीता माताकी ही याद किया करते थे---

को तन ताप हरै सीता विन । वान सीन ज्वर जुरे जोर किर, जानि अवल मोहि अति त्रासा इन । वहु उपाय किर कै हारथी हिय, आपु सिरस सूझत कोड नाहिन ॥

इमी श्रद्धा-विश्वासका यह फड था कि अपने चालीस वर्षके अयोध्यावासमें इन्हें कभी भिक्षा मॉगनेकी जरूरत ही नहीं पड़ी।

ये बहुत स्पष्टवक्ता थे। ऐश-आरामः साधुताके नामपर नाना आडम्बर—इनसे ये दुखी रहा करते थे। इसिल्यें अपनी रचनाओंमे महात्मा कवीरदासकी तरह इन्होने कड़ें शब्दोमे इसकी समालोचना की है।

वनादासजीने आत्मानुभृतिः भगवद्भक्ति तथा तद्-विपयक सतोके जो अनुभव लिखे हैं। देखिये। वे कितने सही है। वे लिखते हैं—

- 1ª -

अजब रॅंग अनुमौ वरसे लाग ।

काम कोष मद आस बासना अर्क जनासिह इरसे लाग ।

कोभ मोह परद्रोह दोग दुख की जि कुनाल सब तरसे लाग ॥

जागन स्वरु सुषुप्ति तीनि गुन विधि निषेय को गरसे लाग ॥

इन्द्री दमन अमन सन भौतिहि अरुचि होन अब छरसे लाग ॥

मन बुनि निन हकार धूरि भे, जा बेवहार सो जरसे लाग ॥

धीर विदेक बोष अनुरागिह ज्ञान विरागिह परसे लाग ॥

हमा सीन सतोष सुराई सानि सहन सुख सरसे लाग ॥

'दाम बना' जी नाम सो उपना मुक्त करत निह अरसे लाग ॥

× × × ×

रहना एकान सब वासना को अत किएँ,
सान रस साने औं न खेद उतमाह है।
धीर कुटी छाए, जाऊ जटा को मुडाए,
मोह कोह को नसाए, स्टा विना परवाह है।।
डिदमको डाँर, मन मार भी विचार वेद,
हार हक सार भी विचार गुनगाह है।
तरक तकरीरी औं जगीरी तीनि सोक,
वना' आम फरक तो फकीरी वाह वाह है।।

जिन अशोक वृक्षके नीचे महात्मा बनादासजीको जान लाभ हुआ था। वह अगोध्याजीमे विक्टोरिया पार्कके पश्चिमी किनारेपर आजतक मौजूद है।

# भक्त मुरारीदास

मध्यदेशान्तर्गत छत्तीमगढ परगनेके विशेदों नामक गाँवके पास लगमग तीन सौ वर्ष पूर्व एक अत्यन्त अकिंचन ब्राह्मण- के घर नुरारीमा जन्म हुआ । इस कंगाल निरीह परिवारमे मुरारी अत्यन्त मुन्दर स्वस्य और प्रमन बालक या । ऐसे मुन्दर बच्चेको पाकर माता पिता दोनो निहाल हो गये । मुरारीको गोदमे लेकर उसकी मा लोरियों मुनाती । प्रातकाल जगाते समय, भोजन कराते समय, नहलाते समय और मुलाते समय—जब देखिये वह कोई-न-कोई गीत मुनाकर अपने प्यारे शिश्चको रिझाती रहती । इस प्रकार मुरारीको सगीतका रस माताके दूधके साथ मित्रा था । उसकी वाणी अत्यन्त लोचभरी और मधुर थी । इस कारण गाँवकी लियो और वच्चोको वह प्राणीसे भी प्यारा लगता ।

मुरारीसे सभी सुन्दर गीत सुनते । उन्हे ऐसा ल्गता मानो उनका यह प्यारा मुरारी बस्तुतः वहीं मुरारी है। जिसने बॉसुरी बजाकर गोपियोको मनमाना नचाया था। वे अपने आनन्दके लिये कभी मुरारीको पीली रेशमी धोती पहना देतीं। नीचेतक ल्टक्ती हुई वनमाल गलेमे ढाल देतीं। वडे-बडे बालोकी कबरी बॉधकर उममे मोरकी पॉल खोस देती। हायमे एक लक्किया और मुरली देकर जब वह काजज और खौर लगाये। पैरोमे ब्रॅंघक बॉधकर नाचने लगता तो सत्य ही वह त्रिभुवनसुन्दर स्यामसुन्दर-सा सलोना लगता।

परंतु यह रस-रङ्ग अधिक दिन न चल सका। पहले मुरारीके पिताका देहान्त हुआ और कुछ दिनो बाद उसकी माने भी उसका साथ छोड़ दिया। उसकी माका यही आगीर्वाद था कि 'वेटा ! जो सबरी मम्हाल रखते हैं वे कुम्हारी भी मम्हाल रक्खेंगे । मैं तुम्हारी चिन्ता क्यो करूँ । कुम जहाँ रहो । प्रभु-प्रेममें छके रहो । मेरा यही आगीर्वाद है कि भगवान् तुम्हारा सब प्रकार मङ्गल करें '''।'

चारों ओरसे अपने को सर्वधा अनाय पाकर आश्यहीन मुरारीं के मनमे गाँव छोड देनेकी बात प्राय. आया करती । एक मा थीं, उसने भी साथ छोड दिया, अब यहाँ क्सि-के लिये रहना है। परंतु मुरारीको मन्दिरमे बैठनेसे बडी शान्ति मिल्ती । गाँवके लोग मुरारीको चाहते, परंतु सबसे उपरत हो वह प्राय सबसे अलग ही रहता। कमी-कभी कोई अपने धरसे लाकर कुछ खित्य देता तो खा लेता। नहीं तो ऐसे ही पड़ा रहता।

एक वार ल्गातार तीन दिनातक मुरारीको कुछ भी खानेको नहीं मिला । न किसीने उससे पूछा एवं न वह स्वयं किसीके पास गया । भूख एव प्यासके मारे उसके प्राण विक्ल थे । वह जानता था कि अब वह ज्यादा जीवित नहीं रहेगा । उसने वेजार होकर अपना अन्तिम सगीत प्रभुके चरणोमे निवेदित किया । उसका स्वर ल्डखडा रहा था । ऑसुओकी झडी ल्गी हुई थी । मुरारी गीत पूरा नहीं कर पाया । लडखडाकर बीचमे ही बेहोश होकर गिर पडा। उसके मुखसे वार-वार यही निकलरहा था—

जिसर न जाज्यों मेर मीन । तजिहाँ न मोहन पीत ॥ इननेमें वह देखता है कि मन्दिरसे कोई देवी सुन्दर वस्ताभूपणोसे सुमज्जित नैहोक्यसुन्दरी अग-जगमोहिनी एकाएक निकली । उसने मुरारीके सिरको गोदमे रखकर े कहा—'वेटा ! जिसकी कोई सुध लेनेवाला नहीं होता, उसकी सुध मैं लेती हूं—सारा ससार मेरी सतान है। उठो, भोजन करो ।'

मुरारी अर्द्धचेतन अवस्थामे पड़ा था। माता अपने हाथोसे उसे खिलाने लगी। खिला पिलाकर माने उसे प्यारसे अपनी गोदमे सिर रखकर मुला दिया।

जागनेपर मुरारीकी दगा विक्षित-सी हो गयी । वह जिसे देखता, उसीके चरणोमे लोटता और मा मा चिल्लाता । राह चलनेवाला ब्राह्मण हो या चाण्डाल—मुरारीके लिये सभी साक्षात् जगजननी श्रीराधारानी ही ये । वहाँके नरेगने उसे अनाचारी समझ देग-निर्वासित कर दिया । मुरारीको अब किसी देगसे कोई मोह नहीं था । उसके लिये सभी भूमि गोपालकी हो चुकी थी । उसने पूरी मस्तीसे भगवान्का एक गीत राजाको सुनाया और चल पडा अपने प्यारेके देश वृन्दावनकी ओर । वृन्दावनमे उसका एकमात्र काम था—यमुनाके किनारे किनारे घूमना; कभी घूमना, कभी गाना, कभी नाचना एव कभी यो ही रिजलिंगलाकर हॅसना और कभी तुरत डाढ मारकर रोना । मुरारीको दुनिया पागल कहती ।

वहाँ मुरारीके जानेके बाद छत्तीसगढ-नरेशकी दगा विचित्र हो गयी । उन्हे अपने अपराधपर अत्यन्त पश्चात्ताप हुआ । वह अपनी रानी एव सामन्तोके साथ उसे छेने गये। किंतु मुरारी अपनी मस्तीमे अपना सब भूल चुका था । उसने राजाको पहचाना ही नहीं । उसके लिये तो सभी वासुदेव हो चुके थे। वह तो उन्मत्त-सी अवस्थामे यमुनाजीकी तपती रेतपर नृत्य कर रहा था । राजाने उन्हें दण्डवत् किया तो वह लगा जोरसे हॅसने । किंतु राजाको तो अपने कियेपर अत्यन्त ग्लानि हो रही थी। उन्होंने पालकी मंगवायी। मुरारीदासको उसपर बैठाकर छत्तीसगढकी ओर लिया चले।

मुरारीदासके लौटनेपर छत्तीसगढमे नवीन प्राण आ गये । सर्वत्र आनन्द-मङ्गल-यधाइयाँ होने लगी। राज्य-भरमे धूम मच गयी। राजाकी जीवनचर्या ही बदल गयी। साधुसङ्ग और प्रजापालनमे ही उनका सारा समय बीतने लगा। प्रजामे उनकी नारायणबुद्धि हो गयी और उनकी सेवामे राजाको वडा सुख मिलने लगा।

किसी तरह कुछ दिन तो मुरारीदासजी वहाँ रहे। एक दिन प्रात काल लोगोने देखा—मुरारीदासका कथा-करवा वही है और मुरारीदास अब वहाँ नही है। लोगोंने बहुत हूँढा, पर उस पागलका पता न चला।

## महाराज व्रजनिधि

महाराज वजनिवि भगवान् श्रीकृष्ण और उनकी प्राणिश्वरी श्रीमती राधारानीके चरण-कमलके उपासक थे। वे भगवान्के रूप-रस-माधुर्यके अनन्य मक्त थे। उन्होंने भगवद्गुणगानसे अपनी काव्यसाधना सफ की।

महाराज व्रजनिधिका जन्म सवत् १८२१ वि० मे हुआ था। उनका नाम प्रतापसिंह सवाई था। वे जयपुर राज्यके अधिपति थे। यद्यपि उनका अधिकाश समय राजकार्य और रणस्थलमे ही बीता था। तो भी भक्ति-रसकी तरङ्गमे वे अपने कुल्टेचता भगवान् व्रजनिधि-के सम्बन्धमे सरस और माधुर्य गुणोपेत पदोकी रचना किया करते थे।

जगन्नाथभट्ट उनके दीक्षा गुरु थे। उन्होंने ही महाराज वजिनिधिके द्धदयमें भक्ति भावना सुदृढ की थी। महाराजने उनका श्रद्धापूर्वक आभार स्वीकार किया है। महाराजव निधि- ने ऐश्वर्यके वातावरणमें माधुर्य और श्रीकृष्ण भक्तिका जो स्रोत प्रवाहित किया, वह उनके अनन्य मगवत्प्रेमका परिचायक है।

वे टाकुरजीको नित्य पाँच पद नये समर्पित किया करते थे । उनके स्नेह-विहार, विरह-सिहता, रासका रेखता आदि प्रन्थोंके अवलोकनसे पता चलता है कि उनमे पिवत्र भगवद्गक्ति और दिव्य प्रेमका समुद्र उमड़ा करता था। वे शुद्र साल्विक शृङ्गार-रसमे पद्रचना करके प्रभुतो रिझाते रहनेमे ही आत्मानन्दकी पूर्ण उपलब्धि करते थे । उनमे वज-भूमिके प्रति अपार अनुरिक्त थी । वे वज-रजमे लोटते रहनेकी सदा उत्कट इच्छा किया करते थे । वजरसके सामने उन्हे राजसुख अत्यन्त फीता लगता था । उन्हे अनेकों बार भगवान् श्रीकृष्णके प्रत्यक्ष दर्शन भी हुए थे। उनका पद आधु मै ॲलियन को फड़ पायो' इस तथ्यका पुष्ट प्रमाण है । सुन्दर स्थाम-

सलोने नन्दनन्दनपर उन्होने अपना सर्वस्व निछावर कर दिया था । उन्होने एक स्थलपर अपना कृष्णानुराग प्रकट किया है—

प्यारों ज्ञज को ही सिगार ।

मोर पता अरु लकुट बॉसुरी, गर गुजन को हार ॥
वन वन गोधन सग डोजिबो, गोपन सों कर यारी ।
सुनि सुनि के सुख मानत मोहन ज्ञज्ञासिन की गारी ॥
विधि सित्र सेस सनक नारद से जाको पार न पाउँ ।
ताकों घर बाहर ज्ञजसुदरि नाना नाच नचाँव ॥

ऐसो परम छनीजो ठानुर कही काहि नहि मात्रे ।

'ब्रजनिधि' सोई जानिहै यह रस, जाहि स्माम अपनावे ॥

ब्रनिधिने अपनी सरम और मिक्तपूण पद-रचनामे

परम रिनक नागरीदासजीकी काव्यपरम्पराक्त अनुगमन
किया । नागरसमुब्चयके पदासे उनकी रचनाका अधिक
साम्यहै। वास्तवमे उनका जीवन धन्य था कि संघर्षमे रहकर
भी उन्होंने अपने उपास्य राधा कृष्णकी भिक्तका अलैकिक
आनन्द लाम किया । सं० १८६० वि०मे उनका देशविमान
हो गया ।

### भक्त प्रेमनिधि

भक्त प्रेमनिधि प्रेमकी साक्षात् मूर्ति थे, उनपर भगवान् की प्रेममयी कृपाकी निरन्तर वृष्टि होती रहती थी। प्रमुके सुख और संतुष्टिमे ही वे अपना मङ्गर देखते थे। भगवान्के मङ्गलमा विधानमे उनकी अडिग आस्था थी। वे आगरामे रहते थे। भगवान्की सेवाके लिये वे स्पॉदयसे पहले ही यमुनानदीसे जल लाया करते थे। उनका निवास-स्थान ययनोकी बस्तीके निकट था। अत्तएव आदाङ्गा बनी रहती थी कि स्योदयके वाद जल छून जाय।

एक दिन भगवान्ने भक्तिकी कडी कसौटीपर भक्तको कसना चाहा । आधी रातके वाद ही आकागमे काली घटाएँ छा गयी। विजली चमकने लगी। कहीं हाथ पसारे भी न सूझता या । मूसलधार वृष्टिके फल्खरूप सारी धरती कीचडमे वदल गयी । प्रेमनिधिको तो प्रभक्ते लिये शुद्ध जल लाना थाः नीद नयनोमे न समा सजी । सिरपर भगवत्सेवाकी चिन्ता सवार थी। वैठकर विहान कर रहे थे। मनने कहा कि 'सूर्योदयके वाद ही जल लाना ठीक होगा।' बुद्धिने उसका समर्थन किया। हृदयने विरोध किया कि भगवत्तेवामे प्रमाद और आलस्यको तो स्नान ही नहीं है। विवेकने भक्तके भाव विकासमे यल दिया । प्रेमिनिधिने हायमे गागर छे ही तो ली। पैर कीचडमे लथपथ मले हो जार्ये , शरीर कालिन्दीके तटपर मले ही निष्पाण हो जाय, पर सेवाके लिये जल लाने तो जाना ही था। भक्तने गागर छेकर पैर बढा दिये। भगवान्के भक्त ही तो ठहरे। श्यामसुन्दर नन्दनन्दन कोटिकन्दर्पलावण्ययुक्त रासेश्वरको नित्य-विहार मले ही छोड़ना पड़े, पर उनके देखते भक्त अरक्षित नहीं रह सकते। भगवान् भक्तके कल्याण और मुखकी निरन्तर चिन्ता किया करते हैं। प्रेमनिधिने देखा एक बारह सालका सुन्दर वालक उनके आगे-आगे ममाल लेकर चल रहा है। उन्होंने मोचा कि राजप्यका मसालची होगा, जहाँतक जाय, वटाँतक इसके मसारम्का उपयोग कर लेना चाहिये। पर आधर्यकी बात तो यह हुई कि यमुनातटपर उनके पहुँचते ही वह वालक अहस्य हो गया। प्रेमनिधिने उसके इस व्यवहारकी ओर कुछ ध्यान ही न दिया। वे तो लान करके गागरमे जन लेकर जानेकी वात सोच रहे थे। वे जल लेकर चलने लगे तो मसालची फिर दीख पडा । निवास-स्थानपर पहॅचते ही महालची अन्तर्धान हो गया। प्रभुकी लीज भक्तसे छिनी न रह सकी, प्रेमनिधिके नयनोने घुँघराले वान्त्र, कमल-नयन, कोटि गशि-विनिन्दित मुखसुपमाका दर्शन किया था। वे उनके वियोगमे मछलीके समान विरह-विश्वित हो उठे । हाथाको तो पाला मार गया, प्रभुका आहिङ्गन न कर सके। पैर तो न आगे उठते थे और न ठहर पाते थे, व्रजेश्वरके पीछे दौड न सके । पापी प्राण विकल हो उठे। प्रभुका स्पर्श न कर सके । भक्तने भगवान्के अहरय हो जानेमे उनकी मङ्गलमगी क्रपाराकि देखी। उनके विधानमे ही सतोपकी अनुसृति की ।

प्रेमिनिधि भगवान्की कथासुधाका नित्य खयं पान करते थे और दूसरोको भी उसका रसाखादन कराते थे। उनकी भागवतकी कथामे रिसकजनोकी खासी भीड़ रहा करती थी और सियोकी संख्या तो पुरुपोसे भी अधिक रहती थी। कुछ द्वेषियो और निन्दकोने यवनाधिपसे शिकायत की कि प्रेमिनिधि तो चरिज्ञहीन और पतित है। भगवान् जब अपने भक्तको विशेपरूपसे सम्मानित करना चाहते हैं तो उनकी प्रगंसाकी अभिवृद्धिके लिये निन्दकों। आलोचको और दोपदर्शियोकी जमात-सी खड़ी हो जाती है तथा उनपर कप्टोंके वादल छा जाते हे । यवनाधिपने उन्हें कारागारमे वद करवा दिया । प्रेमनिधिको कारागारमे वद होनेकी तिनक भी चिन्ता नहीं थी, उन्हें तो यह वात रह-रहकर पीड़ा पहुँचा रही थी कि जिस समय वे भगवान्को जल पिलाने जा रहे थे, उसी समय दुष्ट सिपाही उन्हें राजसभामे पकड़ छाये। प्रभु प्यासे रह गये, उनकी तृप्ति न हो सर्ग। प्रेमनिधि प्रत्येक क्षण यही सोच रहे थे कि प्रभुकी प्यास किस तरह मिट सकेगी। रातको भगवान्ने यवनाधिपसे स्वप्नमे पानी माँगा, उसने श्रीव्र ही पानी लानेका वचन दिया। भगवान्ने कहा कि 'मुझे प्यास लगी है, मैं तुम्हारे हाथका पानी नहीं स्वीकार कर

सकता, प्रेमसे पानी पिलानेवालेको तुमने कारागारमें बद कर दिया है।' भगवान्की लीलाने उसकी ऑख खोल दी, उसे अपनी भूलपर बडा पश्चात्ताप हुआ । प्रेमनिधिको तत्काल ही मुक्तकर उसने उनके चरणोंपर मस्तक नत कर दिया, क्षमा मॉगी। रातमे ही अपने आदमीके साथ उन्हें सम्मानपूर्वक घर मिजवा दिया। मक्तने भगवान्को पानी पिलाया। जिन अधरोंकी प्यास बुझानेके लिये निकुझाधीश्वरी स्वयं हाथमें दिन्य स्वर्णपात्रमे यमुनाजल लेकर सेवामें सर्वस समर्पण करती रहती हैं, उनकी सतुष्टि मक्त कर सके—यह तो भगवान्की मिहमा और स्वजनोंके प्रति प्रगाद प्रेम ही है। भगवान् तो प्रेमनिधिके प्रेमके प्यासे थे। प्रेमनिधिने उनका दर्शन करके परमानन्द प्राप्त किया।

### भक्त हिम्मतदास

उन्नीवर्षी शताब्दीमे पन्नाराज्यके यरायछ ग्राममे, जो पन्नासे लगभग पाँच कोस है, श्रीहम्मतदासजीका जन्म हुआ। इनका कुल परम्परासे भगवद्भक्त था। साधु-अभ्यागतोका घरपर सत्कार होता था। इससे वचपनसे ही हिम्मतदासजीको साधुसङ्ग प्राप्त हुआ। कथा-पुराण तथा हरिचर्चा, कीर्तन आदिमें इनका समय वाल्यकालसे ही व्यतीत होने लगा। भगवान्की कृपासे इनको पतिपरायणा सुशीला पत्नी मिली थी। दयाराम नामका एक पुत्र था। [ ये दयारामजी श्रीमद्वागवतके अच्छे जाता हुए। ]

हिम्मतदासजीको मगवान्का गुण-कीर्तन करनेमे विशेष आनन्द आता था। झाँझ वजाते हुए कीर्तन करते-करते वे विह्वल हो जाया करते थे। पन्नाके राजमन्दिर, श्रीयुगलिकशोर-जीके दर्शन करने, वे नित्य पैदल झाँझ वजाते हुए अपने ग्रामसे आया करते थे। एक दिन जब ये कीर्तन करते, झाँझ वजाते गाँवसे पन्ना जा रहे थे, तब जगलके मार्गमे चोर मिल गये। चोरोने कहा—धावाजी! चिल्ला क्यो रहे हो ह हमलोग चोर हें। तुम्हारे पास जो कुछ हो, घर दो यहाँ। हिम्मतदासजी अपनी धुनमे थे। उन्होंने कुछ सुना ही नही। उनको कुछ बोलते न देख चोरोने झाँझ छीन ली और हाँटकर इनसे पास जो हो, वह दे देनेको कहा। इन्होंने कहा—भाई! मेरे पास तो ये झाँझे ही थीं। इनको वजाकर में भगवान्का गुण गाता था, सो तुमलोगोने छीन ही ली। चोरोने भीदेख लिया किसाधुके पास कुछ नहीं है, जतः वे भागे

भूतकी लॅगोटी ही मली' के न्यायसे झॉझ लेकर ही चलते बने ।

झॉझ छिन जानेसे कीर्तनमे बाधा पड़ी । इससे हिम्मतदासजीको कुछ दु.ख हुआ । उधर योड़ी दूर जाते ही चोर चिल्लाने लगे—'ओ बाबाजी ! हमपर दया करो ! हम अन्धे हो गये हैं। हमारी ऑखे अच्छी कर दो । अपनी झॉझ ले जाओ ।'

झॉझ मिळनेकी वात सुनकर प्रसन्नतासे ये उनके पात दौड़ गये । इनका शब्द सुनते ही झॉझ भूमिमे डालकर चोर पैरोंपर गिर पड़े । मगवान्का स्मरण करके इन्होंने उनके नेत्रोपर हाथ फेरा । वे लोग फिर देखने लगे । उनसे इन्होंने कहा—'अव चोरी करना छोड़ दो । किसीको कमी सताना मत । मगवान्का मजन करके जीवनको सफल वनाओ ।' इनके उपदेशसे चोरोंने चोरी छोड़ दी । वे मगवान्के मजनमे लग गये । सच्चे साधुके क्षणमरके सङ्गकी ऐसी ही अपूर्व महिमा है ।

चोरोंके मार्गमे मिळनेसे हिम्मतदासजीको पन्ना पहुँचनेमे रात हो गयी । श्रीयुगळिकिगोरजीको सन्ध्या-आरती, न्यारू आदि होकर शयन हो चुका था । वहाँ पहुँचनेपर पहरेदारने इन्हें बताया कि 'अब दर्गन नहीं हो सकेगा, अब तो पट बद हो गये हैं ।' उसी समय भगवान्का ध्यान करके इन्होंने कहा— क िर को कांगे रहैं, हिम्मतदास कपाट । प्रेमिन के पग घरत ही, खुकें कपाट झपाट ॥

इतना कहते ही मन्दिरके पट अपने आप खुल गये । प्रेममें विद्वल होकर ये स्तुति करने लगे । इनके स्तुति करते करते मङ्गला-आरतीका समय हो गया । महंत गोविन्द दीक्षितजीने जब चौकीदारसे यह समाचार सुना, तब इनके चरणोंमें जाकर प्रणाम किया । प्रातःकाल महाराज पन्ना भी मन्दिरमें दर्शन करने आये । उन्होंने भी पट खुलनेकी बात सुनी । महाराजने इनसे प्रार्थना की—'आपको बरायछ प्रामसे रोज-रोज यहाँ आनेमें बड़ा कष्ट होता है । आप मेरी ओरसे एक गाँव स्वीकार करें और यहीं निवास करें ।' लेकिन भगवान्के लाड़िले भक्त मायाके ऐसे प्रलोभनोंमें नहीं आया करते । हिम्मतदासजीने नम्रतापूर्वक महाराजकी बात अस्वीकार कर दी और आरती हो चुकनेपर अपने ग्राम लौट गये ।

हिम्मतदासजी बड़े ही साधुसेवी थे । उधरसे आनेजानेवाले साधु इनके यहाँ ठहरा ही करते थे । इन्हें भी
संतोंकी सेवामें बहुत सुख मिलता था । द्रव्यका संकोच
होनेसे ग्रामके परमेश्वरी नामक विनयेसे अनेक वार उधार
सामान इन्हें लेना पड़ता था । एक वार साधुओंकी एक जमात
इनके यहाँ आ गयी । इन्होंने आदरपूर्वक उनको ठहराया
और उनके भोजनका सामान लेने यिनयेके यहाँ पहुँचे ।
विनयेने इनको आदरपूर्वक बैठाकर पिछला हिसाब समझाना
प्रारम्भ किया । इनके उधार सामान माँगनेपर उसने कहा—
भहाराज ! पिछले रुपये बहुत हो गये हैं । पुराना हिसाब
चुकता हुए विना मैं उधार नहीं दूँगा ।'

विनयेकी वात उचित ही थी। हिम्मतदास वड़ी निराशा लिये घर पहुँचे। उनकी पितृतता पत्नीने सब वातें सुनीं। उसके सारे आभृषण साधुसेवामें पहले ही बिक चुके थे, केवल एक नथ बाकी थी। पितृको उदास देखकर उस साध्वीने वह नथ देते हुए कहा—'स्वामी! इसे देकर आप साधुओंके मोंजनका सामान ले आयें।' हिम्मतदासको पत्नीका एकमात्र आभूपण लेते संकोच तो बहुत हुआ, पर दूसरा कोई उपाय नहीं था। नथ लेकर हिम्मतदास विनयेके पास गये। उसे गिरवी रखकर भोजनका सामान लाकर उन्होंने साधुओंको भोजन कराया। प्रातःकाल साधु विदा हो गये।

साधुओंके चले जानेपर हिम्मतदास नदी-किनारे स्नान करने चले गये । उधर भगवान् उनका रूप धारणकर विनयेके पास पहुँचे और उससे रुपया छेकर नथ छौटानेको कहने छगे। विनयेने हिसाब करके पौने तीन सो रुपये माँगे। पूरा हिसाब चुकता करके नथ छिये भगवान् हिम्मतदासके घर आये और बोले—'यह नथ छे जाओ और पहन छो।'

स्त्री अपने रोजके नियमानुसार घर लीपनेमें लगी थी । उसने कहा—'अभी तो आप लोटा-घोती लेकर नदी किनारे गये थे, इतनी देरमें नथ कहाँसे ले आये १ में टार्कुरजीका चौका दे रही हूँ, उसे चबूतरेपर रख दो ।'

भगवान्ने कहा—खर्णका गहना पृथ्वीपर नहीं रक्खा जाता। जल्दी आकर पहन लो।

स्त्रीने पास आकर कहा—'मेरे हाथ तो गोवरसे सने हैं। तुम्हीं पहना दो।' अतः प्रमुने अपने हाथों ही उसे नथ पहना दी और घरसे वाहर चले गये।

स्नान करके छौटनेपर स्त्रीकी नाकमें नथ देखकर आश्चर्यसे हिम्मतदासजीने पूछा—'तुम्हें यह नथ कहाँसे मिल गयी ?'

स्त्रीने कहा—'महाराज ! बुदृष्पेमें यह हँसी अच्छी नहीं लगती।अभी अपने हाथसे आप ही तो पहिना गये हैं। मैंने तो अभी गोवरके हाथ भी नहीं घोये।'

हिम्मतदास घरसे सीधे वनियेके पास जाकर पूछने लगे—'मेरी नथ तुमने किसके हाथ वेच दी ?'

बिनया बोला—'आज आप यह कैसी बात कर रहे हैं ? मेरा सब रूपया देकर अभी-अभी तो आप नथ ले गये हैं । यह बही रक्ली है और यह इसपर हिसाब चुकता होनेके दस्तखत हैं।'

अव हिम्मतदासजीके नेत्रोंसे आँस्की धारा चलने लगी। उन्होंने कहा—'मैया परमेश्वरी! तुम्हारा नाम सार्थक हो गया। तुम सच्चे परमेश्वरदास हो। तुम्हें भगवान्ने दर्शन दिया। मैंने पता नहीं कौन-सा अपराध किया है कि मुझे दर्शन नहीं हुआ।' घर आकर स्त्रीके सौभाग्यकी भी उन्होंने प्रशंसा की। अपने दर्शन न होनेके दुःखसे व्याकुल होकर दिनभर भृखे-प्यासे रुदन करते वैठे रहे वे। रात्रिमें उन्हें लगा कि कोई कह रहा है—'तुम्हें वृन्दावनमें दर्शन होंगे।' इतना सुनते ही शरीरमें अद्भुत स्कूर्ति आ गयी। झाँझें वजाते, कीर्तनकी धुनमें तन्मय, देहकी सुधि भूले वे वृन्दावन चल पड़े। अपने ऐसे प्रेमी भक्तकी अगवानी करने वृन्दावनविहारी, मोरमुकुटधारी, वनमाली, क्यामसुन्दर वृन्दावनसे वाहर मार्गमें आये और भक्तरे

मिले । भगवान्ने कहा—'तुम सात दिनके भूखे त्यासे हो । आओ, इस कदम्बके नीचे हम सब भोजन करें।' प्रमुकी आज्ञा मानकर इन्होंने महाप्रसाद प्रहण किया । फिर मिछने-का वचन देकर भगवान् अन्तर्धान हो गये।

हिम्मतदासजीने ज्यों ही वृन्दावनमें प्रवेश किया कि इन्हे सव जड-चेतन व्यामा स्यामस्वरूप ही दिखायी पडने छगे। दूसरे दिन श्रीयमुनाजीके तटपर पहुँचे तो देखते है कि व्रजके जीवनसर्वस्व रत्नके हिंडोलेपर श्रीरासेश्वरीके साथ विराजमान है। आप तुरत ही समीप पहुँचकर झूला झुलाने लगे।

वृन्दावनसे आपने मथुराकी यात्रा की । व्रजके समस्त पावन स्थलोपर जाकर उनके दर्शन किये। गोकुल पहुँचने-पर व्यामसुन्दरने इन्हें अपने बालरूपका दर्शन दिया। व्रजके पावन क्षेत्रोंकी यात्रा करके ये फिर घर लौट गये और जीवनपर्यन्त श्रीवृन्दावन विहारीके स्मरण मजनमे लीन रहे।

### 

### बालक मोहन

दीन दुसी असहाय की सेवा सार सम्हार । को अपनी य्यों करि सके, विना निहारीजरु ॥

एक छोटे-से गॉवमे एक दिन्द्र विधवा ब्राह्मणी रहती थी। एक छ. वर्षके वालक्षके अतिरिक्त उसके और कोई नहीं था। वह दो-चार भले घरामे भिक्षा माँगकर अपना तथा वच्चेका पेट भर छेती और भगवानका भजन करती थी। भीख पूरी न मिलती तो बालकको खिलाकर खय उपवास कर लेती। गाँवमे सम्पन्न लोग भी थे। पर एक दरिद्राकी चिन्ता धनियों को होने लगी। अवतक तो यह कम चलता रहा, पर अब ब्राह्मणीको लगा कि ब्राह्मणके वालकको दो अक्षर न आयें, यह ठीक नहीं है । गॉवमे पढानेकी व्यवस्था नहीं थी। गाँवमे दो कोमपर एक पाठकाला थी। ब्राह्मणी अपने वेटेको लेकर वहाँ गयी। उमकी दरिद्रता तथा रोनेपर दया करके वहाँके अध्यापकने वच्चेको पढाना स्वीकार कर लिया। उस समय पढनेवाले छात्र गुरुग्रहमे रहते थे; किंतु ब्राह्मणीका पुत्र मोहन अभी बहुत छोटा था और ब्राह्मणीको भी अपने एकमात्र पुत्रको देखे विना चैन नहीं पड़ सकती थी, अतः मोहन नित्य प्रातः पढने जाता और सायकाल घर लौट आता।

दो कोस प्रातः और दो कोस गामको पैदल चलना पडता छ वर्षके वालक मोहनको विद्या प्राप्त करनेके लिये । मार्गमे कुछ दूर जंगल था। गामको लौटनेमे ॲधेरा होने लगता था। उस जगलमे मोहनको डर लगता था। एक दिन गुरुजीके यहाँ कोई उत्सव था। मोहनको अधिक देर हो गयी और जब वह घर लौटने लगा, रात्रि हो गयी थी। ऑधेरी रात, जगली जानवराके शब्द—जगलमे वेचारा नन्हा वालक मोहन भयसे थर-थर कॉपने लगा। ब्राह्मणी भी देर होनेके कारण वच्चेको ढूँढने निकली थी। किसी प्रकार अपने पुत्रको वह घर ले आयी । मोहनने सरलतासे कहा—'मा दूसरे लड़को को साथ ले जाने तो उनके नौकर आते है। मुझे जंगलमे आज बहुत डर लगा। तू मेरे लिये भी एक नौकर रख दे।'

वेचारी ब्राह्मणी रोने लगी। उसके पास इतना पैसा कहाँ कि नौकर रख सके। माताको रोते देख मोहन भी रोने लगा। उसने कहा—'मा।त् रो मत। क्या हमारे और कोई नहीं है <sup>१</sup>

अव ब्राह्मणी क्या उत्तर दे १ उसका हृदय व्यथासे भर गया । उसने कहा--- 'बेटा । गोपालको छोड़कर और कोई हमारा नहीं है।'

यञ्चेकी समझमें इतनी ही वात आयी कि कोई गोपाल उनका है। उनने पूछा—भोपाल कौन १ वे क्या लगते है मेरे १ कहाँ रहते हैं वे ११

ब्राह्मणीने सरल भावसे कह दिया—'वे तुम्हारे भाई लगते हैं। सभी जगह रहते हैं। पर तु सहजमे नहीं दीखते। ससारमे ऐमा कौन-सा स्थान है, जहाँ वे नहीं रहते। लेकिन उनको तो देखा था ध्रुवने, प्रह्लादने, गोकुलके गोपोने।'

बालककी समझमे आये, ऐसी बाते ये नही थी। उसे तो अपने गोपालमाईको जानना था। वह पूछने लगा— 'गोपाल मुझसे छोटे हैं या बड़े १ अपने घर आते हैं या नहीं ११

माताने उसे बताया—'तुमसे वे बड़े है और घर भी आते है, पर हमलोग उन्हें देख नहीं सकते। जो उनको पानेके लिये व्याकुल होता है, उसीके पुकारनेपर वे उसके पास आते है।'

मोहनने कहा-- जगलमे आते समय मुझे बड़ा डर

लगता है। मै उस समय खूब न्याकुल हो जाता हूँ। वहाँ पुकारू तो क्या गोपाल भाई आर्येंगे ११

माताने कहा--- 'त् विश्वासके साथ पुकारेगा तो अवश्य वे आयेंगे।'

मोहनकी समझमे इतनी बात आयी कि जगलमें अव बरनेकी आवश्यकता नहीं है । डर लगनेपर मै व्याकुल होकर पुकालगा तो मेरा गोपाल भाई वहाँ आ जायगा। दूसरे दिन पाठशालासे लौटते समय जब वह बनमे पहुँचा। उसे डर लगा। उसने पुकारा—'गोपाल भाई! तुम कहाँ हो ! मुझे यहाँ डर लगता है। मै व्याकुल हो रहा हूँ। गोपाल माई?'

जो दीनवन्धु है, दीनोंके पुकारनेपर वह कैसे नहीं बोलेगा। मोहनको बड़ा ही मधुर स्वर सुनायी पड़ा— भ्या। तू हर मत। मैं यह आया। वह स्वर सुनते ही मोहनका भय भाग गया। थोड़ी दूर चलते ही समन्दर देखा कि एक बहुत ही सुन्दर दूर्वादल-श्याम, पीताम्बरधारी, कमललोचन ग्वाल्याल उसके पास आ गया वृक्षोंके बीचमेसे निकलकर। वह हाथ पकड़कर बातचीत करने लगा। साथ-साथ चलने लगा। उसके साथ खेलने लगा। वनकी सीमातक वह पहुँचाकर छीट गया। त्रयतापहारी, भव भय निवारक गोपाल माईको पाकर मोहनका भय जाता रहा। घर आकर उसने जब माताको सब बाते बतायीं, तब वह ब्राह्मणी हाथ जोड़कर गद्गद हो अपने प्रमुको प्रणाम करने लगी। उसने समझ लिया कि जो दयामय द्रीपदी और गजेन्द्रकी पुकारपर दौड़ पड़े थे, मेरे भोले बालककी पुकारपर भी वही काये थे।

अब मोहन वनमे पहुँचते ही गोपाल भाईको पुकारता और वे झट आ जाते। एक दिन उसके गुक्जीके पिताके श्राह्मका आयोजन पाठशालामे होने लगा। सभी विद्यार्थी कुछ-न-कुछ मेट देगे। गुक्जी सबसे कुछ-न-कुछ लानेको कह रहे थे। मोहनने भी सरलतासे पूछा— 'गुक्जी! मैं क्या ले आर्जे १' गुक्को ब्राह्मणीकी अवस्थाका पता था। उन्होंने कहा— 'बेटा! गुम्को कुछ नहीं लाना होगा।' लेकिन मोहनको यह बात कैसे अच्छी लगती— सब लडके लायेगे तो मै क्यों न लार्जे १ उसके हठको देखकर गुक्जीने कह दिया— 'अंच्छा, तुम एक लोटा दूध ले आना।' घर जाकर मोहनने मातासे गुक्जीके पिताके श्राह्मकी बात कही और यह भी कहा कि 'मुझे एक लोटा दूध ले जानेकी आजा मिली है।'

ब्राह्मणीके घरमे था क्या जो वह दूध ला देती । मॉगनेपर भी उसे दूध कौन देता । लेकिन मोहन ठहरा वालक । वह रोने लगा । अन्तम माताने उमे समझाया—'त् गोपाल माईसे दूध मॉग लेना । वे अवस्य प्रवन्ध कर देंगे ।' दूसरे दिन मोहनने जगलमे गोपाल भाई मो जाते ही पुकारा और मिलनेपर कहा—'आज मेरे गुरुजीके पिताका श्राद्ध है । मुझे एक लोटा दूध ले जाना है । माने कहा है कि गोपाल माईसे मॉग लेना । सो मुझे तुम एक लोटा दूध लाकर दो ।' गोपालने कहा—'में तो पहलेसे यह लोटा मर दूध लाया हूँ । तुम इसे ले जाओ ।' मोहन वडा प्रसन्न हुआ । वह लोटा लेकर ऐसी उमगमे भरा चला, जैसे उसे राज्य मिल गया हो ।

पाठशालामे गुरुजी दूसरे लड़कोंके उपहार देखने और रखवानेमें लगे थे। मोहन हॅसता हुआ पहुँचा। कुछ देर तो वह प्रतीक्षा करता रहा कि उसके दूधकों भी गुरुजी देखेंगे; पर जब किसीका ध्यान उसकी ओर न गया, तब वह बोला—'गुरुजी! में दूध लाया हूँ।' देरों सामित्रयाँ सम्हालनेमें लगे गुरुजीने कोई उत्तर नहीं दिया। मोहनने कई बार जब उन्हे स्मरण दिलाया, तब झुँझलाकर बोले—'जरा-सा दूध लाकर यह लड़का कान खाये जाता है, जैसे इसने हमें निहाल कर दिया। इसका दूध किसी वर्तनमें डालकर हटाओं इसे यहाँसे।' मोहन अपने इस अपमानने खिन्न हो गया। उसका उत्साह चला गया। उसके नेत्रोसे ऑसू गिरने लगे।

नौकरने लोटा लेकर दूध कटोरेमे डाला तो कटोरा भर गया, फिर गिलासमे डाला तो वह भी भर गया। वाल्टीमें डालने लगा तो वह भी भर गयी। भगवान्के हाथसे दिया वह लोटाभर दूध तो अक्षय था। नौकर धवराकर गुक्जी-के पास गया। उसकी बात सुनकर गुक्जी तथा और सब लोग वहाँ आये। अपने सामने एक वहे पात्रमे दूध डालनेको उन्होंने कहा। पात्र भर गया, पर लोटा तनिक भी खाली नहीं हुआ। इस प्रकार कई वहे-बडे वर्तन दूधसे भर गये। अब गुक्जीने पूछा—'बेटा! तू दूध कहाँसे लाया?'

सरलतासे बालकने कहा—'मेरे गोपाल भाईने दिया।' गुरुजी और चिकत हुए। उन्होने पूछा—'गोपाल भाई कौन १ तुम्हारे तो कोई भाई है नहीं।'

मोहनने दृढतांते कहा—'है क्यों नहीं । गोपाल माई मेरा वड़ा माई है। वह मुझे रोज वनमें मिल जाता है। मा कहती है कि वह सव जगह रहता है, पर दीखता महीं। कोई उसे खूब व्याकुल होकर पुकारे, तभी वह आ जाता है। उससे जो कुछ माँगा जाय, वह तुरत दे देता है।

अव गुरुजीको कुछ समझना नहीं या । मोहनको उन्होंने हृदयसे लगा लिया। श्राद्धमे उस दूधसे खीर बनी और ब्राह्मण उसका स्वाद वर्णन करते हुए तृप्त नहीं होते ये। गोपाल भाईके दूधका स्वाद स्वर्गके अमृतमे भी नहीं, तब संसारके किसी पदार्थमे कहाँसे होगा। उस दूधका बना श्राद्धात्र पाकर गुरुजीके पितर तृप्त ही नहीं हुए, मायाके दुस्तर पारावारसे पार भी हो गये।

श्राद्ध समाप्त हुआ । सन्ध्याको सब लोग चले गये । मोहनको गुरुजीने रोक लिया था । अब उन्होने कहा— 'बेटा ! में तेरे साथ चलता हूँ । तू मुझे अपने गोपाल भाईके दर्शन करा देगा न ?'

मोहनने कहा—'चिलिये, मेरा गोपाल भाई तो पुकारते ही आ जाता है।' वनमें पहुँचकर उसने पुकारा। उत्तरमे उसे सुनायी पड़ा—'आज तुम अकेले तो हो नहीं, तुम्हें हर तो लगता नहीं, फिर मुझे क्यों बुलाते हो ?'

मोहनने कहा-भिरे गुरुजी तुम्हें देखना चाहते हैं,

तुम जल्दी आओ !' गोपाल माई आ तो गये झटपट, पर आये वे मोहनके लिये । जब मोहनने गुरुजीसे कहा—'आपने देखा, मेरा गोपाल माई कितना सुन्दर है ?' गुरुजी कहने लगे—'मुझे तो कुछ दीखता नहीं-। मैं तो यह प्रकागमात्र देख रहा हूं ।'

अत्र मोहनने कहा—'गोपाल भाई । तुम यह क्या खेल कर रहे हो १ मेरे गुरुजीको दिखायी क्यों नहीं पड़ते !'

उत्तर मिला—'तुम्हारी वात दूसरी है । तुम्हारा अन्तःकरण ग्रुद्ध है, तुममें सरल विश्वास है; अतः मैं तुम्हारे पास आता हूं । तुम्हारे गुरुदेवको जो प्रकाश दीख गया। उनके लिये वही बहुत है । उनका इतनेसे ही कल्याण हो जायगा।'

उस अमृतमरे स्वरको सुनकर गुक्देवका दृदय गद्गद हो गया । उनको अपने दृदयमे भगवान्के दर्शन हुए । भगवान्की उन्होंने स्तुति की । कुछ देरमे जब भगवान् अन्तर्धान हो गये, तब मोहनको साथ छेकर वे उसके घर आये और वहाँ पहुँचकर उनके नेत्र भी धन्य हो गये । गोपाल माई उस ब्राह्मणीकी गोदमे बैठे थे और माताके नेत्रोंकी अशुधार उनकी काली ब्रुंघराली अलकोंको भिगो रही थी । माताको शरीरकी सुधि-बुधि ही नहीं थी ।

#### 

# भक्त लिलताचरण

परम पावन भूमि चित्रक्टके समीप एक छोटे-से गॉवमे आजसे कई सौ वर्ष पूर्व एक वैश्यपरिवारमे लिलताचरणका जन्म हुआ—ठीक मादों वदी अप्टमीके दिन । भादोंकी अप्टमी हिंदूमात्रके लिये अत्यन्त पुनीतं है । इसी पुण्य-पर्वपर लिलताचरणने माताकी कोखको धन्य किया !

लिलताचरण अपने माता पिताका एकमात्र लाइला लाल या। इस कारण उनका अमित स्नेह और अपार दुलार उसपर अहर्निश वरसता रहता। वह उनकी ऑखोका तारा या। उसका एक क्षणका भी विछोह उनके लिये असहा था। पिता दूकानपर रहते और माता घरका काम-काज करती। पातःकाल खानादिसे निवृत्त होकर पिता श्रीहनुमानचालीसाका पाठ करते और माता पुल्सीके थाल्हेमें जल देती। सूर्यनारायणको अर्थ्य देती और फिर श्रीहनुमान्जीको पत्र-पुष्प तथा प्रसाद चढ़ाती। यही उनका नित्य-नियम था। लिलता भी माताके साथ ही लगा रहता और उसके सभी कृत्योंको एक कुत्ह्लमरी दृष्टि देखता। वचपनमे जो संस्कार पढ़ जाते हैं, वे कच्चे घड़ेपर खिंची हुई रेखांके समान कभी मिटते नहीं। लिलताको पाँच-सात वर्षकी उम्रमें ही श्रीहनुमानचालीसा कण्ठस्थ हो गया और वह वड़े प्रेमसे अपनी माताके साथ वैठकर श्रीहनुमान्जीको एक पाठ सुनाता। यों करते करते उसकी श्रीहनुमान्जीको पाठ करता। कभी-कभी पाठ करते हुए उसे ऐसा वोध होता कि साक्षात् श्रीहनुमान्जी उसके मस्तकपर हाथ रक्खे हुए हैं और उसे अपनी अमृतमयी स्नेहहिएसे नहला रहे हैं। ऐसे समय स्वभावतः ही लिलताचरणकी ऑखीसे प्रेमाशुओंकी अविरल

धारा बहने लगती—पाठ बंद हो जाता और एक विचित्र विच्योनमादमे घटो निकल जाते। माता पिताको अपने वच्चेकी इस भगवत्पीतिसे अपार आनन्द मिऊता।

एक यारकी बात है, छिलताचरणके गाँवके पास ही एक गाँवमे रासछीछा हो रही थी। सयोगसे छिलताचरण भी पहुँच गया था। उस दिन गोपियोंकी विरह-छीछाका प्रमङ्ग था। भगवान् श्रीकृष्ण वृन्दावनसे मथुरा जाने छगे। गोपियाँ नाना प्रकार विछाप करती हुई और छोक-छाज आदिकी परवा न करती हुई ऊँचे स्वरसे चिछा चिछाकर पहा गोविन्द। हा दामोदर ॥ हा माधव ॥ कह कहकर रुदन करने छगी।

उधर गोपियाँ रो रही थी, इधर लिल्ताचरण रो रहा था। आज एकाएक उसने अपनेको गोपीभावमे तल्लीन पाया। घटो उसकी विचित्र दशा रही। ऑसुओसे उमका वक्ष खल भीग गया। आहो और सिसिक्योका ताँता लग गया। इदयमे सोया हुआ विरह जाग पड़ा। रासलीला चल रही थी। गोपियोकी दशा देखकर उद्धवजी मथुरा लौटकर आ गये है और बड़े ही करुणस्वरसे राधिकाजीकी दशाका वर्णन कर रहे हैं।

लिलाचरणको मालूम हुआ-यह श्रीराधाकी दगा उद्भवजी श्रीकृष्णसे निवेदन नहीं कर रहे हैं, अपितु साक्षात् श्रीहनुमान्जी ही अपने प्रिय भक्त लिल्ताकी विरहव्यया श्रीकृणको सुना रहे हैं। रासलीलामेंसे लौट आनेपर भी कई दिनोतक लिलताचरण उसी दिन्य प्रेमोन्मादमे रहा । खाना-पीना कुछ भी अच्छा नहीं लगता था। न किसीसे कुछ कहता, न किसीकी कुछ सुनता । रात-दिन रोता ही रहता । हाँ, वीच वीचमे श्रीहनुमानचालीसाका पाठ चलता रहता, क्यों कि उसके हृदयमें यह हद विश्वास था कि यह सब कुछ श्रीहनुमान्जीकी कृपासे ही प्राप्त हुआ है। रातको उसने एक दिन स्वप्नमे सुना ध्वत्र वृन्दावन जाकर श्रीरङ्गनाथजीके दर्शन करो-वहाँ तुम्हारी इच्छाएँ पूरी हो जायँगी। भगवान्ने अपने चरणोमे तुम्हे स्वीकार कर लिया है। अस टूटनेपर ल्लिताचरणने श्रीहनुमान्जीके संकेतको स्पष्ट समझ लिया और वृन्दावनकी तैयारी कर ली। रातको फिर स्वप्नमे श्रीह्नुमान्जीने प्रकट होकर द्वादशाक्षरी श्रीवासुदेव मन्त्र उमके कानमे चुपकेसे सुनाया और एक तुलसीकी माला छोड़ गये । दूसरे दिन सवेरे ही लिलता चृन्दावनकी ओर चल पडा । चृन्टावनमे पहुँचते ही ललिताकी दशा कुछ और हो गयी—जैमे युगों नि विछुडी हुई पत्नी अपने पित के घर आ गयी हो । जीवमात्र उम प्रियतमसे मिलनेके लिये व्याकुल है। वह यहाँ रुकता है, वहाँ रुकता है। परंतु यहाँ वहाँ की किसी भी चीजसे उसे कभी सान्त्वना नहीं मिलती।

लिलता सीधे श्रीरङ्गनाथजीके मन्दिरमे पहुँचा। शरीर धूल्छे भरा है। केगोमे लटे पड गयी है। परतु प्रेमीको शरीरसे क्या नाता।

दिनभर लेलिता श्रीरङ्गनायजीके मन्दिरकी सीढियापर वैठा रहता और रातको नगरसे दूर ऋरीलकी कुओंमें चला जाता । वहाँ उसे मगवानकी लीलाओं के दर्शन होते-कमी गोपालकृष्णकी माखनचोरी देखता तो कभी गोपियोके साथ नृत्य करते भगवान्के रासका दर्शन करता तो कभी चीरहरणका । एक एक करके सारी छीलाएँ उसके सामने खुल्ती जाती । कभी कभी वह स्वय रासमे सम्मिछित होकर भगवान्के साथ नाचता—दाहिना हाथ भी श्रीकृणाके हाथमें, वायाँ हाथ भी श्रीकृष्णके हायमे । कहाँ रहता है, क्या खाता पीता है-इसे कोई जानता न था। वह स्वय भी नहीं जानता था कि कहाँसे यह सब हो रहा है। एक वृद्ध महात्मा रोटी और छाछ उसे पहुँचा जाया करते थे-वह चुपचाप उसे लेकर यमुनाजीके किनारे चला जाता और उसे पाकर फिर दो-चार चुल्लू यमुनाजल पीकर अलमस्तीमे डोला करता था। हनुमान्जीकी दी हुई तुल्सीकी माला गलेमे थी और उनका दिया हुआ वासुदेव-मन्त्र हृदयमे अखण्डरूपसे जाग्रत्। ऑखोके सामने आनेवाला समस्त रूपः कानोको सुन पडनेवाला प्रत्येक नाम-एकमात्र श्रीकृष्णका ही रूप और श्रीकृष्णका ही नाम हो गया था; सभी रूप उसी अपरूप-रूपमे घुलमिल गये ये, सभी नाम उस दिव्य नाममे लय हो चुके थे। कानोसे जो कुछ सुनताः उसमे श्रीकृष्ण ही सुनायी पडते, ऑखोंसे जो कुछ देखता। उसमें श्रीकृष्ण ही दिखायी पडते ।

पद्रह-सोलह वर्ष इस प्रेमोन्मत्ततामे एक क्षणकी मॉित वीत गये। एक मान, एक रसमे सारा समय। लिलता अव लिलताचरण नहीं था, वह अव साक्षात् लिलता सखी बन गया था। आज रासका अपूर्व समारोह है। समस्त वृन्दावनकी कुक्षोमे दिन्य उन्माद नृत्य कर रहा है—लिलत त्रिमङ्की स्यामसुन्दरने वंशी वजायी। अपनी प्रमुख अप्र सिखयोके साथ श्रीकृष्ण रासमे पधारे। फिर सहस्र-सहस्र गोपियाँ पधारी। धन्य है वे, जो मगवान्की इस दिन्य वंशीध्वनिके आवाहनको सुनते है और

सुनकर लोक और कुलकी मर्यादाका भङ्ग करके सदाके लिये प्राणधनके प्रणयपयम चल देते हैं। फिर तो मिलन होता ही है, अवश्यमेव होता है। आज लिलताने भी हृदय खोलकर हिरके वशीपयका अनुसरण किया। रासमण्डलीमे उसे भगवान्ने सम्मिलित कर लिया और फिर भगवान्ने सखी लिलताजीको सकेत किया। उन्होंने भगवान्का गुप्त

सकेत समझकर लिलताको अपने हृदयमे छिपा लिया। लिलता लिलतामे लीन हो गया—भगवान्की प्रणियनीका पद पा गया!

उसके याद वृन्दावनमें श्रीरङ्गनाथजीकी सींद्रियोंपर वह पागल फिर नहीं दिखायी दिया । दीखता कहाँके, वह तो अपने 'स्वरूप' मे प्रवेश कर गया था !

# भक्त हरिदासजी

ल्गभग दो सो वर्पकी वात है। श्रीवृन्टावनमे यमुनातट-रामानन्दी वैष्णव पर मनोरम स्थलीमे श्रीहरिदामजी महाराज अपने शिष्योंके साथ निवास करते थे। उन पूण्यभृमिकी शोभा विचित्र थी। महात्मा हरिटासजीको अनैकिक प्रेम प्राप्त या । हृदयमे केवल प्राणावारके दर्शनोंकी ही प्रवल वासना थी । उठते-बैठते, सोते-जागते वे मगवान्के विरहमे प्रेमाश्र वहाया करते थे । उत्कट उत्कण्ठाने बढते बढते विशाल खरूप धारण कर लिया था । रात्रिमे जागरण करके भगवद्दर्शनींकी प्रतीक्षा करते हुए वे भगवान् ने प्रार्थना किया करते थे। उनके हृदयमे विरह और वीनताका मानो सागर ही उमड़ पडा । उस महासमुद्रमें महात्माजी ड्रव गये । विरहमे विद्वत्र होकर उन्होंने अपना सर्वस्व प्यारेको समर्पण कर दिया । दीनवत्सकः प्रेमुसिन्द्यः करणानिधान भगवान् भी भक्तका विरह नहीं सह सके और तत्क्षण प्रकट हो गये। महात्माजी निर्निमेप नेत्रोसे उनका दर्शन करने लगे ।

मनोहर मुसकानयुक्त मुखारविन्दपर बुँघराले केश छिटक रहे थे। मणियामे मण्डित मुकुट दिव्य वर्णके पुष्पोसे सुक्योभित या। कानोंमे कुण्डल झलमन रहे थे। नेत्रोमें मनोहारिणी चितवन थी। पीताम्यर व्यामल सुकुमार अङ्गोपर झलक रहा था। वनमान चरणोतक लटक रही थी। महात्माजी इस रूप माधुरीमे निमग्न हो गये। मगवान्ने चेत कराया। अपना कर-कमन मस्तकपर फेर दिया। महात्माजीने चरणों-पर मस्तक रख दिया। भगवान् अमृतमयी वाणीसे बोले— पुम जगन्नाथपुरी जाओ। इस वर्ष आयाढमे विग्रह-परिवर्तन होगा। पहला विग्रह तुम ले आओ और इसी स्थलपर वृन्दावनमें स्थापित करो। मैं सब प्रकारसे तुम्हारी रक्षा करूँगा।

आजा देकर भगवान् अन्तर्घान हो गये । महात्माजी

वियोगसे व्याकुल होकर छटपटाने लगे । भगवान्की आजा-का स्मरण करके महात्माजीने धैर्य धारण किया और अपने सुयोग्य गिप्योंको साथ लेकर कीर्तन करते हुए जगन्ना यपुरी की ओर चल दिये। बीहड़ वन, सर-सरिताएँ, पर्वत तथा कण्टकाकीर्ण मार्गको तै करते हुए चार महीनेमे महात्माजी जगन्नाथपुरी पहुँचे । मार्गका घोर परिश्रम पुरीमें पदार्पण करते ही दूर हो और हृदयमे दिल्य आनन्द भर गया । रथयात्राका महोत्सव तो या ही, दूसरे विग्रह-परिवर्तनका भी योग या । छत्तीस वर्षके पश्चात जब दो आपाढ आते हैं, तव श्रीजगन्नायजीके कलेवर वदले जाते हैं। बड़ी भारी प्रतिष्ठा होती है। यज होता है, वेदपाठ होता है और नाना प्रकारसे अभिपेक किया जाता है। इस प्रकार यह महोत्सवमें भी महोत्सव था । इन समय जगन्नाथपुरीमें लाखों यात्री दूर दूर देशोंसे आये हुए है। आनन्दका समुद्र उमह रहा है।

इसी समय हमारे श्रीहरिदासजी मी वहाँ आ पहुँचे। अभिपेक होनेमें चार दिन शेप थे। महात्माजीने पुजारियोंके पास जाकर अपना परिचय दिया और भगवान्-की आशा उन्हें कह सुनायी। पुजारियोने कहा— 'हमको कुछ भी अधिकार नहीं है। आप राजा साहबसे मिळें।' श्रीमहात्माजी राजा साहबसे मिठने गये। राजा साहबने महात्माजीका तेजोमय मुखमण्डल देखकर उन्हे उठकर साष्टाङ्ग प्रणाम किया और प्रसन्न मनसे परिचय पूछकर आनेका कारण पूछा। महात्माजीने भगवान्की आजा सुना दी। राजा साहबने कहा— 'महाराज ! सर्वदासे यही नियम चला आया है कि प्रथम विग्रह समुद्रमे प्रवाहित कर दिये जाते है। आज हम नयी प्रणाली कैसे चला सकते है। महाराज! हम इस कार्यके लिये असमर्थ हैं । आपको भगवान्की आशा हुई होगी, किंतु हमको तो भगवान्की आजा नहीं हुई । अतएव क्षमा करें।

महात्माजी—'राजन् । यदि विग्रह सागरमे प्रवाहित होगे तो मेरा शरीर भी सागरमे प्रवाहित होगा; क्योंकि मै अपनी इच्छासे नहीं आया हूँ ।' राजा साहबने कुछ उत्तर नहीं दिया । महात्माजी समुद्रतटपर आकर प्रशान्त मनसे भगवान्का ध्यान करने लगे । अन्न-जल त्याग-कर एकाग्रचित्तसे उसी भुवन-मोहन रूपका स्मरण करने लगे, जिस रूपका वे प्रथम दर्शन कर चुके थे।

अर्धरात्रिका समय है। राजा अपने महलमे शयन कर रहे हैं। उन्होंने देखा, श्रीजगन्नाथजी प्रकट हुए है। उनके मुखारविन्दपर कुछ कोध झलक रहा है। मेधके समान गम्भीर वाणींसे बोले—'वे साधु मेरी आजासे ही आये हैं। तुम मक्तोंका तिरस्कार करते हो १ जाओ, उनसे क्षमा माँगो और उनकी आज्ञाका पालन करो। मेरा एक विग्रह अब वृन्दावनमे भी रहेगा।'

राजा साहव अत्यन्त भयभीत हो गये और जाग पड़े ।

थर-थर कॉपते हुए शय्यां उठकर कर्मचारियोंको उन महात्माजीका पता लगानेके लिये रात्रिमे ही आशा दी बहुत हूँढ-खोजके अनन्तर पता लग गया । राजा साहक समुद्रतटपर उसी समय जाकर महात्माजीके चरणोंपर गिर पड़े और शर्रवार क्षमा-याचना करने लगे ।

अभिषेकके अनन्तर राजा साहवने एक विशाल रयमें श्रीजगलायजी, श्रीवलदाऊजी, श्रीसुमद्राजीको विराजमान कराया। धन-धान्य तथा सेनाके साथ महात्माजीको विदा किया। रथके सहित धूम-धामसे कीर्तन करते हुए महात्माजीने कई महीनोमे चृन्दावनमे पदार्पण किया। जिस स्थानपर स्वय मजन करते थे, उसी सुरम्य स्थानपर एक सुन्दर मन्दिर वनवाकर महात्माजीने वे विग्रह स्थापित किये। चृन्दावनमे वही दिन्य स्थान, वही दिन्य विग्रह, वही सुन्दर मन्दिर आज भी वर्तमान है। सामने यमुनाजी वह रही हैं। नीचे घाट वना हुआ है, जिसे जगन्नाथघाट कहते हैं। आज भी इस स्थानपर अपूर्व दिन्यता विराज रही है। भजनमे स्वामाविक मन लगता है। शान्तिका साम्राज्यसा हुआ है।

# ठाकुर् मेघसिंह

ठाकुर मेघिंह जागीरदार थे। रियासत बहुत वडी तो नहीं थी, परतु नितान्त क्षुद्र भी नहीं थी। अच्छी आमदनी थी। ठाकुर सहब अक्षरोकी दृष्टिसे बहुत विद्वान् नहीं थे, पर वैसे यथार्थ दृष्टिमे वे विद्वान् थे। विद्या वही, जो मनुष्यको सच्चे मार्गकी ओर ले जाय। जो विद्या मनुष्यको विपयगामिनी बनाकर भीषण नरकानलमे जलनेको बाध्य करती है, जिसके द्वारा जीवन अभिमान, काम, क्षोध, लोम, मोह आदिके भयानक तूफानमे पडकर नष्ट-भ्रष्ट हो जाता है, वह तो साक्षात् अविद्या है, प्रत्यक्ष तम है। ऐसी विद्यासे तो बचना ही चाहिये। ठाकुर मेघिंह उस विनाशकारिणी विद्यासे बचे थे। उनकी विद्याने उनके जीवनको सब ओरसे प्रकाशमय बना रक्खा था, इससे उनका प्रत्येक कार्य मानव-जीवनके परम लक्ष्यको सामने रखकर ही होता था।

ठाकुर साहवजी प्रजापियता और न्यायसे सभी लोग प्रसन्न थे । उनका प्रत्येक न्याय प्रजावत्सलता और सर्वेहित-की\_हिएसे दयापूर्ण ही होता था । उन्हे बड़े-से बड़ा त्याग करनेमे भी किसी कठिनाईका सामना नहीं करना पड़ता था। भगवान्के मङ्गलविधानपर अटल विश्वास होनेके कारण उन्हें किसी भी अवस्थामें कोई उद्देग या विषाद नहीं होता या । जहाँ विषाद या उद्देग है, वहाँ निश्चय ही भगवान्पर अविश्वास है। ठाकुर साहब नित्य प्रसन्नमुख तथा प्रसन्नमन रहते थे । भगवान्का सारण तो उनके जीवनमें श्वासिकयाकी मॉति अनिवार्य हो गया था। वे नित्य प्रातःकाल सूर्योदयसे एक पहर पूर्व उठते ही सबसे पहले भगवान्का ध्यान करते। तदनन्तर शौच-सानसे निवृत्त होकर सन्ध्या करते, गायत्रीका जप करते, गीता-विष्णुसहस्रनामका पाठ करते और फिर भगवन्नाम-जपमे लग जाते थे । जपके समय भी उनका मानस ध्यान तो चलता ही था । मध्याह्नके समय उनकी पूजा समाप्त होती । तव अभ्यागत-अतिथियोको स्वय अपने सामने भोजन करवाकर भगवव्यसादरूपमे खयं भोजन करते। इसके बाद अपनी रियासतका काम देखने कचहरीमे जाकर विराजते और वड़ी धीरता तथा बुद्धिमत्तासे सारा कार्य चॅमालते तया झगड़ोको निपटाते । उस समय भी उनका

भगवत् स्मरण अखण्ड चलता ही रहता। वे भगविचन्तन करते हुए भी समस्त कार्य करते।

समारमे सब तरहके मनुष्य होते हैं, ठाकुर साहबजी पवित्र जीवनचर्या और उनका साधु-स्वभाव भी किमीके खिये ईंग्यां और द्वेपका कारण वन गया । तमसाच्छन्न हृदयंकी कुटिलतासे दृष्टि यदल जाती है। फिर उसे अच्छेमे बुरे, देवतामे राक्षत, साधुमे असाधु और सत्यमे मिथ्याके दर्शन होते हे । बुडि विगडनेपर कियाका विगडना स्वाभाविक ही है। इसी स्वभावविपरीतताका जिकार ठाकर साहबका ही एक सेवक हो गया । वह जातिका चारण था और उसका नाम था भैरूँदान । वह ठाकुरका वडा विश्वासी था और पहले उसके व्यवहारमें भी कोई दोप नहीं था, परन्तु किसी दैवटुर्विपाकसे उनका मन विगड़ गया और मन-ही मन वेरवद सा होकर वह ठाकुर साहवको मारनेकी बात सोचने लगा। एक दिन ठाकुर साहबको कचहरीमे देर हो गयी थी । रात्रिका पहला पहर था। कृष्ण पक्ष था। बाहर सब ओर ॲधेरा छाया था । उसीमे ठाकुर साहय निकले और कुछ दूरपर स्थित अपने रनिवासकी ओर जाने छगे । भेरूँदान उनके साथ था । पापवृद्धिने जोर दिया, भेरूँदानने कटार निकारी, एक बार हाथ कॉपा, परन्तु पापकी प्रेरणासे पुनः सावधान होकर उसने ॲधेरेमे अपने साबुखभाव खामीपर वार कर दिया । परन्तु भगवान्-का विधान कुछ और या, उसी क्षण सामनेसे दौड़ता हुआ एक सॉढ आया । ठाकुर तो आगे वढ गये और उसका एक सींग भेरूँदानकी छातीमे लगा । कटार हाथमे लिये भैरूदान गिर पड़ा, हाथ उलट गया था, इससे कटार जाकर नामपर लगी, नाकमा अगला हिस्सा कट गया । भैरूँदान चिल्लाया । क्षणोमे यह घटना हो गयी । ठाकुर साहब समीप ही थे । चिल्लाहट सुनकर लैटि। सॉढ तो आगे निकल गया था। इन्होंने जमीनपर पड़े हुए भैरूँदानको उटाया । वह छातीपर लगी सीगकी चोटसे तथा नाककी पीडासे वेहोग हो गया था । ठाकुर साहबने पुकारकर रिनवाससे नौकरोको द्युलाया । भैरूँदानको उठाकर वे रितवाममे ले गये । वाहर चौपालमे चारपाई डलवाकर उसे सलवा दिया। दीपक आ ही गया था। देखा तो उसकी मुद्धीमे खूनसे भरी तेजधार कटार है और नाकसे खून वह रहा है । मुद्दी ऐसी जकड़ गयी यी कि कटार उसमेसे गिरी नहीं । ठाकुर यह दृश्य देखकर अचरजमे पड़ गये । उन्हें

सॉढके द्वारा गिराये जानेका तो अनुमान था; पर मुद्दीमें कटार रहने तथा नाकके कटनेका पूरा रहस्य वे नहीं जानते थे, यद्यपि उन्होंने अधेरेमें मैक्दानको अपनेपर वार करते हुए से देखा था। लेकिन इस रहस्यको जाननेकी चिन्तामे न पडकर वे उसे होगमे लानेका यत्न करने लगे। मुद्दी खोलकर कटार निकाली। नाक घोयी, उसपर चूना लगाया। लातीपर कोई दवा लगायी और सिरपर पानी डालकर स्वय हवा करने लगे। घरके नौकरोंके सिवा और कोई वहाँ या नहीं, इसलिये उकुराइन भी वहाँ आ गयी थीं। वे भी हवा करने लगीं। इस सेवा और उपचारसे मैक्दानको भीतरी होश तो जल्टी हो गया, परमु लातीकी पीड़ाके मारे उसकी ऑखे नहीं खुलीं, वह वैसे ही पड़ा रहा। इधर उकुराइनने एक प्रसङ्ग छेड़ दिया और उनमे नीचे लिखी वार्ते हुई—

ठकुराइन—चारणजीकी छातीमे सॉढके सीगसे चोट लग गयी यह तो होनीकी बात है, पर इन्होने अपने हाथमे कटार क्यों छे रक्खी थी। कहीं आपपर वार करनेका तो इनका मन नहीं था?

ठाकुर साहबने भैरूँदानको अपने ऊपर वार करते-से देखा था, परन्तु उनके साधु मनने उसपर कोई सन्देह नहीं आने दिया। उन्होंने अनुमान किया कि अँधेरेमे मेरी रक्षाके छिये ही इन्होंने कटार हाथमे छे रक्ष्ती होगी। अब तो इनके मनमे कोई बात थी ही नहीं। ठकुराइनके प्रश्नसे उनकी फिर कुछ जागृति-सी हुई, पर सन्देहशून्य पवित्र मनमे सन्देह क्यो होता। उन्होंने कहा—

''तुम पगली तो नहीं हो गयी १ मैस्ट्रॅंदान मेरा अति विश्वासी साथी है। 'यह मेरे ऊपर कटार चलायेगा' इस प्रकारका सन्देह करना भी पाप है। सम्भव है, इसने मेरी रक्षांके लिये कटार हाथमें ले रक्खी हो।"

ठकुराइन—आपकी रक्षाकी वहाँ क्या आवश्यकता थी १ मेरे पापी मनमे तो यही बात जैंचती है कि चारणके मनमे बुराईथी, पर मगवान्ने आपकी रक्षा की ।

ठाकुर—देखों, मेरी समझसे तो तुमको ऐसा नहीं सोचना चाहिये। किसीपर भी सन्देह करना पाप है। फिर भला, तुम तो यह जानती ही हो कि हमलोगोको जो कुछ भी भोग प्राप्त होते हैं, सब हमारे श्रीगोपालजीकी देख-रेप्तमे तथा उन्हींके विधानके अनुसार होते है। वे प्रम मङ्गलमय है, अतएव उनके विधान भी मङ्गलमय हैं। मुझे कटार लगती, तो भी उनके मङ्गलिवानसे ही लगती। न लगी तो भी मङ्गलिवानसे ही। में तो समझता हूँ कि मैं में दानको जो चोट लगी है, इससे भी इसका कोई मङ्गल ही हुआ है। मुझे मारनेका प्रयास यह क्यो करता। मुझे तो पूरा विश्वास है कि भगवान् सक्का मङ्गल ही करते हैं। मैं अपने भगवान्से कातर प्रार्थना करता हूँ—'दयामय प्रभु ! मैर्स्दान मेरा परम विश्वासी है। मेरे मनमें कभी किसी प्रकार भी किसीकी या इसकी बुराई करनेकी कोई भावना न आयी हो तो इसकी पीडा अभी गान्त हो जाय और इसके मनमे यदि कोई दुर्मावना आयी हो तो उसका भी समूल नाग हो जाय। यह यदि इसके किसी पापका फल हो तो नाय । वह फल मुझको भुगता दिया जाय और इसकी शारीरिक तथा मानसिक पीडा और उसके कारणोका विनाश हो जाय।'

यो प्रार्थना करते-करते ठाकुर साहवकी ऑखोसे आँसुओं-की धारा वहने लगी । उनकी इस दजाको देखकर तथा उनके पवित्र मावोसे प्रमावित होकर ठकुराइनका हृदय भी द्रवित हो गया । उसने भी रोते हुए भगवान्से प्रार्थना की—'नाथ ! मैंने जो चारणजीपर सन्देह किया, इस पापके लिये मुझे क्षमा कीजिये और चारणजीको जीव्र पीडासे मुक्त कर दीजिये ।'

मैर्ह्नदानको मीतरी होश या ही । उसने ये सारी वाते सुनी-ज्यो ज्यो सुन रहा था, त्यो ही त्यों उसका मन वदछता जा रहा था और उसके मनमे अपनी करनीपर पश्चात्ताप हो रहा था । पश्चात्तापकी आगसे उसका हृदय युछ गुद्र हुआ । फिर जव ठाकुर साहवने भगवान्से पार्यना की, तव तो उसका हृदय सर्वथा निर्मल हो गया और क्षणोमे ही उसकी छातीकी पीड़ा भी सर्वथा गान्त हो गयी । उसने ऑखे खोळीं और उठकर वह ठाकुर साहवके चरणोमे छोट गया । ठाकुर साहव इस वीच भगवान्के ध्यानानन्द-सुधासागरमे डूव गये थे । उन्हे वाहरकी कोई सुवि नहीं थी। ठकुराइन मी भावावेशमे वेष्ठव याँ । कुछ देर चारण दोनोके चरणोमे लोटता रहा । जव भगवत्प्रेरणासे ठाकुर-ठकुराइनको बाह्य चेतना हुई, तर उन्होंने अपने चरणोपर पड़े मैर्ह्यानको अपुओसे चरण परतारते पाया । ठाकुरने उसको उठाकर हृदयसे लगा लिया।

भैहँदानने अपनेको छुड़ाते हुए रोकर कहा— 'मालिक ! मेरे-जैसा महापापी मैं ही हूँ । आप मुझ पापीका स्पर्श मत कीजिये । मैं नरकका कीड़ा महापामर व्यर्थ ही आपमे दोप देखकर आपको मारने चला था । भगवान्ने यडी दया की जो सॉढके रूपमे आकर मेरे नीच आक्रमणें आपको वचा लिया । आपको क्या, उन्होंने नाक काटकर उचित शिक्षा दी एव मुझको वचा लिया और ऐसा वचाया कि मेरे पाप पाढपके मूलका ही उच्छेद कर दिया । यह सब आपकी सहज साबुता और भगवत्प्रीतिका चमत्कार है । मेरा मन पश्चात्तापकी आगसे जल रहा है । में इसका समुचित दण्ड चाहता हूं । तभी मुझे तृप्ति होगी ।'

टाकुर साहबने हॅसते हुए कहा- भेहँदान ! तुम जरा भी चिन्ता न करो। तुम मुझे पहले जैसे प्यारे थे, अव उससे भी वढकर प्यारे हो । तुम्हारे इम आचरणने मेरे भगवद्विश्वासको और भी वढाया है। इसल्ये मैं तो तुम्हारा वडा उपकार मानता हूँ और अपनेको तुम्हारा ऋणी पाता हूँ । जिस किमी भी निमित्तमे भगवान्मे विश्वास उत्पन्न हो और बढ़े, वह निमित्त देखनेम यदि असुन्दर भी हो, तो भी वस्तुत. वड़ा ही सुन्दर, श्रेष्ठ तथा वन्दनीय है । तुम इसमे निमित्त वने । इसलिये तुम मेरे परम हितकारी वन्धु हो । तुम दण्ड चाहते हो, अच्छी वात है । मैं दण्ड देता हूँ---तुम्हारे शरीरको ही नहीं, तन-मन-वचन तीनोंको देता हूँ । जय तुम चाहते हो, तब उसे सानन्द ग्रहण तो करोगे ही। हॉ, यदि तुम ग्रहण करोगे तो मुझको और भी ऋणी वना होगे। दण्ड यह है कि शरीरसे किसीका कुछ भी बुरा न करके सदा भगवद्भावसे सवकी सेवा किया करो; वचनसे किसीको कभी कठोर वाणी न कहकर सत्य, हितकर, मधुर और परिमित वाणीसे तथा भगवन्नाम-गुणादिके दिव्य कीर्तन-गायनसे सवको सुख पहुँचाया करो और मनसे द्रोह, दम्म, काम, क्रोघ, लोम, विपाद और जगचिन्तनरूपी विपसमृहको निकालकर प्रेम, सरल्ताः सचाईः प्रमन्नताः सन्तोप और नित्य भगविचन्तन आदिकी अमृतधाराके द्वारा सवका मङ्गल किया करो और यह सब भी किया करो केवल भगवान्की प्रसन्नताके लिये ही । यही यथार्थ त्रिदण्ड है । जो इनको धारण करता है, वही त्रिदण्डी है । तुम इन तीना दण्डोको धारणकर सदाके लिये त्रिदण्डी वन जाओ । मै तुम्हारा वड़ा उपकार मानूँगा।

इन सारी बातोंके होनेमे ठाकुर साहबकी भगवत्स्युति

निरन्तर अक्षुण्ण वनी रही। कहना नहीं होगा कि भैसेंटानका जीवन ही पन्टर गया और टाकुर मेथिंदिजीके वर्नाव और सङ्गते वह एरम साबुनाको प्राप्तकर नित्य भगविद्वश्वासी वन गया।

टाकुर मेघिसहिक एक ही कुमार था-मजनसिंह। सोल्ह वर्पकी उम्र थी । जील, मौन्दर्य और गुणींका मण्डार था वह । अभी तीन ही महीने हुए उमका विवाह हुआ था । भगवान्के विवानसे वह एक दिन घोडेसे गिर पडा और उमके मनकमें गहरी चोट वायी । थोडी देरके लिये तो वह चेतनाशून्य हो गया, परंतु कुछ ही समय बाद उसको चेत हो आया । यथासाध्य पूरी चिकित्सा हुई, पर घावमे कोई सुवार नहीं हुआ । होते-होते घाव वढ गया और उसका जहर सारे शरीरमें फेल गया। अव सवको निश्चय हो गया कि सजनसिंहके प्राण नहीं वर्चेंगे । सजनसिंहसे भी यह बात छिपी नहीं रही। उसके चेहरेपर कुछ उदासी आ गयी। ठाकर मेवसिंह पाम बेठे विष्णुमहस्त-नामका पाठ कर रहे थे । उसे उदास देखकर उन्होंने हॅसते हुए कहा-"वेटा । तम्हारे चेहरेपर उदामी क्यों है ! अभी तुम मेरे पुत्र हो, मेरी जागीरके माठिक हो, तुम्हें मेरे कॅंबरका पद मिठा है। यह सब तुम्हारे गोपालजीके मङ्गलिवानसे ही हथा है। अय उन्होंके मङ्गलिवानसे तुम साक्षात् उनके पुत्र वनने जा रहे हो । अव तुम्हें उनके कुँअरका पढ मिल्रेगा और तुम ढिव्यधामकी जागीरीके अधिकारी वनोगे । यह तो वेटा ! हर्पका समय है । तुम प्रसन्नतासे जाओ, मङ्गलमय प्रसमे मेरा नमस्कार कहना और यह भी कहना कि भेषिनहिक आण्के वाममे तवादलेकी भी छोई व्यवस्था हो रही है क्या ? मुझे कोई जल्डी नहीं है। बनोकि मुझे तो सदा चाक्रीम रहना है, चाहे जहाँ रक्खें । परतु इतना अवन्य होना चाहिये कि आपकी चाकरीमे हूँ, मुझे इसका स्मरण सटा वना रहे।

ं वेटा । यहाँके मयोग वियोग सव उन छी ग्रामय के छी छी सकते होते ह और होते ह हमारे मझ छके लिये। इस बातका जिमको पता है वह न तो दु खके सयोग में दुखी होता है न सुछके विरोग ने। उसे तो मभी समय, सभी सरोग वियोगों में, सभी दु ख-सुखों में सदा अखण्ड सुख अखण्ड गान्ति और अखण्ड तृतिका अनुभव होता है। तुम मगवान् के मझ छ संवेत से ही यहाँ आये और उनके मझ छ संवेत से मझ छ संवेत से हि यहाँ आये और करने जा रहे हो। इसमें जरा भी सन्देह मत करो।

संगरवानका ही पतन होता है। विश्वासी तथा श्रद्धाल तो हॅमते-हॅमते प्रमुके वाममे चला जाना है । तुम श्रद्धाको दृढताके साथ पकड़े रहो, विश्वासको जग भी इधर-उधर मत होने दो । यहाँसे जाकर तुम वहाँ उस अपरिसीम अनन्त आनन्दको प्राप्त करोगे कि फिर यहाँकी सभी सुखकी चीजें उसके सामने तुम्हें तुच्छ दिखायी देगी । रही क्रॅअरानीकी बात सो उसकी कोई चिन्ना मत करो। वह पतित्रता है । यहाँ सायुमावन जीवन विताकर वह भी दिव्यधाममें तुम्हारे साथ ही श्रीगोपालजीकी चरणसेविकाका पद प्राप्त करेगी । वेटा । विषयोका चिन्तन ही पतनका हेतु होता है, फिर स्त्री-पुरुपके विषयी जीवनमें तो प्रत्यक्ष विषय-सेवन होता है। प्रत्यक्ष नरकद्वारोमे अनुराग हो जाता है । अतएव वह पतनका निश्चित हेतु है । भगवानने दया करके उन नरकद्वारोकी अनुरक्ति और स्वासे क्रॅअरानी-को मुक्त कर दिया है । वह परम भाग्यवती और साध्वी है, इसीसे इसपर यह अनुग्रह हुआ है । वट तरोमन जीवन वितायेगी और समयपर भगवान्के दिव्यधाममे तुमसे आ मिलेगी । तुम्हारी माताको तो भगवानके मङ्गलविवानपर अखण्ड विश्वास है ही । उसे तो मर्दत्र सर्वथा मङ्गल ही दीखता है । वेटा । तुम सुखसे यात्रा करो । खयं हॅसते-हॅसते और सबको हॅसाते-हॅसाते हुए जाओ । जब सबको यह विश्वास हो जायगा कि दुम वहाँ जाकर यहाँकी अपेक्षा कहीं अनन्तगुनी विशेष और अविक सुखकी स्थितिको प्राप्त करोगे, तब तुम्हारे विप्रोगमें दु खका अनुभव होनेपर मी सच्चे प्रेमके कारण तुम्हारे सुखसे वे सभी परम सुखी हो जावेंगे । पर यह विश्वास उन सबको तभी होगक जब तम विश्वास करके हैंसते हॅमते जाओगे।

ठाकुरकी इन सची वाताका सजनिम्हपर वडा प्रमाव पडा । उसका मुखमण्डळ दिव्य आनन्दकी निर्मेळ ज्योतिसे उद्यमित हो उठा । उसके होठोपर मबुर हॅसी ठा गयी, उसमा ब्यान भगवान् गोपाळजीके मबुर श्रीविग्रहमें लग गया और उमके मुन्वसे भगवज्ञामका उचारण होने लगा । फिर देखते ही-देखते ब्रह्माण्ड फटकर उसके प्राण निकलकर दिव्यधाममें पहुँच गये ।

टाकुर, टकुराइन, कुँअरानी—सभी वहाँपर उपखित ये । परतु सभी आनन्दमन थे । मानो अपने किमी परम विय आत्मीयको शुभ आनन्दमय स्थानकी शुभ यात्रामे सहर्प सोस्फुछ दृदयसे विदा दे रहे हो ।

× × × ×

ठाकुर, ठकुराइन और क्वॅंअरानी—तीनोने ही अपने जीवनको और भी वैराग्यसे सुसम्पन्न किया, भगवत्-रगमें विशेपरूपसे रॅगा और अन्तमे यथासमय इस अनित्य मर्त्यलोकसे सदाके लिये छूटकर भगवडाममे प्रयाण किया ।

# भक्त भुवनसिंह चौहान

ठाकुर मुवनसिंह चौहान जातिके राजपूत थे, महाराना उदयपुरके दरवारी थे। सालाना दो लाखका पट्टा था। ये अपनी वीरताके लिये प्रसिद्ध थे। उदयपुरके सामन्तोमे इनकी बडी धाक थी। इतना होनेपर भी ये थे परम वैष्णव। श्रीकृष्णकी भक्तिसे इनका हृदय भरा था। प्रात काल सूर्योदयसे बहुत पहले शय्या त्यागकर शौच स्नानादिसे निवृत्त हो ये भगवद्भजनमे लग जाते और दिनके ग्यारह बजेतक अनन्यचित्तसे भगवत्-सेवनमे सलग्न रहते। दुपहरको दरबारमें जाते, रातको फिर भगवद्भजनके लिये बैठ जाते। भुवनसिंहजी भजनानन्दी तो थे ही, आपके आचरण भी बड़े ही पवित्र थे। सत्य, दया, प्रेम, उदारता आदि सद्गुण आपमे भरे थे।

राजाओमे शिकारका व्यसन होता है। यह राजधर्म न होनेपर भी कई राजा इसे राजधर्म मान बैठते है और गरीब पशु पक्षियोकी वडी नृशसताके साथ हत्या करके अपने-को गौरवान्वित समझते हैं । महारानाको भी शिकारका व्यसन था। एक दिन अपने सब सामन्तोको साथ लेकर महाराना शिकारको निकले । बहुत से पशुओका शिकार किया गया । महारानाने एक बहुत सुन्दर हरिनीको दौड़ते देखा । शिकारीका मन अन्ततः शिकारके समय दयाग्रन्य हो जीता है। रानाने उसे मारनेके लिये घोड़ा पीछे दौडाया, परत वह भागकर कही छिप गयी । चौहान भ्रवनसिंह महारानाके साथ थे । महारानाको थके देखकर और उनका इशारा पाकर भुवनसिंह उस हरिनीकी खोजमे चले। कुछ द्र जाकर देखा-हिरनी दौडते-दौड़ते थककर एक पेडकी आडमे छिपी खडी है, डरके मारे उसका बदन कॉप रेहा है, जीवनसे निराश सी होकर वह बड़े ही करुणापूर्ण नेत्रो-से मानो जीवनिमक्षा माँग रही है। परत भुवनसिंहको उसकी इस स्थितिको समझनेके लिये अवकाश कहाँ या । वे तो उस समय जिकारके नशेमे पागल थे । तत्काल ही उन्होंने अपनी विषेळी तलवार निकाली और लपककर चट इरिनीके दो दुकड़े कर डाले। मृगी कटकर गिर पड़ी, साथ ही उसके पेटका बन्ना भी कट गया । क्षणमात्रमें वह

अपने वच्चेके साथ ही परलोकको सिधार गयी । मरते समय उसने वहे ही करुण नेत्रों भुवनसिंहकी ओर देखा था । अवनसिंहको उनकी दृष्टिमे करुणाके साथ ही ईश्वरीय कोप दिखायी दिया, उनका कलेजा कॉप गया । उनको अपने इस कुकृत्यपर बड़ी घुणा हुई । वे मन-ही मन अपने-को धिकारते हुए कहने लगे—क्या दम प्रकार दयाके योग्य निर्वल मूक पशुओको मारना ही क्षत्रियधर्म है ? क्या इसीमे राजपूतीकी शान है ? इस वेचारी निरीह गर्भवती हरिनीने मेरा क्या विगाडा था, जो मैने राक्षस-की तरह इसे काट डाला १ धिकार है ऐमी जीवघातिनी शूरताको । अरे, इतना निर्दय होकर भी मै भगवद्भक्त हूं १ जो इस प्रकार भगवान्के पैदा किये हुए गरीव जीवोको मारता है, उसे क्या अधिकार है भगवानकी भक्ति करने-का और अपनेको भक्त समझनेका १ उसकी भक्ति तो दोग-मात्र है। हाय । मैने वडा पाप किया। दयाल भगवन ! इस अधमको अपनाओ, अब मै ऐसा पाप कभी नहीं करूँगा। इस प्रकार आत्मग्टानियुक्त प्रार्थना करते करते भुवनसिंह-ने मन ही-मन प्रण कर लिया कि आजसे लोहेकी तलवार ही नहीं रक्लूंगा, काठकी तलवार रक्लूंगा, जिससे किसी भी जीवकी हत्या नहीं हो सकेगी।

शिकारसे सब छोग छोट आये । भुवनसिंहने अपने निश्चयके अनुसार काठकी तल्लार बनवा ली। किसी सूत्रसे इस बातका एक सामन्तको पता छग गया। वह भुवनसिंह- जीकी ख्याति और प्रतिष्ठासे जलता था। उसने इसको अपनी जलन बुझानेका बडा सुन्दर साधन समझा और मौका देखकर महारानासे कह दिया। महारानाको भुवन- सिंहकी वीरताका बड़ा विश्वास था। उन्होंने सामन्तकी बात नहीं मानी। सामन्तको बड़ी निराशा हुई, उसने एक दिन छिपकर भुवनसिंहकी तल्लार म्यानसे निकालकर देखी। तज्वार काठकी थी ही। अब तो उसको अपनी बातका पक्का निश्चय हो गया। उसने फिर जाकर महारानासे कहा, परतु महारानाको उसकी बातपर विश्वास होता ही नहीं था। यो

एक साउ बीत गया । तन उसने एक दिन एकान्तमं मनारानामे कन्।---धर्मने इतनी बार आपमे प्रार्थना की। परंतु आप मेरी सची बातपर ध्यान ही नहीं देते । एक बार म्यानसे निरल्याकर देख तो लीजिये । यदि मेरी बात झुठ हो तो आप उसी क्षण मेरा मिर उत्तरवा लीजियेगा। महारानाने मोन्ना पह इतने जोरमे कहता है तो एक बार सन्त्रार देवनी तो चाहिये परतु देवी जान कैने १ में यदि अपना मन्देर प्रस्ट करके उनकी तरवार देखना चाह और यदि तल्यार बाटकी न निक्ली तो फिर क्या उत्तर र्देंगा र फिर किमी एउके कड़नेसे ही भुवनसिंह-सरीखे सम्भ्रान्त पुरुषका यो अपमान करना भी तो अनुचित है। सम्भव रे॰ या उनमें द्वेर रखना हो और द्वेपवन ही उनको अपमानिन रुरनेके रिये ऐसा उन रहा हो । अन्तमे रानाके मनमे एक उत्ति आ गयी। उन्होंने एक दिन उपवनके समीप एक मुन्दर ताराप्रके तीरपर गोठ (भोज) का आयोजन दिया । सभी दरवारी मानन्त बुलाये गये । भोज-में पद्मार् रानाने बातां धन्यातांने कहा, धरेषें, किसकी तन्त्रार अतिक चमरती है ११ यों कत्कर रानाने सबसे पहुँ अपनी तत्यार म्यानसे निकालकर दिग्वायी । अव तो एउ एउके बाद सभी अपनी-अपनी तल्यार म्यानसे निकारकर दिसाने लगे । भुवनसिंह उन श्रेणीके सामन्त थे। उनको परले ही तल्यार निकालकर दिखानी चाहिये थी, पन्तु वे चुरचार वंटे थे । इससे रानाके मनमें भी कुछ सन्देर पेटा हो गया । रानाने करा: 'भुवनिमहजी ! आप चुप क्मे बठे ६, आप भी अपनी तलवार निकालिये।' र्मंक उत्तरमं भगवद्विश्वामी भुजनिमंदजी यह कहना ही चारते वे कि 'मेरी तल्वार तो दार (काट) वी है। में क्या दिखलाऊँ। 'परतु भगवान ही न मारम किस अव्यक्त ब्रेरणामे उनके मुखने 'दार' (काठ ) की जगह 'सार' (अमरी रोहा ) निकर गया । इतना कहते ही अवनसिंहने मानो वरवम तल्वार म्यानसे र्याच ली । भगवान् बहु भक्त-बन्नर ह, वे अपने भक्तके मुखसे निकड़े हुए वाक्यको सत्य करनेके माय ही उसकी प्रतिष्ठा भी बढाना चाहते हैं। तत्र्यार म्यानमे बाहर निकलते ही विजली-सी चमकी। मबके नेत्र चौधिया गये। उसकी ऐसी चमक देखकर सभी लोग

चिकत हो गये। भुवनिर्हि स्वयं आश्चर्यमें द्वय गये; परंतु दूसरे ही क्षण उनकी समझमें आ गया कि यह सारी मेरे स्वामीकी छीला है। चुगली खानेवाले सामन्तका सिर नीचा हो गया, उसकी ऐमी दका हो गयी कि काटो तो खून नहीं। रानाका चेहरा कोघसे तमतमा उठा, रानाने गर्ज-कर कहा—क्योंजी, भुवनिर्हिजीपर खूठा आरोप करते आपको छजा नहीं आयी? अर तयार हो जाइये, सिर उतरवानेके लिये।' यों कहकर महारानाने उम सामन्तका सिर उतारनेकी आजा दे दी।

भुवनिर्महर्जी चुपचाप सत्र सुन रहे थे, अत्र उनमें नहीं रहा गया । उन्होंने राढ़े होकर और सिर नवाकर महारानासे कहा, 'अन्नदाता ! सामन्तका मिर न उत्तरवाया जाय । इन्होंने सत्य कहा था । मेरी तलवार काठकी ही यी । उस दिन गर्मिणी हरिनीको मारनेपर मेरे मनमें अपनी वैसी शूरताके प्रति घृणा हो गयी थी और मेने तमींसे लोहेंकी तलवारका त्याग कर दिया था । यह तो मेरे भगवान श्रीश्यामसुन्दरकी लीला है जो उन्होंने मेरी लाज रखनेके लिये अक्सात काठको लोहेंके रूपमें परिवर्तित कर दिया ।'

महाराना उनकी वात सुनकर चिकत हो गये ।
भगवान्की भक्तवस्मलता देराकर उन्हें रोमाञ्च हो आया ।
रानाने सामन्तको छोड़नेकी आजा देकरकहा—'भुवनसिंहजी!
आज में आप-सरीप्ते भक्तके दर्शन करके कृतार्थ हो गया ।
दर्शन तो रोज ही करता था, परतु आपका महत्त्व मेंने आज
जाना । अब आपको मेरे दरबारमे नहीं आना पड़ेगा ।
अब तो आप उन महान् राजराजेश्वरके दरबारमे
हाजिरी दीजिये । में खुद ही आपके चरणोंमें हाजिर हुआ
करूँगा । आप धन्य हे । आजसे आपकी जागीर दोके बदले
चार लाएनकी हुई ।'

मुवनसिंहजीने कहा—'महाराज ! मुझे दूनी जागीर नहीं चाहिये । आप भी कृपा करके अब शिकार रोलना छोड़ दीजिये और श्रीभगवान्का स्मरण कीजिये । आपने मुझे दरवारसे अञ्च करके बड़ी ही कृपा की है । मैं सदा आपका कृतज रहूँगा।'

गोठमे उपिखत सभी सामन्त हर्पगद्गद हो गये । सव-ने एकस्वरसे भगवान् और भक्तका जय-जयकार किया ।

# भक्त अङ्गदसिंह

वहत पहलेकी बात है, भारतवर्षकी पुण्यभूनिमे सैनगढ नामकी एक राजधानी थी। वहाँपर दीनसलाहसिंह नामके एक राजा राज्य करते थे । उनके भतीनेका नाम या अङ्गदर्षिह, जो एक अत्यन्त सुन्दर, वलिष्ठ और पराकमी नवयुवक ये । इन गुणोंके कारण अङ्गदसिहको राजा बड़े प्यारकी दृष्टिसे देखा करते थे और अङ्गद्सिंह भी अपने चचाकी मलाईके लिये प्राणोतककी वाजी लगानेको सदा तैयार रहा करते थे। परंतु जहाँ अङ्गदसिहमे इतने गुण विद्यमान ये, वहीं उनमे एक वड़ा मारी दोप भी था। वे बड़े ही विपयासक्त ये तथा अपना सारा समय खेल-तमाशे और आमोद-प्रमोदमे ही विताना चाहते वे ! दैनयोगसे उनका विवाह एक अत्यन्त सद्गुणवती, सुद्रीला, सती-साध्वी और हरिमक्तिपरायणा खींके साथ हो गया या। वह प्रतिक्षण अपने पतिदेवकी चित्तवृत्तियोको भगवद-भिमुखी बनानेके लिये प्रयन्न करती रहती थी तथा पतिसेवाके अतिरिक्त उसे जो कुछ भी समय मिल्ता था, वह सव चृन्दावनविहारी श्रीकृष्णकी पूजा तथा उनके गुणानुवादको सुनने-सुनानेमे ही व्यतीत होता या । इस प्रकार यद्यपि उन दोनो पति पत्नीके चिचारोंमे आकाग पातालका अन्तर था, तथापि पतिव्रता पत्नीकी सुजीलता एव उसके सुमश्रुर स्वभाव-के कारण अङ्गदसिंहको कमी भी उसपर रुष्ट होनेका मौका नहीं मिलता था। बल्कि वे उसकी प्रतेक वातको बडे आदर और सम्मानके साथ सुना करते थे।

सयोगवश एक दिन अद्भदसिंह कही वाहर गये हुए ये। जब वे घर छोटे, तब उन्होंने देखा कि ऑगनमे एक फर्जपर सुन्दर सिंहामन विछा हुआ है, उसपर उनके सितकेश, वृद्ध तपस्वी ऋषिकरूप महात्मा विराजमान हैं और उनकी धर्मपत्नी अपने दोनो हायोको जोहे हुए उनके सामने वैठकर कौत्हल और प्रेमके माथ भगवत्कथा सुनमें तर्छान है। अद्भरमिंहको इन सब बातोंसे रुचि तो यी ही नहीं, वे उस हरयको देखकर झाला उटे और गुरुदेवको विना प्रणाम किये ही वक-अक करते हुए किमी दूसरे काममे जा लगे। अद्भदमिंहके इस अविनय एव अनीतिपूर्ण व्यवहारको देखकर भी क्षमाजील और मानापमानको समान समझनेवाले गुरुदेवको कोई क्रोध-तो नहीं आया; परश्च उन्होंने सोचा कि इस प्रकार हरि-कथाका

अपमान नितान्त अनुचित है। इसलिये वे वहाँसे उठकर चल दिये। अद्भदसिंहकी धर्मपत्नीने प्रार्थना की, परत उन्होंने एक भी नहीं सुनी । उसके कहनेपर रुकना उचित नहीं समझा । इसपर अद्भदसिंहकी धर्मजीला पतीको यदा परिताप हुआ । वह मूर्च्छित होक्र गिर पडी । जब उसे कुछ होग आया। तब उसने अपने पतिदेवको सामने खड़े देखा। देखते ही वह उनके चरणासे ल्पिट गयी और ऑसुओकी अविरल धारा वहाते हुए उसने रुद्धकण्ठसे कहा-प्राणनाथ । आज आपने क्या किया ? गुरुदेवके अनमानसे बढकर इस जगत्मे और कोई जघन्य पापकर्म नहीं है । आपने गुरुदेवके रूपमे उस लिल्त-लीलाधाम भगवान्का ही अपमान किया है, जो हम दोनोंके ही नहीं, समस्त विश्वके स्वामी हैं। उन्हींकी अपार दयासे हमे यह मनुष्यदेह मिला है। अतः जीवनधन । अपने इस भयानक अपराधके लिये दृदयमे पश्चात्ताप कीजिये और जीव ही गुरुदेवके घर जाकर—उनके श्रीचरणोमे साप्राह प्रणाम करके क्षमा मॉगिये । और नाथ । आजके इस पापकर्मके प्रायश्चित्तस्वरूप यह प्रतिज्ञा कीजिये कि आजसे आपके द्वारा गुरुदेवका ही नहीं, किसी भी साधु-एतका अपमान नहीं होगा ।

अङ्गदसिंहजी अपनी प्राणियया पत्नीकी यह दया देखकर पहलेसे ही अवाक् हो गये थे। उन्होंने उसके विनययुक्त आर्त्त अनुरोधको वड़े ध्यानके साथ सुना और मुनते ही उनकी विचारधारा यदल गयी। उन्हें अपने कुकृत्यपर वडा ही पश्चात्ताप होने लगा। अन्तमे उन्होने अपनी धर्मशीला पतीको उठाया और उसे आश्वासन देते हुए वडे प्रेमके साथ कहा-प्रिये ! क्षमा करो । अव मेरी ऑखे खुल गयी है, अब मुझसे ऐसा अपराध कभी नहीं होगा। मै अभी जाकर गुम्देवसे क्षमा भिक्षा मॉग आता हूं और तुम्हारे सामने भपयपूर्वक यह प्रतिभा करता हूँ कि आजमे मेरा समय साधु सतोकी सेवामे ही बीतेगा।' अङ्गदिनहेके इस अनुकूल वचनको सुनकर उनकी स्त्रीको वडी प्रमन्नता हुई। वर मन-ही मन भगवान्की इस अपार अनुकम्पाके लिये कृतज्ञता प्रकाश करने लगी। अङ्गदसिंह गुरुदेवके घर गये और उनको प्रसन्न करके घर छे आये। वे तो पहले भी प्रसन्न थे । अङ्गद्रसिंहका मन बद्दलनेके लिये वे कृपापूर्ण

कोप करके चले गये थे । अद्गदसिंहकी स्त्रीके आनन्दका अब पार नहीं रहा । वह जिस बातके लिये प्रतिपल भगवान्से प्रार्थना किया करती थी, वही सब प्रकारसे पूर्ण हो गयी । उसने अपनी तरसती हुई ऑखोसे देला कि उसके प्राणनाथ अब उसके साथ ही अपना सारा समय सत्सद्भ तथा भगवान् के चिन्तनमे व्यतीत करने लगे । फलतः उनकी बुद्धि भी गङ्गाजलके समान विमल और विवेकशीला बन गयी । यहाँतक कि वे भगवान् श्रीकृष्णके दर्शनार्थं उसी प्रकार व्याकुल हो उठे, जैसे प्रचण्ड ग्रीष्म ऋतुका एक थका और प्यासा पिथक केवल धूँटमर पानीके लिये बेचैन हो उठता है।

किंतु भगवान् भी तो बड़े लीलामय है। वे अपने भक्तो-को पहले परीक्षामिमे खूब तपा लेनेके बाद तब कही अपना दर्शन देते 'है । अतः कुछ कालके बाद अङ्गदर्सिहके भगवत्प्रेमकी परीक्षाका समय आया । तत्कालीन सम्राट्ने उनके चचा राजा दीनसञाहसिंहपर चढाई करनेकी आज्ञा दे दी । सम्राट्का एक सूबेदार अपनी फौजके साथ सैनगढ-पर चढ आया। इस समाचारको पाते ही दीनसलाहिसहके होग उड गये । उन्होने वीरवर अङ्गदसिंहको बुलाकर कहा-- वेटा ! आज सैनगढके सम्मानकी रक्षाका भार त्रम्हारे ही हाथोमे है। 'इस बातको सुनकर अङ्गदसिंहकी भुजाएँ फडक उठी । उन्होंने चचाके चरणोमे प्रणाम किया और अपनी वीरोक्तिद्वारा चचाके दृदयमे ढाढस वॅधाकर वे अपने चुने हुए सिपाहियोंके साथ युद्धक्षेत्रमे आ डटे । वहाँ बडी घमासान लडाई हुई, दोनो ओरके अनेकों सैनिक हताहत हए, परंतु अन्तमे विजय रही वीरकेसरी अङ्गदसिंह-की । उन्होंने अपनी तळवारसे सुबेदारका सिर काट लिया । सिर काटते ही उनके हाथमे स्वेदारका मुकुट आ गया। उसमे उन्होंने देखा कि अनेको बहुमूल्य हीरे जड़े हुए थे। उनमे एक अनमोल हीरा भी था । उसको देखते ही अङ्गदसिह्ने निकाल लिया और उसे हाथमे लेकर सोचा कि यह अनमोल हीरा तो भगवान् श्रीजगन्नाथके ही रतहारमे शोभा पानेके योग्य है। तत्पश्चात् वे अपने बचे हुए बहादुर सिपाहियोके साय घर लौटे । सूवेदारका मुकुट राजाके हवाले किया, किंतु उन्होंने उस अनमोल हीरेको भगवान् जगन्नाय-जीके लिये अपने पास रख लिया । कुछ समयके पश्चात् इस बातकी खबर किसी प्रकार राजाको लग गयी। वे उस हीरेकी अत्यधिक प्रशसा सुनकर लोभमे पड़ गये। फिर क्या

था। उनकी मित मारी गयी, उन्हे अङ्गदसिंहका यह व्यवहार बिल्कल ही पसद नहीं आया । उन्होने अङ्गदिसह-को बुला भेजा और कहा कि 'तुम्हे उस हीरेको अपने पास रखनेका कोई अधिकार नहीं है। तुम उसे अभी मेरे सिपुर्द कर दो ।' इसपर अद्भदिसंहने सिर हिलाकर उत्तर दिया-'चचाजी ! उस रतको मै किसी प्रकार आपको नहीं दे सकता । उसके योग्य आप बिल्कुल नहीं है। उसको तो मै भगवान जगन्नाथजीके सभग और सन्दर रतहारमे ही गुँ यवाऊँगा। १ यह सनना था कि दीनसलाहसिंहकी त्यौरी बदल गयी । वे को बसे तमतमा उठे । उन्होंने बड़े कड़े स्वरमे कहा-- 'ऐसी धृष्टता १ यदि तुमने उस हीरेको मेरे हवाले नहीं कर दिया और मेरी इस अवशाके लिये तुमने मुझसे माफी नहीं माँगी तो मैं जल्दी ही इसका मजा तुम्हे चलाऊँगा। अङ्गदसिहने इसका उत्तर विनयपूर्वक किंतु हढमावसे दिया । उन्होने कहा—'आपकी जैसी इच्छा ! परत उस हीरेको तो जीते-जी मै आपको नही दे सकता। वह तो जिसकी वस्तु है, उसे समर्पित की जा चुकी है। अब उसपर मेरा कोई अधिकार नही है। यह कहकर अङ्गदसिंह लापरवाहीके साथ वहाँसे उठ गये। राजा दीनसलाहसिंह भला, उस पराक्रमशील तेजस्वी नवयवकका क्या कर सकते ये । वे अपना सा मुँह लेकर ताकते रह गये ।

इसके बाद राजा दीनमलाहसिंहने सोचा कि बिना किसी छल छन्नका सहारा लिये अङ्गदसिंहके समर्थ हाथोसे उस जवाहरकी प्राप्ति कठिन ही नहीं। असम्भव मालूम होती है ! निदान उन्होंने छल कपट, लोम लालच तथा डॉट-डपटके द्वारा किसीको बहकावेमे डालकर उससे अझदसिंहजीके भोजनमे विष मिल्वा दिया । सबसे पहले उन्होंने बड़े प्रेमके साथ अपने इष्टदेवको भोज्य पदार्थीका भोग लगाया । तदनन्तर मोजन करनेके लिये तैयार हुए । इतनेमे भोजन बनानेवाले-की बुद्धि पलटी और उसने दौडकर इनको बता दिया कि 'इसमे विप है, आप न खाय ।' पर अङ्गदर्सिंहको इस बातसे कोई मय नहीं लगा, उन्होंने बड़े विश्वासके साथ खामाविक ढगसे कहा-- 'जो कुछ भी हो, मै विषके भयसे भगवानके समर्पित हुए प्रसादका त्याग नहीं कर सकता । वस्तुतः अब यह प्रसाद विपमय नही रह गया है। अब तो यह अमृत है। यह कहकर जबरदस्ती उस थालको छीन वे एक बद कमरेमे बड़े चावसे उस सारे-के-सारे महाप्रसादको पा गये। परत भगवान्की कुपासे उस विषमय भोजनका कोई असर

अद्भदिसंह के श्रीरपर नहीं पड़ा; क्योंकि हरि-प्रसाद हो जानेके बाद वह 'विषमय मोजन' रहा ही कहाँ। बल्कि उस महाप्रसादमे तो उल्टे अद्भदिसंहके गरीरके रहे-सहे रोग भी सदाके लिये दूर हो गये।

इस घटनाके वाद अङ्गदसिंहने विचार किया कि अव सैनगढमे उनका रहना विल्कुल ठीक नहीं है; क्योंकि जर्रोका राजा ही इतना टालची और मगबद्विमुख है, वर्रोका बातावरण उनके लिये कव हितकर हो सकता है। वस, उन्होंने पुरीमे ही जाकर भगवान जगन्नाथजीको वह महार्घ हीरा समर्पित करनेका निश्चय कर लिया। अकस्मात् एक दिन वे अपने निश्चयानुसार घरसे निकल भी पहे, किंत अभी वे घरसे दो-तीन कोससे अधिक नहीं गये होगे कि राजा दीनसलाहसिंहके कानोमे यह मनक पड़ गयी। उन्होंने तुरत अपने सिपाहियोको बुलवाया और आज्ञा दी कि 'चाहे जिस प्रकार हो। तुमलोग अङ्गदसिंहसे वह हीरा छीनकर अवस्य लाओ ।' सिपाही यह सुनते ही अपने-अपने हथियारो-से लैस होकर दौड़ पड़े। अङ्गदसिंहको मला, इसकी क्या खबर थी। वे एक जगह डेरा डालकर मगवान्के ध्यानमे बैठे हुए थे । तबतक पता लगाते-लगाते दीनसलाहर्सिहकी फीज उनके पास पहुँच गयी । सिपाहियोंने अङ्गदसिंहको छलकारा और कहा कि 'यदि आप अपने प्राणोकी रक्षा चाहते हैं तो उस हीरेको हमे दे दीजिये। नहीं तो उसके बदलेमे आपका सिर काटकर राजाके हवाले किया जायगा । उनकी यही आजा है।

अद्भदिसहने विनशता देखकर उस हीरेको हाथमें लिया और भगवान जगन्नाथजीते यह प्रार्थना की कि नाथ ! मेरे जीते-जी यह हीरा राजा केसे ले सकते हैं। इस समय और कोई वश न देखकर मैं यहीसे इस हीरेको आपकी सेनामें मेंट करता हूँ।' यह कहकर उन्होंने सामनेके एक गहरे जलश्यमें उस अनमोल हीरेको फेंक दिया। सिपाही यह देखकर अनाक रह गये। उनके ऊपर अद्भदिस्क्रिके इस त्यागका बड़ा प्रमाब पड़ा। ने उलटे पैर नहाँसे लीट गये और राजाके पास जाकर उन्होंने सब हाल कहा। राजा भी इस नातको सुनकर आश्चर्यचिकत हो गये, किंतु फिर भी लोमने उनका पीछा नहीं छोड़ा। ने अपने सिपाहियोको साथ लेकर उस तालानको छान हाला, परंतु उस हीरेका कहीं उपायोंने उस तालानको छान हाला, परंतु उस हीरेका कहीं पता नहीं चला। वह वहाँ हो, तब न पता चले। अन्तमें लाचार और लिंबत होकर वे अपनी राजधानीको लीट गये।

इधर उसी रातको भगवान्ने स्वप्नमे अपने परमित्रय भक्त अङ्गदमिंहजीमे कहा—'प्यारे अङ्गद । तुमने विवश होकर जिस अनमोल रतको मेरे लिये उस गहरे जलागय-में फेका या। उसको मैंने इतनी दूरीसे ही स्वीकार कर लिया है। इस समय वह हीरा तुम्हारे इच्छानुसार मेरे रत्नहारमें सुगोमित हो रहा है। तुम जल्दी ही नीलाचलपर पहुँचो और मेरा प्रत्यक्ष दर्शन करके अपनी मनःकामना पूरी करो । इस सुखमय और सुनहले खप्नसे जागनेके वाद अद्भदिस्जीकी प्रसन्नताका पारावार न रहा । वे वार-वार अपने सौभाग्यकी सराहना करने छगे। पुरी पहुँचनेमे उन्हें देर नहीं लगी। वहाँ पहुँचकर उन्होंने भक्तमयहारी भगवान्-के मत्यक्ष दर्शन किये । उनकी भाग्यगीला ऑखोंने प्रत्यक्ष देखा कि उनके पासका वह अनमोल रत्न भगवान्के हृदयपर रलहारमे सुशोभित हो रहा है और भगवान् अपनी दिव्य मुसकराहटके साथ स्नेहपूर्ण नेत्रोंसे अङ्गदसिंहजीकी ओर देख रहे है ! अङ्गदसिंहजीने भी ऑखें फाड-फाडकर भगवान्की उस रूप-माधुरीका पान किया और षोडशोपचार-से उनकी पूजा तथा प्रार्थना की। इसके बाद तो पुरीके कण कणमे उनकी इतनी ममता हो गयी कि उन्होंने सदा उसीकी पवित्र गोदमे रहनेका विचार कर लिया। वहीं रहकर वे विद्याम्यास तथा साधु-सतोकी सेवा करने छगे और पिछली सारी घटनाओंको मूल-से गये।

कुछ दिनोंके अनन्तर इन सारी वातोका पता दीनसलाह-सिंहको चल गया। फिर तो वे बड़े ही विस्मयमे पड़कर अपनी करनीपर लिंजत हो गये। उन्होंने सोचा कि भेरे ही कारण महात्मा अद्भदिसको इतने कष्ट उठाने पड़े। अव उनकी कुपासे विद्यत रहनेमें मेरा कल्याण कदापि नहीं है।' यह सोचकर बहुत जल्दी ही दीनसलाहसिंहने पुरीकी यात्रा कर दी। पुरीमें पहुँचकर उन्होंने अद्भदसिंहका पता लगाया और उनके पास स्वय जाकर अपने सारे अपराधोंकी क्षमा माँगी। उन्होंने अद्भदसिंहसे सैनगढ पधारनेके लिये भी प्रार्थना की। भक्तवर अद्भदसिंहका दयाई दृदय अपने चचाके इस प्रस्तावको टाल न सका। वे राजाके साय सैनगढमे पधार गये। फिर तो उनके पधारते ही सैनगढकी स्थिति बदल गयी। वहाँ रामराज्य हो गया। राजा दीन- सलाहिंस भी उनके सत्सङ्गरे भगवान्के परम भक्त वन गये | उन्होंने अपनेको और अपने सारे घरको भक्तराज अङ्गदिंसिके ह्वाले कर दिया और स्वयं साधु-संतोकी सेवा तथा अपनी प्रजाको भगवान्के विविध विग्रह मानकर उनकी भलाईके कार्योमे संलग्न रहने लगे। उनकी दिनचर्या ही बदल गयी।

# भक्त राव जगतसिंहजी

( लेखक--श्रीसिरेहमळजी पचोटी )

जोधपुरमे तहसील जैतारणमे वळ्दा नामक एक ग्राम है। प्रसिद्ध राठौड़ राव दूदाजीके पौत्र राव जयमळजी थे । महाराणा प्रतापने चित्तौडका किला इन्होंके सुपुर्द कर दिया था । इन राव जयमल्जीके भाई राव चाँदाजीने वर्द्दा ग्राम वसाया था और इसीको अपनी स्वतन्त्र रियासत वनाया था। इनके पुत्र राव रामदासजी हुए और जगतसिंहजी जोधपुरके प्रथम राजा महाराजा जसवन्तसिंहजी-को अपना पूर्वज मानते थे। जगतिसहजी परम वैष्णव भक्त थे। ये राजसी ठाट छोड़कर सदा साधुवृत्तिसे रहा करते थे। सदैव भगवान् श्रीव्यामजी ( वर्ट्समे गढके अंदर श्रीमन्दिरके ठाकुरजी) की सेवामे रहते । स्वयं अपने सिरपर उठाकर तालाव या वावलीसे सेवाके लिये जलका कलसा लाते । मेवाडमे श्रीरूपचतुर्भुज भगवान्का मन्दिर इन्होने ही वनवाया था और उसकी सेवा-पूजाके लिये 'टीवडी' नामक एक गॉव अपने पट्टेमेरे अर्पण किया था, जो अवतक है । इन्हीं श्रीचतुर्भु जजीके पुजारी प्रसिद्ध श्रीदेवाजी थे। जिनके लिये मगविद्वग्रहके वाल सफेद हो गये थे।

राव जगतिंहं जीका नित्य मगवचरणामृत छेनेका नियम था। एक दिनकी वात है—जनानी ड्योढींसे एक मेहतरानी हॉडीमे रावडी छिये आ रही थी। इन्होंने मेहतरानीको पहचाना नहीं, पूछा—प्वाई! तुम्हारी हॉडीमे क्या है ?' उस दिन कुछ पाहुने आये हुए थे, उनमेसे एकने दिख्लगीमें कह दिया—इसकी हॉडीमे चरणामृत है।' इसपर रावजी चरणामृत देनेके छिये वडे आदरके साथ मेहतरानींसे आग्रह करने छगे। उसने हाथ जोडकर कहा—पम मंगिन हूँ, हॉडीमे रावडी है, चरणामृत नहीं है।' पर ये कहते ही रहे—ध्वाई! इसमे चरणामृत है—तू मुझे पिछाती क्यो नहीं।' आखिर रावजीने हॉडीका मुँह खुळवाया। देखा तो मगवान्का चरणोदक भरा है। उसपर

पवित्र मुलसीदल तैर रहा है । तव तो उन पाहुनोको बडी लजा हुई । उन्होंने अपना अपराध माना और वे क्षमा-प्रार्थना करने लगे ।

राव जगतिंहजी प्रिषद मेडतणी भिक्तमती मीरॉवाईके भतीजे लगते थे और उन्हींके उपदेशसे इनमें दृढ भक्तिके, संस्कार पड़े थे।

एक वार जव राव जगतसिंहजी जोधपुर अपनी हवेलीमे विराजते थे, लगातार सात दिनोतक वर्षा होती रही । सूर्य भगवान्के दर्शन दुर्लभ हो गये। जोधपुरमे ऐसे बहत-से नर-नारी थे, जो सूर्यके दर्शन करनेपर भोजन करते थे । घनघोर घटाओमे जब सर्य मगवानके शीव उदय होनेकी आजा नहीं रही। तव शहरके लोगोंने महाराजा जोधपुर-से प्रार्थना की कि 'आप भी हमारे सर्य है। आप हाथीपर सवार होकर सबको दर्शन दे दे, ताकि सब लोग भोजन कर सके ।' जोधपुर-नरेश स्वय व्रतके पक्के थे। उन्होंने कहा कि 'और लोग तो मेरे दर्शन करके भोजन कर लेगे, परतु मै किसके दर्शन करके भोजन करूँगा ११ अन्तमे उन्होंने निश्चय किया कि मै भक्तराज राव जगतिसहजीके दर्शन करूँगा । जोधपुर-नरेश हाथीपर सवार होकर नगरमे निकले । उधर जव राव साहेवको पता लगा, तव उन्हे सङ्कोच हुआ। वे उस समय भगवान् श्रीस्यामजीकी सेवामे थे । उन्होने कातर प्रार्थना की और महाराज जोधपुरकी सवारी वाजारतक आते-आते वादलेंको चीरकर भगवान् भास्कर प्रकट हो गये । सबने सूर्व-दर्शन करके अपनेको कृतार्थ माना । जोधपुर-नरेश भी दर्शन करके वापस छौट गये। राव जगतसिंहजीकी प्रार्थनाका यह फल देखकर सव लोग चिकुत रह गये । इन्होने अपने यहाँ पशुवध सर्वथा वद करा दिया था, जो अवतक चालू है। भगवान् श्रीश्यामजीके सामने कीर्तन करते हुए ही इन्होंने शरीर छोडकर परम धाममे प्रयाण किया था।

# भक्त नागरीदासजी और उनका परिवार

( हेखक---विद्याभूषण साख्य-साहित्य-वेदान्त-पुराण-तीर्थं श्रीव्रजवञ्चमशरणजी वेदान्ताचार्य )

ब्रह्मेन्द्रस्ट्रमुनिदेवसमर्चिताद्घि सर्वेश्वरोऽसि भगवन् पुरुषोत्तमोऽसि । कारुण्यसागर उतात्मद्यावशान्मे भूयास्त्वमेव शरणं ह्यगतेर्मुकुन्द॥

विक्रमकी १५वीं शताब्दीमे भारतके पुनीत पुण्यस्थल श्रीपुष्करारण्यपर भी दुर्दान्त यवनोका आक्रमण होने लगा था। इस अरण्यके उत्तरीय भागमे एक सलीमसाह चिस्ती (यवन फकीर) यहाँके यात्री और निवासियोको भाँति-भाँतिसे धर्मपरिवर्तनार्थ दु.ख देने लगा था।

प्रार्थनापर आर्त हिंदूजनताकी द्रवित होकर मथुरा ने श्रीनारवटी केपर तपश्चर्या पूर्ण करके श्रीपरशुराम-देवजीका वि० स० १५१५ मे यहाँ पदार्पण हुआ । आपके आते ही यवनाका वह आतङ्क अस्त हो गया । आपने एक केन्द्र श्रीपुष्करके दक्षिण तटपर वनायाः जो आज श्रीपरग्रुराम-घाट परशुरामदाराके नामसे ख्यात है, दूसरा केन्द्र पुष्करसे तीन योजन दूर उत्तरी भागमे स्थापित किया, जहाँपर प्राचीन जामदग्न्य श्रीपरशुरामकी तप खली थी। वही खल आज श्रीपरशुरामपुरी एवं श्रीनिम्वार्काचार्यपीठके नामसे व्यवहृत हो रहा है। वातावरण शान्त होते ही जनताका आवागमन गान्तिपूर्वक होने लगा । सन्निकटवर्ती भाटी और राठौड नरेग भी पीठकी उन्नतिके प्रयत करने लगे। इस प्रकार लगभग सवा सौ वर्ष व्यतीत हो गये। आचार्यश्रीकी उस समय १४० वर्षकी आयु हो चुकी यी। आप प्रतिदिन पुन्कर जाते-आते थे । उस समय इस अरण्य और आचार्य-पीठकी सुरक्षाके लिये वहाँ एक धार्मिक राज्यकी स्थापना करना आवश्यक था । अतः आपके सकल्य एव आदेशानुमार जोवपुरके वड़े राजा श्रीउदयसिंहजीके द्वितीय राजकुमार श्रीकृष्णसिंहजी सेवामे उपस्थित हुए और आचार्यश्रीका ग्रुम आजीर्वाद प्राप्तकर विक्रम सं० १६६४मे उन्होंने कृष्णगढ राज्यकी खापना की। श्रीनिम्बार्काचार्यपीठसे हेढ योजन दूर पूर्व दक्षिणकोणमे राजधानीकी नीव लग गर्नी। आचार्पपीठसे ले जाकर भगवान् श्रीमृत्य-गोपालकी प्रतिमा किलेमे पवरायी गयी। भगवान्की वही प्रतिमा इस राज्यके अवीश्वर-पदपर है और नरेन्द्र प्रधान मन्त्रीके रूपसे नीतिपूर्वक प्रजाकी रक्षा करते हैं।

राज्य-संस्थापक महाराजा श्रीकृष्णसिंहजीके समयमे राजस्थापनाके पॉच वर्ष पश्चात्मे ही उनके सरक्षक गुरु श्रीपरग्ररामदेवजी महाराज जीवित समाधि लेकर अन्तर्हित हो गये । इधर कृष्णसिंहजीको भी परमधाम प्राप्त हो गया-। उनके १०० वर्ष पश्चात् इसी राजकुलमे आदर्श मक्त राजकुमार सॉवन्तिविंहजीका जन्म हुआ, जो आगे चलकर नागरीदासजीके नामसे प्रख्यात हुए । इनका जन्म वि॰ स॰ १७५६ पौप कु० १३ को रूपनगरमे हुआ था। उस श्रीवृन्दावनदेवान्वार्यजी महाराज पीठासीन थे। होनहार राजकुमार सॉवन्तसिंहजीके आचार्यपीठमे होनेवाले सभी सस्कार मर्यादापूर्वक कराये गये । पाँच वर्षकी आयु होते ही आपको वैष्णवी दीक्षा भी प्राप्त करवा दी गयी थी, क्योंकि यह भी इस राजकुलका परम्परागत नियम था। वाल्य, पौगण्ड, किञोर अवस्थामे किये हुए आपके अनेको वीरतापूर्ण चरित्र मिलते हे; पर स्थानाभावसे उनका यहाँ 🍃 उल्लेख नही हो सकता । आपने गुरुदेवकी आशासे आचार्यपीठके सन्निकट आये हुए एक वर्वर सिंहसे मछयुद्ध-कर उसका शिकार किया और गुरुभक्तिका सुन्दर आदर्श प्रकट किया । उस समय लिया हुआ आपका चित्र कृष्णगढके राजमह्ज और यहाँ आचार्यपीठमे विद्यमान है। एवं 'सिंहकी निकार' नामक एक कविताबद्ध प्रस्तक भी है। जो मुद्रित भी हो चुकी थी।

फिर वि० स० १७७७ मे मानगढ-नरेन्द्रकी राजकुमारी-के साथ आपका विवाह हुआ । पिताके आज्ञानुसार आप राज-काज भी करते थे, परंतु वह केवल इसी हेतुसे कि पिताजीको राजकी देख-भालका कप्ट न हो । वास्तवमे इनका चित्त सासारिक प्रपञ्चोसे हटा हुआ था। इसी समय अ श्रीगुरुदेवने मगवान्के गुणानुवादोपर कविता-रचना करनेकी आज्ञा दी। गुरुकी आज्ञा गिरोधार्यकर—सर्वप्रथम वि० स० १७८० मे आपने एक ४५ छन्दोकी 'मनोरथ-मंजरी' नामक पुस्तक लिखी। इमके अनुशीलनसे आपके मनोमावोंका स्पष्ट पता लग जाता है।

कव वृदावन घरिन में, चरन परेंगे जाय। लोटि धृरि धरि सीस पर, कछु मुखह मै खाय॥ जमुना तट निमि चाँदनी, मुमन पुरित में जाय। जब एनाकी होय हीं, मीन बदन टर चाय॥

क्मी उन्कट ललमा है ! यह मनोग्य मझरी ही आगे चलकर अनेका अन्यांके रूपमे परिणत हुई, जिनका कारानुमार रचनाकम इस प्रकार है-मनोरयमञ्जरी (१७८०), ग्लिक्स्टावर्ल (१७८२), निहारचिन्त्रका (१७८८), निकुखविन्यम, ब्रजपाबा, भनितार (१७९४), पारापणविधियकाः, कल्विराग्यवह्हरी (१७९९), गोपी-प्रेमप्रमाश ( वि० स० १८०० ), वर्जवेङ्गण्टतुला (१८०१), भक्तिमगदीतिमा (१८०२), फागविहार, युगल्भिक्तविनोट (१८०८), वालविनोटन, वनविनोट ( १८०९ ), मुजनानन्द्र, तीर्यानन्द्र ( १८१० ) और वन-जनप्रशंसा (१८१९)। इन अठारह ग्रन्योमं रचनाकालका निर्देश मिरना है। हुछ छेजकोंने श्रीनागरीदामजीके इन अठार त्रन्योंने ही दूसरे-दूसरे ५५ व्रन्थोंका भी समावेश कर दिया है और 'वेन-विराम' एव 'गुप्तरमप्रकाश' इन दो पुन्तको अप्राप्य लिखकर ७५ मी सख्या पूर्ण की है। परंतु ऐसा माना जाना है कि इन नागरीवासजीसे पूर्व भी तीन नागरीवाम नामके कवि और हो चुके है। इन सबकी रचनाओंमे कीन रचना कीन-ने नागरीदायजीकी है--इसका निर्णय करना बहुत कठिन है। परंतु इनके समयके मि ब्रेने-वाले उपर्युक्त अठारह ग्रन्थ निश्चित रूपमे इन्हीं नागरीदाम-जीके हैं। वि० ७० १८०५ में आपके पिता औराजिंग्हजीका म्बर्गवास हुआ । अतः वाप्य होकर आपको राज्यासन ग्रहण करना पड़ा । फिर वि० म० १८०८ में आपने लबी तीर्ययात्रा करनेको प्रस्थान किया । छोटेयहे रम्य तीयाकी यात्रा करते हुए श्रीवृन्दावन मयुराकी यात्रा करके आपने श्रीगोवर्डन-राघाङ्गण्डमं म्नान किया और वहाँपर अपने प्रमाचार्य श्रीश्रीनिवासाचार्यजीकी वैठकके दर्शनकर रात्रिकी वहीं निवास किया । उस समय वशीदासजी वहाँके पुजारी थे, जो श्रीरूपरिकर्जीके पदोंका सुन्दर कीर्तन किया करते थे । श्रीनागरीटायजीको उनके पद यहे अन्छे छगते ये-आनन्दाह्रादमे समयका भान नहीं रहता था-

> चार जाम विनर्ड निमा, वसीष्ठाम निकेत । रूपार्मिक रम कींग्तन, मयो प्रेम की खेन ॥

ये रूपरिकर्जी ३५ वें श्रीनिम्वाकांचार्य श्रीहरि-व्याखदेवाचार्यंजीके शिष्य थे। श्रीनागरीदासजीकी कवितामें इन्हीं दोनों महानुमार्थाकी मरणि मिछती है। यत्रीप तीर्ययात्रामे आप राजधानीमे लीटे, तथापि यहाँ आते ही आपके चित्तमे वराग्यने तीवता धारण कर ली। आपकी उन समय ५४ वर्षकी आयु हो चुकी थी। यानप्रसाथमके मी चार वर्ष बीत चुके थे। यत्रीप राजगहीपर बैटे केवल पाँच ही वर्ष हुए थे, फिर भी जिसका चित्त भगवान् वजेन्द्रनन्दनकी रूपमाधुरीमें लग गया, वह फिर टधर केंन लग मकता था। आपकी बुन्टाचनवासकी उत्कट लाल्सा टिन्नात बढ़ने लगी। उनकी शीघ पूर्ति न होनेसे इनके मनमें कैसे-केंने भाव आते थे—सी देरिये—

त्रत्र में हैं है जटत दिन, किते दिये हो खोय।

थनके अबके कहत ही, वह थनके कब होय॥

गान यह वह देत ही, दिन म लाव करोर।

पा काहू को नाहि वे मैंचत अपनी ओर॥

जहाँ करह, तहाँ सुप्र नहीं, कजह मुगन को मूल॥

संगी करह दक रान में, रान करह को मूल॥

में या मन मृढ तें, दगत रहत हो हार।

वृद्यान नी ओर तें, मिन कनहें फिर जाय॥

देन न मुन हरि मिन सो, सकल मुगन को सार।

कहा मयो नृष्टु मयो, दोक्त जम वगर॥

इस विज्ञान एक मुख्य कारण था कि इस समयतों चाहे जिसी भी कारणसे हो, मेरा मन श्रीवासमें लग रहा है। पर मन वडा चक्क है, ऐसा न हो कि कहीं यह दूसरी ओर लग जाता। अने, ये चाहते थे कि जितनी शीतताने हों सके, अब श्रीवामको चल देना चाहिये—

श्रीर मीन देर्में न अब, देखीं बृन्दा मीन । हरि से सुपरी चाहिय, मत्रही बिगरें क्या न ॥

इन विकरतामें ही तीन-चार वर्ष व्यतीत हो गये। आपने विरक्तवेप छेनेका निश्चम कर लिया। अव यह विचार उत्पन्न हुआ कि विरक्तवेप किनमे छं, म्योकि उन समय आपके दीआगुरु श्रीवृन्दावनदेवजी तो धराधामपर ये नहीं। ये वि० १८०० में ही परमधामवासी हो गये ये, उनकी गदीपर श्रीगोविन्ददेवजी थे। वे उन समय तीर्याटनमें पयारे हुए थे। उन आचार्यश्रीके अविकारी श्रीमोहनदेवजी बड़े उचकोटिके सत थे, वे उन समय वजवाममे रहते थे, इनको यह चिन्ता छगी हुई थी कि—मानुष सिर रिन जनम्यो तब को, देव पिनर किन मृतन एवको। हिर को अनन्य सरन जब होय, छूटे रिन मंदह न कोय॥ (वै० सार)

कव भगवान् श्रीमुकुन्दके अनन्यशरण होकर मैं समस्त ऋणोरे मुक्त होकें १ ये सब कुछ छोड़कर केवल प्रेमभक्तिकें भिखारी थे।

केऊ करें विष्णु सेव, केऊ पूजें देवी देव, केऊ चाहे मुक्ति, केऊ उदर निवासना । आठो सिद्धि नवों निद्धि चाहत अनत जन, केऊ चाहें पुत्र, केऊ निरघट नासना ॥ मेरे वेई देव सत उज्ज्वरु तिरुक कीन्हें, मीने रस उज्ज्वरु औ जुगरु टपासना । नागर निहोरि करि जोरि मॉगी तिन पै तै, देह प्रेममक्ति औ छुडाय विष वासना ॥

अतः आपने तुल्सी-गोपीचन्दनधारी प्रसिद्ध सनकः सम्प्रदायान्तर्वतीं युगलमूर्ति-श्रीराधाकुण्णोपासक एवं श्रीमुकुन्द तया गोपाल-अष्टादशाक्षर मन्त्रके उपदेष्टा श्रीमोहन-देवजीसे विरक्तवेप लेनेका निश्चय करके, वि० सं० १८१४ आखिन गु० १० को अपने राजकुमार श्रीसरदारसिंहजीको राजगद्दीपर वैठाकर ग्रुम एकादशीके दिन वृन्दावनको प्रस्थान कर दिया। वह उनका आदर्श प्रस्थान था। वृन्दावन पहुँचकर उन्हीं श्रीमोहनदेवजीसे यमुनातटपर आपने विरक्त-वेष लिया । उस समयका चित्र कृष्णगढके खजानेमे तथा आचार्यपीठपर भी विद्यमान है। पहलेके पदोमे आपने धाम और गुरुदेवकी एक 'श्रीवृन्दावन' नामसे वन्दना की है, किन्तु विरक्तवेष लेनेके पश्चात् 'श्रीमोहन गुरु वन्दी' इस प्रकारसे की हुई वन्दनाके आपके पद उपलब्ध होते हैं। ये पहले वृन्दावन जाते, तव इन्हे बड़े नरेश मानकर कई सत इनसे मिलनेमे सकोच करते थे, किन्तु अव तो 'नागरिदास'का नाम सुनते ही सतोके झंड के-झड आने लगे---

सुनि ब्यौहारिक नाम कौ ठाढे दूर उदास । देखि मिले मरि नैन सुनि नाम नागरीदास॥

श्रीवृन्दावनमे समागत सतोके सम्मानार्थ आपने एक आश्रम और एक क्षेत्र स्थापित किया, जो आजकल नागरीदासजीका घेरा और नागरीदासजीके क्षेत्रके नामसे विख्यात है। यह क्षेत्र उनके परमधामवास होनेके पश्चात् भी १७५ वर्णोतक चुलता रहा । आपने जो उपासनागृह वनाकर उसमे श्रीनागरिविहारी ठाकुरकी प्रतिष्ठा करवायी थी, वह मन्दिर वृन्दावनमे श्रीनागरिदासजीकी कुझके नामसे प्रसिद्ध है। सेवाकुझ दानगलीके छोरपर ही है। उसकी सेवा-पूजादिकी व्यवस्था आचार्यपीठकी सोरसे चलकी है।

वि॰ स॰ १८२१ में चृन्दावनमें ही आपने व्रजरज ( मुक्ति ) प्राप्त की।

#### श्रीनागरीदासजीका परिवार

पिता—आपके पिता श्रीराजसिंहजी भी परम भगवद्भक्त थे, उनकी भावनाएँ उनके रचे हुए 'बाहुविलास', 'रुक्मिणीचरित्र' आदि ग्रन्थो और राजकी तवारीखोंसे ज्ञात होती है।

माता—जन्मदात्री माताके ज्ञान्त होनेपर इनके पिता श्रीराजसिंहजीने दूसरा विवाह लवाणि (जयपुर) नरेश आनन्दरामजीकी राजकुमारी श्रीवजकुमरीजीसे किया। यह विवाहसम्बन्ध वि० स० १७७६ के आस-पासमे हुआ था।

श्रीनागरीदासजीकी इन विमाता श्रीवज्ञुमरीजीको आचार्यश्रीसे मन्त्रोपदेश प्राप्त हुआ था। इस बातका वे स्वयं अपने रचे हुए प्रन्थोमे उल्लेख करती हैं। इन्होंने अद्वाईस वर्णतक पतिदेवकी सेवा की और उनकी आजाके अनुसार शास्त्रावलोकनके साथ-साथ भगवदुपासना की। आपको एक कुमार और एक सुता—ये दो रक्त प्राप्त हुए। वह सुता सुन्दरकुमरीके नामसे आदर्श भगवद्रक्ता हुई। श्रीवज्ञुमरीने १८०५ से भगवद्गुणानुवादरूप काव्य-रचना आरम्भ की। इनके द्वारा रचित कार्व्योमे पहला श्रीमद्भागवतका पद्यानुवन्ध है, जो २५००० दोहोमे पूर्ण हुआ है। दूमरा काव्य श्रीमद्भगवद्गीताका पद्यानुवाद है, यह भी लगभग १ सहस्र दोहा-छन्दोमे पूर्ण हुआ है। राजमिहलाओमे यह सुकार्य सबसे प्रथम ही मानना चाहिये।

श्रीवजदासीका यह भागवतका पद्यानुवाद ग्रन्य वि॰ स॰ १८१२मे पूर्ण हुआ। इनके सेव्य ठाकुर श्रीनिम्बार्काचार्य-पीठमे ही विराजमान कर दिये गये थे । उनका नाम 'वॉकेजी' है।

वहिन—श्रीनागरीदासजीकी वहिन श्रीसुन्दरकुमरी भी उसी भाँति आदर्श हरिभक्त हुई। इन्होंने भी उपासना-रहस्यके वारह प्रन्य रचे हैं। उनके अतिरिक्त एक भित्र-शिक्षा' नामक २७५० दोहोका ग्रन्थ बनाया। यह इनकी अन्तिम रचना वि० स०१८६२ में पूर्ण हुई थी। इस प्रन्थमें श्रीहस भगवान्से आरम्भकर तत्कालीन श्रीसर्वेश्वर-रारणदेवाचार्पजीतक होनेवाले आचार्योंका इतिवृत्त है। ९१ वर्षतक निरन्तर प्रभु-आराधना करके श्रीवृन्दावनमें ही हन्होंने श्रीर छोड़ा। केक्षीषाटपर हनका हनाया हुआ

मन्दिर आजकर खींचीवाठी कुज़के नामसे खंडहर रूपमे विद्यमान आचार्यपीठके ही अवीन है । इनका विवाह राघोगढके सींची-नरेन्द्र श्रीवलमहिमेंहजीसे हुआ था। इनकी एक रचना देखिये---

चेटक लाय सुमाय कियो निज चेरो यहै मन मेरो अमानी। ऐसी करी पुनि कैसी घरी चिन, होन चली अब जान अजानी॥ आन विघान तें आन परी मोहि है गित रावरे हाय विकानी। -देिसयो लाऊ निवाह सलाह सो हुन किसे उपहास कहानी॥

पुत्री-श्रीनागरीदासजीकी चौथी सन्तित वाई श्रीगोपाल-कुमरी हुई । इन्होंने भौतिक देहधारी पितको अङ्गीकार न करके दिन्य विग्रह भगवान्को ही अपना पितदेव माना और आमरण नैष्ठिक तत रखकर भगवान्की आरावना की । वन्य है इस भक्त परिवारको ।

पौत्री--श्रीनागरीटासजीकी पौत्री वाई छत्रक्रमरी हुई। इन्होंने 'भ्रेम-विनोद" नामक एक सुन्दर भाषापद्योंका अन्य निर्माण किया। इनकी भक्ति-भावना और गुरुदेव तथा समय आदिका परिचय इस अन्यके अवलोकनने ही हो सकता है। रचनाकाल वि० स० १८४५ है।

दासी--श्रीनागरीदासजीकी 'वनीठनी' आदि नामो-

वाली दासी भी अनन्य भगवद्रक्ता थी। उसने अपनी किवतामे 'रसिकविदारी' की छाप लगायी है। श्रीनागरीदास-जीके विरक्त होनेपर यह भी विरक्त वेप धारणकर श्री- चन्दावनमे निवास करने लगी। वही भगवान्की आराधनामे तिलीन रहा करती थी। श्रीनागरीदासजीके श्रीर छोड़नेसे कुछ कालके पश्चात् ही इसने अपना भौतिक शरीर छोड़ परमवामकी प्राप्ति की। श्रीनागरीदासजीकी समावि (स्मारक चिह्न) के निकट ही इसका स्मृतिचिह्न है। उसमे इसका निधनकाल वि० स० १८२२ लिखा हुआ है।

सिकटवर्ता—श्रीनागरीदासजीके जितने भी सिक्कटवर्ती ये—प्रायः सभी भक्त ओर किव ये। आनन्दघन आपके घिनछोमें ये, जो एक महाकवि भक्त हो गये हैं। इस भक्त परिकरके इतिवृत्त-सम्बन्धी विपयोंपर यहाँ स्थानाभावसे अत्यन्त ही स्थम प्रकाश डालकर इतना ही कह देना पर्याप्त समझते हे कि जसे एक चन्दनका वृक्ष समस्त वनस्य तक्वरोंको सौरिभत कर, देता है, वैसे ही इस भक्त परिकरने इस प्रान्तके प्रत्येक परिवारको भिक्त-सका आस्वादन कराकर स्वके मानस-मन्दिरोंम प्रकाशका विस्तार कर दिया था।

# ठाकुर किशनसिंह

CENTER SEE

बीकानेर-राज्यान्तर्गत गारवदेसर एक ताजीमी ठिकाना था । भक्त किदानसिंहजी वहीं के ठाक़र थे । ठाक़र साहव श्रीम्रलीधरजीके बड़े भक्त ये। जनतामे प्रतिद्व है कि उनको प्रत्येक दिन पूजनके पश्चात् सवा मासा सोना भगवान्मे मिला करता या और वे उक्त सोनेको नित्य ब्राह्मणोंको दान कर दिया करते थे । अग्राविव मूर्तिके अधरोष्ठपर सोनेका चिह्न है। एक दिन ठकुरानी साह्याने हठ करके सोना अपने पास रख लिया था। उसके वाद मूर्तिद्वारा सोना प्राप्त नहीं हुआ । ऐसी ही अनेक वार्ते उनके सम्बन्धमे जनताद्वारा मुननेमे आती हं। उनमेसे कुछका पाठकोंको परिचय कराया जाता है । सम्भव है आजक को वैज्ञानिक विद्वान् इन बातींपर विश्वास न करे । परतु जो भगवान्के भक्त है। उनके हृदयमे इनका अक्षर-अक्षर प्रेम और भक्तिका उद्रेक उत्पन्न किये विना न रहेगा, क्योंकि भगवत् प्रभावकी ये वाते जितनी भक्तलोग समझते हैं, उतनी और कोई नहीं। ठाकुर माहब ईश्वरकी श्रपथका बहुत मान रखते थे।

यहाँतक कि कई वार दुष्ट प्रकृतिवालोने उनको श्रापथ दिलाकर घोखा देनेका भी प्रयत्न किया था।

एक वार कुछ चोरांने उनको यह शपथ दिला दी थी कि 'ठाकुर साहव । कॅटोको ले जाते हैं । यदि आपने किसीसे कहा तो आपको भगवान्की आन (शपथ) है।' ठाकुर साहवने किसीसे नहीं कहा, परतु चोर कॅटोंको तमाम रात दौड़ाकर सबेरे वापिस उसी गॉवके पास आ गये। प्रातःकाल चोरोंने पूछा 'यह कौन-सा गॉव है ' लोगोंद्वारा गारवदेसर सुनकर उनको वहुत ही आश्चर्य हुआ और पकड़े जानेके भयसे वे कॅटोंको वहीं छोड़कर भाग गये।

एक साल गारबदेसरके चारो ओर सभी जगह वर्षा हो गयी थी, परत वहाँ एक चूँद भी नहीं पड़ी। इससे ठाऊर साहबने कहा कि——

सौ कोसॉ विजली खि<u>च</u>ें, यामें वृण सदेह । किसना की तुसना मिटैं, जो ऑफ्ण नरसे मेह ॥ भगवान्ने उनकी प्रार्थनापर तुरंत ध्यान दिया । उसी समय बाटलोंकी घटा छा गयी और अच्छी वर्पा हुई ।

एक बार ठाकुर साहब किसी यात्रामें महाराजा साहबके साथ जा रहे थे। राहमे पूजाका समन हो जानेसे ठाक्रर साहब कपडा ओढकर घोड़ेगर ही मगवान्की मानसिक पूजा करने लगे । पूजामें आर भगवान्को दहीका भोग लगानेकी तैयारी कर रहे थे। इसी वीचमे महाराजा साहबकी दृष्टि उघर पड गयी । महाराजा साहबने दो-तीन वार पुकारकर कहा, भीकानसिंह । नींद ले रहे हो क्या ?? ठाक्कर साहब पूजामे मझ थे। उनको महाराजा साहबका पुकारना सनायी ही नहीं पड़ा । इससे महाराजाने रुष्ट होकर अपने घोडेको उनके घोडेके पास छे जाकर उनका कपड़ा र्खीचकर दर कर दिया । फिर महाराजा साहवने उघर दृष्टि डाढी तो उन्हें वडा ही आश्चर्य हुआ, क्योंकि घोडे और काठी सवपर दही ही-दही फैला हुआ था। उन्होंने ठाकुर साहबसे पूछा, 'किशनसिंह! यह क्या है " कुछ समय तो ठाकुर साहव चुर रहे, परंतु महाराजा साहबके अधिक आग्रह करनेपर उन्होंने स्पष्ट बता दिया कि 'महाराज ! मै मानितक पूजनमें भगवान्को दहीका भोग लगा रहा या, पर आरके वस्त्र खींचनेसे में चीक उठा । अकसात् हिल जानेसे मेरा मानस दही गिर गया । वही दही भगवान्की छीलासे प्रत्यक्ष हो गया माल्म होता है। यह सुनकर महाराजा साहबने गहद होकर उनसे कह दिया-प्थाप घर चले जार्ने और भगवानुका भजन करें।

एक वार सरकारी वकाया देनेमे देरी होनेसे इनपर महाराजा साहवने दृष्ट होकर कहा—'किशनसिंह । यह ठीक नहीं है, समयार सरकारी लगान जमा हो जाना चाहिये।' ठाकुर साहबके मुँहसे निकल गया—'दीवालीतक ठहरिये, आपके रुपये जमा करके ही में टीवालीका पूजन करूँगा। यो कहकर ठाकुर साहब घर लीट आये। परंतु समयर रुपने इकहे न हो सके। टीक दीवालीको सन्ध्यातक उन्होंने इघर-उघरसे जुटाकर रुपये एकत्र किये। पूजन करनेका समन्र हो जानेसे भीतरने आदमी बुलाने आया, पर वे बिना ही पूजन किये रुपये लेकर घोड़ेपर सवार हो गये और सुबहतक साठ मील चलकर बीकानेर पहुँचे। महल्मे उनको देखते ही महाराजा साहबने उनने पूछा—'किश्चनिम्ह । तुम कल ही जानेवाले थे न ? क्या वात है ? गये कैसे नहीं ? रातको तुम्हारी तवीयत तो नहीं विगड़ गयी ? महाराजा साहबकी वार्ते सुनकर टाकुर साहबने कहा—'अन्नदाताजी! में तो अभी-अभी रुपये जमा देनेके लिये सीधा गाँवसे चला आ रहा हूँ। में कल ,यहाँ था ही नहीं, आपको किसी दूसरेकी वातका ध्यान रह गया होगा।'

यह सुनकर महाराजा साहवने कहा, 'मुम क्या कहते हो १ अमी रुपये जमा कराने आये हो १ रुपये तो तुमने कल ही जमा करा दिये थे ।'

ठाकुर साहवने जवाव दिया— 'नहीं अन्नदाता। में तो कल गाँवमे ही था। आप यह क्या फर्माते हैं ?' अन्तमें महाराजा साहवने रोकडमे जमा किये हुए रुपये और उनके हस्ताक्षर दिखाये। उनको देखते ही टाकुर साहवकी ऑखे प्रेमाश्रुसे भर गर्या और उनके मुँहसे केवल इतना ही निकला—'हॉं, हस्ताक्षर तो मेरे-जैसे ही हैं।' ठाकुर साहव अपने मगवान्की लीलाको समझकर गढ़द हो गये। वीकानेर-नरेश भी भक्तकी महिमा और भगवान्की भक्त-वस्तलता देखकर मुग्ध हो गये। ठाकुर साहवने लीटकर मगवान् मुरलीधरजीका मन्दिर वनवाया, जो अभीतक उनकी कीर्तिको बढ़ा रहा है।

# भक्त-वाणी

त्वन्मन्त्रजाप्यहमनंतगुणाप्रमेय सीतापते शिवविरिश्चिसमाश्रिताङ्ग्रे । संसार्रीसंधुतरणामलपोतपाद रामामिराम सततं तव दासदासः ॥ —धुतीक्ण (अ०रा०३।२।२७)

हे अनन्तगुग अप्रमेय सीतापते ! मै आपका ही मन्त्र जपता हूँ । हे अभिराम राम ! आपके चरण संसार-सागरसे पार करनेके स्थिये सुदृढ जहाजरूप हैं, शिव और ब्रह्मा सर्वदा उनकी सेवा करते हैं । हे नाथ ! मै सर्वदा आपके दासोंका दास बना रहूँ ।

#### भक्त रामदास

भक्त रामदाम द्वारकासे सात कोसकी दूरीपर उाकोर नामक गाँवमे रहते थे । 'रणछोड़' भगवान्के मन्दिरमे प्रति एकादशीको जागरणः कीर्तन आदि उत्सवका आयोजन होता था। उसमें वे नियमपूर्वक सम्मिलित होते थे और भगवान्के दर्जनसे अपने तनः मन और बुद्धिको पवित्र करते थे। भगनान् 'रणछोड़' ने एक बार उनके सामने प्रत्यक्ष प्रकट होकर कहा - 'तुम वृद्ध हो चले हो। तुम्हे सात कोस आने-जानेमें जो कप्ट होता है। वह मेरे लिये नितान्त असस है। भक्त रामदान तो भगवान् की रूप माधुरीते छक्तेमें इतने तस्लीन हो गये कि उन्हें बाह्मजन कुछ रहा ही नहीं। आने-जानेके प्रधनने उनके मिला करो कुछ चिन्तित ही नहीं किया । भगवान्ने कृपापूर्वक उन्हें दर्शन दिया। इस बातको सोच सोचकर वे प्रेम विद्व हो रहे थे। भगवान्के अन्तर्धान होते ही उनके वियोगमें प्राण छटपटा गये। अङ्ग-अङ्ग विहरने लगा। अव तो उनका निश्चय और भी दृढ हो गया, वे समस्त सुर्योंको तिलाञ्जलि देकर दूने उत्साहसे जागरण-महोत्सवम आने लगे । वे किसी भी मूट्यपर जागरणका आनन्द छोड़नके हिये अपने आपको समर्थ न पासके।

एकादशी-रामदासका भगवान्से भक्त जागरणमे आना और न सटा गया। भक्तको सुप्त और आनन्द देनेके लिये उन्होंने रामदासभे उफ्तोर चलनेका निश्चय प्रकट किया। भगवान् तो मञ्ची निष्ठा और प्रेमके भूरो होते हैं। उन्हाने रामदासको गाड़ी लानेकी सम्मति दी और कहा — भेरे विमहको ॲक्वारम भर उसमे लिटा देना और यथाशीष्र ही डाकोर पहुँचनेका प्रयत्न करना ।' दूसरी एकादशीके जागरण अवसरपर रामदास द्वारकामे गाड़ी हे गये, उनमी युद्धावस्थारे किसीने उनपर सन्देह नहीं किया । द्वादशीकी रात आधी बीत चुकी थी। द्वारकावासी और मन्दिरके पुजारी तथा अन्य सेवक आदि नींदर्भी गहरी और मीठी लहरोंमें वह रहे थे। सारा जा-सारा वातावरण नीरव और ज्ञान्त या । रामदाम अपने रौभाग्यपर फूले नहीं समाते ये, भगवान्के आतिथ्यका आनन्द सोच सोचकर वे प्रतिक्षण कुछ और से और होते जा रहे थे । मन्दिरका पट अचानक खुळ गया । वे मन्दिरमें पहुँच गये। थोड़े ही परिश्रमक्षे भगवान् उनकी गोदमें आ गये, भगवान्ने प्रसन्नतापूर्वक अपने चिन्मय मादक स्पर्शसे भक्तकी जन्म-जन्मकी तपस्या सफल कर दी । गाड़ी द्वारकासे बहुत दूर निकल गयी। रामदास ग्रम ग्रमकर कीर्तन करते ये और भगवान् भक्तके सरक्षणमे सात कोसकी यात्रा पूरी कर रहे थे।

सबेरा होते ही लोगोंने रामदासका पीछा किया। भगवान् भास्करकी सुनहली किरणे पूर्वदिशाके अञ्चलमे विहार करने-वाली ही थीं कि रामदासने देखा कि कुछ लोग पीछा कर रहे हैं। उनके मस्तकपर पसीनेके कण बिदार गये, वे किसी अनहोनी और भीषण घटनांसे रह-रहकर आशिद्धत हो उठते थे। कभी प्रभुका श्रीविग्रह प्रेमभरी दृष्टिसे देख लेते तो कभी गाड़ीको तेजीसे आगे वढा देते । उन्हें पूरा पूरा विश्वास था कि प्रभु जो कुछ भी करेंगे, उमीमे मेरा परम कल्याण है। पीछा करनेवाले थोड़ी टी दूर रह गये थे; पर भक्तने भगवानुको जगाना उचित नहीं समझा, उन्ह तो विश्वास था कि भगवान् गाड़ीपर लेटते ही सो गये । उन्होंने सोचा कि पीछा करनेवाले मुझसे भगवान्को छीन लेगे और प्रभु नींद्रका सुरा लेते द्वारका-मन्दिरमे प्रवेश करेगे; उससे अधिक तो कुछ होगा नहीं। पर भगवान्की लीला शक्ति तो जाग टी रही थी । मक्तभयहारी रासविहारीने करा---'तुम मुझे सामनेकी बावलीम छिपा दो और जब पीछा करनेवाले चले जायँ, तर गाइभिं रखकर डाकोर ले चलना ।' रामदासने उनकी आशाका पालन किया। पीछा करनेवाले पुजारी आदि आ पहुँचे, बिना कुछ पूँछ ताँछ किये टी उन्होंने रामदासको मारना आरम्भ किया । भगवान्की लीला शक्तिने भक्त रामदासकी दृढ निष्ठा और धेर्य-परीक्षाकी महिमा प्रकट करनेके लिये दुष्टोंको अपनी मनमानी करने दी, पर उन्हे दण्डके टी माध्यमसे भक्तके गरीरका स्पर्ग मिल चुकाथा अतः उनका विवेक जाग उठा । गाड़ीमे भगवान्का श्रीविग्रह न पाकर उनके पश्चात्तापका पाराचार उमइ आया, उन्होने महापापसे भी भीषण भक्तापराध कर डाला था। उन्होने देखा कि वावलीका पानी किसीके खूनसे लाल हो गया है। सत्सङ्गका प्रमाव तो मनपर था ही, भगवान् की लीला-शक्तिने अपना काम किया, वे प्रभुका विग्रह बावलीसे बाहर निकालकर अपने कियेपर पछताने लगे ।

भगवान्ने दर्शन दिया, भक्त रामदास प्रभुके घायल श्रारीरको देखकर कॉप उठे। मेरे कारण उन्हे इतना कष्ट सहना पडा । उनका हृदय हाहाकार कर उठा। भगवान्ने कहा—'मेरा भक्त मुझे मेरी आजासे ले जा रहा है। मैं तुम्हारे सम्पर्कमे अत्र नही रहना चाहता। मेरी दूसरी प्रतिमा, जो अमुक स्थानपर है, मन्दिरमे स्थापितकर भक्ति और प्रेमसेअपना अन्त करण पित्रत्र करो, इस महान् अगराध-का यही प्रायिक्षत्त है।' भगवान्ने रामदासको आजा दी— 'मेरे तौलके बरावर उन्हे सोना दे दो।' मक्त अपनी दरिद्रता और असमर्थतापर कॉप उठे। उनकी स्त्रीके कानकी वाली पउड़ेमे रक्खी गयी, पलडा भारी हो गया, प्रतिमा उसकी तौलमे हलकी हो गयी। पुजारी तथा अमक्त दुष्टअपना-सा मुँह लेकर नौ-दो-ग्यारह हो गये। भगवान्-ने भक्तकी इज्जत रख ली। भगवान् 'रणछोड़' उसी दिनसे 'आयुधछत' की उपाधिसे विभूषित हुए। अभीतक उनके घावपर पट्टी बॉधी जाती है। भक्तवर रामदासकी भक्तिकी महिमाका बखान तो भगवान् 'रणछोड़' की लीला-शक्ति ही कर सकती है।

#### 

### भक्तवर पीपाजी

( लेखक---प० श्रीरामनिवासजी शर्मा )

पीपाजी भगवान्के सिद्ध भक्त थे। जिस समय आचार्य-प्रवर रामानन्दजी समस्त भारतको अपने परम भागवत शिष्य अनन्तानन्द, कबीर, रैदाम आदिके द्वारा राममिक्त सुधाका रसास्वादन करा रहे थे, भक्तप्रवर पीपाने 'गागरोन' गढमे जन्म लिया। अपने प्रदेशके शक्तिशाली राजाओमेसे वे एक थे। उनके ऐश्वर्य, पराक्रम और शक्ति तथा समृद्धिकी कहानी घर-घरमे कही जाती थी। भगवान्के भक्त झोपड़ी और राजप्रासाद दोनो जगह मिलते है। भगवान् जिन्हे प्रसन्नता-पूर्वक अपना लेते है, वे ही उनकी गौरवमयी भक्तिके अधिकारी हो जाते है।

भाग्यसे गागरोनगढमे कुछ सत आये। राजा पीपाने उसके खाने-पीनेका सामान भिजवा दिया। यथाशक्ति स्वागत-सत्कार किया, पर दर्शनके लिये न गये। सतोको राजाके इस विचिन्न चिरत्रसे वडा आश्चर्य हुआ। उन्होंने भगवान्से पीपाजीके बुद्धिसुधारकी प्रार्थना की। सतोकी वाणी प्राली किस तरह जा सकती थी। म्वप्नमे देवीने भगवान्की भक्तिकी प्रेरणा दी और काशी जाकर आचार्यप्रवर परम रामभक्त रामानन्दकी शरण लेनेका आदेश दिया। आधी रात वीत चुकी थी, राजाको एक पलके लिये भी कल न पडी। मुख्य दरवाजा खोलकर उन्होंने महामायाके मन्दिरकी ओर पैर वढा दिये, पहरेपर सैनिक जाग उठे। राजा कभी इतनी रातको मन्दिरमे नहीं जाते थे। सारे नगरमे हलचड मच गयी। राजाने महामायाकी चरणधूलि ली।

पीपाजी कागी आ पहुँचे । भगवान् विग्वनाथकी राजधानीके सांचिक वैभवने उन्हें जो मानसिक शान्ति दी। वह पहले कभी नहीं मिळी थी । उन्होंने गङ्गामे स्नान किया । इदय गुरुदर्शनके लिये पूर्णरूपसे उत्सुक था । वे रामानन्द-जीकी कुटीपर आ गये । उन्होंने आचार्य रामानन्दजीके दर्शनके लिये आदेश माँगा । खामी रामानन्दने कहलवाया— हम राजाओंसे नहीं मिलते ।

पीपाजीको तो विवेक प्राप्त हो चुका था—संतकी निवास-भूमिका प्रभाव पड़ चुका था । उन्होंने राजसी वेश-भूपाका त्याग कर दिया। राजा पीपा रक हो गये, कगाल हो चले । परीक्षा पूरी नहीं हो पायी । स्वामीजीने उन्हे कड़ी कसौटीपर कसना चाहा। उन्होंने आजा दी- 'कुएँमे कूद पड़ो।' जिनके पद पङ्कजपर पीपाजीका मस्तक नत होनेके लिये सर्वेखकी वाजी लगा चुका था, उनकी आजाकी अवहेलना होती ही किस तरह। वे कृदने जा ही रहे थे कि शिष्योंने उनको पकड़ लिया, उनके आत्मनलकी परीक्षा हो चुकी । आचार्यने उन्हे दीक्षा दी । उनके आदेशसे वे गागरोनगढ वापस आये । साधु-सेवा और राजकार्यमे उनके समयका सदुपयोग होने लगा । कुछ दिनो बाद गुरुविरह उनके लिये असहा हो चला । उन्होंने रामानन्दजीको गागरोनगढ आनेका निमन्त्रण दिया । आचार्यप्रवर चालीस भक्तोके साथ आये । इस पवित्र यात्रामे सत कबीर और रैदास आदि भी उनके साथ ये। राजा पीपाने स्वामीजीकी पालकीमे कथा लगायाः ठाट-बाटसे शोभायात्रा निकाली । गागरोनगढको पवित्र करनेके बाद रामानन्दजी महाराजने द्वारका जानेकी इच्छा प्रकट की । पीपाका मन उनमे पूर्ण आसक्त था । वे साथ छोड़ना नहीं चाहते थे। वे भी द्वारकाके लिये

पहें । उनकी बारह रानियोने भी साथ जाना चाहा, पर केवल रीतामहचरी ही जा सकी । यद्यपि पीपाजी उन्हें साथ ले चलनेक पक्षमें नहीं थे, तो भी गुरु आजाकी अवजा न कर मके । मीतासहचरीके संस्कार अत्यन्त पवित्र थे ।

रामानन्दजी तो द्वारकामे काशी छोट आये, पर पीपार्जा उनकी आजामे सीतामहचरीक माथ वहां रह गये। वे नित्य द्वारकेटा भगवान्का दर्शन करते थे। एक दिन उन्होंने भगवान् और किमणीका साथात्कार करना चाहा। वे भगवद्विरहेक उन्मादमें समुद्रमें कृद पड़े। द्वारकामें हाहाकार मच गया। वे सात दिनोतक समुद्रमें ही सीता सहचरीके साथरहगये। कहते है कि वहाँ उन्हें भगवान् श्रीकृण और उनकी पटरानी भगवती किमणीने दर्शन देकर कृता वं कियां। भगवान्की अलैकिक महिमा, कृपा तथा भक्तवत्मलतान भक्तकी इन्छा पूर्ण की। वे भगवान्की छाप लेकर सात दिनोंके वाद निकट आये। द्वारकावासियोंने देखा कि उनके वस्त्रक नहीं भीगे थे। भक्तजनीने उनकी चरण-धृलि ली, मस्तकपर चढाकर जन्म सफल कर लिया। पीना-जीने मन्दिरके पुजारीको भगवानकी छाप दी उन्होंने कहा—

'जिमका इसने सम्पर्श होगा) वह भवमागरक पार उत्तर जायगा।'

एक बार वं चीधड़ भक्तसे मिछं। दोनां भक्तराज थे। चीघड भक्त दरिष्ठ थे, पर उन्होंने पीपाजी ओर सीतामर्चरीं का अन्छी तरर स्वागत मत्कार किया। भोजनके समय पीपाजीने चीघड़की पत्नीका दर्शन करना चाहा, पर सीता सहचरीने देखा कि वे तो वस्त्र-शिन ह। उन्होंने साड़ी फाडकर आबी उन्हें पर्नायी, फिर चारोन साय ही-साय भोजन किया।

चीघड़ भक्तमें कृतार्थकर व टोडे ग्राम गये। पाग्नरेपर स्नान करते समय किनारेपर कुछ मोहरे टर्सा। छोड़कर चले आये। सीतासहचरीमें इस सम्बन्धमें वात कर ही रह ये कि चोगने सुन ली। पर पोर्स्नरेपर मोहरों के स्थानपर उन्हें नॉप और विन्छू दिसायी दिये। उन्होंने पात्रमें भरकर उनको पीपार्जीक छप्परपर फंक दिया, पीराजीक छिये ता पात्रमें मोहरे ही थी। उन्होंने सांधु मेवामें उनका उपयाग किया। टोडेंक राजा सर्यमेनने उनका दर्शन किया, राजसभा म लाकर उनसे दीका ली। पीपार्जी जमें भगवान्के परमभक्त ये, बेमें ही उनकी पत्नी सीता भी महान् भक्तिमती थी।

# दीनवन्धुदास और उनका कुटुम्ब

अवन्तिकापुरी ( उज्जन ) मं दीनक्रमुदाम नामके एक उत्तम कुलके ब्राताण रहते थे। घरमं उनकी स्त्री, दो पुत्र तथा बडे पुत्रकी स्त्री—इस प्रकार पाँच व्यक्ति थे। पाँचा ही वर्मपरायण, भगवानके भक्त, विचारशील और तपम्बा थे। दूसराको सुरा पर्नचानके लिये उनमंसे प्रत्येक सदा तत्यर रहना था। भगवान्की कथा, हिस्कीर्तन, सत सेवा और अतिथि सत्कारपर उनका बजा प्रेम था। 'एहस्थका प्रवान वर्म हे अतिथि-सेवा। यदि एहस्थके घरसे अतिथि निराझ लीट जाता है तो वह अपने सब पाप वर्धा छोड़ जाता है।' इन झाम्ब बाक्योपर इनकी दढ निष्ठा थी। अतिथिका मधुर बचन, जल तथा उपलब्ध सामग्रीमे सन्तुष्ट करनेमें ये सदा तत्यर रहते थे।

जन कोई मक्त भगवान् को पाने के लिये व्याकुल होता है। तन भगवान् भी उस दर्जन देनेको व्याकुल हो उठते हैं। दीनन्धुदाम अपनी धर्मपरायणा अतिथि-सेवा तथा भक्तिम अब अधिकारी हो गये थे दीनवन्धुका दर्जन पाने के। भगवान उनको कृतार्थ करने एक सन्यामीक वेषम अवन्ती पयारे।

दीननम्धुदामके बड़े पुत्रको एक विषयर मर्पने काट लिया। मर्पके काटन ही वह गिरा और उनके प्राण परवाम चले गये। पिता माताके दुःसका पार नहीं। छाटा भाई अठग नेत्रोंमे ऑस वहा रहा है। पत्नी वेचारीका तो मर्चम्ब ही छुट गया। दुसी परिवारको रोनेका भी अवकाश नरी मिला। उसी समय द्वारपर पहुँचकर उन सन्यासी महाराजने पुकार लगायी—'नारायण हरि।'

दीनवन्धुदामने शीघतामे नत्र पंछि । द्वारपर आकर देखा कि एक अद्भुत तेजम्बी बृद्ध सन्यासी खडे हे। उनके चरणोंमे प्रणाम किया। उन सनने कहा कि भे बहुत भूखा हूँ। उन्हें आसनपर वैटाकर दीनवन्धुदास घरमें आकर बोले—प्टेर्गो। बाहर एक भूखे संन्यासी मिक्षाके लिये वैटे ह और यहाँ यह पुत्रका मृतदेह पड़ा ह। अब ट्म-लोग न्या करे ??

पन्नी, छोट पुत्र ओर निधवा पुत्रवधून ऋहा— पमरा प्राणी तो अब लीट नहीं सकना । अतिथि मृरंत लीट जाय, यह तो बड़ा अपराब होगा । पहले अतिथि सकार होना चाहिये । मृत देहका दाह-सस्कार पीछे होगा ।'

मृत देहको कपडेमे लपेटकर एक कमरेमे वंद कर दिया गया। सास बहूने मिलकर भोजन बनाया। अतिथि भोजन करनेको बुलाये गये। सन्यासी महाराजने आते ही कहा—'मेरा नियम है कि जिस घरमे में भोजन करता हूँ, उस घरके सब लोग मेरे साथ ही बैठकर भोजन करे, तभी मै भोजन करेंगा। तुमलोग भी मेरे साथ बैठकर भोजन करो, नही तो मै भोजन नहीं करूँगा।'

यह बात सुनकर सव विचारमे पड गये, एक दूसरेकी ओर देखने लगे। फिर सबने सोचा—'भोजन आज न सही, कठ तो करना ही है। बिना मोजनके तो रहा नहीं जा सकता। आज अतिथिको लौटाना उचित नहीं होगा।' चार यालियाँ और लग गयी। चारों मोजन करने बैठ-गये। सन्यासीजीने कहा—'मैने तो सुना था कि तुम्हारे दो पुत्र हे, तुम्हारे परिवारमे पाँच व्यक्ति है। तुम्हारा एक लड़का कहाँ है १ उसे बुलाओ। उसके आनेपर ही मैं भोजन करूँगा।'

दीनबन्धुदासके नेत्रांमं ऑस् भर आये । सन्या्सीके वार बार पूछनेपर उन्होंने सब बाते ग्ला दी। संन्यासी बाबाने खय वह लाश बाहर मॅगाकर देखी और तब कृत्रिम रोपसे बोले—'दीनबन्धु । तू तो बडा निर्दय है। तुझे ज्ञानी कौन कहता है। पुत्रकी लाश घरमे पडी रहे और पिता मोजन करने आनन्दपूर्वक बैठ जाय। ऐसे पापी निष्ठुर पिताको क्या कहा जाय ?

दीनवन्धुदासने नम्रतासे कहा—'महाराज । आप तो जानी है। आप ही बताइये कि इस ससारमे कौन किसका पिता है और कौन किसका पुत्र । यह तो एक धर्मशाला है। जगह-जगहके यात्री आकर ठहरते हैं। कोई कुछ आगे जाता है, कोई कुछ पीछे। समीको एक दिन मरना है। मेरे पुत्रके जीवनके दिन पूरे हो गये, अत. यह चला गया। हमलोगोके दिन पूरे होगे, तब हम भी चले जायेंगे। शोक करना तो व्यर्थ ही है। इतनेपर भी, व्यवहारकी दृष्टिसे हमारा मोजन करने बैठना अनुचित था, कितु आप हमारे अतिथि है, हमारे लिये साक्षात् नारायण है। आपको भूखे लीटा देना हमने अधर्म समझकर ही ऐसा किया। आप हमे क्षमा करें।'

सन्यासीजी मनमे तो सतुष्ट हुए, पर कपरसे बोले कुछ नहीं । व दीनवन्धुदासनी स्त्री मालतीसे कहने लगे—-'तू कैसी माता है। पुत्रके मरणका तुझे शोक नहीं हुआ है तेरा हृदय कितना कठोर है।

माल्तीने नम्रतापूर्वक कहा— 'प्रभो । आपसे भला, में क्या कह सकती हूं । जवतक पुत्र जीवित था, तवतक में उसे हृदयके दुकड़ेके समान प्यार करती थी, किंतु अब तो वह मेरा कोई नही है । जीवमे तो किसीका कोई सम्बन्ध होता नहीं, सम्बन्ध होता है गरीरके कारण । शरीर नागवान है । जो जनमेगा, वह अवश्य मरेगा । फिर उसके लिये गोक क्यो किया जाय । रातको एक चृक्षपर बहुत से पक्षी एकत्र होते है और सबेरा होते ही जहाँ तहाँ उड जाते है । ऐसे ही प्राणी भी ससारमे प्रारम्बच्य कुछ कालक लिये एकत्र होते हे । यहाँका सम्बन्ध तो मायाका खेल है । '

अत्र सन्यासीजीने दीनबन्धुके छोटे पुत्रमे कहा— 'तुम्हारे मनमं तो वडी कुभावना जान पडती है। वडे भाईके मरनेपर भी तुम्हे शोक नहीं हुआ। ससारमें सभी स्वार्थके सगे हैं। तू तो निर्दय, मूर्ख और पापी जान पडता है।'

वालकने हाथ जोडकर कहा—'स्वामिन्। में छोटा वचा मला, आपको क्या उत्तर दे सकता हूँ। आप चाहे जो दोप मुझपर लगाये; पर क्या आप वता सकते हैं कि ससारका सम्बन्ध सचा है। पता नहीं कितनी बार कितने जन्मोमें कौन किसका माई, पुत्र, पिता, मित्र या शतु बना होगा। जन्मसे पहले किसीका किसीमें कोई नाता नहीं था। मरनेपर भी कोई नाता नहीं रहता। बीचमें थोडा-सा सम्बन्ध रहता है, पर मृत्यु होनेपर वह भी समाप्त हो जाता है। यह तो एक बाजार है। सब व्यापारी इस हाटमें अपना-अपना माल बेचने आये है। जिसका माल जब विक जाता है, वह तभी चला जाता है। इसमें शोक करनेकी क्या बात है।

सन्यासीने अब मृत पुरुपकी विधवा स्त्रीको पास बुलाकर कहा—'बेटी! तेरा बर्ताव तो बहुत दुःखदायक है। समारमे स्त्रीके लिये एकमात्र पति ही सर्वस्व है। पतिहीना नारीके समान दुखी कोई प्राणी नही। पतिके विना स्त्रीका जीवन निरर्थक है। तू अच्छे वदाकी लड़की है, फिर मी तेरा ऐसा आचरण क्यो है? पतिकी मृत्युका दुशे तिनक भी शोक नहीं हुआ १ छि:।

उस धर्मपरायणा विधवाने भूमिमे सिर रखकर सन्यासी-को प्रणाम किया और कहा—पिताजी । आप ठीक कहते है। ससारमे पति ही स्त्रीका मर्चस्व है, कितु आप बताइये तो कि मायामें पड़े जीवका सच्चा पति कौन है। उस परम-पित परमात्माको पानेके लिये ही तो स्त्री लैकिक पितको उस जगदीश्वरकी मूर्ति मानकर उसकी सेवा, पूजा, मक्ति करती है। जवतक भगवान्ने अपने प्रतिनिधिरूप पतिको मुझे सीपा था, तवतक उन पतिदेवकी तन-मनसे सेवा करना मेरा धर्म था। यथासाध्य मे अवतक वही करती थी। अव परमात्माने अपना प्रतिनिधि अपने पास बुला लिया तो में उस सर्वेश्वरकी साक्षात् सेवा करूँगी। प्रतिनिविके चले जानेपर मुझे बोक क्यों होना चाहिये । मुझे तो किसी प्रकार इन प्रभुकी सेवा करनी है । यह समार तो भगवान्की नाटक-शाला है। जिसे जो स्वॉग देकर वे भेजते हैं, उसे वही खॉग करना पडता है । अपना खॉग पूरा करके पात्र चले जाते हैं। मेरे पतिदेवका स्वॉग पूरा हो गया, वे चले गये । मुझे अवतक सववापनका स्वॉग मिला या, अव विधवाका स्वॉग मिला हे । वैधव्य तो सन्यामके समान पवित्र है। विषयभोगोंने विरक्त होकर पुरुष सन्यास लेते ई। विधवाको वह स्थिति सहज माप्त हो जाती है। मगवान्ने मझे भजन करनेका यह अवसर दिया है। में शोक क्यों करूँ। लोकिक दृष्टिसे मुझे शोक करना चाहिये थाः पर जो स्त्रियों मोहवश अधिक रोती पीटती है। शास्त्र कहते है कि उनके पतियोको परलोकमें कए होता है। फिर, में रोने बैठ जाती तो मेरे पतिके पूर्य पिताका अतिथि सेवा-वर्म नष्ट होता । इमलिये मुझे शोक करना उचित नहीं जान पड़ा ।'

सन्यासीने मृत पुरुपके ऊपर लिपटा कपड़ा हटा दिया। अपने कमण्डलुसे उमपर जल लिड़का और वोले—'वेटा! उटो तो।' देखते-देखते मृत देहमं जीवन लोट आया। वह नीटमे जोकी मॉति उट वेटा। अपने सामने सन्यासीको देख वह उनके चरणोंमे लोट गया। संन्यामीका ऐसा प्रभाव देखकर मव चिकत हो गये। मव उनके चरणोंमे गिर पहे।

सन्यासीने उस ब्राह्मणकुमारसे कहा—स्थाज मेने स्वार्थपरताका नगा नाच देखा । तू जिन्हे अपना मानता है, जिनके छिये रात-दिन एक करके श्रम करता है, जो तेरी कमाईपर मौज करते हं, वे तेरे माता-पिता-भाई और तेरी विवाहिता पत्नीतकको द्वससे तिनक भी प्रेम नहीं । तुझे मरा जानकर, तेरा मृत देह उठाकर एक और रन्वकर मब के-सब आनन्दसे मोजन करने बैठ गये थे। ऐसे निर्दयी घरमें तेरा जन्म होना बढ़े दुःराकी बात है।

संन्यासीकी बात सुनकर ब्राह्मणक्रुमार हॅसते हुए बोला—दिव! में बड़ा भाग्यवान् हूं जो ऐसे अनासक नरनारी मेरे आत्मीय बने और उनकी मेवाका मुझे अवसर मिला। यह मेरा सौभाग्य है। भगवान्ने दया करके ही मुझे ऐसे कुलमे जन्म दिया है। साधारण लोग तो अपने स्वजनींने मोह करते हैं, अपने मोहके फदेमें उन्हें फॅसायेरप्रते हैं। ऐसे माता पिता माई कहाँ मिलते हैं, ऐसी पत्नी ही कहाँ मिलती है जो पुरुपको मोहम न डालें। आपकी बात सुनकर मेरी तो इन लोगोंम श्रद्धा बढ़ गयी है। जेने गरमीके दिनांम धूपसे व्याकुल बहुतन्से पियक किमी वृक्षकी छायांम शोड़ी देरको आ बैठें, ऐसा ही यह ससारका परस्पर सम्बन्ध है। यात्री जेसे घटे दो घटे बाद अपने अपने रास्ते लगने हैं, चेसे ही जीवको भी अपने कर्मके अनुमार प्रारच्च मोगकर अलग हो जाना है। यही संमारका सम्बन्ध है। यहाँ कोई किमीके लिये शोक करे, यह तो अज्ञान ही है।'

अब सन्यासी महाराज आनन्दपुलकित होकर बोले— 'बेटा टीनबन्धुटाम ! तुम योगोंके निष्कपट व्यवहार, ज्ञान, वेराग्य और अतिथि-सेवा प्रेमको बन्य है। तुम मभी परम सुग्वमे जीवन विताकर मोक्षपट प्राप्त करोगे। तुम मदा मगवान्का भजन करते रहना। तुमलोगोंको कोई दुःग्य कमी स्पर्श भी नहीं करेगा।'

सपरिवार दीनवन्धुटास सन्यासीजीके चरणोंम गिर पई। उन सन्यामीजीने फिर कहा—'में कभी तुमलोगोंको नहीं भृदूँगा। अपने प्रेमियोके हाय में अपनेको वेच देता हूँ। तुम-सरीये मक्त मेरे इदय हं। में तुम्हें अपना परिचय देता हूँ। तुम अतिथिको नारायण मानकर मदा उमकी सेवा करते थे, अतः स्वयं में नारायण तुम्हारे यहाँ आया।'

पाँचो व्यक्ति अन्तिम वाम्य सुनते ही चांक पड़े ! उन्होंने देखा कि संन्यामीकी दिव्य मृर्ति अहदयहो गयी है ! वे मब के सब व्याकुल हो कर पुनः दिव्य दर्शनके लिये प्रार्थना करने लगे ! भक्तोंकी प्रार्थना सार्थक हुई ! मार्थक हुए उनके नेत्र त्रिसुवनमोहन श्रीहरिके दिव्य रूपके दर्शन करके ! पाँचों प्राणियोंका जीवन कृतकृत्य हो गया !

## भक्त विमलतीर्थ

पण्डित विमल्तीर्थ नैष्ठिक ब्राह्मण ये । वहा सदाचारीः पवित्र कल या इनका। त्रिकाल-सन्ध्या, अग्निहोत्र, वेदका म्बाध्यायः तत्त्वविचार आदि इनके कुलमे सबके लिये मानो स्वामाविक कर्म थे। सत्यः अहिसाः क्षमाः दयाः नम्रताः अस्तेय, अपरिग्रह और सन्तोप आदि गुण इस कुलमे पैतक सम्पत्तिके रूपमे सबको मिल्ते थे। इतना सब होनेपर भी भगवानके प्रति भक्तिका भाव जैना होना चाहिये, वैसा नहीं देखा जाता था। पण्डित विमल्तीर्थ इस कुलके एक अन्पम रत थे। इनकी माताका देहान्त लडकपनमे ही हो गया था । निहालमे बाल्कोका अभाव था, अत. ये पहलेसे ही अधिकाश समय नानीके पास रहते थे। माताके मरनेपर तो नानीने इनको छोडना ही नही चाहा, ये वही रहे । इनके नाना पण्डित निरज्जनजी भी वडे विद्वान और महाजय थे। उनसे इनको सदाचारकी जिथा मिल्ती थी तया गॉवके ही एक सुनिपुण अध्यापक इन्हे पढाते थे। इनकी बुद्धि वडी तीव्र थी। कुलपरम्पराकी पवित्र विद्या-भिरुचि इनमे थी ही । अतएव इनको पढानेमे अध्यापक महोदयको विशेष परिश्रम नहीं करना पड़ता था। ये ग्रन्था को ऐसे सहज ही पढ लेते थे, जैसे कोई पहले पढे हए पाठको याद कर लेता हो। यजोपवीत नानाजीने करवा ही दिया था। इसल्पे ये त्रिकाल-सन्ध्या करते थे। नित्य प्रान काल वडाको प्रणाम करते। उनकी श्रेष्ठ आजाओका ञ्चतर्कश्र्न्य बुडिमे परतु समझकर भलीमॉति पालन करते और महज ही सबके स्नेहमाजन बने हए थे।

विमलजीकी नानी सुनन्दादेची परम भक्तिमती थी। उमने अपने पतिकी परमेश्वरभावसे सेवा करनेके साथ ही परम पति, पतिके भी पति भगवान्की सेवामे अपने जीवनका लगा रक्खा था। भगवान्पर और उनके मङ्गल विधानपर उसका अटल विश्वास था और इसल्ये वह प्रत्येक स्थितिमे नित्य प्रमन्न रहा करती थी। इस प्रकारकी गुणवती पत्नीको पाकर पण्डित निरञ्जनजी भी अपनेको धन्य मानते थे। सुनन्दादेवी घरका सारा काम वडी दक्षता तथा सावधानीके माथ करती। परतु इसमे उसका माव यही रहता कि ध्यह घर मगवान्का है, मुझे इसकी सेवाका भार सौपा गया है। जवतक मेरे जिम्मे यह कार्य हे, तवतक मुझे इमको सुचार रूपने करना है। इस प्रकार समझकर वह समस्त कार्य

करती; परतु घरमे, घरकी वस्तुओंमे, कार्यमें तथा कार्यके फलमे न उसकी आसक्ति थी। न ममता । उसकी सारी आसक्ति और ममता अपने प्रभु भगवान नारायणमे केन्द्रित हो गयी थी। इसलिये वह जो कुछ भी करती, सब अपने प्रभु श्रीनारायणकी प्रीतिके लिये, उन्हीका काम समझकर करती। इससे काम करनेमे भी उमे विशेष सुख मिलता या। शुद्ध कर्तव्यबुद्धिसे किये जानेवाले कर्ममे भी सुख है, परतु उसमे वह सुख नहीं है, जो अपने प्राणप्रिय प्रभुकी प्रमन्नताके लिये किये जानेवाले कर्ममे होता है । उसमे म्लापन तो कभी होता ही नहीं। एक विशेष प्रकारके रसकी अनुभृति होती है। जो प्रेमीको पद पटपर उछिति और उत्फुछित करती रहती है और वह नित्य-नृतन उत्साहसे सहज ही प्राणोको न्योछावर करके प्रभुका कार्य करता रहता है। परतु इस प्रकारके कार्यमें जो उमे अप्रतिम रसानुभृति मिल्ती है, उसका कारण कर्म या उसका कोई फर नहीं है। उसका कारण है-प्रभुमें केन्द्रित आसक्ति और ममत्व। प्रभु उस कार्यसे प्रसन्न न हो और किसी दूसरे कार्यमे लगाना चाहे तो उसे उस पहले कार्यको छोडकर दूसरेके करनेमे वही आनन्द प्राप्त होगा, जो पहलेको करनेमे होता था। मुनन्दाका इसी भावसे घरवालोके साथ सम्बन्ध था और इसी भावसे वह घरका सारा कार्य संभालती तथा करती थी। आज मातृहीन विमलको भी सुनन्दा इसी भावसे हृदयकी सारी स्नेह-सुधाको उँडेलकर प्यार करती और पालती पोसती है कि वह वियतम प्रभु भगवान् के द्वारा सोपा हुआ सेवाका पात्र है। उसमे नानीका वडा ममत्व था; पर वह इसलिये नहीं या कि विमल उसकी कन्याका लडका है, वर इसलिये था कि वह भगवान् के वगीचेका एक सुन्दर सुमधुर फलवृक्ष है, जो सेवा सँभालके लिये उसे सौपा गया है । नानीके पवित्र और विशद स्नेहका विमलपर बडा प्रभाव पडा और विमलकी मति भी क्रमगः नानीकी सुमित-की भॉति ही उत्तरोत्तर विमल होती गयी। उसमे भगवत्परायणताः भगवद्दिश्वासः भगवद्भक्ति और ग्रुभ भगवदीय कर्मके मधुर तथा निर्मल भाव जाग्रत् हो गये। वह नानीकी भगवद्-विग्रहकी सेवाको देख-देखकर मुन्ध होताः उसके मनमे भी भगवत्सेवाको आनी । अन्तमे उसके मञ्चे तथा तीव्र मनोरथको देखकर भगवान्की प्रेरणासे

नानीने उसके लिये भी एक सुन्दर भगवान् नारायणकी प्रतिमा मँगवा दी और नानीके उपदेशानुसार बालक विमल बड़े भक्तिभावसे भगवान्की पूजा करने लगा ।

विमलतीर्थजीके विमल वंदामे सभी कुछ विमल तथा पवित्र था । भगवद्गक्तिकी कुछ कमी थी-वह या पूरी हो गयी । कर्मकाण्ड, विद्या तथा तत्त्व विचारके साथ जिनमे नम्रता तथा विनय होती है, वह अन्तमे विद्या तथा तत्त्वके परम पत्र श्रीभगवानुकी भक्तिको अवश्य प्राप्त फरता है। परंत जहाँ कर्मकाण्ड, विद्या एवं तत्त्वविचार अभिमान तथा घमंड पैदा करनेवाले होते हैं, वहाँ परिणाममे पतन होता है। वस्तुतः जो कर्म, जो विद्या और जो विचार भगवान्की ओर न ले जाकर अभिमानके मलसे अन्तःकरण-को दूषित कर देते ई, घे तो क़ुकर्म, अविया और अविचाररूप ही हैं। विमलतीर्थके फ़ुलमें कर्म, विद्या और त्तविचारके साथ सहज नम्रता थी-पिनय थी और उसका फल भगवानमें रुचि तथा रति उत्पन्न होना अनिवार्य था। सत्कर्मका फल ग्रम ही होता है और परम ग्रम तो भगवद्गक्ति ही है। नानी सुनन्दाके सङ्गसे विमलतीर्थकी विमल कुलपरम्पराके पवित्र फलका प्रादुर्भाव हो गया! नाना-नानीने बड़े उत्साहरे पवित्र कुलकी साध्रसमावा सुनयनादेवीके साथ चिमलतीर्थका विचाह पवित्र बैदिक विधानके अनुसार कर दिया । सुलक्षणवती बहू घरमें आ गयी। वृद्धा सुनन्दाके शरीरकी शक्ति क्षीण हो चली थी। अतएव घरके कार्यका तथा नानीजीके ठाकुरकी पूजाका भार सुनयनाने अपने ऊपर ले लिया । वृद्धा अब अपना सार। समय भगवान्के सारणमे लगाने लगी । निरञ्जन पण्डित भी बूढ़े हो गये थे। पर उनका स्वभाव वड़ा ही मुन्दर या । उन्होंने भी अपना मन भगवान्में लगाया । कुछ समयके बाद चृद्ध दम्पतिकी भगवान्का स्मरण करते-करते बिना किसी बीमारीके सहज ही मृत्यु हो गयी। विमल और युनयना यों तो नाना-नानीकी सेवा सदा-सर्वदा करते ही थे. परंग्र पुण्यपुञ्ज दम्पतिने वीमार धोकर उनसे सेवा नहीं ली। भव विमलतीर्थ ही इस घरके स्वामी हुए । पति-पत्नीमे बड़ा प्रेम था, दोनोके बहुत पवित्र आचरण थे। दोनो ही भक्तिपरायण थे। विमल अपने भगवान्की पूजा नियमित रूपसे प्रेमपूर्वक करते थे और सुनयनादेवी नानी सुनन्दाके दिये हुए भगवान्की पूजा करती थी । यों पति-पत्नीके

अलग-अलग ठाकुरजी थे। पर ठाकुर सेवामे दोनोंको बड़ा आनन्द आता था। दोनों ही मानो होड़-सी लगाकर अपने अपने भगवान्को सुख पहुँचानेमे संलग्न रहते थे। दोनोंमे ही विद्या थी, अद्धा थी और सात्त्विक सेवा-भाव था।

विमलतीर्थके तीन बड़े भाई थे। वे भी बहुत अच्छे स्वगावके तथा अभक्त परायण थे। छोटे भाई निमल अब एक प्रकारते उन लोगोंके मामाके स्थानापन्न थे। चारांमें परस्पर बड़ी प्रीति और स्नेह-सौहार्द था। प्रीतिका नाश तो स्वार्थमें होता है। इनका स्वार्थ विचित्र दगका था। ये एक-दूसरेका निजेप हित करने, सुरूप पहुँचाने और सेवा करनेमें ही अपना स्वार्थ समझते थे। त्याग तो मानो इनकी स्वाभाविक सम्पत्ति थी। जहाँ त्याग होता है। वहाँ प्रेम रहता ही है और जहाँ प्रेम होता है, वहाँ आनन्दको रहने, बढ़ने तथा फूलने-फलनेके लिये पर्याप्त अवकाश मिलता है। दोनो परिचार इसीिएये आनन्दपूर्ण थे। नामके ही दो थे। बस्तुतः कार्यरूपमें एक ही थे।

विमलतीर्थजीके मनमे वैराग्य तो था ही। धीरे-धीरे उसमें वृद्धि होने लगी। भगवान्की कृपासे उनकी धर्मपनी इसमें सहायक हुई। दोनोंमे मानो वैराग्य तथा भक्तिकी होड़ लगी थी। ऐसी सात्त्विक ईर्ष्या भगवत्कृपासे ही होती है। इस ईर्ष्यामें एक-दूसरेसे आगे बढ़नेकी चेष्टा तो होती है, परंतु गिरानेकी या रोकनेकी नहीं होती। बल्कि एक-दूसरेकी सहायता करनेमें ही प्रसन्नता होती है। शक्ति गिरानेमें नहीं, बढ़ने और बढ़ानेमे लगती है। यही शक्तिका सहुपयोग है।

आखिर उपरित बद्दी, दोनो भगवान्के ध्यानमे मस्त रहने लगे। एक दिन भगवान्ने कृपा करके सुनयनादेवीको दर्शन दिये और उसी दिन भगवदाजासे वे शरीर छोड़कर भगवान्के परम धाममे चली गयीं। विमलतीर्थजीको इसस बही प्रसन्नता हुई। होड़में पत्नीकी विजय हुई। उसने भगवान्का साक्षात्कार पहले किया। विमलतीर्थजीके लिये यह बड़े ही आनन्दका प्रसन्न था।

अव विमल्तीर्थ सर्वथा साधनामे लग गये। वे वनमें जाकर एकान्तमे रहने लगे और अपनी सारी विद्या-बुद्धिको भूलकर निरन्तर भगवान् श्रीनारायणके मङ्गलमय ध्यानमें ही रत रहने लगे। धीरे-धीरे भगवान्के दिन्य दर्शनकी उत्कण्ठा बदी और एक दिन तो वह इतनी बढ़ गयी कि अव क्षणभरका विलम्ब भी असह्य हो गया । जैसे अत्यन्त पिपासारे व्याकुल होकर मनुष्य जलकी बूंदके लिये छटपटाता है और एक क्षणकी देर भी सहन नहीं कर सकता, वैसी द्या जब भगवान्के दर्शनके लिये भक्तकी हो जाती है, तब भगवान्को भी एक क्षणका विलम्ब असह्य हो जाता है और वे अपने सारे ऐश्वर्य-वैभवको भुलाकर उस नगण्य भानवके सामने प्रकट होकर उसे कृतार्थ करते हैं । भक्त-वाञ्छाकरपतर भगवान् श्रीनारायण विमलतीर्थको कृतार्थ करनेके लिये उनके सामने प्रकट हो गये। वे चिकत होकर निर्निमेप नेत्रोंसे उस विलक्षण रूपमाधुरीको देखते ही रह गये। वडी देरके वाट उनमे हिलने-डोल्ने तथा बोल्नेकी शक्ति आयी। तब तो आनन्दमुग्ध होकर वे भगवान्के चरणोमे लोट गये और प्रेमाश्रुओसे उनके चरण-पद्मोको पखारने लगे। भगवान्ने उठाकर वडे स्नेहसे उनको हृदयमे लगा लिया और अपनी अनुपम अनन्य भक्तिका दान देकर सदाके लिये पावन बना दिया।

#### धन्ना जाट

वन्नाजीकं पिता एक साधुसेवी, सरलहृदय साधारण किसान थे। पढे-लिखे तो ये नहीं, पर ये श्रद्वाछ । उनके यहाँ प्रायः विचरते हुए साधु संत आकर एक दो दिन टिक जाते थे। धन्नाजीकी उस समय पाँच वर्षकी अवस्था थी। उनके घर एक ब्राह्मण पधारे। उन्होंने अपने हाथां कुएँसे जल निकालकर स्नान किया और तब झोलीमेसे शालग्रामजीको निकालकर उनकी गुलसी, चन्दन-धूप-दीप आदिसे पूजा की। बालक धन्ना बडे ध्यानसे पूजा देख रहे थे। उन्होंने ब्राह्मणसे कहा—पण्डितजी। मुझे भी एक मूर्ति दो। मैं भी पूजा करूँगा। मला, जाटके लड़केको शालग्राम तो कौन देने चला था; परतु बालक हठ करके रो रहा था। ब्राह्मणने एक काला पत्थर पाससे उठाकर देते हुए कहा—'बेटा! यही तुम्हारे मगवान् है। तुम इनकी पूजा किया करो।'

बालक धन्नाको बडी प्रसन्नता हुई । अब वे अपने मगवान्को कभी सिरपर रखते और कभी हृदयसे लगाये घृमते । खेल कृद तो उन्हें भूल गया और लग गये भगवान्की पूजामे । ब्राह्मणको जैसे पूजा करते उन्होंने देखा था, अपनी समझसे वैसी ही पूजा करनेका आयोजन वे करने लगे । वहें सबेरे स्नान करके अपने भगवान्को उन्होंने नहलाया । चन्दन तो पासमे था नहीं, मिट्टीका तिलक किया भगवान्को । वृक्षके हरे-हरे पत्ते चढाये तुलसीदलके बदले । फूल चढाये, कुछ तिनके जलाकर धूप कर दी और दीपक दिखा दिया । हाथ जोडकर प्रेमसे दण्डवत् की । दोपहरीमे माताने बाजरेकी रोटियाँ खानेको दी । धन्नाने वे ,रोटियाँ भगवान्के आगे रखकर ऑखें बद कर ली । वीच बीचमे ऑखे योडी खोलकर देखते भी जाते थे कि

भगवान् खाते हे या नहीं । जब भगवान्ने रोटी नहीं खायी।
तब इन्होने हाथ जोडकर बहुत प्रार्थना की । इमपर गी
भगवान् को भोग लगाते न देख इन्हें बडा दुःख हुआ ।
मनमें आया—'भगवान् मुझसे नाराज हे, इसीसे मेरी दी
हुई रोटी नहीं खाते।' भगवान् भूखे रहे और म्वय ग्वा
ल, यह उनकी समझमें नहीं आ सकता था। रोटी उठाकर
वे जंगलमें फेक आये।

कई दिन हो गये, ठाकुरजी खाते नहीं और घन्ना उपवास करते हैं। गरीर दुवला होता जा रहा है। माता-पिताकों कुछ पता नहीं कि उनके लड़के को क्या हुआ है, धन्नाको एक ही दु.ख है—'ठाकुरजी उनसे नाराज है, उनकी रोटी नहीं खाते।' अपनी भूख प्यासका उन्हें पता ही नहीं। कहाँतक ऐसे सरल वालकसे ठाकुरजी नाराज रहते। वाजरेकी इतनी मीठी प्रेमभरी रोटियों को खानेका मन उनका कहाँतक न होता। एक दिन जब धनाने रोटियों रक्खीं, वे प्रकट हो गये और लगे भोग लगाने। जब आधी रोटी खा चुके, तब हाथ पकड लिया बालक धनाने—'ठाकुरजी! इतने दिनों तो दुम आये नहीं। मुझे भूखों मारा और आज आये तो सब रोटी अकेले ही खा जाना चाहते हो! मैं आज भी भूखों महं क्या १ मुझे क्या थोडी रोटी भी न दोंगे ?'

बची हुई रोटियाँ मगवान्ने धन्नाको दे दी। जिनको सुदामाके चावल द्वारकाके छप्पनभोगसे अधिक मीठे लगे थे, विदुरके शाक तथा विदुरपत्नीके केलोके छिलकेके लोमसे दुर्योधनका सारा स्वागत-संकार जिन्होंने दुकरा दिया था, भीलनीके बेरका स्वाट वर्णन करते जो थकते नहीं थे, उनको—उन्हीं प्रेमके भूखे व्रजराजकुमारको

धन्नाकी रोटियोका स्वाद लग गया। अब नियमितरूपसे वे े धन्नाकी रोटियोका नित्य भोग लगाने लगे।

याख्यकाल समाप्त होनेपर धन्नाजीम गम्भीरता आयी ।
भगवान्ने भी इनके साथ अब बाल्कीडा करना बद कर दिया ।
परम्पराकी रक्षाके लिये प्रभुने इन्हें दीक्षा लेनेका आदेश
दिया । बन्नाजी वहाँसे काशी गये और वहाँपर श्रीरामानन्दजीसे इन्होने मन्त्र ग्रहण किया । गुरुदेवकी आशा लेकर
ये घर लीट आये ।

अय यन्नाजीको सर्वन्न, सबमे अपने भगवान्के दर्शन होने लगे। वे उस हृदयहारीको मब कही देखते और उसकी स्मृतिमे मग्न रहते। एक दिन पिताने उन्हे खेतमे गेहूं बोने भेजा। मार्गमं कुछ सत मिल गये। सतोने भिक्षा मॉगी। धन्ना तो सर्वन्न अपने भगवान्को ही देखते थे। भृखे सत मॉग रहे थे, ऐसे ममय चूकनेवाले धन्ना नही ये। जहाँ कोई दीन दरिद्र भृखसे पीडित होकर अन्न मॉगते है, वहाँ स्वयं भगवान् हमसे सेवा चाहते है, यह मदा स्मरण रखनेकी बात है। जो ऐसा अवसर पाकर चूक जाते हे, उन्हे पश्चात्ताप करना पड़ता है। धन्नाने समस्त गेहूं संतोंको दे दिया।

भोहूँ सतोको दे दिया-यह जानकर माता पिता असन्तुष्ट होगे, उन्हें दु:ख होगा <sup>17</sup> इस भयसे धन्नाजीने खेतमे हल घुमाया और इस प्रकार खेत जोत दिया, जैमे गेहूं वो दिया गया हो । घर आकर उन्होने कुछ कहा नहीं । परत बन्नाने भूमिके खेतमे गेहूँ बोया हो या न बोया हा उस खेतमे तो वो ही दिया था, जहाँ वोये वीजका भण्डार कभी घटता नहीं । भक्तकी प्रतिष्ठा रखने और उमका महत्त्व बढानेके ठिये भगवान्ने छीला दिखायी । कामदुधा पृथ्वीदेवीने बन्नाके खेतको गेहॅके पौधोसे मर दिया । चारो ओर लोग प्रगसा करने लगे कि इस वर्ष धन्नाका खेत ऐसा उठा है, जैसा कभी कही सुना नहीं गया । पहले तो धन्नाजीको लगा कि लोग उनके सूखे खेतके कारण व्यङ्ग करते हे, पर अनेक लोगोरे एक ही बात सुनकर वे स्वय खेत देखने गये । जाकर जब हरा भरा लहलहाता खेत उन्होने देखा, तब उनके आश्चर्यका पार नही रहा। अपने प्रभुकी अपार कृपा समझकर वे आनन्दनिमग्न होकर भगवानका नाम लेकर गाते हुए नृत्य करने लगे।

### गोपाल चरवाहा

निनु विस्वास भगति निह तेहि विनु द्रविह न रामु । राम कृपा विनु सपनेहुँ जीत्र न लह विश्रामु ॥

उत्तर प्रान्तकी कमलावती नगरीमें गोपाल नामका एक ग्वाला रहता था। न वह पढ़ा लिखा था और न उसने कथा-वार्ता सुनी थी। दिनमर गायोको जगलमे चराया करता था। दोपहरको स्त्री छाक पहुँचा दिया करती थी। गोपाल सीधा, सरल और निश्चिन्त था। उसे 'राम-राम' जपनेकी आदत पड गयी थी, मो उसका जप वह सुबह गाम थोडा-बहुत कर लेता था। इस प्रकार उसकी उमर पचास वर्ष-की हो गयी। बराबरवाले उसे चिढाया करते थे— 'राम-राम रटनेसे वैकुण्ठके विमानका पाया हाथ नहीं आनेका।'

एक दिन गोपालको उसके साथी चिढा रहे थे। उसी रास्ते एक सत जा रहे थे। उन्होंने चिढानेवालोंसे कहा— भाई! तुमलोग बड़ी गलती कर रहे हो। मगवान्के नामकी महिमा तुम नही जानते। यह बूढा चरवाहा यदि इसी प्रकार श्रद्वांसे भगवान्का नाम लेता रहेगा तो इसे संसार-सागरसे पार कर देनेपाले गुरु अवश्य मिल जायॅगे । भगवान्का नाम तो सारे पापाको तुरत भस्म कर देता है ।'

गोपालको अब विश्वास हो गया कि 'मुझे अवन्य गुरु मिलंगे और उनकी कृपासे मैं भगवान्के दर्शन कर सकूँगा।' वह अब बरावर गुरुदेवकी प्रतीक्षा करने लगा। वह सोचता— 'गुरुजीको मैं झट सतके बताये लक्षणोसे पहचान लूँगा। उन्हें ताजा दूध पिलाजॅगा। वे मुझपर राजी हो जायँग। मेरे गुरुजी बडें भारी जानी होगे। भला, उनका ज्ञान मेरी समझमें तो कैसे आ सकता है। मैं तो उनसे एक बात पूळूँगा। मुझसे बहुत-सी झंझट नहीं होगी।'

गोपालकी उत्कण्ठा तीव थी । वह बार बार रास्तेपर जाकर देखता, पेडपर चडकर देखता, लोगोसे पूछता— 'कोई सत तो इधर नहीं आये ?' कभी-कभी व्याकुल होकर गुरुजीके न आनेसे रोने लगता । अपने अनदेखे, अनजाने गुरुको जैसे वह खूब जान चुका है । एक दिन इसी प्रकारकी प्रतीक्षामे गोपालने दूरसे एक सतको आते देखा । उसका हृदय आनन्त्रमे पूर्ण हो गया । उसने समझ दिया कि उसके गुम्देय आ गये । उन्हें नाजा दूथ किलानेके रिये झटपट वर गाय दुइने यट गया । इननेमे वे सन पास आ गये । दृहना अथुरा छोडकर एक हाथमे दूथका वर्तन ओर दूसरेमे अपनी लाटी दिये वह खड़ा हो गया और बोज—'मरागज! निक्र दूध नो पीन नाओं!

सानुने आतुर बळ नुना तो रुक गये । गोपालके हाय तो फॅम थे, मनके मामने जारर उसने मम्नक झकाया और मरल भावमे बोला—'हो । यह दूव पी छो और मुझे उपदेश देशर झनार्य करो । मुझे भवमागरमे पार कर दो । महाराज! अब मे तुम्होरे चर्या नहीं छोड़ें गा । दूबका वर्तनऔर लाठी एक और रखकर यह सतके चरणोंने लिपट गया । उसके नेत्रीसे खरार ऑस गिरने लगे ।

सत एक बार तो यह सब देखकर चिकत हो गये। फिर गोपालक सम्ल भक्तिमायको देखकर उन्हें बड़ी प्रसन्नता हुई। उन्होंने गोपालसे घर चलकर स्नान करके दीश्चा लेनेको कहा। गोपाल बोडा—'महाराज! मुझे तो वनमं रहकर गाये चराना ही श्राता है। स्नान-पूजा तो में जानता नहीं। घर भी कभी-कभी जाता हैं। में गवार हूँ। मुझसे बहुन बातें सबेगी भी नहीं। में तो उन्हें भूल ही जाऊँगा। मुझे तो आप कोई एक बात बनला दें और अभी यही बनला दें। में उसका पालन करूँगा।

एंसे भोले भक्तरण तो भगवान् भी रीझ जाते हैं। मंतने मानिषक आमन-शुद्धि आदि करके अपन कमण्डलुके जल्मे उमपर छींटा माग और मन्त्र देकर बाले—'देखों। अवस्य तुग्हें जो कुछ त्याना हो, भगवान् गोविन्दका भीग लगाकर ही खाया करें। इसी एक सावनसे तुमपर गोविन्द भगवान्की कृपा हो जाजनी।'

गोपान्टने पृछा—'महाराज । मे आपकी आज्ञाका पालन तो करूँगा; पर गोविन्ट मगवान मुझे कहाँ मिलेंगे कि उन्हें रोज नोग लगाकर तब मोजन करूँगा १८

सनने भगवान्के स्तरपका वर्णन करके कहा— 'भगवान् नो मव जगह है, स्वके भीतर है। तुम उनके स्पका प्रान करके उन्हे पुकार छेना और उनको भोग लगाना। भूरना मत! उन्हें भोग लगाये विना कोई पटार्थ भन खा छेना।' यह उपटेश टेकर गोपारका दूव ग्रहण करें मन्। मार्जा चले गये।

दोतहरको गोता दर्श स्त्री आयी और छाक देवर चरी गयी। गोपालको अब गुक्जीकी बात स्मरण आर्ता। एकान्तमें जाकर पनेतर रोटियाँ परोमकर तुरमीदल इालकर वे गोविन्द-भगवान्का त्यान करते हुए प्रार्थना करने त्यो—'हे गोविन्द! त्यो, ये रोटियाँ रक्ष्मी है। इनका भोग त्याओ! मेरे गुन्देच कह गये हे कि भगवान्को भोग टगाकर जो प्रसादी बचे- वही त्याना। मुझे बहुत भृष लगी है, किन्त नुम्हारे भोग त्याये बिना में नहीं खाऊँगा। देर मत करें। जल्दी आकर भोग त्याओ।

गोपान्य प्रार्थना करते-करने यक गये, मन्ध्या हो गर्या, पर गोविन्द नहीं प्योरे । जब मगवान्ते भोग नहीं लगायाः तव गोपाल कैने न्वा ले। रोटियाँ जंगलमे उनने फेंक टी और गोजाला लौट आया । गोपालका गरीर उपगमने स्खता चला गया । इसी प्रकार अटारह दिन बीत गये । खंडे होनेमें चकर आने लगा । ऑखं गड़ोमें बुस गर्या । स्त्री पुत्र घवराकर बार-बार कारण पृद्धने छगे। पर गोपाल कुछ नहीं वताता। वह मोचता है--- एक दिन मरना तो है ही, गुरु मनुराजकी आजा तोडनेका पाप करके क्यो मर्ने । मेरे गुरुदेवकी आजा तो सत्य ही है । यहाँ न मही। मरनेपर परलोकमें तो मुझे भगवान्क दर्शन होंगे।' उपगासको नी दिन और बीन गये । आज सत्ताईम दिन हो चुके । गोपा उके नेत्र अब सफेट हो गये ह । वह उठकर येट भी नहीं सकता । आज जब उसकी स्त्री छाक लेकर आपी, तब जाना ही नहीं चार्ती थी गोबालमें । उसे क्सिंग प्रकार गोपारने घर मेजा । वडी कठिननासे छाक परसकर वह भृमिपर छेट गया। आज बैठा न रह सका। आज अन्तिम पार्यना करनी है उमे । यह जानता है कि कल फिर प्रार्थना करनेको देहमे प्राण नई। रहेगे । आज यह गोविन्ट भगवान्को रोटी खानेके लिये हृदयके अन्तिम वृज्ये पुकार रहा है।

यह क्या हुआ ? इतना तेज, इतना प्रकाश कहाँ से गोशालांम आ गया ? गोपालने देखा कि उसके सामने गुरुजीके बताये वहीं गोविन्ट मगवान् खड़े हैं। एक शब्दतक उमके मुखसे नहीं निकला। भगवान्के चरणोपर उसने मिर रख दिया। उमके नेत्रोंकी धाराने उन लाल-लाल चरणोंकों बो दिया। भगवानने भक्तको गोदम उठा लिया और गोले—'गोपाल! तृ रो मत। देख, में तेरी रोटियाँ खाता हूँ । मुझे ऐसा ही अन्न प्रिय है । अन्न तू यहाँसे घर जा । अन्न दुझे कोई चिन्ता नहीं । अपने वन्धु-नान्धवोके साथ मुखपूर्वक जीवन विता ! अन्तमे तू मेरे गोलोक-धाम आयेगा ।

भगवान्ने उसकी रोटियाँ खायी और उसके लिये

प्रसाद छोडकर अन्तर्धान हो गये। गोपालने ज्यो ही उस प्रमादको ग्रहण किया, उसका हृदय आनन्दसे भर गया। उमकी भूख प्यास, दुर्बलता, थकावट—सब क्षणभरमे चली गयी। आज सत्ताईस दिनके उपवासकी भूख-प्यास तथा दुर्बलता ही नहीं दूर हुई, अनन्तकालकी दुर्बलता दूर हो गयी।

### परमेश्री दर्जी

नीलाचल के नाथ के गह दढ चरन गवॉर । जगन्नाथ बिनु को जगत जन मन राखनहार ॥

आजसे लगभग चार सौ वर्ष पूर्व दिल्लीमे परमेष्ठी नामका काले रगका एक कुनडा दर्जी रहता था। शरीरसे कुरूप होनेपर भी वह दृदयसे भगवान्का भक्त था। शर्र होनेपर भी जितेन्द्रिय था। दिर्द्र होनेपर भी उदार था। श्रमजीवी होनेपर भी आनन्द जीवी था। परमेष्ठीकी स्त्रीका नाम था विम ग। वह धर्मपरायणा तथा पित की इच्छाके अनुसार चलनेवाजी थी। उसके एक पुत्र और दो कन्याएँ थीं। सन्तानोमे भी माता-पिताके गुण पूरे उतरे थे। वे विनम्र और आजाकारी थे। परमेष्ठीका पारिवारिक जीवन सुख-शान्तिपूर्ण था।

यद्यपि परमेष्ठीको सब सासारिक सुख प्राप्त थे, फिर भी उसका मन इन भोगोमे तिनक भी आसक्त नहीं था। उसे स्त्री-पुत्रादिका कोई मोह नहीं था। भगवान्, भगवान्के भक्त और भगवन्नाममे उसकी अपार प्रीति थी। कपडा सीते सीते वह नाम-जप किया करता था। कभी कभी तो भगवान्का स्मरण करते हुए वह मूर्तिकी भाँति हाथमे कपडा और सुई लिये बैठा ही रह जाता था। समय मिलते ही वृह कीर्तन करने लगता था। उम समय उसके नेत्रोसे ऑस् चलने लगते थे, कण्ठ भर जाता था, शरीर सात्त्विक भावोसे परिपूर्ण हो जाता था। लोग उस भगवद्भक्तकी प्रशसा करते तथा उसका आदर करते थे।

मक्त होनेके साथ परमेष्ठी अपने काममे भी पूरा निपुण था। सिलाईके बारीक कामके लिये उसकी र्व्याति थी। बडे-बड़े अमीर, नवाब आदि उमीसे अपने वस्त्र सिलवाते थे। बादशाहको भी उसीके द्वारा सिले वस्त्र पसद आते थे।

एक बार बादशाहके सिंहासनके नीचे दो बढिया गलीचे

उनके पैर रखनेके लिये बिटाये गये । वादशाहकों वे गलीचे पसंद नही आये । उन्होंने दो तिकये बनवानेका विचार किया । बहुमूल्य मखम र मॅगाकर उसपर सोनेके तारोंके सहारे हीरे, माणिक, मोती जडवाये गये । जड़ाऊ काम वादशाहको पसद आया । परमेष्ठीको बुल्वाकर वादशाहने वह कपडा उन्हे दिया और उसके दो तिकये बनानेका आदेश दिया । परमेष्ठीकी सचाई और कारीगरीपर वादशाहको पूरा विश्वास था । परमेष्ठी वह रखजटित वस्त्र लेकर घर आ गये ।

घर आकर परमेष्ठीने उस वस्त्रके दो खोल बनिये। दोनोमे इत्रसे सुगन्धित रूई भरी । तिक्रयोके ऊपर रत्नोके बने फ्ल-पत्ते जगमग करने लगे। इत्रकी सुगन्धसे घर भर गया। ऐसे तिक्षये भला दर्जी अपने घरमे कैसे रक्खे। वह उन्हे बादगाहके यहाँ ले जानेको उठ खड़ा हुआ।

तिकयोको उठाकर हायमे छेते ही परमेष्ठीने ध्यानसे रिलोकी छटा देखी। उनके मनने कहा— 'कितने मुन्दर है ये तिकये। ये क्या एक सामान्य मनुष्यके योग्य है है इनके अधिकारी तो भगवान् वामुदेव ही है।' जैसे जैसे इनकी मुगन्ध नाकमे पहुँचने छगी, वैसे-वैसे यह विचार और दृढ होने छगा। मनमे द्वन्द चलने छगा— 'वह कारीगरी किस कामकी, जो भगवान्की सेवामे न छगे। परतु मै क्या करूँ हितकये तो बादशाहके है।'

मनके असमझसने ऐसा रूप लिया कि परमेष्ठीको पता ही नहीं च ग कि वह कहाँ है, क्या कर रहा है। उस दिन श्री-जगन्नाथपुरीमे रथयात्राका महोत्सव या । परमेष्ठी एक बार श्रीजगन्नाथधाम जाकर रथयात्राका महोत्सव देख आया था। आज भावावेगमे जैसे रथयात्राका वह प्रत्यक्ष दर्गन करने लगा। परमेष्ठी देख रहा है—श्रीजगन्नाथजी रथपर विराजमान है। सहस्रो नर-नारी रस्सी पकड़कर रथको खींच रहे हैं। कई पीछेसे ठेल रहे हैं। कीर्तन हो रहा है, जय-जयकार गूँज रहा है, वेदपाठ हो रहा है। सेवकगण एकके बाद एक वस्त्र बिछाते जा रहे है। श्रीजगन्नाथजी एक वस्त्रसे दूसरेपर पधारते हैं। सहसा रथके कठिन आधात से जगन्नाथजीके नीचे विछाया हुआ वस्त्र फट गया। सेवक मन्दिरमे दूसरा वस्त्र लेने दौंडे, पर उन्हें देर होने लगी। परमेष्ठीमे यह हश्य देखा नहीं गया। उन्होंने जीव्रतासे दो तिक्योंमेसे एक जगन्नाथजीको अर्पण कर दिया। प्रभुने उसे स्वीकार कर लिया। परमेष्ठीके आनन्दका पार नहीं रहा। वह आनन्दके मारे दोनो हाथ उठाकर नाचने लगा। बड़ी भीड थी। बड़ी घक्का मुक्की थी। परमेष्ठी भीड़मे पीछे पड गया। अव आगे बढ पाना सम्भव नहीं था। श्रीहरिका दर्जन नहीं हो रहा था अव। सहसा इस स्थितिसे परमेष्ठीको बाह्यजान हो गया।

परमेष्ठीने स्वप्न नहीं देखा था। सचमुच रथयात्रामें मगवान् जगनाथ स्वामीके नीचेका एक वस्त्र फट गया था और पुजारियोंने देखा कि किसी मक्तने रथपर एक बहुमूल्य रलजिटत तिकया प्रमुको चढा दिया है। यहाँ होशमें आकर परमेष्ठीने देखा कि एक तिकया गायव है। उसे बड़ा आनन्द हुआ। स्वान्तर्यामी प्रमुने उसके दृदयकी बात जानकर एक तिकया स्वीकार कर लिया। अब उसे किसीका क्या मेय। क्षुद्र बादशाह उसके प्राण ही तो छे सकता है। वह कहाँ मृत्युसे बरता है। उसके द्यामय प्रभुने उसपर इतनी कृपा की। वह तो आनन्दके मारे कीर्तन करता हुआ नाचने लगा।

वादशाहके सिपाही उसे बुलाने आये। एक तिकया लेकर वह बादशाहके पास पहुँचा। वादशाह तिकयेकी कारीगरी देखकर सन्तुष्ट हुआ। उसने दूसरे तिकयेकी वात पूछी। परमेष्ठीने निर्भयतापूर्वक कहा—'उसे तो नीलाचलनाथ श्रीजगन्नाथ स्वामीने स्वीकार कर लिया।' पहले तो वादशाहने परिहास समझा। वह बार वार पूछने लगा। जब दर्जीने यही वात अनेक बार दुहरायी, तब बादशाहको क्रोध आ गया। उन्होंने परमेष्ठीको कारागारमे डाल्नेका आदेश दे दिया। मक्त परमेष्ठी कैदखानेमे बद कर दिये गये।

हथक दी-बेडीसे जकड़े परमेष्ठी कारागारकी ॲधेरी कोठरीमे पड़े पड़े प्रमुका स्मरण कर रहे थे। वहाँ ॲधेरेमें कव दिन गया और रात आयी, उन्हें पता ही नहीं । सहसा हथकड़ी टूट गयी, तड़ाक-तड़ाक करके वेड़ियों के टुकड़ें उड़ गये। भड़मड़ाकर वदीग्रहकी कोठरीका द्वार खुल गया। परमेष्ठीके सामने एक अपूर्व ज्योति प्रकट हुई। दूसरे ही क्षण शड़्व-वक-गदा पद्मधारी प्रभुने उन्हें दर्शन दिया। परमेष्ठी आनन्दमग्न होकर प्रभुके चरणोमे लोटने लगे। प्रभुने कहा—परमेष्ठी। मेरे भक्तसे अधिक वलवान् ससारमे और कोई नहीं है। जबतक मेरे हाथमे मेरा यह चक है। किस्ता साहस है जो मेरे भक्तको कष्ट दे। आ वेटा! मेरे पास आ।

परमेष्ठी तो कृतार्थ हो गये। प्रभुने अपने चरणोंपर गिरते हुए उन्हें उठाया। उनके मस्तकपर अपना अभय कर रक्खा। उन्हें मुक्त करके वे जगन्निवास अन्तर्हित हो गये।

उधर वादगाहने स्वप्नमे एक वड़ा भयद्वर पुरुष देखा। जैसे साक्षात् महाकाल अपना कठोर दण्ड उठाकर उसेपीट रहे हो और गर्जन करते कहते हो- 'तू मक्त परमेष्ठीको कैद करेगा १ तू ११ बादशाह डरके मारे चीलकर जग गया । वह थर-थर कॉप रहा था। उसका अङ्ग-अङ्ग दर्द कर रहा था। शरीरपर प्रहारके स्पष्ट चिह्न थे। सबेरा होते ही मन्त्रियोसे उसने स्वप्नकी वात कही । सबको लेकर वह कैदखाने गया । वहाँ पहरेदार सोये पडे थे। परमेष्ठीकी हथकड़ी-वेड़ी टूटी हुई थी। उनकी कोठरी खुली थी। उनके शरीरसे दिव्य तेज निकल रहा था। वे ध्यानमे मग्न थे। ध्यान टूटनेपर व्याकुल से होकर वे नामकीर्तन करते हुए रोने लगे। बादगाहको वडा आश्चर्य हुआ । उसने परमेष्टीसे हाथजोडकर क्षमा मॉगी।नाना प्रकारके वस्त्राभरणोसे सजित करके हाथीपर बैठाकर गाजे-वाजेके साथ उन्हे शहर ले आया । बहुत सा धन दिया उसने । चारों ओर भक्त परमेष्ठीका जय जयकार होने लगा।

परमेधीजीको यह मान-प्रतिष्ठा बिल्कुल नहीं रुची। उन्हें इससे बड़ी लजा हुई। प्रतिष्ठासे बचनेके लिये दिल्ली छोड़कर वे दूसरे देश चले गये और वहीं लोगोकी दृष्टिसे दूर रहकर पूरा जीवन उन्होंने भगवान्के भजन-पूजनमें व्यतीत किया।

#### रामदास चमार

शुचि मद्रक्तिरीसाम्निरम्बदुर्जातिकस्मप । श्वपाकोऽपि तुर्वे इलाध्यो न चेरजोऽपि नाम्निक ॥

दक्षिण भारतमं गोदावरीक पवित्र किनारेपर कनकावती नगरी थी। वहाँ रामदाख नामके एक भगवद्भक्त रहते थे। वे जातिके चमार थे। घरमें मूली नामकी पतिनता पत्नी थी और एक मुशीर वालक था। स्त्री पुरुष मिलकर जूते बनाते थे। रामदाम उन्हें बाजारमें वेच आते। इस प्रकार अपनी मजदूरीके पवित्र धनसे वे जीवन निर्वाह करते थे। तीन प्राणित्रोंका पेट भरनेपर जो पैसे बचते, वे अतिथि-अम्यागती-की सेवामे लग जाते या दीन-दुरिनयांको वॉट विये जाते। सग्रह करना इन भक्त दम्पतिने मीरा ही नहीं था।

रामदाम धरमं कीर्तन किया करते थे। जूना बनाते-बनाते भी वे भगवन्नाम लिया करते थे। कहीं कथा कीर्तनका पास पड़ोसमं ममाचार मिलता तो वहाँ गये बिना नहीं रहते थे। उन्होंने कीर्तनमं सुना था—'हरि म जैमो तमो तेरी।' यह ध्विन उनके हृदयमं बम गयी थी। इमे बार-बार गाते हुए वे प्रेम विद्वल हो जाया करते थे। अपनेको भगवान्का दाम ममझकर वे सदा आनन्दमग्न रहते थे।

एक बार एक चोरको चोरीक मालके साथ बालग्राम-जीकी एक सुन्दर मूर्ति मिली। उने उन मृर्तिने कोई काम तो या नहीं। उसने मोचा—'मेरे जूते दृट गये हैं, इन पत्थरके वढले एक जोड़ी नये जूते मिल जाय तो ठीक रहे।' वह रामढानके घर आया। पत्थर रामढानको देकर कहने लगा—'देखो, तुम्हारे ओजार घिसनेयोग्य किनना सुन्दर पत्थर लाया हूँ। मुझे इनके बदले एक जोड़ी जूते दे दां।'

रामदाम उस नमय अपनी बुनमे थे । उन्हें बाह्यजान पूरा नहीं था। ग्राहक आया देग्य अभ्यामवश एक जोड़ी जूता उठाकर उनके मामने रख दिया। चोर जूता पहनकर चला गया। मृन्य मॉगनेकी याद ही रामदामको नहीं आयी। इस प्रकार शालग्रामजी अपने भक्तके घर पहुँच गये। रामदास अब उनपर औजार घिसने लगे।

एक दिन उबरने एक ब्राह्मण देवता निकले। उन्होंने देखा कि यह चमार दोनों पैरोंके बीच बालग्रामजीकी सुन्दर मृर्ति दवाकर उमपर औजार बिस रहा है। ब्राह्मणको दुःग्र हुआ यह देखकर। ये आकर कहने लगे—'भाई। मैं तुमम एक वस्तु मॉगने आया हूँ। ब्राह्मणकी इच्छा पूरी करनेमे

तुम्हं पुण्य होगा । तुम्हारा यह पत्यर मुझे बहुत सुन्दर लगता है। तुम इनको मुझे दे दो। इसे न पानेने मुझे बड़ा दुःग्त होगा। चाहो तो इनके बदले दस पॉच रुपये में तुम्ह दे समता हूँ।'

रामदानने कहा—'पण्डितजी! यह पत्यर है तो मेरे बड़े कामका। ऐसा चिकना पत्यर मुझे आजतक यही मिया है; पर आप इसको न पानेसे दुखी होंगे, अतः आप ही छे जाइये। मुझे इसका मृह्य नहीं चाहिये। आपकी कृपांसे परिश्रम करके मेरा और मेरे स्त्री-पुत्रका पट भरे, इतने पैसे म कमा लेता हूँ। प्रभुने मुझे जो दिया है, मेरे लिये उतना पर्याप्त है।'

पण्टितजी मृर्ति पाकर बड़े प्रमन्न हुए। घर आकर उन्होंने स्नान किया । पञ्चामृतसे गालग्रामजीको स्नान कराया। वेदमन्त्रोंका पाठ करते हुए पोडगोपचारने पूजन किया भगवान्का। इनी प्रकार वे नित्य पूजा करने लगे। वे विद्वान् थे, विधिपूर्वक पूजा भी करते थे, किंतु उनके हृदयम लोभ, दंग्यां, अभिमान, भोगवानना आदि दुर्गुण भरे थे। वे भगवान्ने नाना प्रकारकी याचना किया करते थे।

रामदान अगिशित था, पर उनका हृदय पवित्र था। उनमें न भोगवासना थी, न लोभ था। वह रूपी-सूपी ग्वाकर सतुष्ट था। ग्रुड हो या अग्रुड, पर सारिपक अडाने विम्वानपूर्वक वह भगवान्का नाम लेता था। भगवान् शाल्याम अपनी हच्छाने ही उनके घर गये थे। जब वह भजन गाता हुआ भगवान्की मूर्तिपर औजार घिमनेके लिये जल छोड़ता, तब प्रमुको लगता कि कोई भक्त पुरुपमूक्तसे मुझे स्नान करा रहा दे। जब वह दोनों पैरोंमें दबाकर उस मूर्तिपर राकर चमड़ा काटता, तब भावमय मर्थकरको लगता कि उनके अङ्गोपर चन्दन-कस्तूरीका लेप किया जा रहा है। रामदाम नहीं जानता था कि जिने वह साधारण पत्थर मानता है, वे शालग्रामजी ई, किंतु वह अपनेको सब प्रकारने भगवान्का दान मानता था। इसीने उनकी नब कियाओंको सर्वातमा भगवान् अपनी पूजा मानकर स्वीकार करते थे।

इधर ये पण्डितजी वड़ी विधिसे पूजा करते थे, पर वे भगवान्के सेवक नहीं थे । वे धन-सम्पत्तिके दास थे । वे धन- सम्पत्तिकी प्राप्तिके लिये भगवान्को साधन वनाना चाहते थे। भगवान्को यह कैसे रुचता। वे तो निःस्वार्ध भक्तिके वश है। भगवान्ने ब्राह्मणको स्वप्न दिया—प्पण्डितजी। तुम्हारी यह आडम्बरपूर्ण पूजा मुझे तिनक भी नहीं रुचती। मै तो रामदास चमारके निष्कपट प्रेमसे ही प्रसन्न हूँ। तुमने मेरी पूजा की है। मेरी पूजा कभी न्यर्थ नहीं जाती। अतः तुम्हे धन और यश मिलेगा। पर मुझे तुम उस चमारके घर प्रात काट ही पहुँचा दो।'

भगवान्की आज्ञा पाकर ब्राह्मण डर गया । दूसरे दिन सबेरे ही स्नानादि करके शाल्प्रामजीको लेकर वह रामदासके घर पहुँचा । उसने कहा—'रामदास ! सुम धन्य हो । तुम्होरे माता-पिता धन्य है । तुम बड़े पुण्यात्मा हो । भगवान्को तुमने बहामे कर लिया है । ये भगवान् शास्त्राम है । अय तुम इनकी पूजा करना । मै तो पापी हूं इमिल्ये मेरी पूजा भगवान्को पसंद नहीं आयी । भाई । तुम्हारा जीवन पवित्र हो गया । तुम तो भवसागरसे पार हो चुके ।'

रामदासने ब्राह्मणके चरणोमे प्रणाम किया । उनका हृदय मगवान्की कृपाका अनुमव करके आनन्दमे भर गया। वे सोचने ल्गे - 'मै दीन, अञ्चानी, नीच जातिका पापी प्राणी हूँ। न मुझमे शौच है, न सदाचार। रात दिन चमड़ा छील्ना मेरा काम है। मुझ-जैसे अधमपर भी प्रभुने इतनी कृपा की। प्रभो। द्वम सचमुच ही पतित-पावन हो।'

भगवान्को एक छोटे सिहासनपर विराजमान कर दिया उन्होने। अन वे नित्य पूजा करने लगे। धंधा-रोजगार प्रेमकी बाढमे वह गया। वे दिनभर, रातभर कीर्तन करते। कभी हँसते, कभी रोते वभी गान करते, कभी नाचने टगते, कभी गुमसुम बैठ रहते। भगवान्के दर्शनकी इच्छासे कातर कण्ठसे पुकार करते—प्दयाधाम! जर एक ब्राह्मगके घरको छोड़कर आप इस नीचके यहाँ आये, तय मेरे नेनोको अपनी अद्भुत रूपमाधुरी दिखाकर कृतार्थ करो, नाथ! मेरे प्राण तुम्हारे विना तहप रहे हैं।

रामदासकी व्यथित पुकार सुनकर भगवान् एक ब्राह्मणका रूप धारणकर उनके यहाँ पधारे । रामदास उनके चरणोपर गिर गये और गिडगिडाकर प्रार्थना करने हमे कि भगवान्का दर्भन हो, ऐसा उपाय बताइये ।' भगवान्ने करा—'तुम इस दुराशाको छोड़ दो । यड़े-यड़े योगी सुनि जन्म-जन्म तम, ध्यान आदि करके भी वदाचित् ही भगवान्का दर्भन पाते हैं।'

रामदासका विश्वास डिगनेवाला नहीं था। वे बोले— 'प्रमों। आप ठींक कहते हैं। में नीच हूं, पापी हूँ। मेरे पाप एवं नीचताकी ओर देखकर तो भगवान् मुझे दर्शन कदापि नहीं दे सकते, परंतु मेरे वे स्वामी दीनवन्धु हैं, दयाके सागर है। अवश्य वे मुझे दर्शन देगे। अवश्य वे इस अधमको अपनायेगे।'

अव भगवान्से नहीं रहा गया। भक्तकी आतुरता एवं विश्वास देखकर वे अपने चतुर्भुजत्वरूपसे प्रकट हो गये। प्रमुने कहा—गरामदास! यह ठीक है कि जाति नहीं बदल सकती. किंतु मेरी भक्तिसे भक्तका पद अवश्य बदल जाता है। मेरा भक्त ब्राह्मणोका देवताओका भी आदरणीय हो जाता है। तुम मेरे दिन्य रूपके दर्शन करो। रामदास भगवान्का दर्शन करके कुतार्थ हो गया।

# रघु केवट

शीजगत्ताथपुरीसे दस कोस दूर पीप श्चिटी ग्राममे
रघु नेन हमा घर या। घरमे स्ती और बूढी माता थी।
सबेरे जाल लेकर रघु मलित्याँ पकड़ने जाता और पकड़ी
हुई मलियों को बेच कर परिवारका पालन करता। पूर्वजन्मके
पुण्य संस्कारों के प्रभावसे रघुके हृदयमे भगवान्की मिक्त
थी। वह अत्यन्त दयालु था। मलित्याँ जब उसके जालमे
आकर तहपने लगतों, तब उसका चित्त व्याकुल हो जाता।
उसे अपने कार्यपर ग्लानि होती. परतु जीवन निर्वाहका
दूसरा कोई साधन न होनेसे वह अपने व्यवसायको छोड़
नहीं पाता था।

रघुने एक अच्छे गुरुसे दीक्षा हे ली थी। गहेमे तुल्सीकी कण्ठी वॉष ली थी। सबेरे स्तान करके मगवन्नामका जप करता था। मागवत सुनना और सत्मक्तमे जाना उसका दैनिक कार्य हो गया था। इन सबसे उसका अन्त करण धीरे-धीरे छुद्ध हो गया। जीवमान्नमे भगवान् विराजमान है, यह बात उसकी समझमे आने ल्यी। जीव-हिंसासे उसे अब तीव विरक्ति हो गयी। रघुके लिये महली पकड़ना बहुत ही लेखदायक हो गया। उसने इस कामको छोड़ दिया। कुछ दिन तो घरके सञ्जत अबसे

काम चला, परसञ्चय था ही कितना । उपवास होने लगा । धरमे त्राहि-त्राहि मच गयी। पेटकी ज्वाला तथा माता और स्त्रींके तिरस्कारसे व्याकुल होकर रघुको फिर जाल उठाना पड़ा। वह स्वयं तो भूखसे प्राण दे सकता था, पर बृद्धा माता और पत्नीका कष्ट उससे सहा नहीं जाता था। पछताताः भगवान्से प्रार्थना करता वह तालावपर गया। जाल डालनेपर एक वड़ी सी लाल मछनी उसमे आयी और जलसे निकालनेपर तड्पने लगी। रघुका हृदय छटपटा उठा। उमे स्मरण आया कि मभी जीवोमे भगवान् हैं। उस तडपती मछ रीमें उसे स्पष्ट भगवान् प्रतीत होने छगे । इसी समय उमे माता और पत्नीकी भूखी आकृतिका स्मरण हुआ। दुग्वी, व्याकल रघुने मछलीको जालसे निकालकर पकड़ा और महने लगा-- 'मत्स्यरूपधारी हरि । मेरे दुःखकी वात सुनो । तुम्हीने मुझे बीवर बनाया है । जीवोको मारकर पेट भरनेके सिवा और कोई दूसरा उपाय में जीवन-निर्वाहका नहीं जानता । इससे तुमको मारनेके लिये में विवश हूँ । तुम हरि हो या और कोई, आज मेरे हाथसे वचकर नहीं जा सकते।

रघुने दोनों हाथोंसे जोरसे मछ जीका मुख पकड़ा और उसे फाडने छगा। सहसा मछ छीके भीतरसे स्पष्ट शब्द आया—'रक्षा कर, नारायण! रक्षा कर।' रघु चिकत हो गया। उसका हृदय आनन्दसे भर गया। मछ छीको छेकर वह वनकी ओर भागा। वहाँ पर्वतसे बहुतसे झरने गिरते थे। उन झरनोंने अनेक जल कुण्ड बना दिये थे। रघुने एक कुण्डमें मछ छी डाल दी।

रघु भूल गया कि वह कई दिनसे भूला है। भूल गया कि घरमें माता तथा स्त्री उसकी प्रतीक्षा करती होगी। वह तो कुण्डके पास बैठ गया। उसके नेत्रोसे दो झरने गिरने लगे। वह भरे कण्ठसे कहने लगा— 'मछलीके भीतरसे मुझे सुमने 'नारायण' नाम सुनाया १ अब दुम दर्शन क्यों नहीं देते १ तुम्हारा स्वर इतना मधुर है तो तुम्हारी छिंच कितनी सुन्दर होगी! में तुम्हारा दर्शन पाये बिना अब यहाँसे उठूँगा नहीं।'

रघुको वहाँ बेंठे-बेंठे तीन दिन हो गये । वह 'नारायण, नारायण' की रट लगाये था । नारायणमे तन्मय था । एक बूंद जलतक उमके मुखमं नहीं गया । दिन और रातका उसे पता ही नहीं था । भक्तकी सदा खोज-खबर रखनेवाले भगवान एक दुद ब्राह्मणके वेशमें वहाँ आये और पूछने

लगे—'अरे तपस्वी । तू कौन है १ तू इस निर्जन बनमें क्यों आया १ कबसे बैठा है यहाँ १ तेरा नाम क्या है ११

रघुका ध्यान टूटा । उसने ब्राह्मणको प्रणाम करके कहा—'महाराज ! में कोई भी होक्के आपको मुझसे क्या प्रयोजन है । वार्ते करनेसे मेरे काममे विघ्न पड़ता है । आप पधारें ।'

ब्राह्मणने तिनक इंसकर कहा—'में तो चला जाऊँगा, पर त्सोच तो सही कि मछत्री भी कहीं मनुष्यकी बोली बोल सकती है। तुझे भ्रम हो गया है। जब कुछ उस मछलीमें है ही नहीं, तब तुझे किसके दर्शन होंगे। तू यहाँ व्यर्थ क्यो बैठा है। घर चला जा।'

रघु तो ब्राह्मणकी बात सुनकर चौंक पडा । उसने समझ लिया कि मछनीकी बात जाननेवाले ये सर्वज मेरे प्रभु ही हैं। वह बोला—'भगवन्! सब जीवोंमे परमात्मा ही हैं, यह बात में जानता हूं। मछलीके शरीरमेसे वे ही बोलनेवाले हैं। में बड़ा पापी हूं। जीवोंकी हत्या की है मेने। क्या इसीसे आप मेरी परीक्षा ले रहे हैं? आप ही तो नारायण हैं। आप प्रकट होकर मुझे दर्शन क्यों नहीं देते। मुझे क्यों तरसा रहे हैं, नाथ।'

मक्तनी प्रेममरी प्रार्थना सुनकर कृपासागर प्रभु अपने दिव्य चतुर्भुजरूपसे प्रकट हो गये। रघु तो एकटक देखता रह गया उस लावण्यराधिको। वह ऑसू बहाता हुआ प्रभुके चरणोंमे लोटने लगा। भगवान्ने उसे भक्तिका आशीर्वाद देकर और भी वर मॉगनेको कहा। रघुने हाथ जोड़कर कहा—'प्रमो! आपके दर्शन हो गये और आपने मजनका आशीर्वाद दे दिया, फिर अब मॉगनेको क्या रहा। परंतु आपकी आजा है तो में एक छोटी वस्तु मॉगता हूँ। जातिसे धीवर हूँ। मछली मारना मेरा पैतृक स्वभाव है। में यही वरदान मॉगता हूँ कि मेरा यह स्वभाव छूट जाय। पेटके लिये भी में कभी हिंसान करूँ। अन्त समयमे मेरी जीम आपका नाम रटती रहे और आपका दर्शन करते हुए मेरे प्राण निकले।' भगवान्ने एघुके मस्तकपर हाथ रखकर 'तथास्तु' कहा और अन्तर्धान हो गये।

भगवान्का दर्शन पाकर रघु सम्पूर्ण बदल गया। वह भगवन्नाम-कीर्तन करता हुआ घर आया। गॉवके लोगोने उसे घिकारा कि माता और स्त्रीको निराधार छोड़कर वह भाग गया था। दया करके गॉवके जमींदारने बेचारी खियोंके लिये अन्नका प्रवन्ध कर दिया था। रघुने इसे भगवान्की दया ही मानी। यदि वह घरपर रहता तो जर्मीदार या कोई भी एक छटाँक अन्न देनेवाला नहीं था। अन्न वह प्रातः शौच-स्नानादिसे निवृत्त होकर भगवान्का भजन करता और फिर कीर्तन करता हुआ गाँवमे धूमता। विना माँगे ही लोग उमे बुलाकर अनेक पदार्थ देते थे। इस प्रकार अनायास उसका तथा परिवारका पालन-पोषण होने लगा। उसकी माता तथा ली भी अन्न भजनमे लग गर्यो। रघु अन्न भजनके प्रभावसे पूरा साधु हो गया। दिन-रात उसका मन भगवान्मे लगा रहता था। वह नामकीर्तन करते-करते वेस्घ हो जाता था।

अव रघुकी स्थिति ऐसी हो गयी कि उनके मुखरे जो निकल जाता, वही सत्य हो जाता । वे वचनिसद्ध महात्मा माने जाने लगे । दूर दूरसे नाना प्रकारकी कामनावाले स्नी-पुरुषोकी भीड आने लगी । रघु इस प्रपञ्चसे घवरा गये । मान-प्रतिष्ठा उन्हे विप-सी लगती थी । घर छोडकर वे अव निर्जन वनमे रहने लगे और चौवीसो घटे केवल भजनमे ही विताने लगे ।

एक दिन रघुको लगा कि मानो नीलाचलनाथ श्रीजगन्नायजी उनसे भोजन मॉग रहे है। इससे उन्हें वडा आनन्द हुआ। मोनन-सामग्री लेकर उन्होंने कुटियाका द्वार वद कर लिया। भक्तके बुलाते ही भावके भूले श्रीजगन्नाथ प्रकट होगयेऔर रघुके हाथसे भोजन करने लगे।

उघर उसी समय नील चलमे श्रीजगन्नाण्जीके मोग-मण्डपमे पुजारीने नाना प्रकारके पकान्न सजाये । श्रीजगन्नाथ-जीके मन्दिरसे मोग-मण्डप अलग है । मोग-मण्डपमे एक दर्पण लगा है । उस दर्पणमे जगन्नाथजीके श्रीविग्रहका जो प्रतिविग्न पडता है, उसीको नैवेद्य चटाया जाता है । सब सामग्री आ जानेपर पुजारी जब मोग लगाने लगा, तब उसने देखा कि दपणमे प्रतिविग्न तो पडता ही नहीं है । दर्पण जहाँ का तहाँ था, वीचमे कोई आड़ भी नहीं थी, पर प्रतिविग्न नहीं पड रहा था । घवराकर वह राजाके पास गया । उसने कहा—'महाराज! नैवेद्यमे कुछ दोप होना चाहिये । श्रीजगन्नाथ स्वामी उमे स्वीकार नहीं कर रहे हैं । अब क्या किया जाय ।'

श्रद्धाछ राजाने स्वय देखा कि दर्पणमे प्रभुका प्रतिविम्य नहीं पडता । उन्हें वड़ा दुःख हुआ । वे कहने लगे—

पता नहीं मुझसे क्या अपराध हो गया कि मेरी सामग्रीसे अर्पित भोग प्रभु स्वीकार नहीं करते । मुझसे कोई अपराध हुआ हो तो प्रायश्चित्त करनेको मैं तैयार हूं ।'

राजा प्रार्थना करते हुए दुखी होकर भगवान्के गरुइध्वजके पास जाकर भूमिपर ही लेट गये। भगवान्की लीलांसे
लेटते ही उन्हें तन्द्रा आ गयी। उन्होंने स्वप्रमें देखा कि
प्रभु कह रहे हैं—'राजा। तेरा कोई अपराध नहीं। तू दुखी
मत हो। मैं नीलाचलमें था ही नहीं, तब प्रतिविभ्य किसका
पड़ता। मैं तो इस समय पीपलीचटी ग्राममें अपने भक्त
रघु केवटकी शोपडीमें बैठा उनके हाथसे भोजन कर रहा
हूं। वह जबतक नहीं छोडता, में यहाँ आकर तेरा नैवेद्य
कैसे स्वीकार कर सकता हूं। यदि तू मुझे यहाँ बुलाना
चाहता है तो मेरे उस भक्तको उनकी माता तथा स्वीके साथ
यहाँ ले आ। यहाँ उनके रहनेकी व्यवस्था कर।'

राजाका स्वम टूट गया। वे एकदम उठ खड़े हुए। घोड़ेपर त्रेठकर बीघ्रताते पीपलीचटी पहुँचे। पूछ-पाछकर रघु केवटकी झोपड़ीका पता लगाया। जन कई बार पुकारने-पर भी द्वार न खुला, तन द्वार वल लगाकर स्वयं खोला उन्होंने। कुटियाका दृश्य देखते ही वे मूर्तिकी मॉति हो गये। रोमाञ्चित गरीर रघु सामने मोजन रक्खे किसीको ग्रास दे रहा है। रघु दीखता है, अन्न दीखता है, प्रास दीखता है, पर ग्रास लेनेवाला मुख नहीं दीखता। राजा चुपचाप खड़े रहे। वह अगात मुख तो जिसे कृपा करके वह दिखाना चाहे, वही बड़मागी देख सकता है।

सहसा प्रमु अन्तर्धान हो गये। रघु जल्से निकाली मछलीकी मॉति तडपने लगा। राजाने अत्र उसे उठाकर गोदमे बैठा लिया। रघुको होश आया। अपनेको राजाकी गोदमे देख वे चिकत हो गये। जल्दीसे उठकर वे राजाको प्रणाम करने लगे। उन्हें रोककर स्वय पुरी-नरेशने उनके चरणोमे प्रणाम किया। श्रीजगन्नाथजीकी आज्ञा सुनकर रघुने नीलाचल चलना स्वीकार कर लिया। माता तथा पत्नीवे साथ वे पुरी आये। उनके नीलाचल पहुँचते ही मोग मण्डपके दर्पणमे श्रीजगन्नाथजीका प्रतिविग्न दिखायी पड़ा।

पुरीके राजाने श्रीजगन्नाथजीके मन्दिरसे दक्षिण ओर रघुके लिये घरकी व्यवस्था कर दी । आवश्यक सामग्री भिजवा दी वहाँ । रघु अपनी माता और स्त्रीके साथ भजन करते हुए जीवनपर्यन्त वहीं रहे ।

#### मणिदास माली

श्रीजगन्नाथधाममे मणिदास नामके एक माली रहते ये। फूल-माला वेचकर जो कुछ मिलता था, उसमेसे साधु ब्राह्मणोकी वे सेवा भी करते थे, दीन-दुखियोको, "भूखोको भी दान करते थे और अपने कुटुम्बका काम भी चलाते थे। अक्षर-ज्ञान मणिदासने नहीं पाया था, पर यह सच्ची शिक्षा उन्होंने ब्रहण कर ली थी कि दीन-दुखी प्राणियोपर दया करनी चाहिये और दुष्कर्मोंका त्याग करके भगवान्का भजन करना चाहिये।

कुछ समय वाद मणिदासके स्त्री पुत्रोका एक एक करके परलोकवाम ही गया। जो सतारके विपयों में आसक, माया-मोहमें लिपटे प्राणी हैं, वे सम्पत्ति तथा परिवारका नाग होनेपर दुखी होते हैं और भगवान्को दोप देते हैं, किंतु मणिदासने तो इसे भगवान्की कृपा मानी। उन्होंने सोचा—'मेरे प्रभु कितने दयामय हैं कि उन्होंने मुझे सब ओरमे वन्धनमुक्त कर दिया। मेरा मन स्त्री पुत्रको अपना मानकर उनके मोहमें फॅमा रहता था, श्रीहरिने कृपा करके मेरे कल्याणके लिये अपनी वस्तुएँ लौटा लीं। में मोह-मदिरासे मतवाला होकर अपने सच्चे कर्तव्यक्तो भूला हुआ था। अव तो जीवनका प्रत्येक क्षण प्रभुके स्मरणमे ही ल्याऊँगा।'

मणिदास अव साधुके वेशमे अपना सारा जीवन भगवान्के भजनमे ही विताने छगे । हाथोमे करताल लेकर प्रातःकाल ही स्नानादि करके वे श्रीजगन्नाथजीके सिंह-द्वारपर आकर कीर्तन प्रारम्भ कर देते थे । कभी कभी प्रेममें उन्मत्त होकर नाचने लगते थे । मन्दिरके द्वार खुलनेपर भीतर जाकर श्रीजगन्नाथजीकी मूर्तिके पास गरुइ-स्तम्भके पीछे खड़े होकर देरतक अपलक दर्शन करते रहते और फिर साष्टाङ्ग प्रणाम करके कीर्तन करने लगते थे । कीर्तनके समय मणिदासको गरीरकी सुधि भूल जाती थी । कभी चृत्य करते, कभी खड़े रह जाते । कभी गाते, स्तुति करते या रोने लगते । कभी प्रणाम करते, कभी जय-जयकार करते और कभी भूमिमे लोटने लगते थे । उनके शरीरमे अश्रु, स्वेद, कम्प, रोमाञ्च आदि आठो सात्तिक भावोका उदय हो जाता था ।

उस समय श्रीजगन्नाथजीके मन्दिरमे मण्डपके एक भागमे नित्य पुराणकी कथा हुआ करती थी । कथावाचकजी

विद्वान् तो थे, पर भगवान्की भक्ति उनमे नहीं थी । वे कथामे अपनी प्रतिभासे ऐसे ऐसे भाव बतलाते थे कि श्रोता मुग्ध हो जाते थे । एक दिन कथा हो रही थी, पण्डितजी कोई अद्भुत भाव बता रहे थे कि इतनेमे करताल बजाता 'राम कृष्ण गोविन्द-हरि' की उच्च ध्वनि करता मणिदास वहाँ आ पहुँचा । मणिदास तो जगन्नाथजीके दर्शन करते ही वेस्रध हो गया। उने पता नहीं कि कहाँ कौन वैठा है या क्या हो रहा है। वह तो उन्मत्त होकर नाम ध्वनि करता हुआ नाचने लगा । कथावाचकजीको उसका यह ढग बहुत बुरा लगा । उन्होंने डॉटकर उसे हट जानेके लिये कहा, परत मणिदास तो अपनी धनमे था । उसके कान कुछ सुन नहीं रहे थे। कथावाचकजीको क्रोध आ गया । कथामे विघ्न पडनेसे श्रोता भी उत्तेजित हो गये । मणिदासपर गालियोके साथ-साथ थप्पड़ पड़ने लगे। जब मणिदासको वाह्य जान हुआ, तव वह मौचका रह गया। सव वाते समझमे आनेपर उसके मनमे प्रणयकोप जागा । उसने सोचा-- 'जब प्रभुके सामने ही उनकी कथा कहने तथा सुननेवाले मुझे मारते हैं। तब मै वहाँ क्यो जाऊँ ११

जो प्रेम करता है, उसीको रूठनेका भी अधिकार है। मणिदास आज श्रीजगन्नाथजीसे रूठकर भूखा प्यासा एक मठमे दिनभर पड़ा रहा। मन्दिरमे सन्ध्या-आरती हुई, पट वद हो गये, पर मणिदास आया नही। रात्रिको द्वार बंद हो गये।

पुरी-नरेशने उसी रात्रिमे स्वप्तमे श्रीजगन्नाथजीके दर्शन किये। प्रमु कह रहे थे—'तू कैसा राजा है। मेरे मन्दिरमे क्या होता है, तुझे इसकी भी खबर नहीं रहती। मेरा भक्त मणिदास नित्य मन्दिरमे करताल बजाकर नृत्य किया करता है। तेरे कथावाचकने उसे आज मारकर मन्दिरसे निकाल दिया। उसका कीर्तन सुने बिना मुझे सब फीका जान पड़ता है। मेरा मणिदास आज मठमे भूखा-प्यासा पड़ा है। तूस्वयं जाकर उसे सन्तुष्ट कर। अबसे उसके कीर्तनमे कोई विन्न नहीं होना चाहिये। कोई कथावाचक आजसे मेरे मन्दिरमे कथा नहीं करेगा। मेरा मन्दिर तो मेरे भक्तोके कीर्तन करनेके लिये सुरक्षित रहेगा। कथा अब लक्ष्मीजीके मन्दिरमे होगी।'

उधर मठने पहे मिगदासने देखा कि नहसा कोटि-कोटि सूर्यों के समान जीतल प्रकाण चारों ओर फैल गया है। स्वय जगलायजी प्रकट होकर उसके सिरपर हाथ रखकर कह रहे हैं—'वेटा मिगदास! तू भूखा क्यों है। देख तेरे भूछे रहनेने मेंने भी आज उपवास किया है। उठा तू जल्दी भोजन तो कर छे। भगवान् अन्तर्थान हो गये। मिगदासने देखा कि महाप्रमादका थाल सामने रक्खा है। उसका प्रगयरोंग तूर हो गया। प्रसाद पाया उसने।

उघर राजाकी निद्रा टूटी । घोडेपर सनार होनर वह खयं

जॉच करने मन्दिर पहुँचा । पता रुगाकर मठमे मणिदासके पास गरा । मणिदासमे अभिमान तो या नहीं, वह राजी हो गरा । राजाने उसका सत्कार किया । करताल लेकर मणिदास खित करता हुआ श्रीजगन्नायजीके सम्मुख कृत्य करने लगा। उसीदिनसे श्रीजगन्नायजीके मन्दिरके नैर्मुख केणमे स्थित श्रीलक्ष्मीजीके मन्दिरमे होती है ।

मिगदास जीवनभर वहीं कीर्तन करते रहे । अन्तम श्रीजगन्नाथजीकी सेवांके लिये वे उनके दिव्यवाम पंघारे ।

#### ついばんい

#### कूवा कुम्हार

असय मरन हिर्र के चरन की जिन रई स्म्हाल । तिननें हारथों सहज ही अनि कराल हू काल ॥ राजप्रतानेके किसी गॉवने कूना नामके कुम्हार जातिके एक मनवद्भक्त रहते थे । ये अपनीपत्नी पुरीके साथ महीने-मरमे मिर्द्यके तीस वर्तन बना लेते और उन्हींको बेचकर पति-पन्नी जीवन-निर्वाह करते थे । धनका लोम था नहीं, भगवान्के मजनमें अधिक-से-अधिक समन्न लगना चाहिये, इस विचारसे कूनाजी अधिक वर्तन नहीं बनाते थे । घरपर आये हुए अतिथियोकी सेवा और भगवान्का मजन, वस इन्हीं दो कानोमे उनकी रुचि थी ।

थनका सदुपयोग तो कोई विरले पुण्यात्मा ही कर पाते हैं। धनकी तीन गितयों हैं—दान, भोग और नाश। जो न दान करता और न सुख-भोगमें धन लगाता, उसका धन नष्ट हो जाता है। चोर-छुटेरे न भी ले जायें, मुकदमें या रोगियोंकी चिक्तिलामें न भी नष्ट हो, तो भी कंजूनका धन उसकी सन्तानकों बुरे मार्गमें ले जाता है और वे उसे नष्ट कर डालते हैं। भोगमें धन छुटानेतें पापका सज्जय होता है। अत. धनका एक ही सदुपयोग है—दान। घर आये अतिथिका सत्तार। एक वार कूवाजीके प्राममें दो सौ साधु पधारे। साधु मूखे थे। गाँवमें सेठ-साहूकार थे, किंतु किसीने साधुओन्ना सत्कार नहीं किया। सबने क्वाजीका नाम बता दिया। साधु कूवाजीके घर पहुँचे।

घरपर साबुओकी इतनी वडी मण्डली देखकर क्वाजीको वडा आनन्द हुआ । उन्होंने नम्रतापूर्वक सबको दण्डवत् प्रणाम किया । वैठनेको आसन दिया । परंतु इतने साधुओं- को भोजन कैसे दिया जाय ? घरमे तो एक छटोक अन्न नहीं या । एक महाजनके पाल कूनाजी उधार मॉगने गये । महाजन इनकी निधनता जानता था और यह भी जानता था कि ये टेकके सच्चे हे । उसने यह कहा—'मुझे एक सुऑ खुदवाना है। तुम यदि दूमरे मजदूरोकी सहायताके निना ही सुऑ खोद देनेका वचन दो तो में पूरी सामगी देता हूं।' कूनाजीने धर्त खीकार कर ली। महाजनसे आटा, दाल, धी आदि हे आये। माधु-मण्डलीने भोजन किया और कूनाजीको आधीर्वाद देकर विदा हो गये।

साधुओंके जाते ही कूबाजी अपने वचनके अनुसार महाजनके बताये स्थानपर कुऑ खोदनेमे लग गयं। वे कुऑ खोदते और उनकी पितृवता त्ती पूरी मिट्टी फेकनी। दोनो ही बरावर हरिनाम-कीर्तन किया करते। बहुत दिनोंतक इसी प्रकार लगे रहनेसे कुऍमे जल निकन्न आया। परंतु नीचे बाउ थी। जगरकी मिट्टीको सहारा नहीं था। कुऑ बैठ गया। 'पुरी' मिट्टी फेकने दूर चली गयी थी। कूबाजी नीचे कुऍमे थे। वे मीतर ही रह गये। वेचारी पुरी हाहाकार करने लगी।

गॉवके लोग समाचार पाकर एकत्र हो गये। सत्रने यह सोचा कि मिट्टी एक दिनमें तो निकल नहीं सकती। कूवाजी यदि दवकर न भी मरे होगे तो दवास रुकनेसे मर जायेंगे। पुरीको वे समझा-बुझाकर घर लौटा लाये। कुछ लोगोने दयावग उसके खाने-पीनेका सामान भी पहुँचा दिया। वेचारी ली कोई उनाय न देखकर लाचार घर चली आयी। गॉवके लोग इस दुर्घटनाको कुछ दिनोमे भूल गये। वर्गा होनेपर कुऍके स्थानपर जो योडा गड्ढा था, वह भी मिट्टी भरनेसे वरावर हो गया।

एक बार कुछ यात्री उधरसे जा रहे थे। रात्रिमें उन्होंने उस कुऍवाले स्थानपर ही ढेरा डाला। उन्हें भूमिके भीतरसे करताल, मृदङ्ग आदिके साथ कीर्तनकी ध्विन सुनायी पड़ी। उनको बड़ा आश्चर्य हुआ। रातमर वे उस ध्विनको सुनते रहे। सबेरा होनेपर उन्होंने गाँववालोंको रातकी घटना बतायी। अब जो जाता, जमीनमें कान लगानेपर उसीको वह शब्द सुनायी पडता। वहाँ दूर-दूरसे लोग आने लगे। समाचार पाकर स्वय राजा अपने मन्त्रियोंके साथ आये। मजनकी ध्विन सुनकर और गाँववालोंसे पूरा इतिहास जानकर उन्होंने धीरे-धीरे मिट्टी हटवाना प्रारम्म किया। बहुत-से लोग लग गये, कुछ घटोमें कुऑ साफ हो गया। लोगोने देखा कि नीचे निर्मल जलकी धारा वह रही है। एक ओर आसनपर शङ्ख-चक्र-गदा-पद्मधारी मगवान

विराजमान है और उनके सम्मुख हाथमे करताल लिये क्वाजी कीर्तन करते, नेत्रोसे अश्रधारा बहाते तन-मनकी सुधि भूले नाच रहे हैं। राजाने यह दिन्य दृश्य देखकर अपना जीवन कृतार्थ माना ।

अचानक वह भगवान्की मूर्ति अदृश्य हो गयी । राजाने क्याजीको कुऍसे बाहर निकल्वाया । सबने उन महाभागवत-की चरण-धूलि मस्तकपर चढायी । कूवाजी घर आये । पत्नीने अपने भगवद्भक्त पितको पाकर परमानन्द लाभ किया । दूर-दूरसे अब लोग कूबाजीके दर्शन करने और उनके उपदेशसे लाभ उठाने आने लगे । राजा नियमपूर्वक प्रतिदिन उनके दर्शनार्थ आते थे । एक बार अकालके समय कूबाजीकी कुपासे लोगोको बहुत-सा अन्न प्राप्त हुआ था । उनके सत्सङ्गसे अनेक स्त्री-पुरुष भगवान्के भजनमे लगकर ससार-सागरसे पार हो गये ।

### भक्त सेन नाई

पॉच-छ: सौ साल पहलेकी बात है । बघेलखण्डका बान्धवगढ नगर अत्यन्त समृद्ध था। महाराज वीरसिंहके राजत्वकालमे वान्धवगढका सुदूर प्रान्तोमे बडा नाम था। नगरके एक भागमे अद्यक्तिकाएँ थीं, सुन्दर और प्रशस्त राजपय थे, अच्छे-अच्छे उपवन और मनोमोहक सरोवर थे। एक ओर सभ्य, सस्कृत और शिष्टजनोंके घर ये तो दूसरी ओर कुछ झोपडियाँ थी,हरे-भरे खेत थे, प्रकृति देवीकी सुषमा थी, दैवी सुख और शान्तिका अकृत्रिम साम्राज्य था। नगरके इसी दूसरे भागमे एकपरम सतोषी, उदार, विनयशीलव्यक्तिरहतेथे, उनका नाम था सेन । राजपरिवारसे उनका नित्यका सम्पर्क था, भगवान्की कृपासे दिनभरकी मेहनत मजदूरीसे जो कुछ भी मिळ जाता था, उसीसे परिवारका भरण-पोषण और सत-सेवा करके निश्चिन्त हो जाते थे । न तो उन्होने कभी किसीके सामने एक पैसेके लिये हाथ पसारा और न उन्हें कमी आवश्यकता ही प्रतीत हुई कि किसीसे कुछ मॉगकर काम चलाये । भगवान् ही उनके सव कुछ थे । राजा और नगरनिवासी उनकी निःस्पृहता और सीधे-सादे उदार स्वभावकी सराहना करते थे।

वे नित्य प्रातःकाल स्नान, ध्यान और भगवान्के स्मरण-पूजन और भजनके बाद ही राजसेवाके लिये घरसे निकल पड़ते थे और दोपहरको लौट आते थे । जातिके नाई थे । राजाका बाल बनाना, तेल लगाकर स्नान कराना आदि ही उनका दैनिक काम था । एक दिन वे घरसे निकले ही थे कि उन्होंने देखा एक मक्तमण्डली मधुर-मधुर ध्वनिसे भगवान्के नामका सकीर्तन करती उन्होंके घरकी ओर चली आ रही है । सत-समागमका पवित्र अवसर मिला, इससे बढकर आनन्दकी बात दूसरी थी भी नहीं। सेनने प्रेमपूर्वक बड़ी श्रद्धा और भक्तिसे उनकी चरण-धूलि ली । उन्हे इस बातका तिनक भी ध्यान नहीं रहा कि महाराज वीरसिंह उनकी प्रतीक्षा करते होंगे। संतोको घर लाकर सेनने यथाशक्ति उनकी सेवा-पूजा की, सत्सङ्ग किया।

महाराज वीरिसंहको प्रतीक्षा करते करते अधिक समय वीत गया। इधर सेन सतोके आतिथ्य और स्वागत-सत्कारमे पूर्ण-रूपसेनिमम थे। उन्हें तिनक भी बाह्यज्ञान नही था। काफी धूप चढ चुकी थी। इतनेमे सेन नाईके रूपमे स्वय लीलाविहारी राज-महलमे पहुँच गये। सदाकी भॉति उनके कधेपर छुरे, कैंची तथा अन्य उपयोगी सामान तथा दर्णण आदिकी छोटी-सी पेटी लटक रही थी। मुखपर अलौकिक गान्तिकी किरणे थी, प्रसन्नतामयी मुसकानकी ज्योतिर्मयी तरक्के अधरोपर खेल रही थी। उनकी प्रत्येक क्रियामे विलक्षण नवीनता थी। उन्होने राजाके सिरमे तेल लगाया, शरीरमे मालिश की, दर्पण दिखाया। उनके कोमलकर- स्पर्शसे राजाको आज जितना सुख मिला, उतना और पहले कभी अनुभवमे नही आया था। सेन नाई राजाकी पूरी पूरी परिचर्या और सेवा करके चले गये। राजाको ऐसा लगा कि सेनके रूपमे कोई स्वर्गीय और सर्वथा दिव्य प्राणी ही उतर आये थे।

भक्तमण्डली चली गयी । थोडी देरके बाद भक्त सेनको स्मरण हुआ कि मुझे तो राजाकी सेवामे मी जाना है । उन्होंने आवश्यक सामान लिया और डरते-डरते राजपथपर पैर रक्खा । वे चिन्ताग्रस्त थे, राजाके विगड़नेकी बात सोचकर वे डर रहे थे ।

'कुछ भूल तो नहीं आये <sup>१</sup> एक साधारण राजसैनिकने टोक दिया ।

'नहीं तो, अभी तो राजमहल ही नहीं जा सका ।' सेन आश्चर्य-चिकत थे।

'आपको कुछ हो तो नही गया है १ मस्तिष्क ठीक-ठिकाने तो है न ११

भैया । अब और बनानेका यत्न न करो । भेनके मुखसे सहसा निकल पडा ।

'आप सचमुच भगवान्के भक्त हैं। भगवान्के भक्त कितने सीधे-सादे होते हैं, इसका पता तो आज ही चल सका।' सैनिक कहता गया। 'आज तो राजा आपकी सेवासे इतने अधिक प्रसन्न हैं कि इसकी चर्चा सारे नगरमे फैल रही है।' सैनिक आगे कुछ न वोल सका।

सेनको पूरा-पूरा विश्वास हो गया कि मेरी प्रसन्नता और सतोपके लिये भगवान्को मेरी अनुपस्थितिमे नाईका रूप धारण करना पडा । वे अपने-आपको धिकारने छगे कि एक तुच्छ-सी सेवापूर्तिके छिये शोभानिकेतन श्रीराघवेन्द्रको बहुरूपिया वनना पड़ा । प्रमुको इतना कप्ट उठाना पड़ा । जो पछभरमे समस्त छोक-छोकान्तरका संहार कर सकते हैं, जिनके एक सङ्कल्पाभासमात्रपर विश्वका विधान उछट जाता है, उन्होंने कधेपर छूरे आदिकी पेटी छटकानेमें भी रसकी अनुभूति की । भगधान्की सहज रसमयता, प्रगाढ भृत्य-वत्सछता, कोमछ छुपा और पावन प्रसन्तताका चिन्तन करते-करते वे आत्मग्छानिके अतछ सागरमे डूबने-उत्तराने छगे । उन्होंने भगधान्के चरण-कमछका ध्यान किया, मन-ही-मन प्रमुते क्षमा माँगी ।

उनके राजमहलमे पहुँचते ही राजा वीरसिंह बड़े प्रेम और विनय तथा स्वागत-सत्कारसे मिले, भगवान्के साक्षात्कारका प्रभाव जो या। भक्त सेनने बड़े सङ्कोचसे विलम्बके लिये क्षमा मॉगी, सतोके अचानक मिल जानेकी बात कही। दोनोने एक दूसरेका जीभर आलिङ्गन किया। राजाने सेनके चरण पकड लिये। वीरसिंहने कहा—राजपरिवार जन्म-जन्मतक आपका और आपके वंद्यजोंका आभार मानता रहेगा। भगवान्ने आपकी ही प्रसन्नताके लिये मङ्गलमय दर्शन देकर हमारे असंख्य पाप-तापोका अन्त किया है। भक्त सेन तो प्रेमविद्धल थे। गरीरमे विलक्षण माव-कम्पन था, अङ्ग-अङ्ग भगवान्के रूपमाधुर्यके रसमें सम्प्लावित थे। वान्धवगढ सेनकी उपस्थितिसे धन्य हो गया। वे परम भागवत थे, भगवान्के महान् कृपापात्र—भक्त थे।

# सदन कसाई

जाति पाँति पूछे नहि कोई । हिर को मजै सो हिर का होई ॥

प्राचीन समयमे सदन नामक कसाई जातिके एक मक्त हो गये है। वचपनसे भगवन्नाम-जप और हरिकीर्तन इन्हें पिय था। भगवान्कानाम तो इनकी जीभपर सदा ही नाचता रहता था। यद्यपि ये जातिसे कसाई थे, फिर भी इनका हृदय दयासे पूर्ण था। जीव-चधके नामसे ही इनका शारीर कॉपने लगता था। आजीविकाके लिये और कोई उपाय न होनेसे दूसरोंके यहाँसे मास लाकर बेचा करते थे, स्वय अपने हाथ-से पशु-चध नहीं करते थे। इस काममे भी इनका मन लगता नहीं था, पर मन मारकर जाति-व्यवसाय होनेसे करते थे। सदा नाम-जप, भगवान्के गुण गान और लीलामय पुरुषोत्तमके चिन्तनमे लगे रहते थे। सदनका मन श्रीहरिके चरणोमे रम गया था। रात-दिन वे केवल 'हरि-हरि' करते रहते थे।

भगवान् अपने भक्तसे दूर नहीं रहा करते। भक्तको जैसे उनके विना चैन नहीं, वैसे ही उन्हें मी भक्तके विना चैन नहीं। सदनके घरमे भगवान् गालग्राम-रूपसे विराजमान ये। सदनको इसका पता नहीं था। वे तो गालग्रामको पत्थरका एक बाट समझते थे और उनसे मास तौला करते थे। एक दिन एक साधु सदनकी दूकानके सामनेसे जा रहे थे। दृष्टि पड़ते ही वे शालग्रामजीको पहचान गये । मास-विक्रेता कसाईके यहाँ अपवित्र स्वल्मे शालग्रामजीको देखकर साधु-को वडा क्लेग हुआ । सदनसे मॉगकर वे शालग्रामको ले गये। सदनने भी प्रसन्नतापूर्वक साधुको अपना वह चमकीला वाट दे दिया।

साधु नावा कुटियापर पहुँचे । उन्होने निधिपूर्वक शाल्प्रामजीकी पृजा की, परंतु भगवान्को न तो पदायोंकी अपेक्षा है न मन्त्र या निधिकी । वे तो प्रेमके भृत्वे हैं, प्रेमसे रीझते हैं । रातमें उन साधुको स्वप्नमें भगवान्ने कहा—'तुम मुझे यहाँ क्यों ले आये १ मुझे तो अपने भक्त सदनके घरमे ही वडा सुख मिलता या। जब वह मास तौलनेके लिये मुझे उठाता था, तब उसके शीतक स्पर्शसे मुझे अत्यन्त आनन्द मिलता था। जब वह प्राह्कोंसे नातें करता था, तब सुझे उसके शब्द वडे मधुर स्तोत्र जान पडते थे। जब वह मेरा नाम लेकर कीर्तन करता, नाचने लगता था, तब आनन्दके मारे मेरा रोम-रोम पुलकित हो जाता था। तुम मुझे वहीं पहुँचा दो। मुझे सदनके विना एक क्षण कल नहीं पडती।'

साधु महाराज जा । उन्होंने शालग्रामजीको उठाया और सदनके घर जाकर उसे दे आये । साथ ही उसको मगवत्कृपाका महत्त्व मी वता आये । सदनको जब पता लगा कि उनका यह बटखरा तो मगवान् शालग्राम हैं, तब उन्हें वडा पश्चात्ताप हुआ । वे मन-ही-मन कहने लगे—प्देखो, में नितना वडा पापी हूं । मैंने मगवान्को निरादरपूर्वक अपवित्र मासके तराज्का बाट बना रक्खा । प्रमो । अब मुझे क्षमा करो ।' अब सदनको अपने न्यवसायसे घृणा हो गवी । वे शालगामजीको लेकर पुरुपोत्तमकेत्र श्रीजगन्नायपुरी-को चल पडे ।

मार्गमं सन्द्या-समय सदनजी एक गाँवमे एक गृहस्थके घर ठहरे। उस घरमे स्त्री-पुरुप दो ही व्यक्ति ये। स्त्रीका आचरण अच्छा नहीं था। वह अपने घर ठहरे हुए इस स्वस्थ, सुन्दर, सवल पुरुपपर मोहित हो गयी। आधी रात-के समम सदनजीके पास आकर वह अनेक प्रकारकी अधिष्ट चेष्टाएँ करने लगी। सदनजी तो भगवान्के परम मक्त थे। उनपर कामकी कोई चेष्टा सफठ न हुई। वे उठकर, हाथ जोडकर बोले—'तुम तो मेरी माता हो। अपने वच्चेकी परीक्षा मत् लो, मा। मुझे तुम आशीर्वाद दो।'

भगवान्के मच्चे भक्त पर-स्त्रीको माता ही देखते हैं।

स्त्रीका मोहक रूप उनको अममे नहीं डालता। वे हड्डी, मास, चमडा, मल-मूत्र, शूक-पीयकी पुतलीको सुन्दर माननेकी मूर्खता कर ही नहीं सकते; परंतु जो कामके वश हो जाता है, उसकी बुद्धि मारी जाती है। वह न सोच-समझ पाता, न कुछ देख पाता। वह निर्लं और निर्देय हो जाता है। उस कामातुरा स्त्रीने समझा कि मेरे पितके मयसे ही यह मेरी वात नहीं मानता। वह गयी और तल्वार लेकर सोते हुए अपने पितका सिर उसने काट दिया। कामान्य कीन-सा पाप नहीं कर सकता। अब वह कहने लगी—'प्यारे! अब डरो मत। मैंने अपने खूसट पितका सिर काट डाला है। हमारे सुखका कण्टक दूर हो गया। अब तुम मुझे स्वीकार करो।'

सदन भयसे कॉप उठे। स्त्रीने अनुनय-विनय करके जब देख लिया कि उसकी प्रार्थना स्वीकार नहीं हो सकती, तब द्वारपर आकर छाती पीट-पीटकर रोने लगी। लोग उसका रूदन सुनकर एकत्र हो गये। उसने कहा—'इस यात्रीने मेरे पतिको मार डाला है और यह मेरे साथ वलात्कार करना चाहता था।' लोगोने सदनको खूब मला-बुरा कहा, कुछने मारा भी, पर सदनने कोई सफाई नहीं दी। मामला न्यायाधीशके पास गया। सदन तो अपने प्रमुकी लीला देखते हुए अन्ततक चुप ही वने रहे। अपराध सिद्ध हो गया। न्यायाधीशकी आजासे उनके दोनो हाथ काट लिये गये।

सदनके हाथ कट गये, रुघिरकी घारा चलने लगी; उन्होंने इसे अपने प्रमुकी कृपा ही माना । उनके मनमे मगवान्के प्रति तिनक भी रोष नहीं आया । मगवान्के सच्चे मक्त इस प्रकार निरपराध कष्ट पानेपर भी अपने स्वामीकी दया ही मानते हैं । मगवनामका कीर्तन करते हुए सदन जगनायपुरीको चल पड़े । उधर पुरीमे प्रमुने पुजारी-को स्वप्नमे आदेश दिया—भेरा मक्त सदन मेरे पास आ रहा है । उसके हाथ कट गये हैं । पालकी लेकर जाओ और उसे आदरपूर्वक ले आओ । पुजारी पालकी लिवाकर गये और आग्रहपूर्वक सदनको उसमे वैठाकर ले आये ।

सदनने जैसे ही श्रीजगन्नाथजीको दण्डवत् करके कीर्तन-के लिये मुजाएँ उठायों, उनके दोनो हाथ पूर्ववत् ठीक हो गये। प्रमुकी कृपासे हाथ ठीक तो हुए, पर मनमे शङ्का बनी ही रही कि वे क्यों काटे गये। मगवान्के राज्यमे कोई निरपराध तो दण्ड पाता नहीं। रातमे खप्नमे भगवान्ने सदनजीको वताया—'तुम पूर्वजन्ममे काशीमे सदाचारी विद्वान् ब्राह्मण थे। एक दिन एक गाय कसाईके घेरेसे भागी जाती थी। उसने तुम्हे पुकारा। तुमने कसाईको जानते हुए भी गायके गलेमे दोनों हाथ डालकर उसे मागनेसे रोक लिया। वहीं गाय वह स्त्री थी और कसाई उसका पित था। पूर्वजन्मका वदला लेनेके लिये उसने उसका गला काटा। तुमने मयातुरा गायको दोनों हाथोंसे पकड़कर

कसाईको सौंपा था, इस पापसे तुम्हारे हाथ काटे गये। इस दण्डसे तुम्हारे पापका नाग हो गया। -

सदनने भगवान्की असीम कृपाका परिचय पाया । वे भगवत्प्रेममे विद्वल हो गये । बहुत कालतक नाम-कीर्तन, गुण-गान तथा भगवान्के ध्यानमे तल्लीन रहते हुए उन्होंने पुरुपोत्तमक्षेत्रमे निवास किया और अन्तमे श्रीजगन्नायजीके चरणोमे देह त्यागकर वे परमधाम पधारे ।

# भक्त सालवेग

उस समय उडीसाके गजपतिवशके राजाकी शक्ति क्षीण हो चुकी थी । कटकके ही लालबेग नामक शक्तिशाली मुगल-सरदारने अवसर पाकर सेना सग्रह कर ली थी। अचानक उसने आक्रमण कर दिया । राजा हार गये युद्धमे । लालवेग उडीसाका अधिपति हो गया । वह बडा अत्याचारी था । उसके भयके कारण लोग घर द्वार छोड़कर भाग जाते थे। हिंदुओपर वह वहत अत्याचार करता था। उड़ीसाके दॉतमुकुन्दपुर प्रामसे वह एक विधवा ब्राह्मणकन्याका अपहरण कर लाया था । बेचारी विधवा अपने गाँवमे अकेली ही थी। पति तो थे ही नहीं, सास-श्रग्रर भी परलोक चले गये थे । वह एक दिन नदी स्नान करने गयी थी । लालवेग कहींसे युद्ध करके लौट रहा था। वह वलपूर्वक उसे उठा लाया अपने यहाँ । अवला नारी क्या करती ! लालवेगने उसे अपने यहाँ लाकर नाना प्रकारकी यातनाएँ देकर, प्रलोमनसे छुमाकर वगमे कर लिया । उस ब्राह्मण-विधवासे एक पुत्र हुआ । उस वालकका नाम साल्वेग रक्ला गया ।

सालवेग बचपनसे युद्धकला सीखने लगा। युवा होनेपर वह अस्त्र चलानेमे पूरा निपुण हो गया। अपनी शूरताका उसे बहुत अधिक गर्व था। अपने पिताके साथ वह एक युद्धमे गया। उसके युद्ध-कौंगल तथा पराक्रमको देखकर वहाँ सब लोग दंग रह गये, परतु गर्वहारी मगवान् किसीका गर्व रहने नहीं देते। शत्रुके किसी सैनिकने पीछिसे सालवेगके सिरपर तलवार मारी। गहरी चोट खाकर वह गिर पड़ा। सेवक उसे शिविरमे ले आये और जब वहाँ मरहमपट्टीसे घाव ठीक होता न दीखा, तब उसे घर मेज दिया गया।

सालग्रेग शूर् था, अतः लालग्रेग उसको मानता था। षायल पुत्रकी लालग्रेगने कुछ दिन अच्छी खोज खबर की, किंतु सालवेगका घाव विगइ गया था। जब अधिक दिन हो गये और वह अच्छा नहीं हुआ, तब लालवेग उसकी उपेक्षा करने लगा। दीर्घकालीन रोगीसे सभी कब जाते हैं। ससारमे सब स्वार्थके सम्बन्ध है। जबतक स्वार्थ है, तबतक सभी सम्बन्धी घेरे रहते हैं और जब स्वार्थ पूरा होनेकी आजा नहीं रहती, तब कोई बात भी नहीं करना चाहता। सालवेग-से अब यह आशा नहीं थी कि अच्छा होकर वह किसी काम आ सकेगा। जैसे-जैसे उसकी बीमारीके दिन बीतते गये, पिताकी उपेक्षा बैसे बैसे बढती गयी। अन्तमे लालवेगने उसकी खोज खबर लेना बिल्कुल छोड़ दिया।

लालवेगकी उदासीनता देख दूसरे लोग भी सालवेगसे उदासीन हो गये। नौकर भी अव उसके पास नहीं आते थे। केवल माता ही थी, जो भूख-प्यास भूलकर दिन-रात रोगी पुत्रकी शय्याके पास वैठी उसकी सेवा करती थी। एक दिन सालवेगका कप्ट बहुत बढ गया। वह अपने जीवनसे निराश हो गया। वह रोते हुए मातासे अपने अपराधींकी क्षमा माँगने लगा।

माताने बड़ी कठिनतासे अपने ऑसुओको रोककर उससे कहा—'वेटा ! मै तो दासी हूं । तेरे पिताने मेरा सर्वस्व लूटकर अब मेरी उपेक्षा कर दी है, क्योंकि मुझमे वह अब रूप नहीं रहा है । मेरा तो एक तू ही सहारा है । अपने प्राण देकर भी मै तुझे बचा सकूँ तो मुझे बड़ी प्रसन्नता होगी, परंतु वेटा ! अपने कर्माका फ ठ तो भोगना ही पडता है । एक ही उपाय है, पर वह तुझने होगा नहीं ।'

सालवेगने वडी उत्सुकतासे उपाय पूछा। माताने आज उसे बताया कि 'बेटा। तू ब्राह्मणीका पुत्र है।' उसने कहा— 'मा। मैने तेरे गर्मसे जन्म लिया है। तू जो कहेगी, मै वही करूँगा।' मानने बहा—'देश! मगणन् ही तेरी रहा कर मकने हैं। व आनन्तकन्द्र नन्तनन्तन ही मह देवींके राजा है। इनसे बहा दूसरा कोई देवना नहीं है। वे बढ़े हवाड़् है। तू कर छोड़कर, विश्वात्रपूर्वक उन गोविन्दका मजन कर। वे तैरे मह रोग दूर कर देंगे।

पुत्रने पृष्ठ — 'मा में तेग करना करेंगा। या नेरे वे मगवान् केंगे हैं ? करों ग्ह्रने हैं ? मैं केंगे उनका महन करें ?

वा उद्योगे परमें आने बादने आज्यन माळेगनी मातानो निर्मां मुनने माताना शिड्रणान नाम भी सुनने को नहीं निर्माण । आज रोगाय्यागर पड़े पुत्रीर गम नैठकर उसने श्रीड्रणान या पुत्रनो सुनारी । मयुरमुखुद्रवारी, बनमारी, पीतास्वर्णार बान निर्मासुन्तर नदममोहने स्वर्णाख्या उसने मही प्रकार नाम निर्मा । उसने पुत्रनो श्रीड्रणा नाम-तर करने ने न्या । उसने बहा— पेव्या ! श्रीड्रणा नाम-तर करने ने न्या । उसने बहा— पेव्या ! श्रीड्रणा नाम-तर करने ने न्या । उसने बहा— पेव्या ! श्रीड्रणा नाम-तर स्वर्ण विद्या है । त मनमें किसी प्रकार यह संव्या मन आने है कि भरवान होने दर्शन देवे या नहीं, मेना रोग दूर होगा या नहीं । इस प्रकार संवेद करेगा, तर तो कोई लाम नहीं होगा । यह विद्यास करने हुए मनन कर कि अवस्य द्या अशिङ्गणा मुक्यर द्या करेंगे । अचल श्रदासे न उनका चिन्तन कर । वारह दिनों में वे अवस्य श्रदासे न उनका चिन्तन कर । वारह दिनों में वे अवस्य श्रदासे न उनका चिन्तन कर । वारह दिनों में वे अवस्य श्रदासे न उनका चिन्तन कर । वारह दिनों में वे अवस्य श्रदासे न उनका चिन्तन कर । वारह

सा छोगने नेत्र वंद वर िये । उसकी जीम अविगम ध्वणा, कृषा, कृषा का जय करने छो। । भरक्यामकी अतुल श्रानिसे उनका कारा ज्ञान छन हो गया । उसके अला-कर्णामें सुर ही मनोहरकी दिव्य मृति प्रकट हो गयी । उनका हृदय आनन्दरे उद्यक्ते छगा। अपने-आप विना जाने ही वह उन नव-वन-सुन्दरकी मानसिक पृज्ञा करने छगा। उसके धीनरने स्तदाः विचित्र न्तुनि प्रकट हुई । मगदानकी छीछाओंका सम्पा होने छगा। वह धुनना मोखदाना, शक्ट-भंजक' आदि मगवानके छीडाइनक नामोंने उनकी न्तुनि करने छना। उसके नेत्रोने आँसुओंकी बारा वहने लगी।

देखते देखते गगर दिन दीन गये । साख्येगने कहा— धग! माइन होना है कि मगजनको मेग मर जाना ही पसंद है। वे इसीने नुझार द्या नहीं करने।

रोगी साठवेग ब्हॉदक वेर्य रक्ते । उनने रातको निश्चर किया कि 'मेरी मानाके करे सुताबिक कर बाग्ह दिन पूरे होते हैं। आजकी गत ही बीचमें है। यदि में इन्नेमें अच्छा न हुआ तो अवस्य आसहत्य कर हुँगा।

मगणना जिलान करते करते माखेग सो गा। उनकी अव्यक्ति गान उनकी माना भी मो गानी थी। माज्येगने सोते-मोने स्वप्नमें देन्या कि उनके सिरहाने व्यवस्कृत्वेद्यमें मगणना न्यंद्र है और व्यह वह है— माज्येग कि यह विसृति देकर अपने वाचार व्या दे। इसमें तेग यान अव्या हो जागा। देन्य, पीठे मुझे भूल मन जाना। निश्चय जान, तेग मक्योग भी दूर हो गा। तो मक्ये मनते मुझे दिमी भी उद्देश्यने मजना है, मैं उसे इस खोक और परयोकके मनी दुन्योंने छुड़ा देना हूँ। निज्ञामें ही माज्येगने विमृति देकर अपने मस्तक और धर्मरूप खान थी। महसा मगवान्की वह मृति अद्दृश्य हो गर्म। माज्येगकी निज्ञा हूट गर्म।

जगते ही साख्येग मोर आनन्द्रेग चिन्ना पडा—'मा! मा! देन्य, नेरे करणाम्य शिक्षणा भगवान्ने मुझर कृता की है। उठ देखा मेरा वाव सूत्र गता। में कृतार्थ हो गया। मानके उठते ही साख्येग उससे लियद गया। वह हर्षेत्र मोरे कह रहा था— मा! तेरी बात सच है। शिक्षणांके समान दु च दूर करनेवाचा दूसरा कोई देवना नहीं है। मा! तृ अब प्रमद्यानमें मुझे आजा दे। में संन्यासी होकर देश-देशमें बूसकर दयासागर श्रीकृष्णांकी महिमाना प्रचार करेंगा!

माल्केगकी माना भगवानकी परम मक्त थी। उमने कहा—'वेटा! श्रीहणाने ही तुझे जीवन दिया है। इस जीवनको न उननी सेवाम लगाना चाहना है। यह जानकर में प्रमन्न हुई। तेरे-जैंने पुत्रको पानर मेंग पनिन जीवन भी कृतार्थ हो। गया। वेटा! भगवान्ती मृत्यना मन। मनमें उननी सदा जापन् रापना श्रीर जिहाने उनका नाम लेने रहना।'

मानाकी आजा छेकर साल्येन मीथे जगननाथजी गया। वहाँ कुछ दिन रहकर वह दक्षिण भारतकी और चला गया। उसके जानेंक यद उसकी मानाको भी किसीने फिर छा छ्येनके वरमें नहीं देशा। माना-पुत्रका किर मिरुन नो भगवान्के उस नित्य धामने ही हुआ, जहाँ जानेयर फिर कमी वियोग होना ही नहीं।

#### भक्त देवाजी पुजारी

उदयपुरके समीप श्रीरूपचतुर्मुज स्वामीका मन्दिर है। देवाजी पण्डा उसमे पुजारी थे। वे बहुत पढे-लिखे नहीं थे, परंतु मगवान्की पूजा-अर्चना बडी श्रद्धांके साथ विधि-पूर्वक करते थे। मगवान्मे उनका विश्वास था, जो मिक्तके लिये परमावश्यक साधन है। मगवान्की सेवासे उनका अज्ञान-अन्धकार नष्टप्राय हो चुका था।

एक दिनकी बात है- उदयपुर-नेरेश एक पहर रात वीतनेके बाद मन्दिरमे आये । शयनकी आरती हो चुकी थी । भगवान् पौढ चुके थे । भगवान्को शयन कराकर देवाजीने भगवान्के गलेका पुष्पहार उतारकर अपने सिरपर रख लिया था और अन्तर्ग्रहके पट बद करके वे मन्दिरसे बाहर आ रहे थे--इसी समय महाराणा वहाँ पहुँचे । दरवाजेपर अकस्मात् महाराणाको देखकर देवाजी घवराकर मन्दिरमे घुस गये और उन्हें पहनानेके लिये भगवान्की माला हॅंडने लगे। उस दिन दूसरी माला थी नहीं, अतएव महाराणा नाराज न हों, इसिल्ये देवाजीने मस्तकपर धारण किया हुआ पुष्पहार उतार लिया और नाहर निकलकर महाराणांके गलेमे पहना दिया । सोचने-विचारनेके लिये तो समय ही कहाँ था। देवाजीके सिरके सारे बाल सफेद हो गये थे और वाल थे लबे-लबे । दो-एक सफेद केश मालामे ल्गे महाराणाके गलेमे आ गये। राणाने बालोको देखकर व्यङ्गसे कहा-- 'पुजारीजी । मालूम होता है भगवान्के सारे केश सफेद हो गये है। विवाजीको इसका उत्तर देनेके लिये और कुछ भी नहीं सूझा, उन्होंने जल्दी-जल्दीमें डरते हुए कह दिया-- 'हॉ सरकार । ठाकुरजीके सारे बाल सफेद हो गये हैं। राणाको पुजारीके इस उत्तरपर हॅसी आ गयी। साथ ही पुजारीके प्रति मनमे रोष भी आया। उन्होंने गम्भीर होकर कहा--- भी कल सबेरे स्वय आकर देखूँगा। यों कहकर वे लौट गये।

देवाजीने उतावलीमे राणासे कह तो दिया, पर अव उनको वड़ी चिन्ता हो गयी । प्रात काल राणा आयेगे और भगवान्के सफेद वाल न पाकर न जाने क्या करेंगे । देवाजीकी ऑखोंसे नींद उड़ गयी, खाया तो कुछ था ही नहीं । ऑखोंसे ऑसुओकी धारा वह निकली । देवाजीने कहा—''मेरे स्वामी । मेरे मुँहसे सहसा ऐसी वात निकल गयी । मुम तो नित्य नव किशोर हो । मुम्हारे सफेद केश

कैसे १ पर सबेरे महाराणा आकर जब तुम्हारे काले बाल देखेंगे, तब तुम्हारे इस सेवककी क्या स्थिति होगी १ राणाकी ऑखोमे यह सर्वथा मिथ्यावादी सिद्ध हो जायगा । मुझमे न भक्ति है न श्रद्धा है। मै तो केवल तुम्हे तुलसी-चन्दन चढाकर अपना पापी पेट भरता हूँ । तुम्हारी नहीं, मैं तो पेटकी ही पूजा करता हूँ, परतु लोग मुझे तुम्हारी पूजा करनेवाला बतलाते हैं। सबेरे जब महाराणा मेरी बातको इंद्र पाकर सबके सामने मेरी भर्त्सना करेंगे, तब लोग यही कहेंगे कि कितना बडा मूर्ख है यह। कही भगवान्के-फिर एक मूर्तिके भी क्वेत केश होते है १ कुछ लोग मुझे अत्यन्त डरपोक नतायेंगे और कुछ यह कहेंगे कि अजी ! भगवान् यदि आज भी सच्चे होते या मक्तवत्सल होते तो क्या वेचारे गरीव पुजारीकी बात न रखते ? जितने मुँह, उतनी बाते। नाथ ! यह आपका अपराधी दम्भी पुजारी उस समय कैसे मुख दिखलायेगा १ और किसको क्या उत्तर देगा १ पर प्रभो। मै कैसे कहूँ कि तुम मेरी बात रखनेके लिये बुढापा स्वीकारकर सफेद बालोवाले बावाजी बन जाओ ! तुम्हे जो ठीक लगे, वही करो ।"

यो कहकर देवाजी फुफकार मारकर रो पड़े | इसी प्रकार भगवान्को पुकारते और रोते-कलपते रात बीती | सारा जगत् सोता था | देवाकी करुण पुकार किसीने नहीं सुनी | जागते थे देवा और देवाके हृदय-देवता,—जो सदा ही जागते है और सबकी गुप्त-से-गुप्त बातोंको सुनते हैं | भृत्यवत्सल, शरणागतरक्षक भगवान्ने अपने पुजारी देवाजी-की करुण पुकार सुनी | भक्तकी बात रखनेके लिये भगवान्ने लीला की । चतुर्भुज भगवान्के सारे बाल सफेद हो गये! धन्य!

देवाजीने नहा-धोकर कॉपते-कॉपते अन्तर्ग्रहके किंवाड़ खोले, उनका हृदय भयके मारे धक्-धक् कर रहा था। किंवाड़ खोलते ही देखा—कल्याणमय कृपा कल्पतक श्रीविग्रहके समस्त केश ग्रुप्त हो गये है। देवाके हृदयकी विचित्र दशा है—यह खप्त है कि साक्षात् १ करुणा-वरुणालयकी इस अतुलनीय कृपा और दीनवत्सलताको देखकर प्रेमविद्वल और आनन्दोन्मत्त देवाकी बाह्य चेतना जाती रही। वे बेसुध होकर जमीनपर गिर पडे।

बहुत देरके वाद देवाकी समाधि दूटी । उनके दोनों नेत्रोसे आनन्द और प्रेमके शीतल ऑसुओकी वर्षा हो रही थी। इसी समय महाराणा परीक्षाके लिये पधारे। देवाजीको विकलतासे रोते देखकर उन्होंने समझा कि ध्रात्रिको मुझसे कह तो दिया, पर अब भयके मारे रो रहा है। इतनेमें ही उनकी दृष्टि भगवान्के श्रीविग्रह्की ओर गयी, देखते ही राणा आश्चर्य-सागरमें डूब गये—क्याममुन्दरके समस्त केश सफेद चॉदी-से चमक रहे हैं। महाराणाको विश्वास नहीं हुआ। उन्होंने समझा—धुजारीने अपनी बात रखनेके लिये कहींसे सफेद बाल लाकर चिपका दिये है। राणांके मनमें परीक्षा करनेकी आयी और उन्होंने अपने हाथसे चट भगवान्के सिरका एक बाल बलपूर्वक उखाड लिया। राणांने देखा—बाल उखाड़ते समय श्रीविग्रहको मानो दर्द हुआ और उनकी नाकपर सिकुडन आ गयी। इतना ही नहीं, बाल उखड़ते ही सिरसे रक्तकी बूँद निकली और वह राणांके अंगरखेपर आ पड़ी। राणा यह देखते ही मुर्छित होकर जमीनपर गिर पड़े।

पूरा एक पहर बीतनेपर महाराणाको चेत हुआ। उन्होने देवाजीके चरण पकडकर कहा—प्रभो । मै अत्यन्त मूढ, अविश्वासी और नीचबुद्धि हूँ। मैने बड़ा अपराध किया है। मक्त क्षमाश्चील होते है—ऐसा मैने सुना है।

आप मेरा अपराध क्षमा कीजिये—मेरी रक्षा कीजिये।' यो कहते-कहते महाराणा अपने ऑसुओसे देवाजीके चरण धोने लगे। देवाजीने महाराणाको उठाकर हृदयसे लगा लिया—गद्गद वाणीसे कहा—'यह सब मेरे प्रभुकी मिहमा है। मै अशिक्षित गॅवार केवल पेटकी गुलामीमे लगा था। मगवान्की पूजाका तो नाम था। पर मेरे नाथ कितने दयाछ है, जो मेरी मिथ्या पूजापर इतने प्रसन्न हो गये और मुझ नालायककी बात रखनेके लिये उन्होंने अपने नित्यिकशोर सुकुमार विग्रहपर इवेत केगोकी विचित्र रचना कर ली। मै क्या क्षमा कल्—मै तो स्वय अपराधी हूँ। राजन् । मैने तो झूठ बोलकर आपका तथा मगवान्का भी अपराध किया था। पर वे ऐसे दीनवत्सल है कि अपराधीके अपराधपर ध्यान न देकर उसकी दीनतापर ही रीझ जाते है।' राणा तथा देवा दोनो ही मगवान्की कृपाछताका स्मरण करते हुए रो रहे थे।

इस घटनाके बाद ही यह आज्ञा हो गयी कि आगेसे राणावंशमे राजगद्दीपर बैठनेके बाद कोई भी मन्दिरमे नही आ सकेगे। जबतक कुमार रहेगे, तभीतक आ सकेगे।

#### भक्त माधवदासजी

माधवदासजी कान्यकुञ्ज ब्राह्मण थे। ग्रहस्य-आश्रममे आपने अच्छी धन-सम्पत्ति कमायी । आप बडे ही विद्वान् तथा धार्मिक भक्त थे। जब आपकी धर्मपत्नी स्वर्गलोकको सिधारी, तब आपके दृदयमे ससारसे सईसा वैराग्य हो गया । ससारको निरुसार समझकर आपने घर छोड जगन्नाथ-पुरीका रास्ता पकडा । वहाँ पहुँचकर आप समुद्रके किनारे एकान्त स्थानमे पड रहे और अपनेको भगवद्ध्यानमे तल्लीन कर दिया। आप ऐसे ध्यानमग्न हुए कि आपको अन्न-जलकी भी सुध न रही । प्रेमकी यहीं दशा है । इस प्रकार जब विना अन्न जल आपको कई दिन बीत गये, तब दयाछ जगन्नाथजीको आपका इस प्रकार भूखे रहना न सहा गया । तुरंत सुभद्राजीको आजा दी कि आप खय उत्तम-से-उत्तम भोग सुवर्ण-थालमे रखकर मेरे भक्त माधवके पास पहुँ-चा आओ । सुमद्राजी प्रभुकी आजा पाकर सुवर्ण-थाल सजाकर माधवदासजीके पास पहुँची । आपने देखा कि माधव तो ध्यानमे ऐसा मन्न है कि उनके आनेका भी कुछ ध्यान नहीं करता । अपनी ऑखे मूँदे प्रभुकी परम मनोहर मूर्तिका ध्यान कर रहा है, अतएव आप भी ध्यानमे विक्षेप करना उचित न समझ थाल रखकर चली आर्यो । जब माधव-दासजीका ध्यान समाप्त हुआ, तब वे सुवर्णका थाल देख भगवत्कृपाका अनुभव करते हुए आनन्दाश्र बहाने लगे । भोग लगाया, प्रसाद पा थालको एक ओर रख दिया, फिर ध्यानमग्न हो गये ।

उधर जब मगवान्के पट खुले, तब पुजारियोंने सोनेका एक थाल न देख बडा शोर-गुल मचाया । पुरीभरमे तलागी होने लगी। हूँढते-हूँढते थाल माधवदासजीके पास पड़ा पाया गया। वस, फिर क्या था, माधवदासजीको चोर समझकर उनपर चाबुक पड़ने लगे। माधवदासजीने मुसकराते हुए सब चोटे सह लीं। रात्रिमे पुजारियोको मयझर स्वप्न दिखलायी दिया। मगवान्ने स्वप्नमे कहा— भैने माधवकी चोट अपने ऊपर ले ली, अब प्रम्हारा सत्यानाश कर दूँगा, नहीं तो चरणोपर पड़कर अपने अपराध क्षमा करवा लो। वेचारे पण्डा दौड़ते हुए माधवदासजीके पास पहुँचे और उनके चरणोंपर जा गिरे।

माघवदासजीने तुरंत क्षमा प्रदानकर उन्हें निर्भय किया । भक्तोकी दयाङ्कता स्वामाविक हैं !

अत्र माधवदासजीके प्रेमकी टगा ऐसी हो गयी कि जब कमी आप भगवद्दर्गनके लिये मन्दिरमं जाते, तब प्रमुकी मूर्तिको ही एकटक देखते रह जाते । दर्गन समाप्त होनेपर आप तर्लीन अवस्थामें वहीं खडे-खडे पुजारियोंके अदृज्य हो जाते ।

एक वार माववदामजीको अतिसारका रोग हो गया। आप समुद्रके किनार दर जा पड़े । वहाँ इतने दुर्वल हो गये कि उठ-वैठ नहीं सकते थे। ऐसी दशामे जगन्नायजी स्वयं सेवक बनकर आपकी शुश्रुपा करने छगे । जब माववदामजी-को कुछ होग आया, तव उन्होंने तुरत पहचान लिया कि हो-न-हो ये प्रभु ही है। यह समझ झट उनके चरण पकड लिये और विनीत भावते कहने लगे--- 'नाय ! मुझ-जैसे अधमकं लिये क्यो आपने इतना कप्ट उठाया १ फिर प्रभो ! आप तो सर्वगक्तिमान् है। अपनी गक्तिसे ही मेरे दुःख क्यों न हर लिये, वृथा इतना परिश्रम क्यो किया ११ मगवान कहने लगे-पाधव ! मुझसे भक्तोका कप्ट नहीं सहा जाता, उनकी सेवाके योग्य में अपने सिवा किसीको नहीं समझता । इसी कारण तुम्हारी सेवा मेंने स्वय की । तुम जानते हो कि प्रारव्य भोगनेसे ही नए होता है-यह मेरा ही नियम है, इसे में क्यों तोड़ें १ इसिल्ये केवल सेवा करके प्रारव्य-भोग भक्तोंसे करवाता हूँ और 'योऽसौ विश्वम्मरो देवः स मक्तान् किमुपेश्रते' इमकी सत्यता ससारको दिखळाता हूँ।' भगवान् यह कहकर अन्तर्धान हो गये। इघर माधवटासजीके भी सव दु ख दूर हो गये।

इन घटनाओं से लोगों को वडा आश्चर्य हुआ। अव तो माधवदासजीकी मिहमा चारों ओर फैलने लगी। लोग इनको बहुत घेरने लगे। मक्तों के लिये सकामी ससारी जीवोसे घिर जाना एक वडी आपित है। आपको यह स्झा कि अव पागल बन जाना चाहिये। वस, आप पागल बन इधर-उधर हिर-ध्विन करते घूमनं लगे। एक दिन आप एक स्त्रीके हारपर गये और भिक्षा मॉगी। वह स्त्री उस समय चौका दे रही थी, उसने मारे कोधमे चौकेका पोतना माधवजीके मुँहपर फैंककर मारा। आप वडे प्रसन्न होकर उस पोतनेको अपने डेंग्पर ले गये। उसे धो-मुखाकर भगवान्के मिन्दरमे जा उमकी वत्ती बनाकर जनायी, जिमका यह फल हुआ कि उस पोतनेकी वत्ती वनाकर जनायी, जिमका यह फल हुआ कि उस पोतनेकी वत्ती वनाकर जनायी, जिमका यह फल हुआ कि

त्यो-त्यो उस स्त्रीके हृदय-मन्दिरमे भी ज्ञानका प्रकाश होना प्रारम्भ हुआ । यहाँतक कि अन्तमे वह स्त्री परम भक्तिमती हो गयी और रात-दिन भगवानके ध्यानमे मस्त रहने लगी।

एक वार एक वहे शास्त्री पण्डित शास्त्रार्थद्वारा दिग्विजय-करते हुए मायवजीके पाण्डित्यकी चर्चा सुनकर शास्त्रार्थ करने जगन्नाथपुरी आये और माधवदासजीसे शास्त्रार्थ करने-का हठ करने छो। मक्तोको शास्त्रार्थं निरर्थंक प्रतीत होता है । माधवदासजीने बहुत मना किया, पण्डित भला कैसे मानते । अन्तमे माववदासजीने एक पत्रपर यह लिखकर हस्ताक्षर कर दिया। 'माधव हारा। पण्डितजी जीते'। पण्डितजी इस विजयपर फूछे न समाये । तरत काशीको चल दिये। वहाँ पण्डितोकी सभा करके वे अपनी विजयका वर्णन करने लगे और वह प्रमाणपत्र लोगो-को दिखाने लगे। पण्डितोने देखा तो उसपर यह लिखा पाया, 'पण्डितजी हारे, माधव जीता ।' अब तो पण्डितजी क्रोधके मारे आगववूला हो गये। उल्टे पैर जगन्नाथपुरी पहॅचे । वहाँ माधवदासजीको जी खोल गालियाँ सुनायी और कहा कि 'शास्त्रार्थमें जो हारे, वहीं काला मुंह करके गदहेपर चढ नगरभरमे घूमे ।' माधवदासजीने बहुत समझाया, पर वे क्यो मानने लगे । अवकाश पाकर भगवान माधवदासजीका रूप वना पण्डितजीसे शास्त्रार्थ करने पहेंचे और भरी सभामे उन्हें खूब छकाया । अन्तमे उनकी शर्तके अनुसार उनका मुँह काला करके गदहेपर चढा, सौ-दो-सौ वालकोको ले घूल उडाते नगरमे सैर की। माधवदासजीने जब यह हाल सुना, तब भागे और भगवानके चरण पकडकर उनसे पण्डितजीके अपराधोकी क्षमा चाही । मगवान् तुरत अन्तर्वान हो गये । माधवदासजीने पण्डितजीको गदहेसे उतारकर क्षमा मॉगी, उनका रोप दूर किया। धन्य है भक्तोकी सहिष्णुता और दयाञ्चता ।

एक बार मायवदासजी वजयात्राको जा रहे थे। मार्गमे एक वाई आपको मोजन कराने छे गयी। वाईने बडे प्रेमसे आपको मोजन करवाया। इधर आपके साथ ज्यामसुन्दरजी वगलमे वैठ मोजन करने लगे। वाई भगवान्का सुकुमार रूप देखकर रोने लगी और माधवजीसे पूछा, 'भगवन्! किस कठोरहृदय माताने ऐसे सुन्दर वालकको आपके साथ कर दिया १' मायवदासजीने गर्दन फिराकर देखा तो ज्यामसुन्दरजी भोजन कर रहे हैं। वस, आप सुध-बुध भूल गये और वाईजीकी प्रशसा करके उनकी परिक्रमा करने लगे।

उसके भक्तिमाव और सीभाग्यकी सराहना करके वहाँने विदा हुए। सावनवासअभि एते अनेक चरित्र एँ, जो विस्तार गयरे। यहाँ वर्णन नहीं किये जाते ।

#### भक्त लाखाजी और उनका आदर्श परिवार

भक्त खायाजी जातिके भीइ प्राह्मण व । राजपूतानक एक छोटे से गाँवम उनका घर या । लारताजी विशेष पढे तो नहीं ये पर्छ निष्णुसहस्त्रनाम और गीता उनका कण्डस्य ये और भगवान्म उनका अट्टर विश्वास था। य गतीका काम करते थ । उनकी स्त्री ग्रेमावाई बदी माध्यी और पतित्रता यी । घरका मारा काम तो करनी ही। रोतीक काममें भी पतिकी पूरी महायता करनी थी, और पतिकी नेता किये विना तो उनका नित्यका वत ही पूरा नहीं होता या । वर्र नित्य प्रातःकाल मान करके पतिक दाष्टिने चरण-क अँग्ठेको धोकर पीती । छागाजीको सकोच होता, वे मना भी करते; परत रोमापाईक आग्रहक सामन उनकी कुछ भी न चलती । उनके दो सन्तान थीं—एक पुत्रः -दूमरी कन्या । पुत्रका नाग था दवा और कन्याका गंगाबाई । पुत्रक विवाहकी ता जटदी नहीं थी। परतु धर्मभीर ब्राह्मणका कन्याक विवाहकी वड़ी चिन्ता थी। चेष्टा करने-करत समीपंके ही एक गाँउम यांग्य वर मिछ गया। वरक पिता मन्तोपी बाहाण थे। सम्बन्ध हो गया और समयपर लासाजीन बदं चावर अपनी कन्या गगावार्षका विवाह करक उस समुराल भेज दिया । इस समय गगावाईकी उम्र बारह वर्षकी थी। देवा उम्रम बदा था। परत उसका विवाह कन्याक विवाहक हो साल पीछे किया गया । बहु घरंभ आयी । यहुका नाम था ल्छिमी। वह स्वभावम साक्षात् लक्ष्मी धी थी । इस प्रकार लाखाजी सब तर्रस मुनी व । छाप्ताजीका नियम या--राज मबरे गीताजीका -एक पूरा पाठ करना और रातको सोनस पहल पहले विष्णुराह्यनामके पचारा पाट कर छेना । उनके गुरास पाट होता रहता और हावेंसि काम ! यह नियम, जम वे दस वर्षक य, तथी पितान दिलाया था, जो जीवनगर अन्यण्ट-र पुन चला । प्रमी नियमन उनका गगविद्धां मन्त्री परम निधि प्रदान भी।

मदा दिन एक में नहीं रहत । न गाल्स प्राग्त्वक किस संयोगमें कीमें दिन बदल जात हैं। लाखाजीक जागाताकों साँप काट गया और विविक्त निधानवन पन्तीस वर्षकी युवावस्थामे वह अपनी बाईग वर्षकी पक्षी और माना पिताको छो। इकर चल बसा । जा लाखाजीको यह समाचार मिला, तब उन्होंने बंद धीरज माय अपनी स्त्री रोमाबार्ट और पुत्र तथा पुत्रवधूको अपने पास नुलाकर कहा- 'देग्वो, समारकी र्राप्टम हमलोगीक लिय यह बहे ही दुःखकी बात हुई है। दुःख इन बानका इतना नहीं है कि जवॉर्ड गर गये ! जीवन मरण मन प्रारम्थाधीन हैं, इन्हें कोई टाल नहीं सकता । द्वःग्य तो इस बातका है कि गंगानाईका जीवन द्वारतराप हो गया । यदि हमलोग अपने व्यवहार बर्तावभे गगाप्रादेका दुःग्य मिटा गर्के तो एमारा मारा दुःग्य दूर हो जाय । उसम दुःग्य दूर होनेका उपाय यह है कि उसकी हम यहाँ छ आर्ये और ध्मलोग खय विषयगोगाका त्याग करके उसे श्रीमगवान्की स्वाम लगानेका प्रयत करें। भोगोंकी प्राप्तिंग दुःगांका नाश नुधी धोताः न नागांक नाइमा दी वस्तृतः दुःग्न है । दुःग्नक कारण तो हमार मनक मनोरय ६। एक भी गोग न रहा अति आवश्यक चीजाका भी अभाव हो; परतु मन यदि अभावका अनुभव न करके सदा मन्तृष्ट गढे उसम मनार्य न उठं ता कोई भी दुःग्व नहीं रहेगा । उसी प्रकार भागाकी प्रचुर प्राप्ति हानपर भी जबतक कियी वयतुक अगावका अनुभव होता दे और उसका प्राप्त करनकी कामना रहती है। तबनक दुःग्य नहीं गिष्ट सकत । यदि एगलीय चेष्टा करके गगानाईक मनस उमके पतिक अगावको गुला दे मके और उमकी सदा मावरत्य परमपति भगवान् भ चरणाग आमिक उत्पन्न कर दे सर्वे तो पर सुर्वी हो सक्ती है। यद्यपि यहाँ के सारे सम्बन्ध इस धारीरको छेकर ही है। तथापि जनतक सम्बन्ध धं, तबतक ध्यालांगाको परस्पर एसा वर्तात करना चाहिये, जिलस एमार मन सोमाल एटअर समवान्स छमें और एस परम कटयाणराप श्रीभगवान्की प्राप्ति हो । दित करनेवाले सन्चे गाता पिता, पुत्र गाई, स्त्री ग्वामी वही हैं, जो अपनी मन्तानको, माता पिताको, भाई बिंहनीको, स्वामीको और पद्मीको अनन्त वळगरूप जगजाळम छुड्डाकर अचिन्त्य

आनन्दस्वरूप भगवान्के पथपर चढा देते हैं । हमलोगांकों भी यही चाहिये कि हम गोक छोड़कर नित्य शोकरूप ससारसागरसे गगावाईको पार लगानेका प्रयत्न करें ।'

लाराजीकी स्त्री, उनके पुत्र देवा तथा पुत्रवधू सभीका लाखाजीके वचनोपर पूरा विश्वास था । वे सब प्रकारसे उनके अनुगत थे। अतः लाखाजीके इन वचनाका उनपर वड़ा प्रभाव पड़ा और उन्होंने कहा—'आप गगाबाईको यहाँ ले आइये, हमलोग आपके आजानुसार भोगोका त्याग करके उसे भगवान्के मार्गपर ही लगायेगे। इससे हमारा-उसका—सभीका परम कल्याण होगा।'

लालाजी समधीके घर गये और वहाँका दृश्य देखकर चिकत रह गये । उन्होंने देखा-गगाबाई अपने सास-ससुरको ससारकी क्षणभङ्गरता और मिथ्या सम्बन्वका रहस्य समझाकर उन्हें सान्त्वना दे रही है और वे उसकी बात मानकर रोना छोडकर भगवानके नामका कीर्तन कर रहे है। अपनी पुत्रीकी यह स्थिति देखकर लाखाजीको दु.खमे सुख हो गया ! उन्हे मानो जहरसे अमृत मिल गया । वे समधीसे मिले, उन्हें देखकर शोक सागर उमझ; परतु गगावाईके उपदेशे।की स्मृति आते ही तुरंत शान्त हो गया । समधीने लाखाजीसे कहा- 'लाखाजी । आप धन्य है जो आपके घर ऐसी साध्वी कन्या उत्पन्न हुई। आप जानते है-युवा पुत्रकी मृत्युका गोक कितना भयानक होता है, स्त्रीके लिये तो पतिका वियोग सर्वथा असहा है, परतु धन्य है आपकी पुत्रीको--जिसने विवेकके द्वारा स्वय तो पतिवियोगका दुःख सह ही लिया, हमलोगोको भी ऐसा उपदेश दिया कि हमारा दारुण पुत्र शोक दूर हो गया । हम समझ गये--जगत्के ये सारे सम्बन्व आरोपित है। जैसे किमी खेलमे अलग-अल्ग स्वॉग धरकर लोग आते है और अपना-अपना खेल पूरा करके चले जाते है, वैसे ही इस समाररूपी खेलमे हमलोग आते हैं। सम्बन्ध जोडते है और खेल प्रा होते ही चले जाते है। यहाँ कोई किसीका पुत्र या पिता नहीं है। एकमात्र परमात्मा ही सबके परम पिता है । हम सबको उन्हीकी आरावना करनी चाहिये। आप आ गये है—अपनी इस साध्वी कन्याको अपने घर ले जारये । हम दोनो म्त्री पुरुष पुष्करराज जाकर भगवद्भजनमे ही जेर जीवन विताना चाहते है। आपकी पुत्री हमारे साथ जानेका आग्रह करती है, परतु हमारे मनमे

भगवान् ऐसी ही प्रेरणा करते हैं कि वह आपके ही पास रहे। हॉ, इतना हम जरूर चाहते हैं यह अपनी सद्भावनासे हमारा सदा कल्याण करती रहे। आप जाइये, हमलोग आपके बड़े ही कृतज है, क्योंकि आपकी पुत्रीने ही हमारी ऑखे खोली है और हमे वैराग्य-विवेकका परम यन देकर भगवान्की अव्यभिचारिणी भक्ति प्रदान की है।

्लाखाजी समधीके वचन सुनकर अचरजमे हूब गये। उन्हे अपना विवेक वैराग्य इनके सामने फीका जान पड़ने लगा। वे जामाताकी मृत्युके शोकको भूल गये और अपनी पुत्री तथा समधी-समधिनको जैसी स्थिति प्राप्त कराना चाहते थे, उससे भी कही अधिक उनकी ऊँची स्थिति देखकर उन्हे बड़ा आनन्द हुआ। उन्होने समधी-समधिनको हर्षके साथ पुष्करराज भेज दिया। उनके निर्वाहके लिये घरमे जो कुछ था, सब वेचकर नकद रुपये उन्हे दे दिये और गगावाईको साथ लेकर घरकी ओर प्रस्थान किया।

गगाबाईको प्रसन्नचित्त देखकर छाखाजीने पूछा— 'बेटी ! तेरी ऐसी अनोखी हालत देखकर मै अचरजमे डूब रहा हूँ । मै तरह-तरहके विचार करता आया था कि तुझे कैसे समझाकर धीरज वॅधाऊँगा, परतु तेरी स्थिति देखकर तो मै चिकित हो गया । बता, बेटी ! तुझे ऐसा ज्ञान कहाँसे और कैसे प्राप्त हुआ १<sup>9</sup> गगाबाईने कहा----'पिताजी । यह सारा आपकी मिक्त तथा भजनका प्रताप है। आप जो रोज पूरी गीता और विष्णुसहस्रनामके पचास पाठ करते है, उन्होंके प्रतापसे भगवान्ने मुझको विश्वास प्रदान किया और अपनी कृपाके दर्गन कराये । आपकी क्रुपासे भैया और मै---हम दोनोने विष्णुसहस्रनाम कण्ठस्थ कर लिया या । यहाँ आकर मै जहाँतक मुझसे बनताः निरन्तर मन-ही-मन विष्णुसहस्रनामके पाठ किया करती। आपके जामाताकी मृत्युके तीन दिन पहले भगवान्ने मुझको स्वप्तमे दर्शन देकर कहा- वेटी । तेरे पतिकी आयु पूरी हो चुकी है, वह मेरा भक्त है । तेरे साथ कोई पूर्वसम्बन्धका संयोग रोप था, इसीसे उसने जन्म लिया था। अब इसे तीन दिन बाद सॉप डॅसेगा—उस समय तू इसे मेरा सहस्रनाम और गीता सुनाती रहना। ऐसा करनेसे इसका कल्याण हो जायगा और यह मेरे धामको प्राप्त होगा । मै तुझे वरदान देता हूँ--- तुझे शोक नही होगा । तुझे सचा बैराग्य और ज्ञान प्राप्त होगा । तेरे उपदेशसे तेरे सास-**मसुर भी कल्याणपथके पथिक होकर अन्तमे मुझको प्राप्त** 

करेंगे । और त् जीवनभर मेरी मिक्त करती हुई अपने पिता माता तथा भाई-मौजाईके सिहत मेरे परम धामको प्राप्त होगी।

"पिताजी । इतना करकर मगवान् अन्तर्वान हो गये । मैं जाग पड़ी । मानो उमी समयमे मुझे ज्ञानका परम प्रकाश मिल गया। में सारे जोक मोहसे छुटकर पतिके कल्याणमें ल्या गयी । मैंने व्रत धारण किया और रातों जागकर पतिदेवताको गीता और सहस्रनाम सुनाती रही। तीसरे दिन पतिदेव स्नान करके तुल्ल्मीजीको जरु दे रहे थे। मै उनके पास खडी सहस्रनामका पाठ कर रही थी, वे भी श्रीभगवान् का नाम ले रहं थे। इसी समय अचानक एक कालमपेने आकर उनके पैरको इस लिया और देखते-ही-देखते ब्रह्माण्ड फटकर उनके प्राणपखेल उड गये । अन्तिम श्रासमें मेने सुना-उनके मुखसे 'हे नारायण' नाम निकल और उनके कानमें विष्णुमहस्रनामके भाववो मक्तवला ३: नामोंने प्रवेश किया । उनकी ऑखें खुल गर्यी-मेने देखा श्रीमगवान् चतुर्भुजम्पम उनकी ऑर्पोंके सामने विराजित है । इतनेमें ही जोरकी ध्वनि हुई और उनका कपाल ५८ गया । पिताजी । पतिदेवकी इस मृत्युने मेरे मनमे भगवद्विश्वानका समुद्र छहरा दिया। अब मे तो उमीम डूब रही हूँ । आप मेरी सहायता कीजिये, जिससे में सदा इसीम डूबी रहूँ । आपलोग मेरा साथ तो देंगे ही।"

लाखाजी पुण्यमयी गंगाकी पुण्यपूर्ण वाणी सुनकर गदद हो गये। उनकी ऑफांसे आनन्दके ऑस् यह चले।

पिता-पुत्री घर आये, माता और भाई-भौजाईमें मिलकर गगात्राईन उल्टी उन्हें सान्त्वना दी । लाखाजी और खेमात्राई तो उसी दिनसे विरक्त-से होकर समस्त दिन-

रात भगवद्भजनमे विताने छगे । घरकी सारी सम्हाल गंगावाई करने लगी । भाई-भौजाई प्रत्येक काम उनकी आजा लेकर करते । वह घरकी मालकिन थी और थी माई-भौजाईको परमार्थपयमें राह दिखाकर-विद्यांम बचाकर ले जानेवाली चत्रर पथपदर्शिका । भाई देवाजी और भाभी ल्छिमी-दोनों गंगाबाईकी आजाके अनुसार पिना माताकी सेवा करते, गगावाईकी सेवा करते और सव ममय भगवानका सारण करते हुए मगवत्सेवाके भावसे ही घरका सारा काम करते । उन्होंने भोगोंका त्याग कर दिया वा और वे पूर्णरूपसे सादा-सीधा सयमपूर्ण जीवन विताते ये । उनका घर सतों का पावन आश्रम वन गया था। देवी सम्पदाके गुण सबमें स्वभावसिद्ध हो गये थे। घरमें दोनों समय भगवान् वालकृणकी पूजा होती थी और उन्हें भोग लगाकर सब लोग प्रसाद पाते थे । इस प्रकार मबका जीवन पवित्र हो गया । लगभग पचीस वर्ष बाद लाखाजी और खेमावाईने एक ही दिन श्रीभगवान्का नाम जपते हए भगवानुकी मृतिके सामने ही शरीर त्याग दिये । देवाजीने उनका गास्त्रोक्त रीतिसे अन्त्येष्टि-सस्कार तथा श्राद्ध किया । पुत्र, पुत्रवधू और कन्याने उनके लिये तीन हजार विष्णुसहस्रनामके पाठ किये ।

माता पिताकी मृत्युके वाद वहिन, भाई, भौजाई—तीनों भगवान्के, भजनमें छग गये। भाई-मौजाईके विशेष अनुरोव करनेपर एक दिन गगावाईने मगवान्ने प्रकट होकर दर्शन देनेकी प्रार्थना की। भगवान्ने प्रार्थना सुनी और प्रत्यक्ष प्रकट होकर तीनो भक्तोंको अपने दिच्य रूपके दर्शन कराये। वे तीनों भगवान्के प्रत्यक्ष दर्शन पाकर कृतार्थ हो गये और भगवत्तेवांमं ही अपना शेष जीवन छगाकर अन्तमं भगवान्के परमधामको चले गये।

#### भक्त-वाणी

सितरुचिरविकासिताननाष्ज्ञमितसुरुमं सुरराजनीरुनीरुम् । सितजरुरुहचारुनेत्रशोमं रघुपतिमीशगुरोगुरं प्रपद्ये॥ — जटायु

जिनका मुखकमछ मनोहर मुसकानसे खिछा रहता है, जो भक्तोंके छिये अति सुछम हैं, जिनके गरीर-की कान्ति इन्द्रनीछमणिके समान सुन्दर नीछवर्ण है तथा जिनके मनोहर नेत्र खेत कमछकी-सी शोभावाले है, महादेवजीके पिता ( ब्रह्माजी )के भी पिता उन श्रीरयुनाथजीकी मैं गरण लेता हूँ ।

#### भक्त गोविन्ददास

'ससारकी कोई वस्तु मनुष्यके साथ नही जाती। सब कुछ यहीं रह जाता है। यहाँ भी जो कुछ है, वह अपना नहीं है। वह भी भगवानका ही दिया है। इस मनुष्य-जीवनको पाकर जो उन दयामय भगवान्मे नहीं नियोजित करता, उसके जीवनको धिकार है । मनुष्य अज्ञानवरा विपय मोर्गोकी इच्छा करता है। विपय तो दुःखरूप ही है। जो विपय-सेवन करना चाहता है, वह इस लोकमे भी दुःख ही भोगता है, विषय तो उसे रोगी बना देते हैं । वह विषयोको भी भोग नहीं पाता और परलोकमे तो उसे अपने पापोका दण्ड नरकमे भोगना ही पडता है। ससारका मोह भी व्यर्थ है। यहाँ कोई किसीका है नहीं । जबतक स्वार्थ रहता है, सभी धेरे रहते हैं और जब स्वार्थ नही रह जाता, कोई बात-तकनहीं पूछता। स्त्री पुत्रतक उसका तिरस्कार करने लगते हैं। जीवनभर नाना प्रकारके कष्ट्से जो धन इकट्टा किया जाता है, उसे भी परिवारवाले दवा वैठते हैं। अपने सामने ही मनके प्रतिकृष्ठ कार्यामे उस धनको लगते देख दूना दुःख होता है। इस दु खमय संसारमे कहीं भी तो सुख नही है। एकमात्र मगवान् ही जीवके अपने है । वे दयासागर पुकारते ही अपना छेते है। अधम पापी भी उनकी शरण सञ्चे भावसे जाय तो वे उसे पवित्र कर देते है । उनके भजनमे ही सन्चा सुख है। मनुष्य जन्मकी सफलता ही भगवान्का भजन करनेमे है। 'इस प्रकारके वैराग्य विवेकके विचार एक राज्यके दीवानके मनमे आ रहे थे । उनका नाम था गोविन्ददास । महल जैसा भवन था, वाग-वगीचे, नौकर-चाकर, धन-रत्नसे भरा घर था । पतिवता स्त्री थी, एक पत्री थी और दो पुत्र ये घरमे । परतु गोविन्ददासका मन इन सबमे तिनक भी आसक्त नही था। उन्हें ससारके विपयोसे विरक्ति हो गयी थी । इन्द्रियोका महान् सयम भगवान्पर दृढ विश्वास हो, तभी वैराग्य टिकता है। गोविन्ददासजीका इन्द्रियसंयम हद था। भगवान्पर उनको पूरा विश्वास था, अतः उनका वैराग्य सच्चा था। उन्होंने घर छोड़ दिया और तीर्थयात्रा करने छगे । त्यागे हुए मोर्गोकी ओर फिर कमी ऑख उठाकर भी उन्होंने नही देखा।

उस समयकी तीर्थंयात्रा आजकी मॉति सैर-सपाटा नहीं थी। तीर्थं तव सब प्रकारके अच्छे-बुरे कमाके क्षेत्र नहीं थे और न वहाँ मनोविनोदके लिये जाया जा सकता था। घने वनो, दुर्गम पर्वतोंमेसे अनेकों कष्ट सहते, प्राणींका मोह छोड़कर श्रद्वाछ जन तीर्थयात्रा करते थे। गोविन्द-दासजीकी तीर्थयात्राका क्या वर्णन हो । मान-अपमानः सख-द:ख, सदी-गरमी--सब उनके लिये एक-से हैं। मुखसे बरावर 'हरि-हरि' की ध्वनि निकलती है। मनमे अहकारका नाम नही । विना माँगे जो रूखा-सूखा कन्द-मूळ, साग-पात मिल जाय, उसे भगवान्को निवेदन करके खा लेते हैं। न मिले तो सन्तोपपूर्वक रह जाते हैं । कुऑ; तालाव; नदी, झरना मिल जाय तो जल पी लेते हैं । न मिले तो प्यासे रह जाते है। भूख-प्यासके लिये मनमे कभी शोक नहीं होता । जाडा, गर्मी, वर्ग-सव एकसे । पासमे कोई सामान नहीं और न सामान बटोरना चाहते हैं। अनेक वार गाँवके लोग पागल समझकर गाँवसे बाहर निकाल देते हैं। अनेक वारलोग झिडकियाँ या गालियाँ देते हैं। ऊधमी लडके मार भी देते है। इनके मनमे क्षोभ या दुःखका लेश नहीं। प्रभुकी लीला देखते, सबमे प्रभुका दर्शन करते अपनी मस्तीमे चले जाते है।

गया, गोमती, काणी, प्रयाग, मथुरा, वृन्दावन, अयोध्या, कुरुक्षेत्र, हरिद्वार, वदिरकाश्रम, द्वारका, प्रभास, श्रीरगम्, सेतुवन्ध रामेश्वर आदि तीर्थोंका दर्शन करते हुए अन्तमे लक्ष्मण-बालाजीका दर्शन करनेके लिये गोविन्ददासजी लक्ष्मण-क्षेत्रके पास आये । घोर वन था, वर्षो हो रही थी, कीचड और पानीसे पगदण्डी भी दुर्गम हो गयी थी । जाड़े-की ऋतु थी । बहुत ही अधिक सदी पड रही थी। गोविन्ददासजीका वृद्ध शरीर, कई दिनोसे मोजन मिला नहीं था, देहमें गिक्त नहीं थी और ऊपरसे भीग गये । सदिकि मारे दाँत बजने लगे, शरीर थर-थर कॉपने लगा, शक्त जाती रही, लड़खड़ाकर गिर पड़े । बहुत चेष्टा की, पर उठ नहीं सके ।

गोविन्ददासजीको अब भी अपने कष्टकी चिन्ता नहीथी।
मृत्युका उन्हे भय नही था। वे मन ही मन प्रार्थना कर रहे
थे। गोविन्ददासकी पुकार पहाड़ीके उच्च शिखरपर विशाल
मन्दिरमे विराजमान बालाजीतक न पहुँचे, यह कैसे सम्भव
था। क्या हुआ जो वाणी असमर्थ होनेसे पुकार मनमे ही
रह गयी। भगवान् तो किसीकी कोई भाषा समझते नहीं,

उन्हें तो एक ही मापा आती है और उन्नीको वे सनझते हैं। वह है द्वरंको मापा। उन मापाका प्रत्येक अक्षर उनतक पहुँच जाना है और वे करणानागर उने सुनकर स्वीकार करते ही हैं। व्यक्तगर्जी स्वयं एक मीवका कर धारण किये। वर्षा हायमें जनती महाल लिये गोविन्ददासके पान आये। वर्षा बंद हो गर्वा थी। उन्होंने बाह्मणके पान महाल ले जाकर कहा—'आपको बहुत जाडा लग रहा है। आप महालचे तामकर स्वस्त होइये।'

प्रेम्भरे वे शब्द कानोंमें गये तो जेंचे प्राणोंमें अमृत बरत गया । कुछ देर मशान्की उष्णता शरीरमें जानेपर तो बोलनेकी शक्ति आयी । गोविन्ददातने अगनेको उठाकर वैठा देनेको कहा । मीलने मशाल एक ओर रखकर उन्हें उठाकर बेंटा दिया । अब उस अद्भुत स्पर्शते शर्मारकी यकावट मिट गर्मा । गोविन्ददास कहने लगे—भी बृटा हो गया मरनेमें भन्ना, मुझे अब क्या दुःख किंतु में श्रीलक्ष्मग-जीका दर्शन करना चाहता हूं । तुमने आज मेरे प्राण बचाये । तुम मेरे धर्मपिता हो । मै किस प्रकार कृतजता प्रकट करूँ ।

गोविन्ददास पूछते ही रह गये कि मीउका नाम क्या है, कहाँ रहता है वह, इस बोर वनमें वर्णके समय महाइ छेकर इतनी दया करने केसे यहाँ आ गया। परंतु मीछ तो जैसे अब उनकी मापा समझता ही न हो। महाइ वहीं छोडकर वह मुसकराता हुआ जंगळमे चला गया। गोविन्ददासने उसे भगवान्की कृतासे ही आता समझा।

अव गोविन्ददासको मृख-प्यासका पता छ्या । कुछ पेटन पहुँचे तो कदाचित् वे उठकर चल सकें। उन्हें वालाजी-तक जाना है श्रीलक्ष्मगजीके दर्गन करने हैं। किंतु इत्तरिम अब नी उठनेकी शक्ति नहीं। इस घोर वनमे मला, मोजन कहाँसे मिलेगा। अनएव मनको इघरसे हटाकर वे मगवन्नामका जन करने छो। इतनेमें उन्होंने सुना— कोई कह रहा है— में आनके छिये मोजन खाया हूं । आन भूते जान पडते हैं, मोजन कर छैं। मला, दीनानाय निन्नम्मरका मक्त भूखा केसे रहता । गोविन्ददासने देजा कि एक ब्राह्मण सामने खड़े हैं। उन्होंने गरमागरम जिन्ददी, धाक और दहीका थाल तथा पात्रमें जल इनके सामने रख दिया है।

गोविन्ददानकी अद्भुत दशा हो गयी ब्राह्मणके दर्शन करके । वे जैने अपने आपको सर्वया भूल गये । अव मोजन करते हे तो कुछ मुजमे जाता है। कुछ भूमिपर गिरता है। किसी प्रकार भोजन समाप्त हुआ । एकटक मूक-भावने वे ब्राह्मणकी ओर देखते रह गये । होग आया थोडी देरमे । वे बोले—'प्रमो । इस भयहर वनमे मेरे-जैने अधम प्राणीको इस प्रकार मोजन पहुँचानेवाला आप दयाधामको छोडकर और कौन हो सकता है । कौन इस प्रकार दीनोंकी सुधि लेनेवाला है। मेरे स्वामी । मैंने आपकी कुमसे आपको पहचान लिया । जब आपने इस सासन-भजनहीन पतितपर इतनी कुपा की, तब अपने वास्तिक लगका दर्शन देकर इसे कृतार्थ मी कीजिये।'

मक्तनी क्तर प्रार्थना सुनकर श्रील्क्ष्मगजी उस ब्राह्मण-रूपको छोडकर अपने वाम्नविक स्वरूपमे प्रकट हो गये। नींडाम्बर धारण किये उनके च्योतिर्मय स्वर्णगौर श्रीअङ्गकी वह श्रोमा—क्त्योंणर धनुप और वार्ये हाथमे वाण लिये, दाहिने हाथसे मक्तको अमय देते हुए उनकी वह मनोहर सौन्दर्ययन झॉकी! गोविन्ददास तो विह्नल होकर श्रीचरणो-पर गिर पहे।

सम्पूर्ण वन दिव्य ज्योतिसे परिपूर्ण हो उठा। पश्च-पक्षी, कीट-पतंगतक हर्पनाद करने छगे। आराध्यके चरणॉपर गिरा मक्त आराध्यमे मिल गया। मिडीकी देह तो मिडीमे मिल ही जानगी, पर गोविन्ददास तो भगवान्के परमधाममे पहुँच गये।

#### श्रीगोविन्द प्रभु

विक्रमी संवत् १२४५ के लगमग विदर्म ( वर्तमान वरार ) प्रदेशनें ऋिं छुर स्थानकें समीप काठसुरे ग्राममें श्रीगोविन्द प्रमु उर्फ गुण्डम प्रमु या गुण्डोवाका जनम हुआ था। ये काण्यना जीय ब्राह्मण थे। वचानमें इनके माता- विता परलोकवासी हुए। तब इनकी मौसी इन्हें ऋदिपुर ले आयीं और वहीं इनका पाठन-पोषण, उपनयन तथा विद्या-

ध्ययन हुआ। इसी अवस्थामे इन्हे परमार्थसुत्रका चसका लगा और कमरा उस सुखानुभवकी दृद्धि होती गयी और ये सिद्ध-कोटिको प्राप्त हुए। ये मगवान् श्रीकृणके परम भक्त ये। पण्डरपुरके वारकरी भागवतग्न्यके साथ-साथ या उससे कुछ पहले ही विदर्भ देशमें जो महानुमावपन्य उदय हुआ था, उसके ये ही आरा पुरुष थे। संवत् १३४२ में ये समाधिसा हुए।

#### पयहारी श्रीकृष्णदासजी

जयपुरमे गळता नामका एक प्रसिद्ध स्थान है, जो गालवऋपिका आश्रम माना जाता है। वहाँके स्वामी कृष्ण-दासजी प्रसिद्ध सत हो गये हैं। आपने आजन्म पय (दूध) का ही आहार किया, जिससे आप पयहारीवावाके नामसे विख्यात है। आपकी जाति दाहिमा (दाधीच) ब्राह्मण थी। आप वालब्रह्मचारी थे। मगवद्भजनमे लवलीन रहना, यही आपका रात दिनका काम था।

पयहारीजीने गळता तथा आमेरके कनफटे वैष्णवद्रोही योगियोको अपनी सिद्धताके वलसे उम मठसे निकाल दिया था। रातमर रहनेके लिये उस जगह आप गये थे, परतु उन विमुख योगियोने कहा— (यहाँसे उठ जाओ। ' तब आपने अपनी धूनीकी आग कपडेमे वॉघ ली और दूमरी ठौर जा बैठे, वहीं आग कपडेमेसे रख दी। कपड़ेका न जलना देखकर योगियोंका महन्त वाध वनकर आपपर लपका। आपने कहा, 'तू कैसा गवा है।' तुरंत वह गधा हो गया और फिर अपने वलसे मनुष्य न वन सका। आमेरके राजा पृथ्वीराजने आपकी सेवामे जाकर जब वडी प्रार्थना की, तब आपने गधेको फिर आदमी बनाकर आजा दी 'कि इस जगहको तुम सब छोडकर अलग रहो और इस धूनीमे लकडियाँ पहुँचाया करो।' उन सवोने स्वीकार किया और राजा पृथ्वीराज भी श्रीपयहारीजीका चेला हो गया, तभीसे गळता आपकी प्रसिद्ध गादी हुई।

वनमे गौऍ श्रीपयहारीजीको आप-से-आप दूध देती थी । आपने आमेरकी एक गणिकाको भी उपदेश दिया था जिमने परम गति पायी । कहते हैं कि एक समय राजा पृथ्वीराजजीने पयहारीजी से श्रीद्वारकाधीशके दर्शन करनेके लिये द्वारका चलनेर्क प्रार्थना की। तब आपने राजाकी भक्ति देख अपनीयोगसिद्वि से आधी रातके समय राजमहलमे प्रकट हो राजाको श्रीद्वारका धीशके दर्शन वही करा दिये । फिर राजाने द्वारका चलने को कभी नहीं कहा।

कृष्णदास किंत जीति, न्यौति नाहर पक्त दीयो । अतिथिधर्म प्रतिपालि, प्रकट जस जग में लीयो ॥ उदासीनता अविध, कनक कामिनि नहि रातो । राम चरन मकरद रहत निसि दिन मद-मातो ॥ गलतें गलित अमित गुन, सदाचार, सुठि नीनि । दधीचि पाछें दूसरि करी कृष्णदास किंत जीति ॥

जैसे दधीचि ऋृिपजीने देवताओं के मॉगनेसे अपना शरीर दे दिया, ऐसे ही दधीचि-गोत्रमे उत्पन्न स्वार्म श्रीकृष्णदास पयहारीजीने किलकालको जीतकर दधीचिकी नाई दूसरी वात की। एक समय आपकी गुफाके सामने बाध आया तो आपने उसको अतिथि जान, नेवता देकर आतिथ्यधर्म प्रतिपालनपूर्वक अपना पल (मास) काटकर दिया। इस प्रकारके प्रसिद्ध यशको आप जगमे प्राप्त हुए। उदासीनता (वैराग्य) की तो आप मर्यादा ही थे। इस ससार सागरमें जो कनक-कामिनीरूप दो मॅचर सबको डुवा देनेवाले हैं, उन दोनोंके रगसे आप नहीं रंगे। केवल श्रीरामचरण कमलके अनुरागरूपी मकरन्दसे भ्रमरके सहश मदमच—आनन्दित रहते थे। सतोके अमित दिन्य गुणोसे गिलत अर्थात् परिपन्न, सदाचार एव सुन्दर नीतियुक्त, धालते गादीमे आप विराजमान हुए।

#### महात्मा श्रीअग्रदासजी

आप श्रीकृष्णदामजी पयहारीजी महाराजके शिष्य थे। जिन्होंने जयपुरमे गळता नामक प्रसिद्ध स्थानपर पधारकर तत्कालीन जयपुर नरेशको वैष्णव बनाया और वहींपर पहाड़मे धूनी स्थापित की। जो अमीतक चाल है। श्रीपयहारीजी महाराजके बड़े जिष्य श्रीकीलदासजी तो गळतामे विराजे थे और इन दूमरे श्रीअग्रदासजी महाराजने जयपुरके पास करीब तीन मील दूर स्टेशन गोरवॉके निकट रैवासा नामक स्थान स्थापित किया और ये वहीं विराजे। रैवासाकी गद्दी प्रसिद्ध

है। ीअग्रस्वामीजीका जन्मोत्सव जयपुरमे फाल्गुन ग्रुक्ला २ को बड़े धूमधामसे मनाया जाता है।

आपके विषयमें यह पद प्रचलित है-

बदौ पद कमल अमल अग्रस्वामीजू के आन्वारज रिसक सिरोमिन महान है। रस बोध निपुल आनंदघन सीन्त, दया, छमा तोष धन जन मानद क्षमान है॥ मेटि रम्र ज्ञान महामाष्ट्रयं प्रवान जिन्ह कीन्हों अग्रमागर सो विदित जहान हैं । कीनों मिश्र सार ध्यान मजरी शृंगार सब मेदी अनमेदी पढ़े जानत सज्ञान है ॥ आपकी स्वरचित ७२ कुण्डलियों मेसे एक यह है— सदा न फूलै तोर्र्ट, सदा न सॉवन होय।
सदा न सॉवन होय, सत जन सदा न आवें।
सदा न रहे सुबुद्धि, स्दा गोविद जस गावे॥
सदा न पच्टी केलि करें इह तख्वर ऊपर।
सदा न स्याही रहे सफेदी अवे मू पर॥
अत्र कहे हिर मिलन को तन मन डारी खोय।
सदा न फूलै तोर्र्ट, सदा न सॉवन होय॥

#### परमभागवत नाभादासजी

चार सौ साल पहलेकी बात है। परम पवित्र तैलंगदेशमे गोदावरीके तटपर राममद्राचलकी तल्ह्टीमे अकालका भीतग प्रकोप प्रारम्भ हुआ । जनता दाने-दानेके लिये भूखसे तइपने लगी, हरे-भरे खेत सूज गये, वृक्ष और लताओंकी हरियाली समाप्त हो गर्ना। सर और सरिताओं तथा बावलियोंके जलहीन कंकाल मनमें मीपण भय पदा कर देते थे । भगवती गोदावरीके समीप एक वनप्रान्तमे परम वैष्णव महात्मा अप्रदास और कील्हदास एक वृक्षकी शीतल छायामे वैठकर विश्राम कर रहे थे। वे कहीं वहुत दूर यात्रामे गये-से दीज पडते थे। दोनो महात्मा रामनामोचारण-की मीठी ध्वनिसे सारे वनको प्राणान्त्रित कर रहे थे। ठीक दोनहरका समन था। परम प्रचण्ड मार्चण्ड गगन-मञ्जनर ताण्डन कर रहे थे । वनके सारे जीव-जन्तु प्यासकी आगसे जल रहे थे । घोडी ही दूरपर किमी शिशुके रोनेकी आवाज सुन पडी । दोना महातमा चांक उठे । वे आगे बढे । उनके आश्चर्यका ठिकाना न रहा ।

उन्होंने देखा—एक घने वृक्षकी जीतल छायामे एक पाँच सालका जिछु रो रहा था। ऐसा लगता था कि उनके माता पिता अकालपीडित होकर तथा पेटकी ज्वालासे त्रस्त होकर उसे वहीं छोड गये है। महात्मा अग्रदासका हृदय दनाने द्रवित हो उठा, नवनीतके समान कोम ठ जो या वह। उन्होंने जिछुको अपनी गोदमे बैठा लिया। कीलहदासने तुरंत ही पानी लाकर उसके मुखपर छिड़का। जिछु नेत्रहीन था, विचित्रता तो यह थी कि नेत्रके निजानतक न थे। जिछुने थोड़े समयके बाद चेतनालाम किना, उसके मुखमण्डलपर अपार ज्ञान्तिकी ज्योति थी, वह जन्मजात सिद्ध-सा लगता था।

महात्माओंके सस्पर्गेषे उसकी ऑखे खुल गयी।

अप्रदासने परिचय पूछा । शिशुने कहा, भौ पाँच तत्त्वकी देहका परिचय दूँ या आत्माका ।'

दोनो महात्माओने ऐसे चमत्कारी गिशुको पाक्र अपने सौमाग्यकी मराहना की । नारायगदास नाम रक्ता तथा उसे जयपुरान्तर्गत गलता ले आये, वहाँ उनकी गद्दी थी । नारायणदासने अप्रदासजीसे दीक्षा ली ।

नाराप्रपास ही नामादास ये । भजन-पूजन और भगवान्के स्मरण और चिन्तनमें उनके दिन बीतने लगे । उन्होंने भिक्तकी जो विजयिनी पताका भक्तमाल-रचनाके रूपमे पहरायी है, वह आम्द्र हिमाचलतककी मानवताको अनन्तकालतक भगवान्की महिमा और भिक्तके चरणोपर नतकर जीवको जगत्के माप्रा-मोह-बन्धनसे मुक्त करती रहेगी। वास्तवमे भक्तमालकी रचनाके अधिकारी वे ही थे। नामादासने भक्त चरितामृत प्रवाहितकर जो नाम पाप्रा, वह अन्य देगके इतिहासमे किमी भी व्यक्तिके लिये सुलम हो सका होगा—इसमे संदेह ही है।

धीरे-धीरे परम भक्त नाभादासकी गुरुनिया बढती गयी। वे गुरुकी सेवाको वड़ा महत्त्व देते थे। एक वार उनके गुरुदेव महात्मा अप्रदास मानसपूजामे थे। उन्होंने देखा कि समुद्रकी लहरे अचानक आन्दोलित हो उठा है। एक गिष्पका मालसे लदा हुआ जहाज इवना ही चाहता है। गिष्पने गुरुकुपाकी गरण ली है। अग्रदास उसकी विह्वलतासे क्षुव्य हो उठे नाभादासने अन्तरात्माकी अनुप्रेरणासे जान लिया कि गुरुदेवका चित्त चन्न्नल हो उठा है। उन्होंने राघवेन्द्रसे मन-ही-मन प्रार्थना की कि व्यापारीका जहाज न डूवे और अन्तर्दृष्टिसे उन्हे पता चल गया कि जहाज डूवनेसे वच गया है, तूफान समाप्त हो चला है,

समुद्र जान्त है, व्यापारी आश्वस्त है। उन्होंने सारी बाते गुरुके चरणोमे मस्तक नतकर निवेदन कर दी और उनसे प्रार्थना की कि मानसप्जा निर्विष्न समाप्त करे। अग्रदासजी उनकी सची गुरुनिष्ठा और आचारसे बहुत प्रसन्न हुए। उन्होंने सोचा कि जो जीव एक व्यापारीको सागरमे विनष्ट होनेसे बचा सकता है, वह भवसागरमे हूबनेवाले असंख्य जीवोका उद्धार करनेमे निस्सदेह समर्थ है। उन्होंने नामादासकी पीठ ठोकी और कहा कि 'तुम भक्तोका चरित्र वर्णनकर भगवद्गक्तिकी महिमा कल्पलताका विस्तार करेरो।' पहले तो नामादासने अपनी असमर्थता प्रकट की और कहा कि 'मुझें आपके सङ्गमे रहकर वैष्णवोकी सेवा करने और उनका प्रसाद पानेमे जो सुख मिलता है, वही पर्याप्त है।' पर अपने

जपर गुरुकी महती कृपा देखकर उन्होंने भक्तमालकी रचना की, भगवान और उनके भक्तोंके चरितामृतसागरसे कलिकाल-के जीवोंके पाप-तापकी गान्ति की । भगवान्ने अपने सारे अलौकिक रहस्य उनकी बुद्धिमे भर दिये । नाभादासने छप्पय छन्दमे भक्तमाल लिखा । यह ग्रन्थ भक्तिसाहित्यका अपूर्व, अद्मुत और अलौकिक इतिहास है ।

नाभादासजी परम वैष्णव और सिंग्न किव थे। उनकी भागवती वाणीने भक्तिकी श्रीवृद्धिमे महान् योग दिया है। जनका भक्तमाल भक्तिका कल्पवृक्ष है। वास्तवमे परम भागवतकी सजा नाभादासकी ही उपाधि हो सकती है। नाभादास भक्तमालके रूपमे अमर है। वह उनका साहित्य-रूप है, भक्ति-विग्रह है, जीवन-गाथा है।

### स्वामी श्रीचरणदासजी महाराज

शुकसम्प्रद्रायके प्रवर्तक महात्मा चरणदासजीका जन्म १७६० विक्रमीय भाद्रपद मासकी ग्रुक्ला तृतीया मगळवार-को अलवरराज्यान्तर्गत मेवातप्रान्तके डेहरा ग्राममे एक विशुद्ध (भार्गव)ब्राह्मणकुलमे हुआ। अइनकी माताका नाम कुञ्जोदेवी और पिताका नाम मुरलीधर था। ये जन्मसे ही विरक्त और एकान्तविय ये। पाँच वर्षकी अवस्थामे ही चरणदासजी महाराजको डेहर ग्राममे नदीतटपर योगीश्वर शुकदेवजीने प्रत्यक्ष दर्शन दिये । १९ वर्षकी अवस्थामे फिर मुजफ्फरनगरके सन्निकट शुकताल नामक स्थानपर श्रीशुक्रदेवजीने इन्हे दूसरी बार दर्शन दिये और विधिवत दीक्षा देकर अपना शिष्य बना लिया । शकतालमे ज्येष्ठके गङ्गादशहरा तथा कार्तिकी पूर्णिमापर बहुत यात्री जाते है और श्रीशुक्देवजीके चरण-चिह्नोंका दर्शन पूजन करते है। इसके वाद चरण-दासजीने अष्टाङ्क योगकी साधना करके दिछीमे चौदह वर्षकी समाधि लगायी । परत उन्हे इस योगसाधनासे शान्ति नहीं मिली । भगवत्प्रेममे व्याकुल भक्तको इन सिद्धियोसे कोई प्रयोजन नही होता । तदनन्तर भगवान् श्रीकृष्णके विरहमे व्याकुल चरणदासजी उनके दर्शनार्थ श्रीवृन्दावन्धाममे सेवाकुञ्जकी ओर चल पड़े। भक्तवत्तल भगवान्ने चरणदास-जीको अनन्यप्रेमी तथा निष्काम भक्त सम्झकर उनके निष्ठानुमार युगलरूपसे दर्शन दिये और उन्हे हृदयसे लगा-कर तथा उनके मस्तकपर अपना वरद हस्त रखकर सहज

साधन प्रेमामिक्तके प्रचारकी आजा दी और वे तुरत अन्तर्धान हो गये। भगवान्की आजा ही भक्तकी इच्छा हुआ करती है। चरणदासजी भी भगवदाजानुसार दिल्ली आकर प्रेमा-मिक्तका प्रचार करने लगे। ये जिसको जैसा अधिकारी समझते, उसे उसी तरह जान, मिक्त, कर्म या योगका उपदेश दिया करते थे।

इनके विषयमे बहुत-सी घटनाएँ सुनी जाती है। दिल्लीके तत्काळीन बादशाह मुहम्मदशाहके पास इन्हाने एक बार लिख भेजा कि 'छः महीने वाद ईरानका बादगाह राज्यप्राप्तिके लिये तुमपर चढाई करेगा।' चरणदासजीके लेखानुसार छः महीने बाद ही नादिरगाहने दिल्लीपर धावा बोल दिया और युद्ध प्रारम्भ हो गया । युद्धके समय मुहम्मदशाहने नादिरशाहको लिख भेजा कि इस युद्धकी सूचना हमारे यहाँके चरणदास नामक एक महात्माने छः महीने पूर्व ही दे दी थी। मुहम्मदशाहका पत्र पढकर नादिरशाहको चरणदासजीके दर्शनकी बडी उत्कण्ठा हुई । मुहम्मदशाहने उसे चरणदास-े जीके दर्शन करा दिये । चरणदासजीके उपदेशसे प्रभावित होकर नादिरगाह युद्धकी इच्छा छोड़कर अपना डेरा-डडा उठाकर ईरानको लौट 'गया' । मुहम्मदशाहने महात्मा चरणदासजीको अपना गुरु मानकर उन्हे सैकड़ो ग्राम भेट करने चाहे परतु सर्वस्वत्यागी महात्माको इस उपाधिसे क्या प्रयोजन । उन्होने साफ इन्कार कर दिया । मुहम्मदशाहने वे ग्राम उनके शिष्योके नाम करदिये। उनमेसे

<sup>\*</sup> कुछ सज्जन इन्हे वैश्य मानते हैं।--सम्पादक

बहुत-से अवतक उन्हींके नाम चले आ रहे हैं। चरणदाम-जीके जीवनसे सम्बन्ध रखनेवाली बहुत-सी घटनाएँ सुनी जाती हु, परंतु स्थानामावके कारण उनका यहाँ उछेख नहीं किया जा सकता।

श्रीचरणदासजीने प्रेमामिक्तका खूब प्रचार किया। प्रविद्य भक्ता श्रीसहजोबाई और दयाबाई इन्हींकी विष्या थीं। इसी तरह इनके और भी बहुत से विष्य थे। दिल्ली चावडी गाजार, मोहल्ला दसानमे इनके समाधि-स्थानके समीप ही इनकी विष्या सहजोबाई एवं परम-विष्य श्रीरामरूपजीका स्थान है। इस प्रकार सासारिक विषयासक पुरुपोकी हितकामनासे ८० वर्षतक इस भूतल्पर लीला करके श्री-चरणदासजीने १८३९ विक्रमीयमे स्वेच्छासे योगवलद्वारा इस पाज्यमौतिक बारीरका परित्याग करके परमधामको प्रयाण किया।

अव चरणदासजी महाराजके कुछ उपदेश उन्हींके शब्दोमे पटिये—

इन्द्रिय जीते सो ब्रह्मज्ञानी । इन्द्रिय जीते सोई ध्यानी ॥ इन्द्रिय जीते सो हरिटासा । अमरलोकमें पाने वासा ॥ इन्द्रिय जीते सोई गूरा । इन्द्रिय जीते सो जन पूरा ॥ इन्द्रिय जीते सो सन्यासी । इन्द्रिय जीते सोइ उदासी ॥ इन्द्रिय जीते, ध्यान लगाने । सो निश्चय ईश्वर हो जाने ॥ इन्द्रिय जीते, मिले मगतता । इन्द्रिय जीते जीननमुक्ता ॥

सतका सबसे वडा गुण 'सर्वभूतिहतरतता' है। सम्पूर्ण प्राणी सुखी कैमे हों, यही उनका ध्येय रह जाता है। रिन्तिदेव, शिवि तथा प्रह्लाद आदि परमभागवत महापुरुपोंने मगवान्से यही वर मांगा था कि सव लोकोंके सम्पूर्ण जीव सुखी हो जायँ, 'अपनी तरफते कमी किसीको कप्ट न हो और जहाँतक हो सके, सवका हितसाधन करता रहें।' यही संतोका स्वभाव और उपदेश है।

सवसों रहा निर्देर हो, मुससों मीठा बोल ।
तनसों रक्षा जीवकी, चरणदास कहे खोल ॥
कडुवा वचन न बोलिये, तन सों कष्ट न देय ।
अपना-सा सब जानिके बने तो दुख हरि लेय ॥
दया-जीलको घारकर करो रामकी सेव ।
या सम तीर्थ और ना, कहिया गुरु शुकदेव ॥
जितने बेरी जीवके तनमें रहें न 'एक ।
चरणदास यों कहत है, दया जो आवे नेक ॥

जितने भी प्राणी हैं, उनका मन, वचन और कर्मसे कभी भी अहित न हो—साधकको सदा यह ध्यान रखना चाहिये। सबको आत्मस्वरूप समझे और भगवान्के नामका जप करता रहे, यही परमपद पानेका एकमात्र सहज उपाय है। सभी संतोंने भगवन्नामजपकी बडी महिमा गायी है, क्योंकि कल्यिगमें यही एक सर्वसुलभ उत्तम सावन है। श्रीचरणदासजी महाराज कहते हैं—

साँचा हरिका नाम है, झूठा यह ससार । चरणदास-सों शुक कही सुमिरण करो विचार ॥ श्वासा होवे नाम विनु, सो जीवन विकार । श्वास-श्वासमें नाम जप, यही घारणा सार ॥ ठक्ट-पुरुट जप नामहीं, टेटा-सीवा होय । याका फरु नहि जायगा, कैसा ही हो कोय ॥ स्राते-पीते नाम हो, चरुते, बेठे, सोय । सदा पवित्र यह नाम है, करे ठजैका तोय ॥

#### भक्तराज भीखजन

( लेपक-श्रीदेवकीनन्दनजी खेटवाल )

जयपुर-राज्यान्तर्गत फतेहपुर नामक स्थानमे मगवान् श्रीलक्मीना थजीका एक मन्दिर है। उसके मुख्य द्वारपर निम्नलिखित दोहे हैं—

सख-चक्र सोमित ग्टा ित्ये कर कमल विसाल । वाम रमा, वाहन गरड, प्रगटे दीनदयाल ॥१॥ पँदरा सो गुनतीसमें, घरा पाड निकलत । सहर अलोर पठान घर बहु दिन बास करत ॥२॥ गोरू भोजक विष्ठ कुल सुनत गयो तेहि दौर । श्रीपति करुनासिन्युको, के आयो एहि ठौर ॥३॥ पँदरा सौ अद्वासिया करी प्रमृने महर ।

रुक्मीनाथ पधारिया फ्तनापुरिये सहर ॥४॥

सोका सौ मये मीसजन आचारज कुरु केर ।

अपनो जन प्रमु जानके दरस दियो मुख फर ॥५॥

इन दोहोमे प्रथम चार दोहोसे भगवान् श्रील्मीनाथ-जीके उस मन्दिरके और अन्तिम पाँचवे दोहेसे भक्तराज भीखजनके इतिहासपर प्रकाग पड़ता है। भक्तराज भीखजनका जन्म सं० १६०० के लगमग एक महाब्राह्मण-कुलमे हुआ था। जब वे कुछ बड़े हुए, तब पूर्वजन्मके संस्कारवश उन्हें भगवत्याप्तिकी उत्कट अभिलापा हो चली। वे नित्य ही भगवान् श्रीलध्मीनाथजीके उक्त मिन्द्रिमे जाकर कातरभावमे प्रार्थना करने लगे। उनका यह नित्यका नियम वन गया कि जवतक वे भगवान् श्रीलध्मीनाथजीकी मूर्तिका दर्शन नहीं कर लेते थे, तवतक भोजन नहीं करते थे। किंतु फतेहपुरके कुछ लोगोंको भगवान्के मिन्द्रिमे एक महाब्राह्मणका आना-जाना उचित नहीं जान पड़ा। उन लोगोंने एक दिन मीखजनजीको जवरदस्ती मिन्द्रिके मीतर जानेसे रोक दिया। मीखजनजी वेचारे क्या करते। कोई चारा न देखकर वे मिन्द्रिमे वाहर पिछली दीवालकी ओर वेठ गये और उन्होंने यह प्रण कर लिया कि

'जबतक भगवान् श्रीलक्ष्मीनाथजी यहींपर मुझको दर्शन न हेगे, तबतक में अझ-जल ग्रहण नहीं करूँगा ।' इस प्रकार भक्तवर भीखजनको निराहार रहकर भगवान्का ध्यान करते हुए तीन दिन बीत गये । तीसरे दिन भक्तका हठीला भाव देएकर भगवान् श्रीलध्मीनायजीसे नहीं रहा गया । वे मन्टिरकी पिछली दीवाल फाइकर भक्त भीखजनके सामने आ गये । फिर तो भक्तराज भीखजनने भगवान्को एक-टक निहारकर अपनी मन कामना पूरी की और इस घटनाकी खबर विजलीकी मांति सारे फतेहपुरमें फैल गयी । लोग टौड़े और भक्तराज भीखजनके चरणोमें लोट-लोटकर क्षमापार्यना करने लगे ।

~ CONTROL -

#### भक्त गरीवदासजी

भक्त गरीवदान जी पूर्ण विरक्त और भगवित्रष्ठ महात्मा ये। पजाव प्रान्त के रोहतक जिलेमे छुड़ानी नॉबमे उनका जन्म हुआ था। स० १७७४ वि० वैज्ञाख पूणिमाको उनकी तपोमयी दिव्य आत्मा धरतीपर उतरी थी। वचपनसे ही घरके काम-काजमे उनका मन नहीं लगता था। उनका स्वभाव उस समय अत्यन्त सीधा-सादा था, वे सरलता और विनम्रताकी प्रतिमृति थे। वे सदा भगवान्के नामामृतका ही पान किया करते थे। उनपर सत कवीरकी वाणीका बड़ा प्रभाव था। कहते हे कि सत कवीरजीने इन्हे स्वप्नमे मन्त्र-दीक्षा दी थी।

उनके जीवनकालमे एक वार भीपण स्ला पड़ा । मक्त गरीनदासकी मौज ही तो थी, उनकी दयादृष्टिसे अनावृष्टिका अन्त हो गया । लोगोंसे अधिक मान-प्रतिष्ठा पाकर उनका जी कवने लगा । उन्होंने गाँव छोड देनेका निश्चय ही किया था कि मारतकी उत्तर-पश्चिम सीमापर यवनोका आक्रमण आरम्म हुआ । दिल्लीश्वरने उन्हे सादर राजधानीमे प्वारनेका आमन्त्रण दिया । राजसभामे पहुँचनेपर बादशाहने उनका अच्छी तरह स्वागत-सत्कार किया । बादशाहने उनसे आक्रमण रोकनेके लिये निवेदन किया। माधु गरीबदास तो भगवान्के पूर्ण भक्त थे । उन्होंने सीधी-सादी,

स्पष्ट और कपटरहित भाषामे वड़ी विनम्रताके माथ कहा-'थटापि यह मच है कि भगवान् सतोंके ही वशमे रहते हैं। अपने खजनोके मनोऽनुकूल ही उनका प्रत्येक कार्य होता है और चारों युगका प्रमाण है कि जो कुछ सत करते है, वही ठीक है, तो भी वे भगवान्के प्रत्येक कार्यको अपने और दूसरोके लिये पूर्ण हितकर समझते हैं।' उन्होंने वादगाहसे कटा कि (ऐमे समयमे भगवत्कृपाकी ही गरण जाना अनिवार्य है; यदि तुम मदिरा-पान, गो वध और बहुम्त्री प्रसङ्गकी दुईतिको विल्कुल त्याग दो तो निस्तन्देह तुम ईश्वरीय कृपाके पात्र हो जाओगे, भगवान् तुम्हे इस आपदासे अभय करेगे । परत दुष्ट सचिवाके वहकानेपर उसने गरीवदासकी बात तो न सुनी, उल्टा उन्हे कारागारमे डाल दिया । दूसरे दिन दरवाजे और ताले अपने-आप खुल गये । वाद्शाहने क्षमा मॉगी । गरीवदामने समझाया कि 'भगवान्के दासो और भक्तोको कमी कप्ट नहीं देना चाहिये, क्योंकि साबु-सतके दु.खसे भगवान् स्वय दुर्खा हो जाते हैं।' वे अपने निवासस्थानपर वापस चले आये।

गरीवदासजीने इक्सठ वर्षकी अवस्थामे सं०१८३५ वि० की भाद्र ग्रुक्ता द्वितीयाको शरीर त्याग किया ।

#### श्रीमद्देवमुरारीजी

( लेखन-महन्त श्रीरघुनाथदासजी महाराज )

दारागज (प्रयाग) मे श्रीमद्देवमुरारीजी महाराजका स्थान प्रमुख बावनद्वारा गिंद्योमे एक है। प्रयागमे विष्णु, जिव, ब्रह्मा—इन तीनोकी पुरियाँ है। अरैल यमुनापार जहाँ आदिमावव मगवान् है, वह विष्णुपुरी है। झूसीमे गङ्गापार ब्रह्मपुरी है। वेणीमाधव—मरद्वाज, आश्रम जहाँ है, वह जिवपुरी है। पहले इन पुरियोमे अनेक सिद्ध योगी औषड रहा करते थे। झूमीके समुद्रकूपकी गुफामे सिद्धनाथ आदि औषड़ोका दल था। ये किमी वैष्णव सत-महात्माको प्रयागमे टिकने ही नही देते थे। श्रीमद्देवमुरारीजी महाराज जब प्रयाग आये, तब इन औषड़ोके गिरोहने आपपर आक्रमण किया। परतु श्रीमद्देवमुरारीने अपने साधनबलसे इन सबको परास्त कर दिया।

प्रयागकी मकर सक्रान्तिका एक इतिहास है । श्रीमदेव-मुरारींजी एक बार सङ्गमपर स्नान-सन्ध्या कर रहे थे । सिद्धनाथ नामक औद्यहने मगरका रूप धरकर जलमे आपके पैरको पकड लिया । आप समझ गये बात क्या है । अतएव अपने तपोबळसे उसे अपने पैरोके नीचे दवा दिया । अब तो औपड़-मण्डलीमे खलवली मच गयी और सभी आकर आपसे क्षमा मॉगने लगे । उसी समयसे प्रयागसे औघडोंका उन्मूलन हुआ और वैष्णव रहने लगे । मकर-सकान्तिके समयमे तमीसे वहाँ वैष्णव जुटने लगे ।

जिस समय श्रीमद्देवमुरारीजी प्रयाग आये, उसी समय किला वन रहा था। किला वनता था और गङ्गाजी उसे बहा ले जाती थी। इसल्ये अकबरने मानसिंहजीको देवमुरारीजीकी सेवामे भेजा। देवमुरारीजीके तुल्सीका एक सूजा कृक्ष देकर कहा कि 'इसे नींवमे देकर किला बनवाओ।' इसके बाद किलेको कोई क्षति नहीं पहुँची। आपकी किष्यपरम्पराके प्रमुख शिष्योमे श्रीमलूकदासजी, पूर्णदासजी, मानदासजी, उद्भवदासजी, गोपालदासजी, सीतारामदासजीके नाम विशेष उल्लेखनीय है। इसका सम्बन्ध श्रीतोताद्रिमठसे है।

## भक्त गोवर्धन

विशालापुरीमे गोवर्धननामक एक नवयुवक पण्डित रहते थे । ब्राह्मण सदाचारी, निद्वान, तर्फशील और कुछ विद्याभिमानी थे। उनकी पत्नी भी वडी साध्वी थी। उसमे भगवानके प्रति विश्वास और भक्ति थी। पति-पत्नीमे पवित्र प्रेम था। घर वहत सम्पन्न न होनेपर भी दोनो बड़े सुखी थे । इनके यहाँ एक विरक्त महात्मा कभी-कभी आया करते ये। गोवर्धनजीके पिता महात्माजीके बड़े मक्त ये। उन्होंने इनकी वडी सेवा की थी। महात्माकी सची सेवा उनके वतलाये हुए पवित्र मार्गका अनुसरण करनेमे ही है, उनके बाहरी वेप-भूपाका अनुकरणमे नही । गोववनके पिता ऐसे ही श्रेष्ठ सेवक थे। उन्हींके सम्बन्धसे महात्मा कमी कमी इनके घर कृपा करके पधारा करते थे। इवर वहुत दिनोंसे महात्मा नही आये। गोवर्धनका पड़ोसी नन्दाराम वडा असदाचारी और क्रमार्गगामी था। वह गोवर्धनको देखकर जन्ता था और उन्हे भी वह अपने समान ही बनाना चाहता था, परतु बीच-बीचमे महात्माका सङ्ग प्राप्त होते रहनेसे गोवर्धनकी चित्तवृत्तिपर मिलनताकी छाप नहीं पडती थी और इसीलिये पडोसी नन्दारामकी दाल नहीं गलती थी।

इधर वपासे महात्माका सङ्ग छूट गया । गोवर्धन सदाचारी विद्वान् तो ये, परतु भजनपरायण नहीं ये । उनमें तर्क अधिक था, भिक्त नहीं थी, तथापि महात्माके सङ्ग-प्रभावसे उनके अदरके काम को वादि दोष दवे रहते थे । पर सत्सङ्ग छूट जाने और नन्दारामका कुसङ्ग प्राप्त होनेसे उनके वे दवे दोष प्रवल्ख्यमें उभड़ आये । गोवर्धन धीरे-वीरे गराबी, जुआरी, व्यभिचारी हो गये । पत्नी वेचारी वडी दुखी थी । उसके मनमे बड़ा सन्ताप था । उसका भगवान्में विक्वास था । उसके मनमें बड़ा सन्ताप था । उसका भगवान्में विक्वास था । उसके एक दिन मन-ही मन आर्तभावसे रोकर भगवान्में प्रार्थना की—'भगवन् ! मेरे पितदेव कुसङ्गमें पड़ गये है, महात्मा इघर आये नहीं । आप दीनवन्धु हे । मुझ दीना अव नपर दया की जिये । महात्माको यहाँ मिजवाइये और मेरे पितका जीवन सुधारिये । आप सर्वसमर्थ हैं, सुपासागर हैं, जीवमात्रके सुद्धद हैं । आपने स्वयं कहा है,

मुझको सब जीवोका सुहृद् मान छेनेपर उमे तुरंत शान्ति मिल जाती है। प्रभो । मै आपको सर्वसुहृद् मानती हूँ । आप मुझे शान्ति दीजिये।'

भगवान् सची पुकारको तुरत सुनते है। पुरुप हो, स्त्री हो, ब्राह्मण हो, चाण्डाल हो, पण्डित हो, मूर्ख हो—जो कोई भी जब कभी भी आर्त होकर सच्चे हृदयसे उन्हे पुकारता है, वे तुरत सुनते है और उसका मनोरथ सक्त करते हें। यह तो हमारा अभाग्य है कि हम ऐसे सदा-सर्वत्र अपने साथ रहनेवाले सर्वगिक्तमान् परम सुहृद्पर विश्वास न करके नश्वर भोगोपर और स्वार्थों जगत्पर विश्वाम करते एव सङ्कटके समय उनके सामने गिड़गिड़ाकर निरागा और तिरस्कारके विपधर सर्पको हृदयका हार बनाते हैं।

महात्मा समाविस्थ अवस्थामे सुदूर नदीतटपर एकान्तवास कर रहे थे । अकस्मात् उन्हे अपने सेवकके पुत्र गोवर्धनकी याद आयी । उनका हृदय तिरुमिला उठा । भी बहुत दिनो-से विजालापुरी नहीं गया । पता नहीं, गोवर्धनकी क्या स्थिति होगी। कही वह कुमझुका शिकार तो नही हो गया । मेरे मनमे बार-बार क्यो उसके लिये इतना उद्देग हो रहा है ११ महात्माके मनसे जगतकी सत्ताका सर्वथा अभाव हो गया था। फिर सत्ताके सङ्करप करनेवाले मनका भी अभाव हो गया। पहले दृज्यका अभाव था। अब द्रष्टा भी खो गया । रह गया वहीं, जो है, वह क्या है, कैसा है-कौन बताये । न कोई जानने योग्य है और न जाननेवाला । वस्र उसीमे एकात्मता प्राप्त करके महात्मा निर्विकल्प समाधिमे स्थित थे। आज अकसात् उनकी समाधि दूटी और उन्हे गोवर्धनकी स्मृति आ गयी। स्मृति भी ऐमी, जो मुलाये नहीं भूलती । मानो किसी आसक्तिवय कुछ हो रहा है। सत्यसकल्प सर्वनियन्ता भगवान्की प्रेरणा जो थी । क्योंकि गोवर्धनकी साध्वी पत्नीने भगवान्मे यही प्रार्थना की थी कि महात्माको भेजकर मेरे स्वामीका जीवन सुधारिये।

महात्मा सीघे विशालापुरीकी ओर चले, जैसे निपुण ल्क्यवेधीका वाण सीधा लक्ष्यकी ओर ही जाता है । वे विशालापुरी पहुँचे, उस समय आधी रात बीत चुकी थी । मिद्ध महात्माकी सर्वगत हिंगे देख लिया, इस समय गोवर्वन गहरके उत्तरकी ओर बमे हुए मुहल्लेमे मायावती वेक्याके घरपर हैं । वे सीधे वहीं पहुँचे । वाहरका दरवाजा खुला था । उन्होंने अंदर जाकर कमरेके किवाड़ खटखटाये

और कहा—'गोवर्धन! किवाड़ खोले।' गोवर्धन इस समय मद्यकी मादकतामे चूर, अपनेको भूला हुआ था। परावीन था। सर्वथा बहिर्मुख हो रहा था। परंतु महात्माके सिद्ध शब्दोकी वह अवहेलना नहीं कर सका। वेश्याका भी साहस नहीं हुआ कि उमे रोके। गोवर्धनने किवाड खोल दिये। चॉदनी रात थी। खोलते ही अपने सामने एक परम तेज पुझ जटाधारी महापुरुपको खड़े देखा। उनके शरीर और नेत्रांसे एक खिग्ध सुशीतल तेजोऽमृतधारा निकल रही थी। गोवर्धनको पहले तो कुछ डर-सा लगा, वहम हुआ, मनमे कुछ उद्देग आया; परतु दूमरे ही क्षण उमने महात्माको पहचान लिया। उसका सारा मद उतर गया। वह चीख मारकर चरणोमे गिर पडा।

मायावती भी किवाड़ोके पास खडी थी । महात्माके अमोघ दर्शनका प्रभाव था । उसका भी दृदय द्रवित हुआ जा रहा है । जीवनके सारे पाप मानो इस क्षण मूर्तिमान होकर उसके सामने खड़े हो गये। वह कॉप गयी । हदयमे पश्चात्तापकी प्रचण्ड आग जल उटी । सारी पापराजि जल गयी । हृदयका भाव-नवनीत पिघला और अश्र-धाराके रूपमे वह नेत्रमार्गसे वह चला। पता नहीं, उसका हृदय गुद्ध हुआ माना जाय या नहीं, पर वह भी आगे वढकर महात्माके चरणोपर गिर पडी और नेत्र-जलकी धाराओसे उनके पावन पद सरोज पखारने लगी । महात्माका वरद हस्त उठा । महात्मा झुके । वरद हस्तने दोनोंके मस्तकोका स्पर्ग किया और वोले-भेरे बच्चो । उठो, घनराओ नही । भगवान्की कृपा शक्तिके सामने तुम्हारे पापो-की क्या विसात है ! कितना ही घना, गहरा और बहुत समयका अन्धकार हो। प्रकाशके आते ही वह छिप जाता है। फिर यदि वहाँ साक्षात् सूर्य उदय हो जायँ, तत्र तो अन्धकारको कहीं छिपनेकी भी जगह नहीं मिल्ती । भगवान्-की कृपा कभी न छिपनेवाला प्रचण्ड और सुगीतल प्रकागमय सूर्य है। पापान्धकारमे कितनी शक्ति है जो क्षणमात्र भी उसके सामने ठहर सके । मै श्रीभगवान्की अनुपमेय कुपाशक्तिकी प्रेरणासे ही आधी रातके समय यहाँ आया हूँ। तुम दोनो पवित्र हो गये। उठो। भगवान्का भजन करो और जन्म-जीवनको सफ़ रु करो ।' दोनो उठे और हाथ जोड़कर कठपुतजीकी भाँति सामने खड़े हो गये । दोनोंके नेत्र झरने बने हुए थे।

महात्माने कहा-पोवर्धन । तुम घर जाओ और अपनी माध्वी पत्नीको मान्त्वना दो । आजसे यह मायावती तुम्हारी वहिन है । इसको अपनी सहोदरा वहिन समझो । यह अत्र कावेरीके तटपर जाकर भगवान्का भजन करेगी । किमी कुमङ्गमे पडकर यह इस दशाको पहुँची । तुम्हारे पिता मेरे वडे आजाकारी थे, संत थे, भगवद्यास पुरुष थे। उनके शुभ मस्कार तुम्हारे अंदर ये, परतु तुमने विचाके अभिमानमे भगवान्की मिक नहीं की । तर्क व ट्यर केवल जगन्के अस्तित्वका राण्डन ही करते रहे । तुमने मात्राधी धर मचिदानन्द भगवान् को भी मायाका ही कार्य बताया । इमीलिये तुम विना वेचटकी नावके सहश इस अध-ममुद्रमें हुव गये । जो अतुल्झिक भगवानका आश्रय न लेकर अपने चार अञ्चरोके अभिमानपर कृदा फॉदा करते हैं, उन्हें तो उल्हे मुँहर्नी जानी ही पड़ती है। उनका पतन ही होता है। अन्धकार-का प्रवेग वहीं होता है। जहाँ प्रकाश नहीं होता। परलेमे ही भगवदाश्रमनी दिव्य शीत र स्निग्ध चरोति प्रचारित नर् ली जाय और दृट विश्वामके निर्मल स्नेहने मिञ्चन करते हुए सदा च्योन्दीन्यों प्रच्योत्त रक्खी जाय तो वहाँ कभी पापान्यकार-का प्रवेश हो ही नहीं सकता। पापके विना ताप भी नहीं आते । चोर-टाकुओका प्रवेश ॲधेरेमे ही हुआ करता है ।

'तुमने तो आज भी भगवानको नहीं पुकारा, उनकी शरण नहीं गरे । पर तुम्हारी पत्री वडी भक्तिमती है । उसका भगवान्यर अटल विश्वास है। उसीकी विश्वासभरी आर्त पुरारने भगवान्का आसन हिलाया और भगवान्की प्रेरगाने ही समाविमे उठाकर मझको यहाँ भेजा । मै भगवान्त्री सत्य प्रेरणासे ही यून आया इमीने तुम दोनोंके हृदगेमे जो चिरपोपित अनाचार दुराचारकी राशि थी। वर् सूर्यके प्रग्वर प्रकाशसे अन्धरारको भाँति इतनी जल्दी मिट गयी । भगवान्के मिडनेपर पाप नष्ट हो जाते हं, इसमे तो कहना ही क्या है। भगवान्के मिलनेकी इन्छा ही पापाको जदा हारती है। आज मेरे साथ आयी हुई भगवान्की प्रेरणाका अनिच्छित दर्शन करके ही तुम कृतार्थ हो गये हो । यह भगवान्की अनन्त कृपाका दिग्दर्शन है । इस ऋषा प्राप्तिमे कारण है तुम्हारी माध्यी पत्री । तुमने भगवान्को नहीं पुकारा । पर तुम्हारी पन्नीने विश्वासभरी पुकार की । उसकी प्रार्थना यी-·दीनवन्धु भगवान् दया करके मेरेहारा तुम्हारा सुवार करें।' वही हुआ । में तो समाविख था । यहाँ करों आता । साध्वी ब्राह्मणीके द्वारा वशीकृत मगवत्कृपाशक्तिने मुझको जगाकर यहाँ मेजा । सच्चे आत्मीय, खजन, वन्धु और प्रिय वे ही है, जो अपने आत्मीय, खजन, वन्धु और प्रियको कुमार्गमे हटाकर—विपय-विप वाहणीके जहरीले नशेसे छुडाकर भगवानके मार्गपर लगाते हैं और भगवान्मे कातर प्रार्थना करके उन्हें मगवत्प्रेम-सुधा वाराका पान कराते हैं । तुम्हारी पत्नी धन्य है और तुम भी धन्य हो, जो ऐसी पत्नीके पति होनेका सौभाग्य तुमने प्राप्त किया है । सावित्रीने एक यमराजके फदेसे अपने स्वामी मत्यवान्को छुड़ाया था, पर तुम्हारी साव्वी पत्नीने तुमको अनेकों जन्म-जन्मान्तरोमे जानेसे छुड़ाकर अनेकों—अनन्तों मृत्युओसे वचा लिया । साध्वी पत्नी क्या नहीं कर सम्ती।

'यह मायावती पूर्वजन्मकी वडी भक्ता थी । यहाँ भी पवित्र ब्राह्मणकुलमे इसका जन्म हुआ था; परतु माता पिता तथा म्वामीके परलोकवामी हो जानेवर दुराचारी मनुष्योंने इसे अपने फदेमे फॅमा लिया । यह भोली थी, सरल्हृदया थी, इसमे सहज ही कुमङ्गमे पड गयी । जिम कुसङ्गने तुम्हारा पतन किया, उसीने इसका भी किया । कुसङ्गसे ऐमी कौन-सी बुराई है, जो नहीं हो सकती और ऐमा कौन-सा पतन है, जो नहीं होता। मुर्ख मनुष्य बनादिके छोमने कुमङ्गमे पडकर अपने ही हाया अपने परापर क्रव्हाडी मारकर स्वय ही अपनेको पतनके गहरे गडदेमे दकेउ देते ह। मायावती भी क्सङ्गमे पडकर गिर गयी, पर इसके हृदयमे पश्चात्तापकी आग जल रही थी । पापी दो प्रकारके होते हे । एक वे, जो परिस्थितिका क्सङ्गमे पडकर पापपद्भमे वॅस जाते हैं। पर वह पाप उनके हृदयमें सदा शूलकी तरह चुमता रहता है । वे पश्चात्तापकी आगमे तपते और मन-ही मन कराहते हुए पतितपावन भगवान्को पुकारा करते है । दूसरे वे, जो पाप करनेमें ही दक्षता, चतुराई और जीवनकी .. सफलता मानकर मन-हीमन गौरवका अनुभव करते हैं । ऐसे लोग वार-वार भयानक नरकयन्त्रणाओं और नारकी योनियोमें विविध दु खो एवं कप्टोके ही गिकार होते हैं। पर जो पहले पश्चात्ताप करके दीनवन्धु भगवान्पर अनन्य विश्वास करके उन्हें पुकारनेवाले होते हैं। उनकी पुकार भगवान सनते हैं और अपनी कृपासुधा-धारामे नहलाकर उन्हें तुरंत परम साध वना लेते हैं।'

मायावतीने अभी कल ही रो-रोकर भगवान्को पुकारा था। भगवान्ने उसकी भी पुकार सुन ली। गोवर्धन और मायावती दोनोंके नेत्रांमे उमी प्रकार अशुधारा वह रही थी। उनके सारे पाप उमीमे वह गये थे। दोनोंने वहिन-माईकी मॉति परस्पर मिरुकर महात्माके आगे हाथ जोड़े। महात्माने मायावतीको अपनी तुलसीकी माला देकर आजीवांद दिया तथा कावेरीके तटपर जाकर भजन करनेका आदेश दिया। गोवर्धनको उसके घर जानेका आदेश दिया और प्रातंकाल ही स्वयं भी उमके घर प्रवारनेकी वात कही। गोवर्धन और मायावतीके मामनेसे मायाका पर्दा हट गया। वे निहाल हो गये। सत और भगवंतकी कृपाजिक कह्याण करनेमें अमोध होती है।

गोवर्धनकी पतीकी ऑखोंमें नीद नहीं थी । इतनेमें रोकर करणामय भगवानको पुकार रही थी । इतनेमें ही गोवर्धनने आकर किवाड खटखटाये तथा आवाज दी । दीर्घकाउमे गोवर्धन बहुत ही कम घर आते और जनकभी आते तो अरावके नशेमे चूर, बडबडाते, खीझते, झछाते, चीखते और गिरते पडते। वेचारी बाहाणी मम्हाळती, नहळाते, चीखते और गिरते पडते। वेचारी बाहाणी मम्हाळती, नहळाती, खिळाती, सेवा करती, समझाती, परतु बढळेमे उसे मिळते तिरस्कार, अपमान, वाग्वाण और कभी-कभी मार भी। बाहाणी सब सहती, पतिकी अमहाय अवस्थाका विचार करके रो पडती और आतं होकर भगवानको पुकारती। आज तो वे पूर्ण म्वस्थ है। उनकी आवाजसे ही उनकी खाभाविक स्थितिका पता लगता है। पर आज इम खाभाविकताके साथ मुख अन्यजातीय अम्वाभाविकता भी है—वह है पवित्र हृदयकी प्रमु-मिक्तका निर्मळ सुधाववाह। बाहाणी आवाज सुनते ही मानो निहाल हो गयी। उनने

दौडकर दरवाजा खोला । गोवर्धन पत्नीके साथ घरके अंदर आये । वह चरणोंपर गिरकर रोने लगी । इवर कृतज-हृद्य गोवर्धनके नेत्रोंसे ऑसुआंकी झडी लगी थी । गोवर्धनने उनको उठाया और स्नेहसे अपने पान दैठाकर गद्गद कण्ठने सारी कथा सुनायी । ब्राह्मणी भगवत्कृपाका चमत्कार देखकर कृतार्थ हो गयी और उसका वचा-बचाया जीवन सदाके लिये प्रमुक्ते समर्पण हो गया । समज्ञ रात्रि संत-चर्चा और भगवचचांमे वीत गयी । प्रातः स्नानादिसे निवृत्त होकर गोवर्धन भगवत्-प्जा-की वात सोच रहे थे कि महात्मा प्यार गये ।

पित पत्नी उनके चरणोंपर गिर पड़े । दोनोका हृदय कृतजता, उल्डास और सर्वसमर्पणके निश्चयते भरा था । महात्माने दोनोंको मगवद्गक्तिका उपदेश और पोडश नामके—

हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे रूग हरे कूण कृषा कृषा हरे हरे॥

—हम किल्सन्तरणोपनिषद्के मन्त्रका उपदेश किया और कहा, 'अब तुम्हारा कभी पतन नहीं होगा । तुम दोनों भगवान्के दिव्य धामको और खरूपको प्राप्त करोगे ।' तदनन्तर मिक्षा आदि करनेके बाद महात्मा अपने स्थानको पश्चर गये।

इधर ये दोनों भगवद्गिक्तमे ताझीन हो गये । ब्राह्मणीका जीवन भक्तिमय था ही । ब्राह्मण भी परम भक्त हुए और अन्तमे भगवान्के प्रत्यक्ष दर्शन प्राप्त करके दोनो दिव्य वामको पबारे। वहाँ उन्होंने नित्य पार्पद-गति पाप्त की ।

# भक्त सेठ रमणलाल

सेट रमण जलका देश विदेशमं कई जगह कारोबार था। वही यही नारोमं देशमं माल विदेश मेजा जाना था और विदेशमं यहाँ लाया जाता था। रमणलाल अल्यन्त माधुन्यमायके भक्त पुरुप थ। मगवानमं उनका अगाव विश्वास था। वे श्रीमद्भगवद्गीताक वंड विश्वासी थ। नित्य वंड आदरसं भगवद्गीताका मनन करते और मगवानके आजानुसार पवित्र निष्काम जीवन विताते हुए भगवत्यीत्यर्थ ही अपने वर्णाश्रम धर्मानुमार व्यापार आदि कार्य करते थे। उनकी धर्मपत्नी चम्पावाई भी वड़ी ही

भक्तिमती थी। घरमे श्रीगोविन्ददेवजीका विग्रह या और होनो पित पत्ती म्वय वहे भक्तिमावसे नियमित भगवान्का अर्चन-पूजन किया करते थे। दिनमें सेट अपनी पैढीपर जाते और रंगभग छ षटे काम काज भग्रीमॉित सम्हालकर घर छीट आते। चार घटे गौच स्नान, भोजन-पान और अतिथि-सत्कार आदिमें लगते, चार घटे मोते। ग्रेप उस घटे भजन-पूजन, स्वाध्याय-जप और स्मरण ध्यान आदिमें बीतते। बड़ी ही नियमित और निर्मेछ जीवनचर्या थी। उनके आदर्श सद्व्यवहारसे सैकड़ों युनीम-गुमाक्ते और नौकर-चाकरोंकी तो बात ही क्या, दूर-दूरके लोग भी बड़े सन्तुष्ट थे। जो भी उनके सम्पर्कमे आता, वही उनके प्रेम और सत्कारपूर्ण हित-भरे व्यवहारसे मुग्ध हो जाता। वे बड़े व्यवहार कुश र और हिसाब-किताबके साफ थे, परंतु उनकी व्यवहार कुश र तामे कही भी छल कपट या परस्वत्वापहरणकी कल्पना भी नही थी। उनमे परिहतपरायणता और विनयशीलता तो कूट-कूट-कर भरी थी। वे किसीपर कभी गुस्सा तो होते ही नहीं थे। सदैव हॅसमुख और विनय-विनम्न-नेत्र रहते थे।

एक बार रसोइयाने भूलसे हलुएमे शक्तरकी जगह नमकका पानी बनाकर डाल दिया और तरकारियोमे नमककी जगह शक्कर डाल दी। वह अपनी पत्नीकी बीमारीके कारण रातभरका जगा हुआ था और पत्नीकी रुग्णताके कारण उसके मनमे चिन्ता भी थी। इसीसे भूल हो गयी। सेठ रमणलाल भोजन करने बैठे तो उन्हे हुलुआ नमकीन और तरकारी मीठी किंतु विना नमककी मालूम हुई । उन्होंने रसोइयेके चेहरेकी ओर देखा । उसका चेहरा उदास था । सेठने हार्दिक सहानुभृतिके स्वरमे उससे पूछा-- भहाराज । आज उदास कैसे हो ११ लाभशङ्कर रसोइयेने जवाब दिया—'ब्राह्मणी बीमार है, इसीसे चेहरेपर कुछ मलिनता आ गयी होगी।' उसने रात जगनेकी बात नहीं कही । पर सेठ उसकी उनीदी ऑखोको देखकर ताड गये। उन्होने कहा-- लामगड्कर ! तम खाकर जल्दी घर चले जाओ--- त्राह्मणी अकेली है, उसे सॅमालो, यहॉ दूसरा आदमी काम कर लेगा। तुम मला, आये ही क्यो १ फिर मैया । तुम्हारे घरमे दूसरा कोई है भी तो नही । तुम रातमर जगे भी होओगे ! मै एक आदमी भेजता हॅं, वह बैठेगा, तुम कुछ देर आराम कर लेना ।' रसोइयाको मालिकके सहानुभूतिभरे शब्दोंसे वड़ी सान्त्वना मिली। वह मन-ही मन आशीर्वाद देता हुआ घर चला गया।

लाभगद्भरके चले जानेपर सेठ रमणलालने अपनी पत्नी चम्पाबाईसे धीरेसे कहा—'देखो, वेचारा डरके मारे स्त्रीको बीमार छोडकर कामपर आ गया । रातकी नींद थी और ब्राह्मणीकी चिन्ता थी । इससे उसने भूलसे हलुएमे नमक और तरकारियोमे शक्कर डाल दी है । अगर इन चीजोको घरके सब लोग—नौकर चाकर आदि खायँगे तो वेचारे ब्राह्मणकी हॅसी उडायेगे और उसे भारी दु ख होगा । अतएव ये चीजें गोशालामे ले जाकर गायोको खिला दो और जल्दीसे दूसरी बार हलुआ-तरकारी बनवा लो, जिसमे लामशङ्करकी भूलका किसीको पता भी न लगे।' चम्पाबाईने वैसा ही किया । बात बहुत छोटी, परंतु इससे सेठ रमणलालकी विशालहृदयता और सदाशयताका पता लगता है !

कुछ दिनो वाद एक दिन चम्पाबाईने हॅमते रें ते लाभ-शङ्करको उसकी उस दिनकी भूलकी वात बतला दी । वह बेचारा सुनकर सकबका गया । उसने सेठके पास जाकर क्षमा मॉगी । सेठने प्यार करते हुए उससे कहा- 'लाभशङ्कर ! तुम्हारी जगह हम होते तो वैसी हालतमे हमसे तो कोई दूसरा काम ही नही बन पड़ता । हुमने इतनी सारी रसोई बना दी। नमक शकरमे जरा उलट-पुलट हो गयी तो इसमे अपराध क्या हो गया, जो क्षमा मॉगते हो १ तुम्हारी नीयत तो बुरी थी नहीं।' लामशङ्करका हृदय कृतज्ञतासे भर गया। उसने विनय-के साथ कहा-- 'सेठजी ! मै जानता हूँ, आप बड़े दयाछ है; पर आपने मुझे भूल बतायी क्यो नही ११ सेठ रमणलाल बोले—'भैया । उस दिन तुम पहलेसे ही दुखी थे, तुम्हारी भूल वताकर मै तुम्हारा दु ख ही तो बढाता। फिर सची बात तो यह है कि मुझसे कभी भूल न होती हो तो मै तुम्हारी भूलकी चर्चा करूँ। जब मै खुद अने कों भूले करता हूँ, अच्छी हालतमे भूल करता हूँ। तब तुमसे एक विशेष परिस्थितिमे बनी मामूली भूलकी चर्चा चराकर नयी भूल क्यो करता। दूसरेकी भूलपर उषीको बुरा माननेका अधिकार हो सकता है, जिससे जीवनमे कभी भूल नहीं होती हो ।

एक बार सेठ रमण गलकी कुछ माउसे भरी नावे समुद्रमे डूब गयी। मछाह तो सब बच गये, परतु मालका कुछ भी दिस्ता नहीं बच पाया। सेठको समाचार मिला तो उन्होंने निर्विकार चित्तसे कहा—'अवश्य ही यह कोई पापका पैसा था। नहीं तो, भगवान्के निर्म्नान्त मङ्गल विधानमे नाव डूबनेका प्रसग ही क्यो आता।' पीछे पता चला कि जहाँसे माल आ रहा था, वहाँके कर्मचारियोने पैसोके लोभसे अनुचित कमाई की थी। सेठने कहा—'भगवान्ने वडा मङ्गल किया जो पापसे लदी नावे राहमे ही डूब गयी। कही वह पैसा घरमे आ जाता तो पता नहीं उससे हमलोगोकी बुद्धि विगड़नेपर क्या दशा होती।'

एक बार सेठ रमण जलकी किसी व्यापारकी शाखामें अनाजकी गोदामांको लोगोने छूट लिया । उनमें कई लाखका अनाज भरा था । इस खबरको सुनकर शहरके कुछ बन्धु-बान्धव सहानुभूति दिखाने और हाल पूछने सेठके पास सबेरे ही आये । सेठ उस समय गीताका पारायण कर रहे थे । उनके चेहरेपर जरा भी उद्देगका चिह्न नहीं था । स्वाभाविक

शान्ति और प्रसन्नता निखर रही थी । उन्होंने समागत लोगोंसे पूछा, आज आपलोग इस समय घरपर कैसे पधारे ? कोई मेरे योग्य खास सेवा हो तो आज्ञा कीजिये ।' उन लोगोंने रमणलालके चेहरेपर कोई विकार न देखकर सोचा, 'शायद समाचार झुठा हो ।' उन्होंने कहा—'हमलोगोंने सुना था कि आपकी किसी शाखामें भारी डाका पड़ गया है; परंतु वड़ा अच्छा हुआ जो वह अफवाह झ्ठी निकली । भगवान्ने बहुत अच्छा किया ।' इसपर सेठ रमणलालने मुसकराते हुए कहा-- 'वात तो झुठी नहीं है; पर आपका यह कहना सर्वथा सत्य है कि भगवान्ने वड़ा अच्छा किया। सचमुच श्रीभगवान्ने इसमें मेरा कई तरहसे वड़ा उपकार किया है। भगवान्के मङ्गलमय मर्मको तो भगवान् ही जानें; पर मैंने इतना तो समझा है कि प्रथम तो उन्होंने मेरी परीक्षा की है कि धनके छुट जानेसे मुझको दुःख होता है या मैं उनके मङ्गलविधानका आनन्दके साथ स्वागत करता हूँ। दूसरे, उस प्रान्तमें इस समय अकालके लक्षण दिखलायी देने लगे थे। मेरा विचार था कि मैं वहाँके संगृहीत अनाजमेंसे कुछ हिस्सा अकालपीड़ित भाई-वहिनोंकी सेवामें समर्पण कर दूँ। उनके रूपमें भी तो मेरे भगवान् ही हैं। पर मैं देर कर

रहा था और मेरे मनमें कुछ बचा रखनेका लोभ या; भगवान्की प्रेरणासे उन भगवत्खरूप लोगोंने खयं ही अपने-आप उस सारे संग्रहको वाँट लिया । मेरा काम हल्का हो गया। तीसरे, यदि किसीने लोभवश ही कुछ लिया है तो लिया ही है न ? मैंने तो किसीका कुछ नहीं छीना है। और चौथे, मेरा सद्भाव और भगवदाश्रयरूपी धर्म-धन तो पूरा-पूरा मेरे पास ही है । मैं समझता हूँ उसमें तो भगवत्कृपासे कुछ वृद्धि ही हुई है।'

सेठ रमणलालकी बात सुनकर लोग उनके पवित्र भावोंकी प्रशंसा और उनके आचरणपर आश्चर्य करते हुए होट गये !

सेठ जब छप्पन वर्षके हुए, तब उन्होंने—पुत्र न होनेके कारण—अपने दौहित्र छगनलालको बुलाकर घरका सारा भार और सारा घन सींप दिया और खयं पत्नीसहित नर्मदातटपर जाकर त्यागपूर्ण साधु-जीवन विताते हुए अखण्ड भजन करने लगे । लगभग सत्तर सालकी उम्र होनेपर पति यती दोनोंको भगवान् श्रीगोविन्ददेवजीने साक्षात् दर्शन देकर कुतार्थ किया। इसके बाद लगभग तीन साल बाद दोनों पूतात्मा पति-पत्नी एक ही दिन नश्वर शरीर छोड़कर नित्य भगवदामको विधार

## भक्त चतुर्भुज

चतुर्भुजका जन्म हुआ था। उस प्रदेशमें जनता कालीजीकी उपासना करती थी और पशुविलसे देवीको प्रसन्न करनेमें ही अपनी समस्त साधना और उपासनाकी फलसिद्धि समझती थी। भयंकर पशुविने भक्त चतुर्भुजके सीधे-सादे हृदयको क्षब्ध कर दिया । वे परम भागवत थे । उन्होंने धीरे-धीरे लोगोंमें भगवान्की भक्तिका प्रचार करना आरम्भ किया। जनताको अपनी मूर्खताजन्य पशुविल और गलत उपासना-पद्धतिकी जानकारी हो गयी। भक्त चतुर्भुजके निष्कपट प्रेम और उदार मनोवृत्तिने जनताके मनमें उनके प्रति सहानुभूतिकी भावना भर दी, उनके दैवी गुणोंका प्रभाव बढ़ने लगा।

भक्त चतुर्भुज नित्य भागवतकी कथा कहते थे और संत-सेवामें रोप समयका उपयोग करते थे । भागवती कथाकी सुधा-माधुरीसे भक्तिकी कल्पलता फूलने-फलने लगी। लोग अधिकाधिक संख्यामें उनकी कथामें आने लगे। मक्तका चरित्र ही उनके सत्कार्यके लिये विशाल क्षेत्र प्रस्तुत

भगवती नर्मदाके पवित्र तटपर गोंडवाना प्रदेशमें भक्त .. कर देता है। वे अपने प्रचारका ढिंडोरा नहीं पीटा करते । एक समय इनकी कथामें एक उचका चोर आया। उसके पास चोरीका धन था। सौभाग्यसे उसमें वह व्यक्ति भी उपस्थित था, जिसके घर उसने चोरी की थी। कथा-यसंगमं चोरने सुना कि 'जो भगवत्-मन्त्रकी दीक्षा छेता है, उसका नया जनम होता है।' चोर भक्तका दर्शन कर चुका था, भगवान्की कथा-सुधाका माधुर्य उसके हृदय-प्रदेशमें पूर्ण-रूपसे प्रस्फुटित हो रहा था, चोरीके कुस्सित कर्मसे उसका सहज ही उद्धार होनेका समय सन्निकट था। कथा सुननेका तो परम पवित्र फल ही ऐसा होता है। उसने चोरीका धन कथाकी समाप्तिपर चढ़ा दिया। वह निष्कउङ्का, निष्कपट और पापमुक्त हो चुका था, भगवान्का भक्त वन चुका था। धनी व्यक्तिने उसे पकड़ लिया, उसपर चोरीका आरोप लगाया पर उसका तो वास्तवमें नया जन्म हो चुका था; उसने हाथमें जलता फार लेकर कहा कि इस जन्ममें मैंने कुछ नहीं चुराया है। बात ठीक ही तो थीं। अभी कुछ ही

देर पहले उसे नया जन्म मिरा था। वनी व्यक्ति बहुन छित्रत हुआ। राजाने संनगर चोरीका आरोप छगानेके अपराधमें धनीको मरवा डाल्ना चाहा, पर सन तो परिहत-चिन्ननकी ही माधनामें रहते हैं। चोरने, जो पूर्ण सत हो सुका था, सारी बान स्पष्ट कर ही। यक्त चतुर्मु जकी कथाका प्रमाय उसगर ऐसा पटा था कि बनी व्यक्तिको दिण्डत होते देखकर उसके नयनोसे अश्रुपान होने लगा, राजाको उसने अपनी साधुना और स्पष्टचादिनासे आकृष्ट कर छिया। राजाके मन्तिष्कार चतुर्मु जकी कथाका अमिट रग चढ़ चुका था; वह भी उनका शिष्य हो गया और भागवत धर्मक प्रचारमे उसने उनको पूरा-पूरा सहयोग दिया।

एक बार सुछ संत उनके खेतक निकट पहुँच गये। चने और गेहेंक खेत पक चुके थे, संतान बार्छे तोडकर खाना आरम्म किया । रखवांछने उन्हें ऐसा करने छे रांका और कहा कि 'ये मक चतुर्भुनके 'येन हैं।' संतांने कहा, 'तव ता हमारे ही रोत हैं।' रखवांछा जोर-जोर छे चिछाने लगा कि साधु छोग बांछं तोइ-तांइकर खा रहे हैं और कहते हैं कि ये 'येत तो हमारे ही हैं। मक चतुर्भु जके कानमें यह रहस्त्रमयी मधुर बात पड़ी ही थी कि उनके रोम-रोममें आनन्दका महासागर उमड़ आया। उन्होंने अपने मीमाग्यकी सगहना की कि 'आज संतांने मुझको अपना छिया, मेरी वस्तुको अपनाकर मेरी जन्म-जन्मकी मावना सफल कर दी।' उनके नंत्रोंमें प्रेमाशु छा गये, वे गुड़ तथा कुछ मिश्रज छेकर खेतकी छोर चल पड़े। सतोंकी चरण-धूरि मस्तकार चढाकर अपनी मिक्तिशका मिन्दूर अमर कर छिया उन्होंने।

#### भक्तिमती रविया

आजमे वारह मा वर्ष पूर्व तुर्कितानक वसरा नामक नगरमें रिवेराका जन्म एक गर्गव मुमदमानके घर हुआ था। रिवेरा उसकी चौथी कन्ता थी। रिवेराकी मा तो उमके बच्चनमें ही मर गयी थी। पिता भी रिवेराको बारह वर्षकी उम्रमें ही अनार्थिनी कर चर वमा। रिवेरा बरेट ही कर्षके साथ अपना जीवन निर्वाह करती। एक समय देशमें भयानक अकाल पड़ा, निसंसे बहनोंका मद्ग भी छूट गया। किसी दुर्षने रिवेराको फुस शकर एक वनीके हाथ वेच दिया। धनी बड़ा ही म्वार्था और निर्वय म्वभावका मतुष्य था। पैमोंसे परीदी हुई गुराम रिवेशापर तरहन्तरहंके जुदम होने ज्यो। गार्छी आर मार तो माम् री बात थी। रिवेरा कर्ष्मे पीडिन होकर अकेंडमें ईश्वरके मामने रो राकर चुपचाप अपना हुवडा मुनाया करती। जगन्में एक ईश्वरके सिवा उसे सान्त्वना देनेवा य कोई नहीं था। गरीव अनायका उस अनाय-नाथके अनिरिक्त और होता भी कीन है।

मारिकके जुरमंन घवराकर उनमें पिण्ड छुटानेके दिये रिवया एक दिन छिपकर भाग निकर्श, परतु ईश्वरका विधान छुछ आर या। थोडी दूर जाते ही वह ठोकर खाकर गिर पड़ी, जिल्ले उनका दारिना हाथ टूट गता। विपत्तिपर नयी विपत्ति आयी। अमावस्थाकी बोर निगाक वाद ही छुक्रपश्चका अक्णोद्य होना है। विपत्तिकी सीमा होनेपर ही सुखंक दिन लोटा करते हैं। रिवता इस नती विपत्तिसे विचिटिन होकर रो पटी बीर उसने दीनोंके एकमात्र बन्धु मगवान्की शरण छेकर कहा—पंपे मेरे मेहरवान माठिक ! मे विना मान्वाप-की अनाय लड़की जन्मछे ही दुःग्वाम पडी हुई हूँ । दिन-रात यहाँ केदीकी तरह मरती-यचनी किसी कहर जिंदगी विना रही थी। रहा-महा हाय भी टूट गया। क्या तुम मुझार खुश नहीं होआगे ? कहा, मेरे माठिक ! तुम मुझसे न्वां नाराज हो ?

रिवाकी कातर वाणी गगनमण्डलको मेदकर उस खलेकिक लोकमें पहुँच तुरंत भगवानके दिव्य अवणेन्द्रियोंमें प्रवेशकर हृद्यमे जा पहुँची। रिवाने दिव्य स्वरामें सुना, मानो भगवान् स्वय कह रहे हैं—'वेटी! चिन्ता न कर। तेरं सारे मद्भट बीब ही दूर हो जाउँगे। तेरी महिमा पृथ्वीमरमें छा जावगी। देवना भी तेरा आदर करेंगे।' सची कहण-प्रार्थनाका उत्तर तत्कार ही मिरा करता है।

इस दिव्य वाणीका सुनकर रिवयाका हृदय आनन्द्रें उछर पड़ा। उनको अन पूरी उम्मीट ओर हिम्मत हो गर्ना। उसने मोचा कि 'जन प्रभु मुझर प्रमन्न हैं और अपनी बनाका बान दे रहें हैं। तय कप्रोकों कोम र कुनुमोंके स्पर्शकी मॉित ह्पॉन्फुल्ड हृद्रमने सहन कर छेना कौन बड़ी बात है।' रिवना अनने हाथकी चोटके दर्दको भूलकर प्रमन्न चिचले माल्किके घर छीट आनी। पर आजसे उसका जीवन पख्ट गरा। काम-काज करते हुए भी उसका ध्यान प्रभुके चरणोमे रहने लगा। वह रातों जगकर प्रार्थना करने लगी। मजनके प्रभावने उसका तेज वढ गया। एक दिन आघी रातके समय रिवया अपनी एकान्त कोठरीमे घुटने टेके बैठी हुई करण-स्वरसे प्रार्थना कर रही थी। मगवत्प्रेरणाने उसी समय उसके मालिककी भी नीद टूटी। उसने बडी मीठी करणोत्पादक आवाज सुनी और वह तुरत उठकर अन्दाज लगा रिवयाकी कोठरीके दरवाजेपर आ गया। परदेकी ओटसे उसने देखा कोठरीमे अलौकिक प्रकाश छाया हुआ है। रिवया अनिमेष नेत्रोसे वैठी विनय कर रही है। उसने रिवयाके ये शब्द सुने—'ऐ मेरे मालिक! में अब सिर्फ तेरा ही हुकम उठाना चाहती हूँ, लेकिन क्या करूँ हिजतना चाहती हूँ, उतना हो नहीं पाता। मै खरीदी हुई गुलाम हूँ। मुझे गुलामीने फुरसत ही कहाँ मिलती है।'

दीन दुनियाके मालिकने रवियाकी प्रार्थना सुन ली और उसीकी प्रेरणासे रवियाके मालिकका मन उसी क्षण पलट यया । वह रिवयाकी तेज पुजमयी मञ्जुल मूर्ति देख और उसकी मक्ति-करुणापूर्ण प्रार्थना सुनकर चिकत हो गया। नह धीरे धीरे रवियाके समीप आ गया । उसने देखा। र्रावयाने भक्तिभावपूर्ण मुखमण्डल और चमकीले ललाटपर दिन्य ज्योति छायी हुई है। उसी स्वर्गीय ज्योतिसे मानो सारे घरमे अजियाला हो रहा है। इस दृश्यको देखकर वह भय और आश्चर्यमे हूब गया । उसने सोचा कि ऐसी पवित्र और पूजनीय देवीको गुलामीमे रखकर मैने वडा ही अन्याय-वडा ही पाप किया है। ऐसी प्रभुकी सेविका देवीकी सेवा ती सुसको करनी चाहिये। रवियाके प्रति उसके मनमे वडी मारी श्रद्धा उत्पन्न हो गयी । उसने विनीत भावसे कहा-प्देवि । मै अवतक तुझे पहचान नही सका था। आज मगवत्कृपासे मैने तेरा प्रभाव जाना । अत्र तुझे मेरी सेवा नहीं करनी पड़ेगी। तू सुखपूर्वक मेरे घरमे रह। मै ही तेरी सेवा करूँगा।

रिवयाने कहा—'स्वामिन् । मै आपके द्वारा सेवा कराना नहीं चाहती । आपने इतने दिनोतक मुझे घरमे रखकर खानेको दिया, यही मुझपर बडा उपकार है। अब आप दया करके मुझको दूसरी जगह चले जानेकी स्वतन्त्रता दे दे तो मैं क्सी निर्जन स्थानमे जाकर आनन्दसे भगवान्का भजन कलें।' मालिकने रिवयाकी बात मान ली। अब रिवया गुलमीसे खूटकर अपना सारा समय भजन-ध्यानमे विताने लगी। उसके हृदयमे प्रेमसिन्धु छलकने लगा। ससारकी आसक्तिका तो कहीं नाम निजान भी नही रह गया । रिवयाने अपना जीवन सम्पूर्णरूपसे प्रेममय परमात्माके चरणोमें अपण कर दिया । रिवयाके जीवनकी कुछ उपदेशप्रद घटनाओका मनन कीजिये—

एक बार रिवया उदास नैटी हुई थी, दर्शनके लिये आनेवाले लोगोंमेसे एकने पूछा, 'आज आप उदास क्यों है ?' रिवयाने जवाब दिया—'आज सबेरे मेरा मन स्वर्गकी ओर चला गया था, इसके लिये मेरे आन्तरिक परम सखाने मुझे फटकारा है। मैं इसी कारण उदास हूँ कि सखाको छोड़कर मेरा पाजी मन दूसरी ओर क्यो गया।' रिवया ईश्वरको सराके रूपसे भजती थी।

एक समय रिवया बहुत बीमार थी। स्फियान नामक एक साधक उससे मिल्ने गया । रिवयाकी बीमारीकी हाल्त देखकर स्फियानको बडा खेद हुआ। परत वह सकोचके कारण कुछ भी कह नहीं सका । तन रिवयाने उससे कहा—भाई। तुम कुछ कहना चाहते हो तो कहो।'

स्फियानने कहा—'देवि ! आप प्रभुसे प्रार्थना कीजिये। प्रभु आपकी बीमारीको जरूर मिटा देगे ।'

रियाने मुसकराते हुए जवाय दिया—'सूफियान! क्या तुम इस बातको नहीं जानते कि बीमारी किसकी इच्छा और इशारेसे होती है १ क्या इस बीमारीमे मेरे प्रमुका हाथ नहीं है ११

सूफियान—'हॉ, उसकी इच्छा त्रिना तो क्या होता है।'
रिजया—'जव यह बात है, तब तुम मुझसे यह कैसे कह
रहे हो कि मै उनकी इच्छाके विरुद्ध बीमारीसे छूटनेके लिये
उससे प्रार्थना करूँ। जो मेरा परम सखा है, जिसका प्रत्येक
विधान प्रेमसे भरा होता है, उसकी इच्छाके विरुद्ध कार्य
करना क्या प्रेमीके लिये कभी उचित है ११ कैसा सुन्दर
आत्मसमर्पण है।

एक बार सत हुसैन वसरीने रिवयासे पूछा—'क्या आप विवाह करना चाहती है ११ रिवयाने जवाब दिया, 'विवाह शरीरसे होता है, परतु मेरे शरीर कहाँ है । मै तो मनके साय इस तनको प्रभुके हाथो अर्पण कर चुकी हूँ, यह शरीर अब उसीके अधीन है और उसीके कार्यमे लगा हुआ है । विवाह किसके साथ किस प्रकार कहाँ ११

रिवयाने अपना सब कुछ प्रभुको अर्पण कर दिया था। उसके समीप एक प्रभुके सिवा ऐसी कोई वस्तु नहीं थी। जिसे बह 'मेरी' कहती या नमझती हो। एक वार हुसैन बसरीने पृष्ठा—'देवि। आपने ऐमी ऊँची स्थिनि किस तरह प्राप्त की ?'

ग्विया—'जो कुछ मिला था, सो सव खोकर उसे पाया है।

हुसैन-'आप जिस ईश्वरकी उपासना करती हैं, क्या आपने उस ईश्वरको कभी देखा है ११

गित्रा—'देखती नहीं तो पूजा कैसे करती। परंतु मेरे उस ईश्वरका वाणीने वर्णम नहीं हो सकता, वह माप-तौलकी चीज नहीं है।'

रिवा सबने प्रेम करती, पापी-तापी—सबके साथ उसका दयाका वर्ताव रहता था। एक दिन एक मनुष्यने रिवासे पूछा— आप पापन्पी राक्षसको तो बातु ही समझती हैं न ?'

रिवयाने कहा—'ईश्वरके प्रेममे छकी रहनेके कारण सुझे न किसीसे बाबुता करनी पड़ी और न किसीसे छड़ना ही पड़ा । प्रसुकुपाने मेरे कोई बाबु रहा ही नहीं।'

एक ममय बुछ लोग रिवयाके पास गये, रिवयाने उनमें एक पृद्धा— भाई ! तु ईश्वरकी स्वा किसिल्ये करता है १ उमने कहा— नरकि मयानक पीडासे छूटनेके लिये। दूमरेसे पूछनेपर उसने कहा— स्वर्ग अत्यन्त ही रमणीय खान है, वहाँ मॉित मॉितिके मोग और असीम सुख है, उमी सुतको पानेके लिये में मगवान्की मिक करता हूँ।

रिवयाने कहा— विश्वमझ मक्त ही मय या छोमकें कारण प्रभुकी भक्ति किया करते हैं, न करनेसे तो यह भी अन्छी ही है परंतु मान छो, यदि म्वर्ग या नरक दोनों ही न होते नो क्या तुमछोग प्रभुकी भक्ति करते? सच्चे मक्ति ईश्वर-भक्ति किमी भी लोक परलोककी प्राप्तिक छिये नहीं होती, यह तो अहैतुकी हुआ करती है। वैमा आदर्श भक्ति-का निम्पण है।

एक बार एक बनी मनुष्यने रिवयाको बहुत फटे-पुराने चियडे पहने देखकर कहा—'तपिस्वनी! यदि आपका द्यारा हो तो आपकी इस दिखताको दूर करनेके लिये यह दाम तैरार है।'

निवा-भागारिक दरिव्रताके लिये किसीसे कुछ भी मॉगते मुझे वडी शरम मालूम होती है। जब यह सारा जगत् मेरे प्रभुका ही राज्य है, तब उसे छोड़कर में दूसरे किससे क्या मॉर्गू ? मुझे जल्रत होगी तो अपने मालिकके हायसे आप ही छे छूँगी।' बन्य निर्भरता!

एक ममन एक मनुष्यने रिवनिक फूटे लोटे और फटी गुदडीको देखकर कहा—'देवि । मेरी अनेक धिनयोंके मित्रना है आप आजा करें तो आपके लिये जम्मी सामान ले आर्ज ११

गित्रा-'तुम बहुत गल्ती कर रहे हो, वे कोई भी मेरे अन्नदाता नहीं हैं। जो यथार्थ जीवनदाता है, वह क्या गरीबी के कारण गरीवको भूछ गया है १ और क्या धनके कारण ही वह बनवानोंको यद रखता है ११

रिवया कभी-कभी प्रेमावेशमें वहें जोरसे पुकार उठती। लोग उससे पूछने लगे कि 'आपको कोई रोग या दु ख न होनेपर भी आप किमलिये चिट्छा उठती है ' रिवयाने कहा—'मेरे वाहरी वीमारी नहीं है, जिसको समारके लोग समझ नके, मेरे तो अन्तरका रोग है, जो किसी भी वेंब हकीमके वशका नहीं है। मेरी यह बीमारी तो सिर्फ उब मनमोहनकं मुखड़ेकी छवि देखनेंमे ही मिट सकती है।'

रिवाका मन सदा-सर्वदा प्रभुकी उपासनामें लगा रहता था। वह दिन-रात प्रभुके चिन्तनमें अपना ममन विताती। एक बार रिवयाने प्रभुमे प्रार्थना की— 'स्वामी। तृ ही मेरा सब कुछ है। में तेरे मिवा और कुछ मीनहीं चाहती। हे प्रमो! यदि में नरकके डरमें तेरी पूजा करती हूँ तो मुझे नरकाग्निमें मसा कर दे। यदि में म्वर्गके लोममें तेरी सेवा करनी हूँ तो स्वर्गका द्वार मेरे रिये सदाको बद कर दे और अगर तेरे लिये ही तेरी पूजा करती हूँ तो अपना परम प्रकाशमय मुन्दर रूप दिखलाकर मुझे कृतार्थ कर।'

रित्रयाका क्षेप जीवन बहुत ही ऊँची अवस्थामे बीता, वह चारों ओर अपने परम सखाके अमीम सौन्दर्यको देख-देखकर आनन्दमें ह्ववी रहती। एक दिन गतको, जब चन्द्रमाकी चॉदनी चारों ओर छिटक रही थी, रित्रया अपनी कुटियांके अदर किमी दूसरी ही दिव्य सिष्टिकी प्योत्स्नाका आनन्द छूट रही थी। इननेमे एक परिचित स्त्रीने आकर ध्यानमग्न रित्रयाको बाहर में पुकारा, गित्रया। बाहर आकर देख—कैसी खूबम्रत रात है। रित्रयाके हृदयमें इम समन्न जगत्का समस्त सौन्दर्य जिमकी एक वृँदके बराबर मी नहीं है, वहीं सुन्दरताका सागर उमह रहा था। उसने कहा—'तुम एक

बार मेरे दिलके अदर धुसकर देखो, कैसी दुनियासे परेकी अनोखी खूबसूरती है। हिजरी सन् १३५ मे रिवयाने भगवान्मे मन लगाकर इस नम्बर शरीरको त्याग दिया !

#### 

#### परम शिवभक्ता छल्लेश्वरीजी

( लेखक--पण्डित श्रीममरनायजी सप्)

ल्ह्लेश्वरीने आत्माकं स्तरपर शिवनी उनासना की । वे सत्यके शिवरूपकी मधुर गायिका थी । उन्होंने आत्मतत्त्वके विवेचन-माधुर्यमे केवल चौदहवी सदीके कम्मीरको ही नहीं। एशियाके बहुत बड़े भूमिमाग—अरब, फारम आदि देशोंको भी समल्ड्रुत किया । उनका जीवन परम पवित्र और मर्वया आनन्दमय था, रममय था। अभी चालीस पचास साल गहले प्रसिद्ध यूरोपीय विद्वान् डाक्टर स्टाइन, सर निमर्यन और सर टेम्नलके उत्योगोंसे उनकी नधुर वाणीका अनुवाद आग्लः, जर्मन, फेच आदि यूरोपीय भागाओं में भी हुआ है। ल्ल्लेश्वरी प्रेमकी प्रतीक थीं, उन्होंने ग्रुद्ध, सनातन और नित्य सचिदानन्दतत्त्वके प्रति प्रगाद और अटल मिकका गरिचय दिया । कम्मीरमे तो चौदहवी सदीसे आजतक उनकी दिल्य वाणी भाटो और चारणोंकी रमनापर सुरक्षित चली आ रही है।

उनका जन्म सन् १३४३ या ४७ के ल्याभग कन्मीरमे हुआ था। उम समय करमीरमे यवनोत्री प्रभुता यी । चारो ओर राजनीतिक उयल-पुथलकी धूम थी । ऐसे कठिन समयमे दिव्य गायिका, ताध्वी, तपस्विनीने पामपुरके निक्ट एक ग्राममे अपनी जीवन ज्योति विखेरी । वे ब्राह्मग-क्न्या थी । वारह सालकी अवस्थाने उनका विवाह कर दिया गया। उनका समुरालका जीवन अत्यन्त कप्टप्रद था, सौतेली सासने उनको सताना आरम्भ किया । सास कटोरेमे **ब्रह्ले** एक बड़े-से गोल पत्यरपर भात परोसमर देती थी. नपस्याकी मूर्ति वधू आधे पेट खाकर सन्तोप करती । वह और मी अनेक यातनाओंसे पीडित करती थी। पर क्षमानीला ल्ल्लेश्वरीने कभी उसके किरोजमे एक बब्द भी नहीं कहा । मोग और तृग्णासे कोसीं दूर रहकर उन्होने ईश्वर-चिन्तन और पूजनको ही अपना सर्वम्ब माना। एक समय देव-पूजाके न्याजने घरमे पशुविल होनेवाली थी। पद्मा ( ल्ल्लेश्वरी ) नदींके तटपर वर्तन साफ कर रही थी कि एक पडोसिनने

व्यङ्ग किया कि 'आज तो पॉचो ॲगुलियॉ घीमे हैं। पद्माने कहा-- वकरा मरे या भेड़, मुझे तो गोल पत्यरमे ही काम है। दैवयोगसे उन्होने पडोसिनको सारी वाते वता दीं। उनका ससुर वही खडा या । ससुरने अपनी पत्नीको फटकारा पर इसका परिणाम यह हुआ कि वे अधिकाधिक सतायी जाने लगीं । माके कहनेपर वेटा (पति) भी विरोधी हो चला। 'वह डाकिनी है, जादूगरनी है, आधी रातको सिंहकी पीठपर वैठकर नर-मास खाने जाती है —इन वातोरे, मिग्या प्रचारोते उनका जीवन यातना-मय हो उठा । उन्होंने सीमाओको तोइकर अमीमसे मिन्नेकी ठान ली। पूर्वजन्मके शुभ सस्कारो और इस जन्मके तपोवलके फल्खरूप उनके आत्माका दीपक प्रज्वलित हो उठा । वे गलियो और याजारोमे भिव-सम्बन्धी गात गाने ल्मीं। कोई पत्थर फेक्ता, कोई पगली कहता, कोई छेड़ता, पर वे तो शिवतत्त्वकी मधुर साधनामे मस्त रहती थीं। उनका द्वैतभाव मिट गना, समस्त समार और प्राणीमात्र-मे उन्ह शिव परिन्याप्त दीख पड़े । वे परमहस वृत्तिसे अवधूतकी तरह घूमने लगी-न भोजनकी चिन्ता थी। न वस्त्रकी इच्छा थी, कोई दो टुकड़े डाल देता तो शिवका प्रवाद समझकर ग्रहण कर छेता ।

उनपर स्फी-उपासनाका भी वडा प्रभाव पडा था। वे नंगी नाचती फिरती थी। वे कहा करती थी कि पुरुष्र तो कोई है ही नही। एक वार उन्होंने वाजारमे प्रतिद्ध स्फी सत शाह हमदानको देराकर कटा—'पुरुष है, पुरुष है।' और भागकर वे एक धषकते तंदूरमे कूद पड़ी। शाहसाहबने वहाँ पहुँचकर आवाहन किया तो दिच्य वस्त-भूषण पहने तदूरसे वाहर आ गयी। दोनोने एक दूसरेको पूर्णरूपसे प्रभावित किया।

वे केवल शुद्ध आत्मजानिनी ही नहीं, शिवकी रूपामृत-लहरीमे, भक्तिगङ्गामे स्नान करनेवाली भक्ता भी थीं, कस्मीरमे उनकी शिव-भक्ति अत्यन्त प्रख्यात है।

<sup>\*</sup> देखिये——सर त्रियर्सन लिखित Lalla Vakayanı' कौर सर टेम्पल लिखिन 'Lalla The Prophetess '

उनकी आत्मोपासना उचकोटिकी थी, उनकी वाणी सर्वया दिव्य और सिद्ध थी। एक बार उनके गुरुदेव उपदेश दे रहे थे, शिव्योकी मण्डली नैठी हुई थी। गुरुजीने प्रश्न किये— सर्वश्रेष्ठ प्रकाश कीन है, जगत् विख्यात तीर्थ कीन है, सर्वोत्तम मन्वन्धी कीन है, अनन्त सुखका साधन क्या है १ कुछ छोगोने उत्तर तो दिये, पर वे समीचीन न थे, एहलेश्वरीने विनम्रतापूर्वक निवेदन किया—आत्मजान ही सर्वश्रेष्ठ प्रकाश है। आत्माम लीन रहना ही परम पवित्र तीर्थ है। ईश्वर ही मर्वात्तम बन्धु है। ईश्वरमय होना ही परम सख है।

उनकी समता तथा सहनशीलता देखिये, वे कहती हैं—लोग मुझे गाली दे या दु खदायी वचन कहे, जो जिसको अच्छा लगे सो कहे करे, कोई फूलोंसे मेरी पूजा करे तो किया करे, में विमल न दु ख मान्, न सुख । कोई मुझे हजार गाली दे—यदि में गङ्करभक्ता हूं तो मेरे मनमें खेद न होगा। दर्पणपर श्वानका मट लगनेसे मला, उसका क्या विगड़ेगा।

उनका दार्गिनक, यौगिक जान भी अत्यन्त उन्नत था। और विचित्रता तो यह है कि उनमे उपासनाका माधुर्य इतनी बहुल्तासे मिल्ता है कि नयनोंमे प्रेममयी ल्ल्लेश्वरीका अभिनय होने लगता है। वे भगवान्से सदा विनम्रतापूर्वक प्रार्थना किया करती थीं कि 'तुम शिव, केशव, ब्रह्मा जो कुछ भी, वह, यह हो—मेरे जन्म-मरणके दुःराका अन्त कर दा। मैं तुम्हें अपने ही भीतर पाकर ' आनन्दमय हो गयी।' वे विश्वासपूर्वक कहा करती थीं कि

'समुद्रमें मैं कच्चे धागेने नाव खीच रही हूँ, कहीं मेरे प्रभु सुन लेगे तो पार लगा देगे ।'

वे आजीवन यही सीख देती रही कि 'सर्वन्यापीकी खोज हो ही किम तरह सफती है । वह सर्वत्र है । शिवने कुज्ज-कुज्जमें जाठ फेलाकर जीवोको उठमा रखा है, वह तो आत्माम ही है । उसकी खोज बाहर नहीं—भीतर हो सकती है । शिव ही मातारूपमें दूब पिलाता है, भार्यारूप बारणकर विलामकी अनुभूति कराता है, मायारूपस जीवका मोहित करता है, इस मायावी शिवका ज्ञान गुरु ही करा मकते है ।'

उनकी योगानुभृतिने अपने समकालीन जगत्मे कहा कि 'मने अपने आपमे जिनकी व्याप्ति पायी, जिनक्षी अमृत-सरोवरमं मेने अपने आपको लग कर दिया, मे आत्मस्य हो गयी । मै प्रमापिमे उमी तरह पिघछ गयी, जिम तरह स्यॉदयमे पाला समा जाता है । म साक्षात् जिन हो उठी । प्राणोंकी बोकनीके दिन-रात बाकनेसे मेरे अन्तर्देशका ज्ञान टीपक प्रज्वालित हो उठा । मैने आत्माका दर्गन किया, अन्धकणका अस्तित्व मिट गया ।' उन्होने प्रणवकी बडी महिमा गायी है । उन्होन मनक सममपर विशेष जोग दिया—भन गदहा है, इसको सदा वशमे रखना चाहिने, नहीं तो पड़ोसीकी केशरकी क्यारी ही चोषट कर देगा।

ल्लेश्वरीकां परमधाम पधारे छ सौ साउसे अविक हो रहे हं, तो भी कदमीरकी रमगीय सुपमाम, प्रकृतिप्रवन्त्र सौन्दर्यके कण कणमे उनकी मधुर वाणी अद्भित है। उन्होंने सत्यके मोन्दर्यका शिवरूपमे दर्शन किया। यही उनकी शिव-उपामना अथवा आत्मानन्द्रमायना है।

#### कान्हूपात्रा

कान्हूपात्रा मगलवेदा स्थानमे रहनेवाली स्थामा नाम्नी वेस्याकी लडकी थी। माकी वेस्यावृत्ति देख-देखकर उसे ऐसे जीवनसे वडी घृणा हो गयी। जब वह पद्रह वर्ष-की हुई, तमी उसने यह निश्चय कर लिया कि में अपनी देह पापियों के हाथ वेचकर उसे अपवित्र और कलिक्कत न करूँगी। नाचना-गाना ता उसने मन लगाकर सीला और इस कलामे वह निपुण भी हो गयी। मौन्दर्यमे उसका वहाँ कोई जोड ही नहीं था। ज्यामा इसे अपनी दुष्टवृत्तिके साँचेमे दालकर रुपया कमाना चाहती थी। उसने इसे वहकानेमे कोई कसर नहीं रक्ली, पर यह अपने निश्चयसे विचलित नहीं हुई। आखिर ज्यामाने इससे कहा कि यदि तुम्हे यह ध्या

नहीं ही करना है तो कम ने कम किमी एक पुरुपकों तो वर लो। इसने कहा कि 'में ऐसे पुरुपकों वर्ल्गां, जो मुझसे अविक सुन्दर, सुदुमार और सुशील हो।' पर ऐमा कोई पुरुप मिला टी नहीं। पीछे कुछ काल बाद वारकरी श्रीविद्दल-मक्तोंके भजन सुनकर यह श्रीपण्डरीनायके दर्शनांके लिये पण्डरपुर गयी तथा पण्डरीनायके दर्शनांके लिये वरणकर, उन्हींके चरणोंकी दामी बनकर सदाके लिये वहीं रह गयी। इसके सौन्दर्यकी ख्याति दूर-दूरतक फैल चुकी थी। वेटरके बादगाहकी भी इच्छा हुई कि कान्हूपात्रा मेरे हरममे आ जाय। उसने उसे लानेके लिये अपने सिपाही मेजे। इन सिपाहियोंको यह हुकम था कि कान्हूपात्रा यदि खुजीसे न आना चाहे तो उसे जबर्दस्ती पकडकर ले आओ। सिपाही पण्ढरपुर पहुँचे और उमेपकडकर ले जाने लगे। उसने मिपाहियोंसे कहा—'मैं एक बार श्रीविद्दल्जीक दर्जन कर आऊँ।' यह कहकर वह मन्दिरमें गयी और अनन्य भावसे मगवान्को पुकारने लगी। इस पुकारके पाँच अभद्ग प्रसिद्ध हैं। जिनमें कान्हूपात्रा भगवान्से कहती है—'हे पाण्डुरग! ये दुष्ट दुराचारी मेरे पीछे पहे हैं, अब मैं क्या कहूँ। केसे तुम्हारे चरणामं बनी

रहूँ १ तुम जगत्की जननी हो, इस अभागिनीको अपने चरणोंमे स्थान दो । त्रिभुवनमे मेरे लिये और कोई स्थान नहीं । में तुम्हारी हूँ, इमे अब तुम ही उबार लो ।' यह कहते-कहते कान्हूपात्राकी देह अचेतन हो गयी । उससे एक ज्योति निकली और वह भगवान्की ज्योतिमे मिल गयी,अचेतन देह भगवान्के चरणोपर आ गिरी । कान्हूपात्रा-की अस्थियाँ मन्दिरके दक्षिण द्वारमे गाडी गर्मी । मन्दिरके समीप कान्हूपात्राकी मूर्ति खंडी-खड़ी आज भी पतिताको पावन कर रही है ।

## भक्त जनावाई

भक्तिमती जनावाई मुविख्यात भक्तश्रेष्ठ श्रीनामदेवजीके घरमे नौकरानी थी। घरमे झाड देना, वरतन मॉजना, कपडे घोना और जल भरना आदि सभी काम उसे करने पडते थे। ऋषि-मुनियोकी सेवामे रहकर पूर्वजन्ममे जैसे देविष नारदजी भगवान्के परम प्रेमी वन गये थे, वैसे ही भक्तवर नामदेवजीके घरमे होनेवाली सत्सङ्गति तथा भगवन्चक्ति प्रभावसे जनावाईके मरल हृदयमे भी भगवन्नाममे प्रीति हो गयी। जिसमे जिसकी प्रीति होती है, उसे वह मूल नहीं सकता। इसी तरह जनावाई भी भगवन्नामको निरन्तर स्मरण करने लगी। ज्यो-प्यो नामस्मरण वढा, त्यो-ही-त्यों उसके पापपुञ्ज जलने लगे और प्रेमका अङ्कुर पल्लिवत होकर हढ वृक्षके रूपमे परिणत होने लगा तथा उसकी जड़ मव ओर फैलने लगी।

एकादशीका दिन है, नामदेवजीके घर भक्तोकी मण्डली एकत्र हुई है, रातके समय जागरण हो रहा है। नामकीर्तन और भजनमें सभी मस्त हो रहे हैं। कोई कीर्तन करता है, कोई मृदङ्ग बजाता है, कोई करताल और कोई ऑझ बजाता है। प्रेमी भक्त प्रेममें तन्मय है, किमीको तन-मनकी सुधि नहीं हैं। कोई नाचता है, कोई गाता है, कोई ऑस बहा रहा हैं। केतनी रात गयी, ईस बातकों किसीको ख्याल नहीं है। कनावाई भी एक कोनेमें किसीको ख्याल नहीं है। जनावाई भी एक ब्रोनेमें किसीको ख्याल नहीं है। जनावाई भी एक ब्रोनेमें किसीको ख्याल नहीं है। इस आनन्दाम्ब्रिधिमें किसीको ख्याल नहीं कर सुम रही है। इस आनन्दाम्ब्रिधिमें खड़ी हों। खोग अपने-अपने घर गये। जनावाई भी अपने धर खाँची हों।

घर आनेपर जनावाई जरा लेट गयी। प्रेमकी मादकता अभी पूरी नहीं उतरी थी, वह उमीमे मुग्य हुई पड़ी रही। सूर्यदेव उदय हो गये। जनावाई उठी और सूर्योदय हुआ देखकर बहुत घवरात्री। उसने सोचा, मुझे बड़ी देर हो गयी। मालिकके घर झाडू-बरतनकी बड़ी कठिनाई हुई होगी, वह हाथ मुँह बोकर तुरत कामपर चली गयी।

पूरा विलम्ब हो चुका था, जना घवरायी हुई जल्दी-जल्दी हाथका काम समाप्त करनेमे लग गयी । परतु हड़बड़ाहटमे काम पूरा नहीं हो पाता । दूमरे, एक काममें विलम्ब हो जानेसे सिलसिन्ध विगड़ जानेके कारण सभीमें विलम्ब होता है, यहाँ भी यही हुआ । आड़ू देना है, पानी भरना है, कपडे घोने हैं, बरतन मॉजने है, और न मालूम कितने काम हैं।

कुछ काम निपटाकर वह जल्दी-जल्दी कपड़े लेकर उन्हें घोनेके लिये चन्द्रभागा नदीके किनारे पहुँची। कपड़े घोनेमे हाथ लगा ही या कि एक वहुत जल्दी काम याद आ गया, जो इसी समय न होनेसे नामदेवजीको वडा कप्ट होता; अतएव वह नदीसे तुरंत माजिकके घरकी ओर चठी। रास्तेमें अकस्मात् एक अगरिचिता वृद्धा स्त्रीने प्रेमसे पल्ला पकड़कर जनासे कहा, धाई जना। या घवरायी हुई क्यों दौड़ रही हो। ऐसा क्या काम है! जनाने अपना काम उसे बतला दिया। वृद्धाने स्नेहपूर्ण वचनोसे कहा, धवराओ नहीं। तुम घरसे काम कर आआ, तवतक मे तुम्हारे कनड़े घोये देती हूँ। जनावाईने कहा, धनहीं मा। तुम मेरे लिये कप्ट न उठाओ, मे अभी लौट आती हूँ। वृद्धाने मुसकराते हुए उत्तर दिया, धुझे इसमे कोई कप्ट नहीं होगा, मेरे

लिये कोई भी काम करना बहुत आसान है, मैं सदा सभी तरहके काम करती हूँ, इनसे मुझे अम्यास है। इसपर भी सुम्हारा मन न माने तो कभी मेरे काममे तुम भी सहायता कर देना। जनाबाईको घर पहुँचनेकी जल्दी थी, इधर चुद्धाके बचनों मे स्नेह टपक रहा था, वह कुछ भी न बोल सकी और मन-ही मन चुद्धाकी परोपकार-चुत्तिकी सराहना करती हुई चली गयी। उसे क्या पता था कि यह चुद्धा मामूली स्त्री नहीं, सिच्चिदान-दमयी जगजननी है!

वृद्धाने वात की वातमे कपड़े बोकर साफ कर दिये । कपड़ोंके साथ ही उन कपड़ोंको पहनने और लानेवालोंका कर्ममंत्र भी धुरु गया ! थोड़ी देरमें जनावाई लौटी । धुले हुए कपड़े देखकर उनका हृदय कृतज्ञतासे भर गया । उसने वृद्धासे कहा, 'माता ! आज तुम्हें वहा कप्ट हुआ, तुम-सरीखी परोपकारिणी माताएँ ईश्वरम्बरूप ही होती हैं।' जना ! तू भूलती है। यह वृद्धा ईश्वरस्वरूपिणी नहीं है, साक्षात् ईश्वर ही है। तेरे प्रेमवंश भगवान्ने वृद्धांका स्वॉग सजा है!

वृद्वाने मुसकराते हुए कहा, 'जनावाई ! मुझे तो कोई कप्ट नहीं हुआ, काम ही कौन-सा था ! लो अपने कपड़े, में जाती हूँ ।' इतना कहकर वृद्धा वहाँसे चल दी । जनाका द्ध्य वृद्धाके स्नेहमें भर गया था, उसे पता ही नहीं लगा कि वृद्धा चली जा रही है । जना कपडे वटोरने लगी, इतनेमें ही उसके मनमें आया कि 'वृद्धाने इतना उपकार किया है, उसका नाम पता तो पूछ लूँ, जिससे कमी उसका दर्शन और सेवा-मत्कार किया जा मके ।' वृद्धा कुछ ही क्षण पहले गयी थी । जनाने चारों ओर देखा, रास्तेकी ओर दौडी, सब तरफ हूँढ हारी, वृद्धाका कहीं पता नहीं लगा, लगता भी कैसे ।

जना निराश होकर नदी किनारे छैट आयी और वहाँसे कपड़े छेकर नामदेवके घर पहुँची । सत जनाका मन बृद्धांके छिये व्याकुछ था; बृद्धांने जाते-जाते न माळ्म क्या जादू कर दिया, जना कुछ समझ ही नहीं सकी । वात भी यही है। यह जादूगरनी थी भी बहुत निपुण।

सत्तक्षका समय या, संतमण्टली एकत्र हो रही यी; जनाने वहाँ पहुँचकर अपना हाल नामदेवजीको सुनाना आरम्भ किया, कहते-कहते जना गद्गदकण्ठ हो गयी । मगवद्भक्त नामदेवजी सारी घटना सुनकर तुरत लीलामयकी लीला समझ गये और मन-ही-मन मगवान्की भक्तवत्तलता-की प्रशसा करते हुए प्रेममे मग्न हो गये। फिर बोले, 'जना! त् बडमागिनी है। मगवान्ने तुझपर वडा अनुग्रह किया। वह कोई मामूली बुढिया नहीं थी, वे तो साक्षात् नारायण थे, जो तेरे प्रेमवश विना ही बुजये तेरे काममे हाथ वेंटाने आये थे।' यह सुनते ही जनावाई प्रेमसे रोने लगी और मगवान्को कष्ट देनेक कारण अपनेको कोसने लगी। सारा संत समाज आनन्दसे पुलकित हो गया।

कहा जाता है कि इसके बाद भगवान्के प्रति जनावाईका प्रेम बहुत ही बढ गया था और भगवान् समय-समयपर उसे दर्शन देकर कृतार्थ किया करते थे। जनावाई चक्की पीस्ते समय भगवत्प्रेमके 'अमंग' गाया करती थी, गाते-गाते जव वह प्रेमावेशमे सुध-बुध भूल जाती, तब उसके बदलेमे भगवान् स्वय पीसते और भक्तिमती जनांके अभगोंको सुन-सुनकर प्रसन्न हुआ करते थे। महाराष्ट्र किवयांने 'जनी सगे दिल्ले' यानी 'जनांके साथ चक्की पीसते थे' इस प्रकार गाया है। महाराष्ट्र-प्रान्तमे जनावाईका स्थान बहुत ही ऊँचा है।

# साध्वी सखूबाई

महाराष्ट्रमे कृष्णा नदीं तटपर कर्हाड नामक एक स्थान है। वहाँ एक ब्राह्मण रहता था। उसके घरमे वह, उसकी स्त्री और पुत्र तथा साध्वी पुत्रवधू—ये चार प्राणी थे। ब्राह्मणकी पुत्रवधूका नाम सल्बाई था। सल्बाई जितनी ही अविक भगवान्की भक्त, सुशीला, विनम्र और सरलहृद्या थी, उसके साम-ससुर और पित—तीनों उतने ही दुष्ट, कर्कश, अभिमानी, कुटिल और कठोरहृद्य थे। वेसल्को सतानेमें कुछ भी उठा नहीं रखते थे। तड़केंसे

लेकर रातको सबके सो जानेतक मगीनकी भाँति बिना विश्राम काम करनेपर भी सास उसे भरपेट खानेको भी नहीं देती थी। परतु सखूबाई इसे भी भगवान्की दया समझकर अपने कर्तव्यके अनुसार अस्वस्थ हो जानेपर भी काम करती रहती। परतु दुष्टा साम इतनेपर ही राजी न होती, वह उसे दो-चार लात घूँसे जमाये और उसको तथा उसके मा-चापको दस बीस बार गाल्यिं सुनाये बिना सन्तुष्ट नहीं होती। परंतु सखू सासके सामने कुछ न बोल्तीः लोहूका घूँट पीकर रह जाती । वह इन दारुण दुःखोको अपने कर्मोका भोग और मगवान्का आशीर्वाद समक्षकर उन्हें सुखरूपमे परिणतकर सदा प्रसन्न रहती ।

महाराष्ट्रमे पण्डरपुर वैष्णवोका प्रसिद्ध तीर्थ है। वहाँ प्रतिवर्ष आपाढ शुक्का एकादशीको वडा भारी मेला होता है। लाखो नर नारी कीर्तन करते हुए भगवान् पण्डरीनाथ श्रीविद्दलके दर्शनार्थ दूर दूरसे आते है। अवके भी कुछ यात्री कर्हाड़की तरफ़ने होकर पण्ढरपुरके मेलेमे जा रहे ये । सखू इस समय क्रुप्णा नदीपर जल भरने गयी थी। इन सबको जाते देखकर उसके मनमे भी श्रीपण्ढरीनाथके दर्शन करनेकी प्रवल इच्छा हुई। उसने सोचा कि सास-ससुर , आदिसे तो किसी तरह आजा मिल नहीं सकती और पण्ढरपुर जाना निश्चित है, अतः क्यो न इसी मण्डलीके साथ चल पड्रॅ। वह उनके साथ हो ली। उसकी एक पड़ोसिनने यह सब समाचार उसकी दुष्टा सासको जा सुनाया । वह सुनते ही जहरीली नागिनकी तरह फुफकार मारकर उठी और अपने लडकेको सिखा-पढाकर सखूको मारते-पीटते घसीट छानेको मेजा। वह नदीतटपर पहुँचा और सख्को मार पीटकर घर छे आया। अब तीनोकी मन्त्रणाके अनुसार दो सप्ताहतक, जवतक कि पण्डरपुरकी यात्रा होती है, सखूको बॉध रखने और कुछ भी खाने-पीनको न देना निश्चित हुआ । उन्होने सलूको रस्सीसे इतने जोरसे छीचकर बॉधा कि उसके सूखे शरीरमे गढे पड़ गये )

बन्धनमें पड़ी हुई सखू मगवान्से कातर स्वरमे प्रार्थना करने लगी—'हे नाय। मेरी यही इच्छा थी कि यदि एक बार भी इन नेत्रोंसे आपके चरणोंके दर्शन कर लेती तो सुरापूर्वक प्राण निकल्ते। मेरे तो जो कुछ है सो आप ही हैं और मै—मली बुरी जैसी भी हूँ, आपकी ही हूँ। हे नाथ। क्या मेरी इतनी सी बात भी न सुनोगे, दयामय ११ इस प्रकार बड़ी देरतक सखू प्रार्थना करती रही। भक्तके अन्तस्तलकी सच्ची पुकार कभी व्यर्थ नहीं जाती। वह चाहे कितनी ही धीमी क्यो न हो, त्रिभुवनको भेदकर मगवान्के कर्णछिद्रोंमे प्रवेश कर जाती है और उनके हृदयको उसी क्षण द्वीभूत कर देती है।

सख्की आर्त पुकारमे वैकुण्ठनाथका आसन हिल उठा । वे तुर त एक सुन्दर स्त्रीका रूप धारणकर उसी क्षण सख्के पास जाकर बोले—'बाई ! मै पण्ढरपुर जा रही हूँ, तू वहाँ नहीं चलेगी ११ सख्ते कहा— वाई ! मैं जाना तो चाहती हूँ, पर यहाँ वेंघ रही हूँ, मुद्रा पापिनीके भाग्यमे पण्ढरपुरकी यात्रा कहाँ है । यह मुनकर उन स्त्रीवेपधारी भगवान्ने कहा— धाई ! में तेरी मदा सहचरी हूँ, तू उदास मत हो । तेरे बदले में यहाँ वेंघ जाती हूँ । यह कहकर भगवान्ने तुरंत उसके बन्बन खोल दिये और उसे पण्ढरपुर पहुँचा दिया । आज सख्का केवल यही बन्धन नहीं खुला, उनके सारे बन्धन मदाके लिये खुल गये । वह मुक्त हो गयी ।

सख्का वेप धारण किये नाथ वेंधे हैं। सख्कें सास-ससुर आदि आते हैं और बुरा-भग करकर चले जाते हैं। और भगवान् भी सुशीला वधूकी तरह सब कुछ सह रहे हैं। इस प्रकार वेंधे हुए पूरे पद्रह दिन हो गये। सास-ससुरका दिल तो इतनेपर भी नहीं पसीजा, पर सख्कें पतिके मनमें यह विचार आया कि पूरा एक पक्ष विना कुछ खाये पीये बीत गया, कही यह मर गयी तो हमारी बड़ी फजीहत होगी। अत. वह पश्चात्ताप करता हुआ सख्वेपधारी भगवान्के पास पहुँचा और सारे वन्धन काटकर क्षमा-प्रार्थना करके बड़े प्रेमने स्नान-भोजन आदि करनेके लिये कहने लगा।

भगवान् भी ठीक पितवता पत्नीकी भाँति सिर नीचा किये खडे रहे। वे सख्के आनेके पहले ही अन्तर्वान होनेमे उसकी विपत्तिकी आशकामे सख्के लौट आनेतक वहीं ठहरे रहे। उन्होने स्नान करके रमोई बनायी और स्वय अपने हायसे तीनोको भोजन कराया। आजके मोजनमे कुछ विलक्षण म्वाट था। भगवान्ने अपने सुन्दर व्यवहार और मेवासे सबको अपने अनुकूछ बना लिया।

इवर सल्वार्ड पण्डरपुर पहुँचकर मगवान्के दर्गन करके आनन्दिसन्धुमे हूव गयी । वह यह भूल गयी िक कोई दूसरी स्त्री उसकी जगह वॅधी है । उसने प्रतिज्ञा कर ली कि जवतक इस गरीरमे प्राण है, में पण्डरपुरकी सीमासे बाहर नहीं जाऊँगी । प्रेममुग्धा सलू भगवान् पाण्डुरगके ध्यानमे सल्य हो गयी । अन्तमे सल्य हो गयी, वह समाविस्थ हो गयी । अन्तमे सल्य हो गयी, वह समाविस्थ हो गयी । अन्तमे सल्य प्राण कलेवर छोडकर निकल भागे और शरीर अचेतन होकर गिर पडा । दैवयोगसे कन्हाडके निकटवर्ती किवल नामक प्रामके एक ब्राह्मणने उसे पहचानकर अपने साथियोको बुलाकर उसकी अन्त्येष्टि-क्रिया की ।

अव जगन्माता श्रीरुविमणीजीने देखा कि यह तो यहाँ

मर गर्ना और नेरे स्वामी इसरी जगह वह बने बैठे है, मैं तो वेढव पॅमी । यह विचारकर उन्होने दमशानमें जाकर सल्की रहियाँ वटोरमर उसमे प्राण-सञ्चार कर दिया। सखू नवीन शरीरमें जीवित हो गरी । जो मरामाया देवी समन ब्रह्माण्डमी रचना और उसमा विनान करती है। उसके निये मन्त्रको जीवित करना कौन वडी बात थी। उने जीवित करके माताने कहा कि 'तेरी प्रतिज्ञा यही थी न कि तू अब इन देहम पण्डरपुरते बाहर न जायगी । तेरा वह गरीर तो जला दिया गरा है। अव तू इस गरीरमे यात्रिनोंके साथ घर लौट जा। मनुबाई यात्रिनोंके माय दो दिनमे कर्हाड़ पहुँच गयी। मञ्जूका आना जानकर सब्वेपधारी भगवान् नदीतरपर घडा लेकर आ गरे और मजुके आते ही दो-चार मीठी मीठी बातें बनाकर और घडा उने देकर अहम्य हो गये। सम् घडा लेकर घर आगी और अपने काममें लग गती, परतु अपने परवारोंका म्बभावगरिवर्तन देखकर उसे यडा आश्चर्य हुआ ।

कुछ दिनों बाद वह क्रियल गाँववारा ब्राह्मण जब सम्मूकी मृत्युका नमाचार उसके घरगर देने आगा और उसने

सन्दरो घरमे काम करते देखा। तय उनके आश्चर्यका पागवार न रहा । उनने मन्कुके माम-मसुरको बाहर ब्रन्नकर उनमे कहा- 'सन् तो पण्टरपुरमें मर गनी, यह कहीं प्रेत बनकर तो तुम्हारे यहाँ नहीं आ गनी है ?? सबूके ससुर और पतिने करा- वह तो पण्डरपुर गर्ना ही नहीं, तुम ऐसी बात कैसे कर रहे हो । ब्राह्मगर्क बहुत कहनेपर सन्दुजो द्वाकर मय वाने पृष्टी गर्यो । उसने भगवान्की नारी लीव कर चुनावी । मचूनी वात सुनकर मान-ससुर और पतिने वडे पश्चात्तारके साथ करा--पनिश्चर ही यहाँ वॅघनेवाची खींके रामे माधान् लक्ष्मीर्रात ही ये । हम बहे नीच और क़ुटिय है जो हमने उन्हें इतने दिनोतक बॉब रक्खा और उन्हें नाना प्रकारके क्लेग दिये । तीनोंके हृदय विन्कुल शुद्ध हो ही चुके थे। अब वे मगवान्के भजनमे लग गये और सल्का वडा ही उपकार मानकर उसका सम्मान करने लगे । इउ प्रसार भगवान्की द्वासे अपने सार मनुर और पतिदेवको अनुकृत बनाकर सचूबाई जन्मभर उनकी देवा करती रही और अपना सारा समय भगवानुके नामसरण, ध्यान, भजन आदिमे विताती रही ।

### भक्तिमती करमैतीवाई

ज्यपुरके अन्तर्गत प्रप्डेला नामक एक स्थान है। वहाँ नेपादत प्रदार गर्न करते है । पण्डित परशुरामनी खण्डे प्र राज्यके हुल पुरोदित थे । करमैनीवाई इन्ही भाग्य द्या ी परनुर म निर्मा नद्रमुणवर्ता पुत्री थी । पूर्वमस्कारवश लडुक्सनमे ही क मैनीका मन व्याममुन्दरमे लगा हुआ था। वह निरन्तर शिक्नुणके नामका उप किया करती और एरान्त स्ववमे श्रीकृष्णकाच्यान करती हुई शानाय। हा नाथ। पुकारा करती । ध्यानमें उनके नेत्रोंने ऑसुओंरी धारा बर्ने ल्यानी । चरीरपर पुलकावित छा जाती । प्रेमावेशमें वह कभी हँ मती, कभी रोती और कभी ऊँची सुरीकी आवाजसे कीर्तन करने लगती । नन्हें नी वालिकाका नरल भगवछेम देख्यर घके और आस्पानक सभी लोग प्रमन्न टोते। होते होने करमेनीकी उम्र विचारके योग्य हो नयी, पिता-माना न्योग्य वरकी खोन अरने लगे, परतु करमेतीवाईको विवाहकी चर्चा नहीं चुहाती । वह स्रजावश माता-पिताके सामने कुछ दोल्ती तो नहीं, परतु विषयोकी वाते उसे वित्रके ममान प्रतीत होतीं । इच्छा न होनेपर भी पिनाकी इच्छाने उसका विवाह हो गत्रा परन्तु वह तो अपने आपरो विवाहमे पूर्व ही-नहीं, नहीं पूर्वजन्ममे ही भगवान्के अर्प कर चुकी थी । भगवान्की वस्तुपर दूसरेन अधिकार होना वर केने सहन कर सक्ती थी। वर तो इस संमारक परे दिव्य प्रेम-राप्यने अधीश्वर नित्य न्योनः चिरक्रमार मौन्दर्यकी रागि व्यामन्ददन सचिदानन्द-को वरणकर दिन-रात उन्हींका चिन्तन किया करती थी। कुछ दिन तो यो ही बीते, परतु एक दिन समुराल्वाले उमें लेनेको आ गये। उसे पना लगा कि वह जिस घरमे ब्यारी गरी है। वट्रिक लोग भगवान्त्रो नहीं मानते। वे वेणावो ओर सतोने विरंक्षी है वहाँ उसे अपने प्यारे टाकुरजीनी सेवाका भी अवसर नहीं मिलेगा और अपने द्यरीर मनको भी विषय-सेवामे लगाना पडेगा । यह सव मोच विचार रंग वह व्याकुल हो उठी, मन-ही-मन भगवान्-को सरणकर रोने लगी । उनने कहा- नाय । इन विपत्तिसे तुम्हीं बचाओ । क्या यह तुम्हारी दासी आज जबरदस्ती विपयोंकी दासी बनायी जायगी १ क्या तुम इसे ऐसा कोई

उपाय नहीं बतला दोगे, जिससे यह तुम्हारे व्रजधाममें पहुँचकर वहाँकी पवित्र धूलिको अपने मस्तकपर धारण कर सके <sup>१</sup>१

घरमे माता पिता बेटीको ससुराल भेजनेकी तैयारीमे लगे हैं, इधर करमैती दूसरी ही धुनमे मस्त है । रातको थककर सब सो गये, परतु करमैती तो भगवान्मे उपर्युक्त प्रार्गना कर रही है । अकस्मात् उसके मनमे स्फरणा हुई कि जगत्की इस विपय-वासनामे, जो मनुष्यको सदाके लिये प्यारे भगवान्से विमुख कर देती है, रहना सर्वया मूर्खता है। अतएव कुछ भी हो, विपयोका त्याग ही मेरे लिये सर्वथा श्रेयस्कर है। यो विचारकर आधी रातके समय, अन्धकार और सन्नाटेको चीरती हुई करमैती निर्भय चित्तसे अकेली ही घरते निकल गयी। जो उस प्राणप्यारेके लिये मतवाले होकर निकलते हैं। उन्हें किसीका भी भय नहीं रहता। आजसे पूर्व करमैती कभी घरसे अकेली नहीं निकली थी। परंतु आज आधी रातके समय सब कुछ भूलकर दौड़ रही है। कोई साथ नहीं है। साथ हे मक्तोके चिर सखा-सदासङ्गी भगवान् स्यामसन्दर, जिनका एक काम ही शरणागत-आश्रित मक्तोंके साथ रहकर उनकी रक्षा करना है।

भगवछोममे मतवाली करमैती अन्धकारको भेदन करती हुई चली जा रही है। उसे यह सुधि नहीं है कि मै कौन हूँ और कहाँ जा रही हूँ।

वह तो दौडी चली जा रही है। रातभरमे कितनी दूर निकल गयी, कुछ पता नहीं । प्रातःकाल हो गया, पर वह तो नीद-भूखको भुलाकर उसी प्रकार दौडी जा रही है। इघर सवेरा होते ही करमैतीकी माताने जब वेटीको घरमे नही पाया, तब रोती हुई अपने पति परशुरामके पास जाकर यह दुःसंवाद सुनाया । परश्चरामको वडा दुःख हुआ, एक तो पुत्रीका स्नेह और दूसरे लोक लाजका भय । यद्यपि वह जानता था कि मेरी बेटी विषय-विराग और भगवदनुरागके कारण ही कही चली गयी है, तथापि गॉवके लोग न मालूम क्या-क्या कहेंगे, मेरी सती पुत्रीपर व्यर्थ कलङ्क लगेगा। इन विचारोसे वह महान् दुखी होकर अपने यजमान राजाके पास गया । राजाने पुरोहितके दुःखमे सहानुभूति प्रकट करते हुए चारो ओर सवार दौडाये । दो घुडसवार उस रास्ते भी गये, जिस रास्तेसे करमैती जा रही थी । दूरसे घोडोंकी टाप सुनायी दी। तब करमैतीको होरा हुआ । उसने समझा, हो-न-हो ये सवार मेरे ही पीछे आ रहे हैं, परतु

वह छिपे कहाँ १ न कहीं पहाडकी कन्दरा है और न वृक्षका ही कोई नाम-निज्ञान है । रेगिस्तान-सा खुला मैदान है। अन्तमे एक बुद्धि उपजी । पाम ही एक मरा हुआ ऊँट पडा था । सियार-गिद्वोने उसके पेटको फाड़कर मास निकाल लिया था। पेट एक खोहकी तरह वन गया था। करमैती वेघड़क उसी सड़ी दुर्गन्धसे पूर्ण कॅटके फंकाल्मे जा छिपी । सवारोंने उस ओर ताका ही नहीं । तीव दुर्गन्धके मारे वे तो वहाँ ठहर ही नहीं सके । करमैतीके लिये तो विपयोकी दुर्गन्ध इतनी असह्य हो गयी थी कि उसने उस दुर्गन्धसे बचनेके लिये इस दुर्गन्धको बहुत तुच्छ समझा या प्रेम-पार्गालनी भक्त बालिकांके लिये भगवत्कृपासे वह दुर्गंन्ध महान् सुगन्धके रूपमे ही परिणत हो गयी । जिसकी कृपासे अग्नि शीतल और विप अमृत वन गया था, उसकी कृपासे दुर्गन्धका सुगन्व वन जाना कौन वड़ी वात थी। तीन दिन-तक करमती ऊँटके पेटमे प्यारे श्यामके ध्यानमे पड़ी रही। चौथे दिन वहाँसे निकली । थोड़ी दूर आगे जानेपर साय मिल गया । करमैतीने पहले हरद्वार पहुँचकर भागीरथीमें स्नान किया, फिर चलते-चलते वह सॉवरेकी लीलाभृमि वृन्दावनमे जा पहुँची । उस जमानेमें वृन्दावन केवल सच्चे विरागी वैष्णव साधुओका ही केन्द्र या । वहाँ चारों ओरके मतवाले भगवत्प्रेमियोजा ही जमघट्ट रहा करता था, इसीसे वह परम पवित्र था और इसीसे भक्तोंकी दृष्टि उसकी ओर लगी रहती थी ।

वृन्दावन पहुँचकर करमैती मानो आनन्दसागरमे हून गयी। वह जंगलमें ब्रह्मकुण्डपर रहने लगी। प्रेमसिन्धुकी मर्यादा टूट जानेसे उसका जीवन नित्य अपार प्रेमधारामे वहने लगा। इधर परशुरामको जब कही पता न लगा, तन वह ढूँढते-ढूँढते वृन्दावन पहुँचा। वृन्दावनमे भी करमैती-का पता कैसे लगता। जगत्के सामने अपनी भक्तिका स्वॉग दिखानेवाली वह कोई नामी गरामी मक्त तो थी ही नहीं। वह तो अपने प्रियतमके प्रेममे डूबी हुई अकेली जगलमे पड़ी रहती थी। एक दिन परशुरामने वृक्षपर चढकर देखा तो ब्रह्मकुण्डपर एक वैरागिणी दिखायी दी, वह तुरत उतरकर वहाँ दौडा गया। जाकर देखता है, करमैती साधु-वेदामें ध्यानमब्र वैठी है। उसके मुखपर भजनका निर्मल कीतळ तेज छिटक रहा है। ऑखोंसे प्रेमके ऑसुओकी अनवरत धारा वह रही है। परशुराम पुत्रीकी यह दशा देखकर हर्ष- शोकमे डूब गया। पुत्रीकी वाहरी अवस्थापर तो शोक था

और उसके भगवत्प्रेमपर उसे वझ हर्प था। वह अपनेको ऐसी भक्तिमती देवीका पिता समझकर धन्य मान रहा था।

परशुरामको वहाँ बैठे कई घटे हो गये । वह उनकी
प्रेम-दशा देख-देखकर वेसुध-सा हो गया, पर करमंती नहीं
जागी । आखिर परशुरामने उसे हिलाकर होंग कराया और
बहुत अनुनय-विनयके साथ घर चलकर भजन करनेके लिये
कहा । करमैतीने कहा—'पिताजी ! यहाँ आकर कौन वापस
गया है । फिर में तो उन प्रेममयके प्रेम-सागरमें झूबकर
अपनेको खो चुकी हूँ, जीती हुई ही मर चुकी हूँ । यह मुदां
अव यहाँसे कमे उठे १ आप घर जाकर मेरी मातासहित
श्रीकृष्णका भजन करें । इसके समान सुराका माज त्रि ग्रेकीमें कहां दूमरा नहीं है ।' भगवान्के गुण गाते-गाते प्रेमावेशमें करमती मूर्छित हो गयी । ब्राह्मण परशुरामने अपने
ससारी जीवनको धिकार देते हुए उसे जगाया और श्रीकृष्णभजनकी प्रतिज्ञा करके प्रेममें रोता हुआ वहाँसे घर छोटा ।
घर पहुँचकर उसने ग्रिहणीको पुत्रीके समाचार सुनाकर कहा

कि 'ब्राह्मणी ' त् धन्य है जो तेरे पेटसे ऐसी सन्तान देदा हुई । आज हमारा ऊल पवित्र और धन्य हो गया ।'

राजाने जब यह समाचार सुना, तब वह भी करमैतीके दर्शनके लिये चृन्दावन को चल दिया । राजाने चृन्दावन पहुँचकर करमेतीकी वड़ी ही प्रेम तन्मय अवस्था देखी । राजाका मस्तक भिक्तमावसे उनके चरणोंमे आप ही युक गया। राजाने कुटिया बना देनेके लिये बड़ी प्रार्थना की, परत करमती इन्कार करती रही। अन्तमे राजाके बहुत आग्रह करनेपर कुटिया बनानेमें करमेतीने कोई बाधा नहीं दी। राजाने कुटिया बनवा दी। सुनते हे कि करमतीकी कुटियाका ध्वसावशेष अब भी है।

करमतीबाई बड़े ही त्यागभावसे रहती थी। उसका मन क्षण क्षणमे श्रीकृष्णरूपका दर्शन करके मतवाला बना रहता था। उसकी ऑखोपर तो सदा ही वर्षा-ऋतु छायी रहती थी। यो परम तप करते-करते अन्तमे इस तपस्विनी देवीने वहीं देह त्यागकर गोलोककी दोप यात्रा की।

# भक्तिमती कर्मठी बाई

( हेएक--श्रीचरमावाले वावा )

प्रायः बहुत लोग ऐसा मानते हैं कि कर्मठी और करमेती एक ही बाईके दो नाम हें, किंतु बात ऐसी नहीं है। श्रीनाभाजीने जिन करमैतीबाईका चिरित्र लिखा है, वे कॉथड़्या कुलमें उत्पन्न प० परशुराम राजपुरोहितकी इक्लौती कन्या थीं। प० परशुराम सेपाबाठीके राजा सेखावतके राज-पण्डित और खडेला ग्रामके निवामी थे। मिक्तमती करमतीबाईका विवाह हो गया था और वे दिरागमनके समय आबी-रातको वरसे श्रीवन भाग आयी थीं।

किंतु कर्मठीजीका परिचय देते हुए अनन्यमालके रचियता श्रीभगवतमुदितजीने लिखा है—

अव सुनि एक कमैठी वाई ।

ताकी कथा परम सुखटाई ॥

विप्र एक पुरुषोत्तम नाम ।

कॉयरिया बागर विष्राम ॥

कन्या एक तासु के भई ।

व्याहत ही विषवा हो गई ॥

तप व्रत सुनि सजम में रहै ।

तातं नाम कमैठी कहै ॥

कर्मठीजीका यथार्थ नाम क्या था, कुछ पता नहीं; उनके घोर तपने ही उनका नाम कर्मठी रख दिया। कर्मठी वागर ग्राम (राज स्थान) के कॉयड्या ब्राह्मण श्रीपुरुपोत्तमजीकी इकलौती दुलारी थीं। दुर्भाग्यवग ये विवाहोपरान्त ही विधवा हो गर्यो, इससे सनातन-धर्मके रीत्यनुमार जप, तप, बत और सयमोंका पालन करते हुए इन्होंने अपना वैधव्य जीवन तपोमय बना दिया। कर्मठीजीका यह तपस्या कम लगातार वारह वप्रतिक एक सा चलता रहा।

कृपामय श्रीकृष्णकी कृपा कव किमपर कैसे होगी, कोई कह नहीं सकता । कृपाके रूपको न जान समझकर मले ही कोई अज्ञ उस विधानको अमङ्गलमय कहने ल्यो, किंतु इससे क्या । उस प्रभु विधानका जो परिणाम होता है, उसका अनुभव करके प्रभु प्रेमी भक्तका हृदय आनन्दसे नाच उठता है।

कर्मठीके प्रारम्भिक जीवनमें भी एक ऐसी घटना घटी । कालका भयानक चक्र चला और उनका पितृ कुल एव पति कुल पूर्णरूपसे समाप्त हो गया। दोनों पक्षोंमें कोई मी कर्मठीका अपना कहा जानेवाला न रह गया। जगत्की दृष्टि वे एकदम अमहाय हो गया। एक तो परम सुन्दरी युवती ओर दूसरे विधवा। कर्मठीने एक वयोद्यद्व सत श्रीहरिदासका चरणाश्रय लिया, फिर कुछ दिनो पीछे वे सब ओरसे विरक्त होकर श्रीवन आ गया। श्रीवन आनेपर कर्मठीने महाप्रमु श्रीहित हरिवगचन्द्रजीसे वेष्णवीन्दीक्षा ली तथा उनके अनुगत होकर भजन-ध्यान, नाम-जप एव सेवा-पूजा करने लगी। उनका सारा समय श्रीकृष्ण परिचय्यां और नाम कीर्तनमे ही व्यतीत होता। सत्मद्व और सतासे इन्हें अत्यिवक प्यार था। कभी असद् आलाप न करती और समयको व्यर्थ न जाने देती। कर्मठीजीको अपने इष्टदेव श्रीराबावल्लभलाक्जीके उत्मवोमे वडा आनन्द मिलता, अतः भिक्षा माँगकर और स्त कातकर भी पैसे कमाती और उस द्रव्यको श्रीठाकुरजीके उत्सवोमे स्त्र्वं करके अपार सुलका अनुमव करती थी।

मिक और प्रेमके इन आचरणोसे, प्रेमी सता के सङ्ग से और श्रीवनके निवाससे कर्मठी जीकी घोर कर्म-निष्ठा शान्त हो गयी। उनके चित्तकी वामनाएँ क्षीण हो गयी और वे कर्तृत्वाभिमानसे रिहत हो कर मिक्कि किसी गम्भीर समुद्र में डूव गर्या—मीधे शब्दों में गुरु कृपासे वे एक मिद्ध सत हो गयी।

कुछ दिनोंक पश्चात् कर्मठीजींके जीवनमें एक घटना वहें विपमरूपसे उपस्थित हुई। जिसने कर्मठीजींके जीवनको प्रकाशन छा दिया और उनके सहारे अनेको साबकोंने दिव्य उपदेश षाये। यह सम् जानते हैं कि स्त्री जाति अवला है और उसके पीत्र शतु, है—रूप-लावण्य एवं नारीत्व। यदि अत्र श असहाय, एकाकी हो और रूप लावण्य उसके साथ हो तो लोख्य कामियोका समुदाय उसे सचरित्र देखनेमे दु.ख पाता है, वह उनके धर्म, रूप, योवन और फिर सर्वस्वका हरण करना चाहता है, केवल अपनी नीचतापूर्ण क्षुद्र बासनाओंकी पूर्त्तिके लिये।

कर्मठी रूप-ठावण्यमयी अव श युवती थी, किंतु मगवद् बटने उन्हें कैसी सवला कर दिखाया। यह नीचे टिखी घटनासे प्रकट होगा—

जव सम्राट् अकवरके मानजे अजीजवेगको मथुरा जिळेकी हाकिमी मिली, तब उसने अपने माई हसनवेगको मथुराका गासन प्रवन्य करनेके लिये मेजा । मथुरामे कुछ दिन रहनेके बाद हसनवेगको श्रीवन देखनेकी सुझी और वह यहाँकी अलैकिक छटा देखनेके लिये श्रीवन आया भी । जिस समय वह श्रीवनका निरीक्षण करता हुआ यमुना तटपर विचरण कर रहा था, उस समय उसने कर्मठीको स्नान करते हुए देखा । मीगे वन्त्रोसे लिपटी अनुपम रूप-लावण्यमयी नव-युवतीका देखकर हसनवेगका चित्त अपने वशमे न रह सका । उसने पता लगाया कि यह रूप-सौन्दर्यकी देवी कौन है ।

पूर्ण परिचय प्राप्त करके वह खुश हो गया, क्योंकि वह अच्छी तरह जानता या कि एक अमहाय अवलाको अपने माया-जालमे फॅसा लेना कुछ किटन नहीं है। मथुरा आकर हसनवेगने एक जाल रचना चाहा। उनने कुलटाओं से मिलकर सलाह की। उनमेसे दो कुलटा दूतियाँ इम नीच कार्यके लिये तेयार हुई। उन दुएआंने कहा—'कर्मटीको और किमी ढंगसे तो फॅसाया जा नहीं मकता, वह हमारी बातोपर विश्वास ही क्यों करेगी। हाँ, यदि हम भक्तोंकासा वेप बना ले और उसके पास जाय तो वह हमारा विश्वास और आदर करेगी, हमारी बात मानेगी भी।'

यह सलाह इसनवेगको भी जॅची। दूसरे दिन प्रातः-काल वे दोनो भक्तवेपने सजकर वृन्दावन गर्या और यमुनाके घाटपर ही कर्मठींसे मिर्छा । उनकी भक्ति-पूर्ण बातोको सुनकर कर्नठी यह समझ नहीं सकी कि ये विपके छड्डू केवर ऊरिये टी बूरे के लपटे गये हैं। कर्मठीन उनका आदेर किया और उन्हें साय-साथ अपनी कुटियातक लिवा टार्या । वहुत देरतक भगवचर्चा होती रही। अव तो वे प्रातिदिन इमी प्रकार प्रातःकाल आती और कर्मठी-जीकी कुटियामे वैठकर घटो सत्सङ्ग होता । धीरे-कर्मठीजीका उनसे स्नेह-सा इम प्रकार कितने ही दिन बीते। एक दिन कुछ विरम्बमे आयी । उनके आनेपर कर्मठीजीने सहज ही पूछ हिया भ्याना । आज इतना विलम्य कैसे हो गया ११ उन्होंने ब । । इ.स. चार अंद अल्लासमिश्रित सङ्कोचके साथ कहा-- भातानी । क्या कहे, हमने चाहा तो बहुत कि आपकी नेवामे नीव्र आ जाय, कितु न आ सकी। क्योंकि हमारे घर एक बहुत वडे संत पधारे हैं। उन्हीं सेवामे विलम्ब हो गया ।

'बहुत वडे सत पघारे हें', सुनकर कर्मठीजी, जिनके जीवनाधार सत ही थे, प्रसन्नतासे मर गयीं और बोलीं— 'बहनो। क्या मुझे भी उन महापुरुषके दर्शन हो सकेंगे ?'' उन वेपधारी भक्ताओने कहा—'अवन्य-अवन्य, जब कल आप यमुना-स्नान करके लैटिं, तब हमारी कुटिया जो अमुक स्थानपर है, वहींसे होती हुई आये या हम ही आपको यमुनापर मिले।'

कुल्टाओंने समझा हमारी दाल गल गयी। वे शीघ्र मधुरा आयीं और सारी वाते मुना-समझाकर हमनवेगको चुपके से इन्दावन ले आयीं। उन्होंने एक कुटियामे उसे ला सेठाया और उनमेंसे एक दूती दूसरे दिन प्रांत काल यमुना-पर कर्मठीजीसे जा मिली तथा उन्हें साथ लेकर अपनी कुटियापर सत दर्गनके लिये लिवा लायी। कर्मठीको कमरे-के भीतर पहुँचाकर बोली—'अरें! माल्म होता है वह सत कहीं बाहर चले गये हैं। अच्छा, में उन्हें जीघ बुलाये लाती हूँ; तुम यही ठहरों।' कहकर वह कमरेके बाहर चली गयी। चलते-चलते वह लिये हुए हसनवेगको कर्मठीके आनेका सकत कर गयी। कमरेके बाहर निकलकर उसने जल्दीसे किवाड़ लगाकर सॉकल चढा दी।

कर्मठी अमीतम कुछ समझ न पायी थीं, किंतु जब उन्होंने इसनवेगको अपनी ओर आते देखा, तब उन दुष्टाओकी सारी चाल समझ गयी। वे घवरामर मन ही-मन प्रभुसे अपनी लाज बचानेकी प्रार्थना करने लगीं। तबतक हसनवेग कर्मठी-के समीप आकर योला—'सुन्दरि! सुम जिस साधुमा दर्शन करने आयी हो, वह साधु में ही हूँ।'

यों कहकर वह कर्मठीको अपने आलिङ्गनमे गॉधनेके लिये लपका। कर्मठी डरके मारे चिल्ला उठीं और भागकर कमरेंके एक कोनेमे जा चिपटीं तथा व्याकुल नेत्रोसे इधर- उधर टेखने लगी। उनकी घवराहट देखकर हसनवेग उपनी विजयपर एक वार ठहाका मारकर हॅसा और कहने लगा- च्यह रूप, यह यौवन, यह जवानी क्या इसिल्ये है कि इसे यमुनाके ठण्डे पानीमे गलाया जाय, तपस्याकी आगमे तपाया जाय १ परी ! मै तुमसे प्यार करता हूँ। आओ, मेरी गोदमे आओ और सदाके लिये इस राज्यकी और मेरे हृदय- की रानी वन जाओ। १

हसनवेगके ये जब्द कर्मठीको वाण-से लगे। वे उपका विरस्कार करती हुई रोपपूर्वक कहने लगी—'नीच ! नराधम। पापी। किसी अबलाकी लाज और उपका धर्म छूटते तुझे लज्जा नहीं आती १ मै तो तुझे इसका अच्छा मजा चला सकती हूँ, किंतु : ''।'

इसके आगे वे और कुछ न कह सकीं। उन्हे अपने

सर्व-समर्थ गुरुदेवके द्वारा कहे गये 'सब सौ हित' वाक्यका स्मरण हो आया । वे रोने लगीं । इधर तीव काम-वासनासे विकल, मदान्य हसनवेग कर्मठीकी ओर बढता चला आया । उसने कर्मठीका स्पर्श करना चाहा, किंतु देखता क्या है कि यह सुन्दरी नहीं, मयानक सिंह है और मुझे खाना चाहता है । वडी वडी लाल-लाल कोधित ऑलोमे मेरी ओर घूर रहा है और गुस्सेसे भरा गुर्रा रहा है ।

सिंहको देराते ही उसकी काम-वासना रफूचक्कर हो गयी, उसके प्राण कॉप गये, वह भागकर अपने प्राण बचानेकी कोशिश करने लगा। पर जाता कहाँ ? वाहरसे तो सॉकल बंद थी। वह घवराकर बार-बार किवाडोंसे अपने हाथ पटकता और चिल्छा चिल्लाकर किवाड़ खोल्नेकी पुकार करता। उनका सारा शरीर मारे भयके कॉप रहा था। उसने लौटकर देखा तो सिंह उसीकी ओर बढा आ रहा था। कोथित सिंहको अपनी ओर आते देखकर भयके मारे मिर्जो इसनबेगका पाजामा बिगड गया और वह भूचिंछत होकर दरवाजेके पास गिर पडा।

जाने कितनी देरतक वह बेहोग पडा रहा, पीछे उसकी साधिका दूतियोने किवाड खोले और उसे सचेत किया। तत्र वहाँ न तो कर्मठी थी और न सिंह ही।

इस घटनासे हसनबेगको वडा आश्चर्य हुआ। कर्मठीसे सिंह हो जाने और फिर लोप हो जानेकी बात तीनोंको आश्चर्यमे डाल रही थी। अतः रहस्यका पता लगानेके लिये हसनबेगने उन दोनां कुल्टाओको फिर कर्मठीके पास मेजा। उन्होने जाकर देखा कि कर्मठीजी अपने टाकुरजीकी सेवापूजा कर रही हैं। उन्होने कर्मठीजीको प्रणाम किया, पर कर्मठीजीने घटनाके विपयमे और न किसी अन्य विपयपर उनसे बात की। उन्होने देखा कर्मठीजी प्रसन्न हैं। उनके मुखपर कोथका कोई चिह्न ही नहीं है। लौटकर उन्होंने सब समाचार हसनबेगको सुना दिया। इसनबेगपर इसका बड़ा प्रमाच पड़ा और वह बहुत सा इत्य लेकर कर्मठीजीके पास गया, किंतु कर्मठीजीने उसमेने कुछ भी म्वीकार न करके सब धनको साधु संतोंकी सेवामे लगा देनेकी आज्ञा दी। हसनवेग-ने ऐसा ही किया।

इस प्रकार श्रीकर्मठीवाईके सम्पूर्ण जीवनमे देखा गया कि उनमे अपने वतकी दढता, साधुसेवा और गुरुसेवाकी निष्ठाके साथ प्रमु-अनुराग, क्षमा, दया, कोमलता, सरलता, उदारता, निःस्पृह्ता और पवित्रता कूट कूटकर भरी थी। श्रीकर्मठीजीके पुनीत चरणोका स्मरण करते हुए चाचा श्रीहित चृन्दावनदासजीने लिखा है—

घन्य पिता घनि मात घन्य मित अवला जन की । तजी विधे ससार विहार निहारन मन की ॥ हसनवेग इक जमन देखि दुष्ता विचारी । कि नाहर की रूप त्रास दें नाथ उवारी ॥ श्रीहरिवस प्रसाद तें बन फिरति भरी अनुगग की । हरि मजन परायन कर्मठी फवी निकाई भाग की ।

# मीराँवाई

भारतकी नारी-जातिको धन्य करनेवाली भक्तिपरायणा मीरॉबाईका जन्म मारवाडके कुडकी नामक ग्राममे संवत् १५५८-५९ के लगभग हुआ था। इनके पिताका नाम राठीर श्रीरतनसिंहजी या । ये मेड़ताके राव दूदाजीके चतुर्थ पुत्र थे। मीर्रो अपने पिता-माताकी इक होती लडकी थी, बड़े लाड चावसे पाली गयी थी, मीरॉके चित्तकी बृतियाँ वचपनमे ही भगवान्की ओर द्यकी हुई थीं। एक दिन उनके घरमे एक साबु आये। साबुके पास मगवान्-की एक सुन्दर मृर्ति थी। मीरॉने साधुसे फहकर वह मृर्ति ले ही। साबुने मृति देकर मीरॉसे कहा कि भे भगवान् हे। इनका नाम श्रीगिरधरलालजी है। तू प्रतिदिन प्रेमके साय इनकी पूजा किया कर ।' सरलहृत्या बालिका मीरॉ सच्चे मनसे मगवान्की सेवा करने लगी । मीरॉ इन समय दस वर्षकी यी, परत दिनभर उनी मूर्निको नहलाने, चन्दन-पुष्प चढाने, भोग लगाने और आरती उतारने आदिके काममे लगी रहती ।

द्सी बीच मीरॉ स्वय भी पद-रचना करने लगी, जब वह स्वरचित मुन्दर पदोको भगवान्के सामने मधुर स्वरोमे गाती तो प्रेमका प्रवाह-मा वह जाता । सुननेवाले नर-नारियोके हृदयमे प्रेम उमडने लगता । इम प्रकार माव तरङ्गोमे पाँच माल बीत गये। सवत् १५७३ में मीरॉका विवाह चित्तौडिके सीसोदिया वशमे महाराणा साँगाजीके त्येष्ठ कुमार भोजराजके साथ सम्पन्न हुआ । विवाहके समय एक अद्भुत घटना हुईं। श्रीकृष्णप्रेमकी माश्रात् मूर्ति मीरॉने अपने च्याम गिरघर यज्जीको पहलेने ही मण्डपमे विराजित कर दिया और कुमार भोजराजके साथ मी फेरे ले लिये। मीरॉने समझा श्रीगिरघरगोपाल्जीके साथ भी फेरे ले लिये। मीरॉने समझा कि आज भगवान्के साथ मेरा विवाह भी हो गया।

मीरॉकी माताको इस घटनाका पता था, उनने मीरॉसे फहा कि 'पुत्री । तैने यह क्या खेळ किया १' मीरॉने मुसकगते हुए कहा—

मार्ड महिन मुनने वरी गोपाल ।

राती पीनी चुनडी ओढी, मेहदी हाथ रसाल ॥

नॉर्ट् ओरको वर मॉवरी, महोंके जग जजाल ।

मीरॉके प्रमु गिरथरनागर करी सगाई हाल ॥

मीरॉके मगवलेमके इस अनोखे मावको देखकर माता
वडी प्रमन्न हुई । जन्न सिखरोंको इम नातका पता लगा,
तन उन्होंने दिल्लगी करते हुए मीरॉसे गिरधरलालजीके साम

फेरे लेनेका कारण पूछा । मीरॉने कहा—

ऐसे वर को के वर्ल, जो जनमें और मर जाय।

वर विश्व गोपालजी, म्हारों चुढलों अमर हो जाय।

प्राणों की पुतली मीरॉकों माता पिताने दहेजमें बहुतसा धन दिया, परतु मीरॉका मन उदाम ही देखा तो

माताने पूछा कि 'बेटी । तू क्या चाहती है १ मुझे जो
चाहिये, सो छे छे । भीरॉने मातासे कहा—

दे री मार्ट अव म्हॉको गिरघरताक ।

प्यार चरण की आन करित हो, और न दे मणि ठाठ ॥

नातो सागो परिमारो सारो, मुनें ठगे मानों काऊ ।

मीरॉक प्रभु गिरघरतागर, छिन रुदि मर्ट निहाल ॥

मक्तको अपने मगवानके अतिरिक्त और क्या चाहिये ।

माताने वहे प्रेमसे गिरघरलालजीका सिंहासन मीरॉकी पालकीमे रखवा दिया । कुमार मोजराज नववधूको लेकर
राजधानीमे आये । घर-घर मङ्गल-यधाइयाँ वंटने लगीं ।

रूप-गुणवती वहूको देखकर सास प्रसन्न हो गयी । कुलाचारके अनुसार देवपूजाकी तैयारी हुई, परतु मीरॉने कहा
कि भी तो एक गिरघरलालजीके निवा और किसीको नहीं
पूजूगी। सस वडी नाराज हुई, मीरॉको दो-चार कड़ी-मीठी
भी सुनायी, परतु मीरॉ अपने प्रणपर अटल रही।

राजप्तानेमें प्रतिवर्ष गीरी-पूजन हुआ करता है । छोटी-छोटी लडिकयों और सुद्दागिन स्त्रियों सुन्दर रूप-गुण-सम्पन्न वर और अचल सुद्दागके लिये बड़े चावसे भीर'-पूजा करती हैं । मीरॉसे भी गौर पूजनेको कहा गया, मीरॉने साफ जवाव दे दिया । सारा रिनवास मीरॉसे नाराज हो गया । सास और ननद ऊदावाईने मीरॉको बहुत समझाया, परतु वह नहीं मानी । उसने कहा—

ना म्हे पूर्ना गौरज्यानी ना पूर्जो अन देव । म्हे पूर्जो रणछोडजी सासु थे काई जाणो भेर ॥

सास बडी नाराज हुई। समवयस्क सहेलियोंने मीरॉसे कहा कि बहिन! यह तो सुहागकी पूजा है, सभीको करनी चाहिये।' मीरॉने उत्तर दिया कि बहिनो! मेरा सुहाग तो बदा ही अचछ है, जिसको अपने सुहागमे सन्देह हो, वह गिरधरलाळजीको छोडकर दूमरेको पूजे।' मीरॉके इन बन्दोका मर्म जिसने समझा, वह तो धन्य हो गयी, परतु अधिकाश स्त्रियोको यह वात बहुत बुरी लगी।

मीरॉकी इस भक्तिमावनाको देखकर कुमार भोजराज बहुले तो कुछ नाराज हुए, परंतु अन्तमे मीरॉके सरल इदयकी शुद्ध भक्तिसे उन्हें बड़ी प्रसन्नता हुई । उन्होंने मीरॉके लिये अलग श्रीरणछोड़जीका मन्दिर वनवा दिया। कुमार भोजराज एक साहमी वीर और साहित्यप्रेमी युवक ये। मीरॉकी पदरचनासे उन्हें बड़ा हर्ष होता और इसमे वे अपना गौरव मानते। मीरॉका प्रेम पुलकित मुखचन्द्र वे वब देखते, तभी उनका मन मीरॉकी ओर खिंच जाता। बब मीरॉ नये नये पद वनाकर पतिको गाकर सुनाती, वब कुमारका इदय आनन्दसे भर जाता।

यद्यपि मीरॉ अपना सचा पित केवल श्रीगिरघरलालजीको ही मानती थी और प्राय अपना सारा समय उन्हींकी नेवामे लगाती, फिर भी उसने अपने लौकिक पित कुमार भोजराजको कभी नाराज नहीं होने दिया । अपने सुन्दर और सरल स्वभावसे तथा नि.स्वार्थ सेवाभावसे उसे सदा प्रसन्न रक्खा । कहते हैं कुछ समय बाद मीरॉकी अनुमित लेकर कुमारने दूसरा विवाह कर लिया था । मीरॉको इस विवाहसे वडी प्रसन्नता हुई । उसे इस वातका सदा सकोच रहता था कि में स्वामीकी मन कामना पूरी नहीं कर सकती । अव दूसरी रानीसे पितको परितृप्त देखकर और पितके भी परम पित परमात्माकी सेवामे अपना पूरा समय लगनेकी सम्भावना समझकर मीरॉको वड़ा आहाद हुआ ।

मीरॉ अपना सारा समय भजन-कीर्तन और साधु-सङ्गतिमे लगाने लगी। वह कभी विरहसे न्याकुल होकर रोने लगती, कभी ध्यानमे साक्षात्कार कर हॅसती, कभी प्रेमसे नाचती, भूख-प्यासका कोई पता नहीं । लगातार कई दिनोत्तक विना खाये पिये प्रेम-समाधिमे पडी रहती। कोई समझाने आता तो उससे भी केवल श्रीकृष्ण-प्रेमकी ही वार्ते करती। दूसरी वात उसे सुहाती नहीं। शरीर दुर्वल हो गया, घरवालोंने समझा बीमार है, वैद्य बुलाये गये, मारवाडसे पिता भी वैद्य लेकर आये। मीरॉने कहा—

है री मैं तो राम दिवानी, मेरो दरद न जाणे कोय।
सूळी ऊपर सेज हमारी, किस विध सोणा होय॥
गगनमंडळ पे सेज पिया की, किस विध मिलणा होय॥
घायल की गति घायक जाणे, की जिण लाई होय॥
जौहर की गति जौहरी जाणे, की जिण जौहर होय।
दरद की मारी वन बन डोलू, बैद मिरया निह कोय॥
मीरों की प्रमु पीर मिटे जब, बेट सॉबळिया होय।

वैत्र वेख गये । परतु इन अलैकिक प्रेमके दीवानोकी दवा वेचारे इन वैद्योंके पास कहाँस आयी । विरहकातरा मीराँने क्यामवियोगमे यह पद गाया—

नातो नॉव को जी म्हासूँ तनक न तोडयो जाय ॥ टेक ॥ पाना ब्यूँ पीछी पडी रे, लोग कहै पिडरोग। छाने लॉघण महै किया रे, राम मिलण के जोग॥ बाबरु बेद बुलार्या रे, पमड दिखाई म्हारी बॉह । मृरख बंद मरम नहि जाणे, कसक कळेजे जाओ बंद घर आपणे रे, म्हारो नॉव न मैं तो दाझी बिरह की रे, काहे कॅ औषत्र मॉस गळ गळ छीजिया रे, ऋग्क रह्या गळ आय । ऑगक्रिया की मृटडी म्हारेआवण लागी रह रह पापी पपीहडा रे, पिय को नॉव न केय। जे कोई बिरहण साम्हके रे, पिव कारण जिव देय ॥ छिण मंदिर छिण ऑगणे रे, छिण छिण ठाढी होय। घायल ज्यूं घूमूँ खडी, म्हारी निया न नूझै कोय ॥ कळेजो मे घर रे, काणा त् के जिण देसॉ म्हारो पित बमेर, उण देखत तूँ खाय ॥ म्हारे नातो नाम को रे, और न नाता मीरॉ व्याकुल बिरहणी, हरि दरसण दीज्यो मोय ॥

कैमी उत्मण्ठा है । कैमा उन्माद है ।। कितनी मनोहर लालवा है ।।। भगवान् इसीवे वग होते हैं, इसीवे वे बिक जाते हैं। मीरॉने इमी मूल्यपर उनको खरीदा था।

विवाहके बाद इस प्रकार भक्तिके प्रवाहमे दस साल बीत गये । सवत् १५८० के आसपास कुमार भोजराजका देहान्त हो गया। महाराणा सॉगाजी भी परलोकवासी हो गये । राजगद्दीपर मीरॉके दूसरे देवर विक्रमाजीत आसीन हुए । मीरॉ भगवत्प्रेमके कारण वैधन्यके दुःखसे दुःखित नहीं हुई । साबु-महात्माओका सङ्ग बढता गया, मीरॉकी भक्तिका प्रवाह उत्तरोत्तर जोरसे बहने छगा । राणा विक्रमाजीतको मीराँका रहन सहन, विना किसी रुकावटके साधु वेष्णवोका महलोमे आना-जाना और चौबीसो घटे कीर्तन होना बहुत अखरने लगा। उन्होने मीरॉको समझानेकी वड़ी चेष्टा की। चम्पा और चमेली नामकी दो दासियाँ इसी हेत्रुसे मीराँके पास रक्खी गयी। राणाकी बहिन ऊदावाई भी मीरॉको ममझाती रही, परतु मीरॉ अपने मार्गसे जरा भी नहीं डिगी । मीरॉजीने समझानेवाळी सिखयोसे पहले तो नम्रतापूर्वक अपना सङ्करप सुनाया। अन्तमे स्पष्ट कह दिया---

बरजी मै काह् की न रहूँ।

सुणौ री सखी। तुम चेतन होके, मन री बात कहूँ॥

साधु सगत कर हिर सुख लेकें, जग स्में मै दूर रहूँ।

तन धन मेरो सन ही जाओ, मल मेरो सीम लहूँ॥

मन मेरो लाग्यो सुमरण सेती, सनका मै बोल सहूँ।

मीरों के प्रमु शिरघरनागर सतगुरु सरण गह॥

सखियोने कहा—'मीरोंजी! आप मगवान्से प्रम करती

हैं तो करे, इसमे किसीको कोई आपित्त नहीं, परतु

कुलकी लाज छोडकर दिन रात साबुओकी मण्डलीमे रहना
और नाचना-गाना उचित नहीं। इसमे महाराणा बहुत
नाराज है।' मीरोंने कहा—

सीसोद्यो रूट्यो तो म्हारो काइ कर लेसी। म्हे तो गुण गी॰दरा गास्याँ हो माय॥ राणाजी रूठ्यो तो वॉरो देस ग्खासी। हरिजी रूट्या किंठे जास्यॉ हो माय॥ लाज की भाण न माना । निसाण निरमै घुरास्यॉ हो राम नाम की झगझ चलास्याँ । मवसागर तिर जास्यां हो माय ॥ मीरॉ सॉवल सरण निरघर की । चरण कम् लिपटास्यॉ हो साय ॥ केसा अटल निश्चय है। कितना अचल विश्वास है। कितनी निर्मयता है । कैमा अद्भुत त्याग है । ऊदा और दासियाँ आयी थीं समझानेको, परंतु मीराँकी शुद्ध प्रेमाभक्तिको देखकर उनका चित्त भी उसी ओर लग गया । वे भी मीराँके इस गहरे प्रेमरगमे रॅग गर्या । अन्तमें राणाने चरणामृतके नाममे मीराँके पास विपक्ता प्याला भेजा । चरणामृतका नाम सुनते ही मीराँ वडे प्रेमसे उसे पी गयी । भगवान्ने अपना विरद सम्हाला, विप अमृत हो गया, मीराँका बाल भी बाँका नहीं हुआ । विलहारी है । भगवत्क्रपासे क्या नहीं होता ।

मीरॉने प्रेममे मम होकर गाया--

राणाजी जहर दियो मैं जाणी।
जिंण हरि मेरो नाम निवेरका, छरयो दूध अरु पाणी॥
जवलग कचन किसयत नाही, होत न बाहर वानी।
अपने कुठ को पडदो किरयो, मैं अवळा वंरानी॥
स्मपच मक वारों तन मन ते, हा हिर हाथ विकानी।
मीरॉ प्रमु गिरघर मजिंबे को, मंतचरण लिपटानी॥

दासियोंने जाकर यह समाचार राणाजीको सुनाया। वे तो दंग रह गये। कलियुगमे यह दूसरा प्रहाद कहाँमे आ गया १

मीराँके आठां पट्र भजन कीर्तनमे ग्रीतने छगे । नींद-भूखका कोई पता नहीं, शरीरकी सुधि नहीं, वह दिनमर रोती और गाया करती । वह रातको मन्दिरके पट बद करके भगवान्के आगे उनमत्त होकर नाचती । मानो भगवान् प्रत्यक्ष प्रकट होकर मीराँके साथ ग्रातचीत करते । महलोंमे तरह-तरहकी चर्चा होने छगी । सिलयोंने कहा—'मीराँ । तुम युवती स्त्री हो, दिनभर किसकी बाट देखती हो, किसके छिये यों क्षण क्षणमे सिसक मिसककर रोया करती हो ११ मीराँ भावोन्मत्त होकर गाने छगी—

दरस बिन दूसण लागे नैन।

जब से तुम बिछुरे मेरे प्रभुजी, कबहुँ न पायो चैन॥

सब्द सुनत मेरी छितियाँ कपै मीठे लागे बेण।

एक टकटकी पथ निहार्ल, मई छमासी रेण॥

बिरह बिया कार्सू कर्टू सजनी, बह गई करवत नेण।

मीरों के प्रभु कब रे मिलोगे, दुख मेटण सुख देण॥

दासियोने समझाया कि 'बाईं जी । यह सारी बात तो ठीक है, परतु इस तरह करनेसे आपका कुळ ळजित होता है ।' मीरॉने कहा—'क्या करूँ, मेरे वशकी वात नहीं।'

मनुष्य प्रायः अपने ही मनके पापका दूसरेपर आरोप किया करता है। किसीने जाकर राणाजीके कान भर दिये, उन्हें समझा दिया कि 'मीरॉका तो चरित्र भ्रष्ट हो गया है। दिनभर तो वह विरिहणीकी तरह रोया करती है और रातको आधी गतंक समय उनके महल्मे किसी दूमरे पुरुपकी आवाज सुनायी देती है। हो-न-हो कुछ-न-कुछ दाछमे काला अवस्य ही है।

राणाको यह बात सुनकर वडा कोध हुआ, उसी दिन रातको वे आधी रातके समय नगी तलवार हाथमें छेकर मीराँके महलमें गये। किवाड वढ थे, राणाको भी अदरसे किमी पुरुपकी आवाज सुन पड़ी, नहीं कह सकते कि यह राणाके हट मह्कल्पका फल था या भगवान्की लीला थी। खैर, राणाने अकसात् किवाड़ खुल्वाये। देखते हैं तो मीराँ प्रेम ममाधिमें बैठी है। दूसरा कोई नहीं है। राणाने मीराँकों चेत कराकर पूछा कि ज्वताओं, तुम्हारे पास दूसरा कोन था १७ मीराँने झटसे जवाव दिया—जोरे छेल्छत्रीले गिरधरलालजीके सिवा और कौन होता। जगत्में दूसरा कोई हो तो आये। राणा इन वचनों का मर्म क्यों समझने लगे १ उन्होंने वडी सावधानीं सारे महल्मे खोज की, परतु कहीं कोई नहीं दीख पड़ा, तब लिंबत होकर लीट गये।

कहते ह कि मीरॉके पदोकी प्रशसा सुनकर एक बार तानसेनको साथ लेकर वादशाह अकवर वैष्णवके वेपमे मीरॉके पास आये ये और मीरॉकी मिक्तका अद्भुत प्रभाव देखकर रणछोडजीके लिये एक अमूल्य हार देकर लौट गये ये। इससे भी लोगोमें यडी चर्चा फैली। राणाने क्रोबित होकर मीरॉके नागके लिये एक पिटारीमें काली नागिनको वद करके शालग्रामजीकी मूर्तिके नामसे उसके पास मेजी। शालग्रामका नाम सुनते ही मीरॉके नेत्र डवडवा आये। उसने बडे उत्साहमें पिटारी खोली, देखती है तो सचमुच उसमे एक श्रीशालग्रामजीकी सुन्दर मूर्ति और एक मनोहर पुष्पोंकी माला है। मीरॉ प्रमुके दर्शन करके नाचने लगी।

मीरॉ मगन मह हिरके गुण गाय ॥ सॉप पिटारा राणा भेज्या, मीरॉ हाथ दिया जाय । न्हाय घोय जब देखण लागी, साळगराम गड पाय ॥ मीरॉ के प्रभु सदा सहाई, राखे विन्न हटाय । मजन मात्र में मस्त डोलती, गिरघर पे बिल जाय ॥ राणाजीने और भी अनेक उपायोसे उसे डिगाना चाहा, परत मीरॉ किसी तरह भी नहीं डिगी। जब राणा बहुत सताने ल्गे, तब मीरॉने गोसाई तुल्सीदामजीको एक पत्र लिखा—

स्वितिश्री तुलसी गुणमृषण दूपण हरण गुसॉर्ट ।

वारिह बार प्रणाम करहुँ, अब हरहु सोक समुदार्ट ॥

घर के स्वजन हमारे जेंत, सबन उपाधि बढाई ।

साधु सग अक मजन करत मोहि देत कलेक महाई ॥

सो तो अब छूटन निह क्योंहूँ, लगी लगन वरियाई ।

बाळपणे म मीरॉ कीन्ही गिरधरलाक भिताई ॥

मेरे मान तात सम तुम हो, हरिमक्तन सुबदार्ट ।

मोका कहा उचिन करिबो, अब सो किहिबे समुझाई ॥

गोसाईजी महाराजने उत्तरमे यह प्रसिद्ध पद लिख

जाके प्रिय न राम बैंदेही।
मों छाडिंग कांटि बैंगी सम जद्यि परम सनेही॥
नाते नेह राम के मनियत सुद्धद सुसेन्य जहाँ का।
अजन कहा ऑसि जेहि फूटे, बहुतक कहा कहाँ का॥
नुलसी सो सन मॉति परम हित प्र्य प्रान ते प्यारो।
जामा होय सनेह राम पट एनो मतो हमारो॥

हम पत्रको पाकर मीरॉने घर छोड़कर बृन्दावन जानेका निश्चय कर लिया। । राणाजीको तो इम बानसे वडी प्रसन्नता हुई, परसु ऊदाजी और मीरॉकी अन्यान्य प्रेमिका सिखयोको यहा हु.ख हुआ । उन्होंने मीरॉको रोकना चाहा, परन्तु मीरॉने किसीकी कुछ नहीं सुनी, वह झटपट महल्मे निकम्कर बुन्दावनकी ओर चल पडी । प्रीतमकी खोजमे जानेवाले कभी पीछेको नहीं देखा करते, मीरॉ भी आज उस परम प्यारे ज्यामसुन्दरकी खोजमे उन्मादिनी होकर दौड रही है । धन्य है । मीरॉ बुन्दावन पहुँची और वहाँ क्यामसुन्दरके प्रत्यक्ष दर्शनके लिये विरहके गीत गाती कुख कुखमे भटकने लगी । जो उसे देखता, वहीं मिक्त-सुससे भीग जाता था।

प्रेमरममे छकी हुई मीरॉ विरहके गीत गाती फिरती। जब भक्त भगवान्के लिये व्याकुल होते हैं, तब भगवान् भी उनसे मिलनेके लिये वैसे ही व्याकुल हो उठते है। एक दिन मीरॉ गा रही थी—

क्र इतिहासण सज्जन कहते हे कि मीराजीका श्रीगोस्वामी-जीसे कोई पत्रव्यवहार नहीं हुआ था। कारण, गोस्वामीजी मीरा-जीके बाद हुए ह। जो कुछ भी हो, टोनों भक्तोंके दोनों पद वडे उपदेशप्रद हे।

बसीबाला अप्यो महारे देस । ऑरी सॉबरी सूरत वाळो मेस ॥ आऊँ आऊँ कह गया जी, कर गया कीं अने क । भिणताँ भिणताँ घिस गर्ट जी, महारी ऑगळियाँ री रेस ॥ मैं बैरागण आदि की जी, याँरे महारे कदको सनेट । बिन पाणी बिन साब जी, होय गर्ट घोग सफेद ॥ जोगण होकर जगळ हेलें, यारो नाम न पायो मेम । यारी सुरत के कारणे मैं तो धारचा छे भगवाँ मेम ॥ मोर मुकुट पीताबर साहै, घूँचरवाळा केस । मीरों के प्रमु िरधर नाग्र, मिल्यों मिटेंगो कंकम ॥

भक्त भगवान्को वाध्य कर छेते है। मीरॉके निकट बाब्य होकर भगवान्को आना पडा। उम मनोहर छविको निरस्य मीरॉ मोहित हो गयी। नाच नाचकर गाने छगी—

आज में देर्यो गिरधारी।

मुदर बदन मदन की सोमा चितवन अनियारी॥

वजावत बसी कुजन में।

गानत ताल तरग रग धुनि नचत ग्रालगन म॥

माधुरी मूरित वह प्यारी।

वसी रहै निसदिन हिस्दै विच टरै नहीं टारी॥

वाहि पर तन मन हे वारी।

वह मूरित मोहिनी निहारत लोक लाज डारी॥

तुलिस बन कुजन सचारी।

गिरधर लाल नवल नटनागर मीरॉ बलिहारी॥

उस रूपराशिको देखकर किसका चित्त उन्मत्त नहीं हो जाता । जो उसे देख पाया, वही पागल हो गया । मीरॉ पागलकी तरह चारो ओर उसकी मधुर छविका दर्शन करती हुई गाती फिरती है—

मेर तो गिरघर गुपाल, दूसरों न कोई ॥
जाके सिर मोर मुकुट, मेरो पित सोई ।
तात मात आत बघु, आपनों न कोई ॥
छॉड दई कुल की कान, का किर्हें कोई ।
सतन दिग बैठि बेठि, लोक लाज खोई ॥
चुनरों के किए दूक, ओढ लीन्ह लोई ।
मोती मूंगे उतार, वनमाला पोई ॥
अंसुवन जल सींचसींच, प्रेमबेठि बोई ।
अब तो बेलि फैल गई, होनी हो सो होई ॥
दूषकी मथनियाँ बडे प्रेम से लिलोई ।
माखन जब काढि लियो, छाछ पिए कोई ॥

अर्ड में भगिन काज, जगत देख मोही। दारि मीरॉ गिरथर प्रमु, तारो अब मोही॥

एक बार मीरॉजी वृन्दावनमें श्रीचैतन्यमहाप्रसुके शिष्य परमभक्त जीव गोस्वामीजीका दर्शन करनेके छिये गर्या । गोसाईजीने भीतरसे कहला भेजा कि हम स्त्रियोंसे नहीं मिलते । मीरॉने इमपर उत्तर दिया कि 'मदाराज ! आजतक तो वृन्दावनमें पुरुप एक श्रीनन्दनन्दन ही थे, और समी न्त्रियॉ थी; आज आप एक नये पुरुप प्रकट हुए हे । मीरॉका रहस्यमय उत्तर सुनकर जीवजी महाराज नगे पैरा वाहर आकर बड़े प्रेमसे मीरॉजीमे मिटे ।

कुछकाल वृन्दावनमं निवास करके स०१६००के आसपास मीराँ द्वारकाजी चली गयी और वहाँ श्रीरणछोडभगवान्के दर्शन और भजनमं अपना समय विताने लगीं। कहते हे एक बार चित्तोडमे राणाजी उन्हें वापस लौटानेके लिये द्वारकाजी गये थे। मीराँजीके चले जानेके वाद चित्तोडमं बड़े उपद्रव होने लगे थे। लोगोने राणाको समझाया कि आपने मीराँ सरीखी भगवत्-प्रेमिकाका तिरस्कार किया है। उसीका यह फल है। राणा इसीलिये मीराँसे क्षमा-याचना । करके उसे वापस लौटाकर ले जाना चाहते थे। परतु मीराँने जाना किसी तरह भी स्वीकार नहीं किया।

मीरॉने कहा---

राणाजी म्हारी प्रीति पुरवली म्हे कॉर्ड कराँ॥ राम नाम त्रिन नहीं आवडे, हिवडां झोला खाय। मोजनिया नहि भावें म्हॉने, नीदडली नहि आय॥ राठौंडों की धीयडी जी, सीसोद्या के साथ। के जाती वैकुठको म्हॉरी नेक न मानी वात॥

राणाजीको यो ही वापस छौटना पडा । मीरॉ प्रभुके सामने गाने छगी—

रमैया में तो यार रॅग राती॥
और के पिया परदेस वनत है, लिस लिस मेजे पाती।
मेरा पिया मेरे हृदय वसत है, रोळ करूँ दिन राती॥
चूवा चोला पहर ससी री, में झुरमट रमवा जाती।
झुरमट में मोहि मोहन मिकिया, घाल मिली गळवाँथी॥
और ससी मद पी पी माती, मैं विन पियाँ ही माती।
प्रेम मठीको में मद पीयो, छकी फिर्स दिन राती॥
सुरत निरत को दिवलो जोयो, मनसा पूरण बाती।
अगम घाणि को तेल सिचायो, बाळ रही दिन राती॥

नार्डें नी पंहरिये, नार्टे नी स्प्रिये, हिर्मि मैन तार्टी। मीर्ने के प्रमु निष्य नाया, हिन चरणा चित तार्टी॥ मीर्गेजी श्रीहारकाचीशतीय मन्टिरमे आकर प्रेममें उत्मच दोकर गाने व्यों—

स्टन ! सुद वर्षे वार्गी हर्षे तीने । टुम पिन मेरे और न कोर्ट, हम गर्मा कीरे ॥ दिन नहिंसूत्र होग निहें निहा पीतन गम्मा कीरे । रीतें के प्रमु विकासाय सिने विक्रूम नहि दीरे ॥

### दृगग ण्ड---

श्य ते निसर्ते संत्री हीत देश नाय । रामक रागा नुस्तुरी रहतें मान गुणान हात ॥ रामाय सीमा अपन्न त्यों तुम हो तता । नियमें अपन हात रुठ तुस नित तेय प्रशास ॥ हुए दुए मीर हरी मकन की, दीनी नीन्छ मनान । मीन माण गही चरणन की, दान गमी महारान ॥ —यो कहरर मीरोँ नाचने त्या और अन्तमें भगवान रगछोड़जीकी मुनिंम समा गर्जा !

हुत्यत नृषुः वीति है, रावत ते हरता । देखत ही ही म मिर्ग तृत सम र्गत समा ॥ मीर्गेटा नित्र गिन हिस्स नाम नहहिलेग । तुर प्रतित हित-माण-मूळ रही खूनी छी ॥

कटा जाता है कि सजन् १६३० के अनुमान मीगॅजीजा देन सगजनमें मिटा था। मीगॅजीने कई जन्थ रचे थे, जो इस समय नटी मिटने। मीगॅक सनन नो मीसढ है; जो उन्हें गाना और मुनना है जटी जैममें मन्त हो जाता है। मीगॅन प्रस्ट होहर मारतवर्ष, न्दिजीन और नारी क्रुटको पावन और उन्ज कर दिया।

### र्माराँ-चरित्र

wayers -

( कारिया-ए० शिममदेवना गेम्पर्म)

बोर अभ्वबारको प्रकाश पूर्ण 'वामुदेव , मोह समनांक दुर करनेकी जान है। मनाअमे हो जिस्सा चारते हो, उन्हें चीरने विदारने हो तीर है। बसान है ॥ पन्यस्त्रे। पानी करना भी वनरापा गर्गा, चिपमा भी असून बनानका विवान है। कृषा पश्चितनेत्री होष्ट करनेर रिवे मीर्गरा चरित्र ही ममीरांट समान है ॥ दमनदा चर निमग् चयना ही रता व्य न हुई पै प्रीतिशीत जिंग रे चुकी । 'गम्हेंग' निमरो ियान सरा ग्रामन भी श्रमर है। हिमंत्र मरोम जिए नै चर्का ॥ न्मिंड महारे परिवारंक पर्यानीवर्डी नग्य नग्द्र थीच दासीना खे ख़र्बा। विद्यकी अभाग निवि निमम विगाली थी. वह मन मीर्ग मनमार्नमं दे चुकी॥ विकार प्रयन्न समझानेक हुए थे सब, व्यिम विगेवियोंक शिच विर शे गया। मीर्गेक सुप्ताण हर छेनेट विचारन वी

कारकृष्टका भग्य प्यारा उनकी गरा॥

वटन स्थायकः क्रमे पहल्कर नगर मगर है। गरवनाको गर्भ गर्भ। मिन्दी अमीग मीग अध्य-मुखामी कुम वर विष्याया श्रायाञ्चम्तका हो गया ॥ बुन्दावनवामी शीगुगर गिरिवारीकी ती र्खारत लगा मी, वेतु कंपर-मीरोगरी। भव्य भनिमार्गके भ्रतिनगे 'गन्देव' म प्र.शुद्ध सर्व, भपक्रमीहा गर्ना ॥ प्रमुख विष्य र्योनिय परेपनको महत्य पूर्ण प्रस्थंकर सी हो गरी। गनाक ण्टाय विष-प्याउक रिवेपनमा मीगॅरी स्नान मुर्नि श्रुरमी है। गर्ग ॥ गनामा घराना घरगना रहारान दिन मीगॅर्डा मधीर समझानेका विचार था। 'वाम्देव वर्त्त नित्र प्रगन्धे हटी न त्रवः प्राण हर छेनेक्स मिना ब्या उपचार था॥ पुतनाक द्यम तहर तिसने था विज्ञा, विष्यानमें मीर्गें उमीजा अवार या। राममं जो अमर रकार औं महार वरी मीर्गम भी मंतुर महार था, रहार था॥

### रानी रत्नावती

ऑवेरके प्रसिद्ध महाराजा मानसिहजीके छोटे माईका नाम राजा माधोसिंह था । इनकी पत्नीका नाम था रत्नावती। रतावतीका वदन जैसा सुन्दर था, वैसा ही उनका मन भी सद्गुण और सद्विचारोसे सुसजित था। पति-चरणोमे उनका बड़ा प्रेम था। स्वभाव इतना मधुर और पवित्र था कि जो कोई उनसे वात करता, वही उनके प्रति श्रद्धा करने लगता । महलकी दासियाँ तो उनके सद्व्यवहारसे मुग्ध होकर उन्हे साक्षात् जननी समझती। रतावतीजीके महलमं एक दासी बडी ही भक्तिमती थी । भगवान् अपने प्रेमियोंके सामने लीला-प्रकाश करनेमें सङ्कोच नही करते । वह भाग्यवती पुण्यशीला दासी भी ऐसी ही एक पवित्र प्रेमिका यी । अखिलरसामृतसिन्धु भगवान् उनके सामने भॉति-भॉतिकी छीछा करके उसे आनन्द-समुद्रमं डुबाये रखते ये । रानीका हृदय उसकी ओर लिंचा । वे वार-वार उसकी इस छोकोत्तर अवस्थाको देखनेकी चेष्टा करती। देखते-देखते रानीके मनमे भी प्रेम उत्पन्न होने लगा । हमारे गरीरके अंदर हृदयमे जिस प्रकारके विचारोके परमाणु भरे रहते हे, उसी प्रकारके परमाणु स्वाभाविक ही हमारे रोम-रोमसे सदा वाहर निकल्ते रहते है। पापी विचारवाले मनुष्योके शरीरसे पापके परमाणु, पुण्यात्माके गरीरसे पुण्यके, जानियोके शरीरसे ज्ञानके और प्रेमी मक्तोंके गरीरसे प्रेमके । ये परमाणु अपनी शक्तिके तारतम्यके अनुसार अनुकूल अथवा प्रतिकृल वायुमण्डलके अनुरूप वाहर फेल्ते है और उस वातावरणमे जो कुछ भी होता है, सनपर अपना असर डाल्ते है। यह नियमकी वात है। और जिनके अदर जो भाव-परमाणु अधिक मात्रामे और अधिक घने होते हैं, उनके अदरसे वे अधिक निकल्ते हे और अधिक प्रभावगाली होते हैं। उस प्रेममयी हासीका हृदय पवित्र प्रेमसे भरा था । भरा ही नहीं था, उसमे प्रेमकी बाढ आ गयी थी। प्रेम उसमे समाता नही था। बरबस वाहर निकला जाता था। उस प्रेमने रानीपर अपना प्रभाव जमाया । एक दिन दासीके मुँहसे बड़ी ही व्याकुलता से भरी 'हे नवलकिशोर ! हे नन्दनन्दन ! हे ब्रजचन्द्र ! की पुकार सुनकर रानी भी न्याकुल हो गयी । उन्हें इस दुर्लभ दशाको पाकर वडा ही आनन्द मिला।

अव तो रानी उस दासीके पीछे पड़ गयी और उसमे

बार-बार पूछने लगीं कि ''वता, तुझे यह प्रेम कैसे प्राप्त हुआ ! भगवान्के नाममे इतना माधुर्य त्ने कैसे मर दिया ! अहा, कितना जादू है उन नामोंमें ! में तेरे मुँहसे जब 'हा नन्दनन्दन !' 'हा वजचन्द्र !' मुनती हूँ, तब देहकी मुधि भूछ जाती हूँ, मेरा हृदय वरवस उन मधुर नामोंकी ओर खिच जाता है और ऑखोंसे ऑस् निकल पड़ते हैं। बता, बता, मुझको यह माधुरी निरन्तर कैसे मिलेगी, में कैमे उनकी मोहिनी मूर्ति देख सकूँगी। जिनके नामांम इतना आकर्षण है, इतना माधुर्य है और इतना रम भरा हुआ है— बता, मै उन्हें कैसे देख पाऊँगी ! और कैसे उनकी मधुर मुरली मुन सकूँगी ! मुझे भगवान्के प्रेमका वह रहस्य वतला, जिसमे तू निरन्तर हूवी रहती है और जिसके एक कणका दूरसे दर्शन करके ही मेरी ऐसी दशा हो चली है।"

दासीने पहले पहले तो टालनेकी कोशिश की, परतु जब रानी बहुत पीछे पडी, तब एक दिन उसने कहा, 'महारानीजी । आप यह वात मुझसे न पृछिये । आप राजमहल-के सुखोको भोगिये । क्यो व्यर्थ इस मार्गमे आकर दुःखोको निमन्त्रण देकर बुलाती है १ यह राखा कॉटोसे भरा है। इसमे कही सुखका नामोनिज्ञान नही है । पद-पदपर लहुलुहान होना पडता है, तय कही इसके समीप पहेंचा जा सकता है। पहुँचनेपर तो अलैकिक आनन्द मिलता है, परत मार्गकी कठिनाइयाँ इतनी भयानक है कि उनको मुनकर ही दिल दहल जाता है । रात-दिन हृदयम भट्टी जली रहती है, ऑसुओकी वारा वहती है; परतु वह इस आगको बुझाती नहीं, घी वनकर इसे और भी उभाडती है। मिसकना और सिर पीटना तो नित्यका काम होता है। आप राजरानी है, मोग-सुखामे पली पोसी है, यह पथ तो विषय-विरागियोका है--जो ससारके मारे भोग-सुखोसे नाता तोड़ चुके हैं या तोडनेको तैयार है । और कही यदि मोहनकी तिनक-सी माधुरी देखनेको मिल गयी, फिर तो सर्वस्व ही हाथसे चला जायगा । इसलिये न तो यह सब पूछिये और न उस ओर ताकिये ही ।

यह सब सुनकर रानी रतावतीकी उत्कण्ठा और भी बढ गयी । वे बड़े आग्रहसे श्रीकृष्णप्रेमका रहस्य पूछने छगी । आखिर, उनके मनमे भोग-वैराग्य देखकर तथा उन्हे अघिकारी जानकर श्रीक्रणप्रेममें हूनी हुई दासीने उन्हें श्रीकृष्ण प्रेमका दुर्लम उपटेश किया ।

अत्र तो दानी रानीकी गुरु हो गर्या, रानी गुन्जुदिसे उनका आदर-सत्कार करने ट्याँ । विटासमवन मगवानका टीटामवन वन गया । दिन-रात हरिचर्चा और उनकी अनूप रूपमाधुरीका बखान होने ट्या । सत्तक्कका प्रमाव होना ही है फिर सच्चे मगवत्येग्गियों सक्कका तो कहना ही क्या । रानीका मन-मधुकर ब्यामधुन्दर बजनन्दनके मुखल्माटके मकरन्दका पान करनेके लिये छटपटा उठा । वे रोकर दानीने कहने रूयां—

क्रुक उगर कींज, मोहन दिसाय दींज, तब ही तो जींजे ने तो शानि क करे हैं।

'कुछ उपाय करो- मुझे मोहनके दर्शन कराओ. तभी यह जीवन रहेगा। अहा! वेमरेहृदयमे आकर अड गये हैं।'

टामीने कहा—'महागनी। दर्शन महज नहीं है जो छोगराज छोडकर भूलमे छट पड़ते हैं तया अनेको उपाय करते हैं, वे मी उस रूपमाधुरीके दर्शन नहीं पाते । हॉ उन्हें वद्यमें करनेका एक उपाय है—वह है प्रेम । आप चाहें तो प्रेमसे उन्हें अपने बग कर मकती है।

गनीके मनमे जॅच गरा था कि मगवान्मे बढ़कर मूल्य-वान् वस्तु और कुछ मी नहीं है। इस छोक और परछोकका सब दुछ देनेपर भी यदि भगवान् मिल जायं तो बहुत सस्ते ही मिलने हैं । जिसके मनमें यह निश्चय हो जाता है कि श्रीहरि अमूल्य निधि हं और वे ही मेरे परम वियतम है, वह उनके छिये मौन-से त्यागको वडी वात समझता है । वह तन-मन, भोग-मोझ सव कुछ समर्पण करके भी यर्ी समझता है कि मेरे पात देनेको है ही क्या । और वास्तवम वान मी ऐसी ही है। भगवान् तन-मनः साधन-प्रयत्न या भोग-मोक्षके व्दलेमें थोडे ही मिछ सकते हे । वे तो क्रुग करके ही अपने दर्शन देते हें और कृपाका अनुमन उन्होंको होता है, जो संवारके मोगोंको तुच्छ समझकर केवल उन्हींसे प्रेम करना चाहते हं। रानी रत्नावतीके मनमें यह प्रेमका भाव कुछ-कुछ जाग उठा । उन्होंने दासी-गुक्की अनुमिक अनुसार नीटम-का एक सुन्टर विप्रह बनाकर तन-मन घनसे उसकी सेवा आरम्म की । वे अब जात्रत्र स्त्रप्त दोना ही स्वितियोमें मगवरप्रेमका अपूर्व आनन्द व्हटने लगीं । राजरानी मोगसे मुँह मोडकर मगवछेमके पावन पथार चल पडीं । एकके साथ दूसरी सजातीय वस्तु आप ही आती है । मजनके साथ-साथ संत-समागम मी होने लगा । सहज कृपाल महात्माञेग भी कमी-कमी दर्शन देने लगे ।

एक वार एक पहुँचे हुए प्रेमी महाला पणरे । वे वैराग्यकी मृति ये और मगवटोममें झुम रहे थे । रानीके मनमें आयाः मेरा रानीपन सत्तद्धमें वडा वाषक हो रहा है । परंतु यह रानीयन है तो आरोपिन ही न १ यह मेरा खरूप तो है ही नहीं, फिर इसे में पकड़े रहूँ और अपने मागमें एक वहीं वाघा रहने दूँ १ उन्होंने दासी-गुस्से पूडा—पन्ना वताओ तो मेरे इन अङ्गोमें कौन-सा अङ्ग रानी है, जिसके कारण मुझे सत्तद्धके महान् सुजसे विमुख रहना पड़ता है १ दासीने मुसकरा दिया । रानीने आज पद-मर्यादा- का वाँघ तोड़ दिया । दासीने रोका—परंतु वह नहीं मानी । जाकर महात्माके दर्शन किये और तत्त्वइसे लाम उठाया ।

राज-परिवारमें चर्चा होने लगी। रत्नावतीजीके स्वामी राजा माघोसिंह दिल्ली घे । मन्त्रियोंने उन्हें पत्र लिखा कि प्रानी कुलकी ल्लामर्यादा छोडकर मोहोंकी नीडमें जा बैठी है। पत्र माबोसिंहके पास पहुँचा । पढते ही उनके तन-तनमें आग-ती लग गयी । ऑर्खे लाल हो गर्यी । शरीर क्रोधसे क्रॉपने लगा । देव गेगसे रहावतीजीके गर्मने उत्पन्न राजा माघोसिंहका पुत्र कुँवर प्रेनसिंह वहाँ आ पहुँचा और उसने पिताके चरणोंमें सिर टेककर प्रणाम किया । प्रेमसिंहपर मी माताका कुछ ञ्चर था । उसके छ्यादर तिल्क और गर्लमें तुल्लीकी माला शोमा पा रही थी। एक तो राजाको न्रोय हो ही रहा या फिर पुत्रको इस प्रकारके वेनमें देखकर तो उनको बहुत ही क्षोभ हुआ । राजाने अवजामरे शब्दोंम निरस्कार करते हए कहा, 'आव मोडीका' — 'साञ्चनीके लडके, आ।' पिताकी मान-मंगी देखकर और उनकी तिरस्कारयक वागी सुनकर राजकुमार बहुत ही दुःशी हुआ और चुपचाप वहाँसे चला गरा।

लोगोंसे पूछनेपर पिताकी नाराजीका प्रेमसिंह्को पता लगा। प्रेमसिंह संस्कारी वालक था। उसके हृदयमे पूर्वजन्मकी मिक्कि माव ये और थी माताकी शिक्षा। उसने विचारा—'पिताजीने बहुत उत्तम आशीर्वाद दिया, जो मुझे 'मोडीका लडका' कहा। अव तो मै सचमुच मोडीका लडका मोडा ( साधु ) ही बन्ँगा। 'यह सोचकर वह माताकी मिक्तपूर्ण मावनापर

<sup>🕰</sup> राजस्थानको बोलीमें साधुओंका अवशामरा नाम ।

वडा ही प्रसन्न हुआ और उसी क्षण उसने माताको पत्र लिखा—

'माताजी । तुम धन्य हो, जो तुम्हारे हृदयमे भगवान्की भक्ति जाग्रत् हुई है और तुम्हारा मन भगवान्की ओर लगा है। भगवान्की बडी कृपासे ही ऐसा होता है। अब तो इस भक्तिको सर्वथा सची भक्ति बनाकर ही छोडो। प्राण चले जाय, पर टेकन जाय। पिताजीने आज मुझे 'मोडीका लड़का' कहा है। अतएव अब मै सचमुच मोडीका ही पुत्र बनना और रहना चाहता हूँ। देखो, मेरी यह प्रार्थना व्यर्थ न जाय।'

पत्र पढते ही रानीको प्रेमावेश हो गया। अहा। सचा पुत्र तो वही है, जो अपनी माताको श्रीभगवान्की ओर जानेके लिये प्रेरणा करता है और उसमे उत्साह भरता है। वे प्रेमके पथपर तो चढ ही चुकी थी। आजसे राजवेश छोड दिया, राजमी गहने कपडे उतार दिये, इत्र फुलेल्का त्याग कर दिया और सादी पोशाकमे रहकर भजन कीर्तन करने लगी। पुत्रको लिख दिया—'भई मोडी आज, तुम हित करि जॉचियो।' भं आज सचसुच मोडी हो गयी हूं, प्रेमसे आकर जॉच लो।'

कुँअर प्रेमसिहको पत्र मिलते ही वह आनन्दसे नाच उठा । बात राजा माघोसिंहतक पहुँची, उन्हें वडा क्षोम हुआ और वे पुत्रको मारनेके लिये तैयार हो गये । मन्त्रियाने माघोसिहको बहुत समझाया, परतु वह नही माना । इधर प्रेमसिंहको भी क्षोम हो गया । आखिर लोगाने दोनोंको समझा-बुझाकर ज्ञान्त किया, परन्तु राजा माघोसिंहके मनमे रानीके प्रति जो क्रोध था, वह ज्ञान्त नही हुआ । वे रानीको मार डालनेके विचारसे रातको ही दिल्लीसे चल दिये । वे ऑवेर पहुँचे और लोगोसे मिले । लोगोने रानीकी बाते सुनायी । रानीके विरोधियोने कुछ बढाकर कहा, जिससे मावोसिंहका क्षोम और भी वढ गया ।

कई कुचिकियोसे मिलकर माधोसिह रानीको मारनेकी तरकीब सोचने लगे। आखिर पड्यन्त्रकारियोने यह निश्चय किया कि पिंजरेमे जो सिंह है, उसे ले जाकर रानीके महलमें छोड दिया जाय। सिंह रानीको मार डालेगा, तब सिहको पकडकर यह बात फैला दी जायगी कि सिंह पिजडेसे छूट गया था, इससे यह दुर्घटना हो गयी। निश्चयके अनुसार ही काम किया गया, महलमे मिंह छोड दिया गया। रानी उस समय पूजा कर रही थी, दासीने सिंहको देखते ही पुकारकर कहा—'देखिये, सिंह आया।'

रानीकी स्थिति वडी विचित्र थी, दृदय आनन्दसे भरा

था, नेत्रोमे अनुरागके ऑस थे, इन्द्रियाँ तमाम सेवामे लगी शीं। उन्होंने सुना ही नहीं। इतनेमे सिंह कुछ समीप आगया, दासीने फिर पुकारकर कहा—'रानीजी! सिंह आगया।' रानीने वडी गान्तिसे कहा, 'वडे ही आनन्दकी वात है, आज मेरे वड़े भाग्यसे मेरे प्रह्लादके स्वामी श्रीनृसिंहजी पधारे है, आइये, इनकी पूजा करें।' इतना कहकर रानी पूजाकी सामग्री लेकर वडे ही सम्मानके साथ पूजा करने दौडी। सिंह समीप आही गया था, परसु अव वह सिंह नहीं था। रतावतीजीके सामने तो साधात् श्रीनृसिंहजी उपस्थित थे। रानीने बड़े ही सुन्दर, मनोहर और आकर्षक रूपमें परम शोमासम्पन्न भगवान् नृसिंहदेवके दर्शन किये। उन्होंने प्रणाम करके पान अर्घ दिया, माला पहिनायी, तिलक दिया, धूप दीप किया, भोग लगाया और प्रणाम-आरती करके वे उनकी स्तुति करने लगी।

कुछ ही क्षणं। वाद सिंहरूप प्रभु महल्मे निकले ओर जो लोग पिंजरा लेकर रत्नावतीजीको सिह्मे मरवाने आये थे, सिंहरूप प्रभुने वात की-वातमे उनको परलोक पहुँचा दिया और स्वयं मामूली सिंह वनकर पिंजरेमे प्रवेश कर गये।

लोगोने दौडकर राजा माधोसिंहको स्चना दी कि 'रानीने श्रीनृसिंहभगवान् मानकर सिंहकी पूजा की, सिंहने उनकी पूजा स्वीकार कर ली और वाहर आकर आदिमयोंको मार डाला, रानी अब आनन्दमे बैठी भजन कर रही है।'

अव तो माधोसिंहकी ऑखे खुळी । भक्तका गौरव उनके ध्यानमे आया । सारी दुर्मावना क्षणभरमे नष्ट हो गयी । राजा दौडकर महलमे आये और प्रणाम करने लगे । रानी भगवत्सेवामे तल्लीन थी । दासीने कहा—'महाराज प्रणाम कर रहे हें ।' तन रानीने इधर ध्यान दिया और वे वोर्ला कि 'महाराज श्रीनन्दलालजीको प्रणाम कर रहे हें ।' रानीकी हिए भगवान्मे गडी हुई थी । राजाने नम्रतासे कहा—'एक बार मेरी ओर तो देखो ।' रानी वोली—'महाराज । क्या करूं, ये ऑखे इधरसे हटती ही नहीं, मै वेवस हूं ।' राजा वोले—'सारा राज और धन तुम्हारा है, तुम जेसे चाहो, इसे काममे लाओ ।' रानीने कहा—'स्वामिन् ! मेरा तो एकमात्र धन ये मेरे स्थामसुन्दर है, मुझे इनके साथ वडा ही आनन्द मिलता है । आप मुझको इन्हीमे लगी रहने दीजिये ।'

राजा प्रेम और आनन्दमे गद्गद हो गये और रानीकी भक्तिके प्रभावसे उनका चित्त भी भगवान्की ओर खिंचने छगा। जिनकी ऐसी भक्त पत्नीहो, उनपर भगवान्की कृपा क्यो न हो । घरमे एक भी भक्त होता है तो वह कुछको तार देता है।

एक समय महाराजा मानिंह अपने छोटे भाई माबोसिंह के साथ किमी बड़ी भारी नदीको नावसे पार कर रहे थे। त्फान आ गया, नाव इवने लगी। मानिसंहजीने घवराकर कहा—'भाई । अब तो बचनेका कोई उपाय नहीं है।' माधोसिंह बोले—'आपकी अनुजबधू अर्थात् मेरी पत्नी वड़ी भक्ता है, उमकी कृपामे हमलोग पार हो जायंगे।' दोनोने रानी रत्नावतीका ध्यान किया। जादूकी तरह नाव किनारे लग गयी । दोनां भाई नया जन्म पाकर आनन्दमग्न हो गये । यह तो मामूली नाव थी और नदी भी मामूली ही थी । भगवान्के सच्चे भक्तका आश्रय करके तो वहें सवड़ा पापी मनुष्य वात-की बातमें दुस्तर भवसागरसे तर जा सकता है। विश्वास होना चाहिये।

अव तो मानसिंहजीके मनमे रानीक दर्गनकी लालसा जाग उठी, आकर उन्होंने दर्गन किया !

रानीका जीवन प्रेममय हो गया । वह अपने वियतम स्यामसुन्दरके साथ बुल मिल गर्या ।

### -

### भक्तिमती मङ्गलागौरी

( लेखन-शिदेवेन्द्रराय पुरुषोत्तमराय मजूमदार, बी० ए०, नोविद )

भित्तमती मद्गलगोरीका चित्र अत्यन्त पवित्र और विचाकर्षक है। उन्होंने आजीवन भगवान्के रूप माधुर्यका रमाम्वादन करके जो सरम मद्गीत और काव्यकी धारा उत्तर गुजरातके पाटनमें वहायी वह उनकी भिक्तिनिष्ठाकी उज्ज्वल और खायी प्रतीक है। हो सो माल पहलेकी वात है, उन्होंने गुजरातको अपनी उपिखितिमें गौरवान्वित किया था। उनके पिता पाटन परगनेके प्रमिद्ध जमीदार और शासक श्रीनरभेरात्र मुकुन्दराय बड़नगरा नागर थे। वे अत्यन्त ममृद्ध, ऐश्वर्यशाली और भिक्तभावापन्न व्यक्ति थे। मद्गला गौरी उनके माथ नित्य मिन्दरमें भगवान्का दर्शन करने जाया करती था। उनक भावी जीवन विकाममें इस शुभ सस्कारका बड़ा प्रमाव पड़ा था।

मङ्गलके पति नर्मदागद्भर लापियाने थोड़े दिनांतक यहस्थाश्रममं रहनेके बाद काशीम जाकर सन्याम ले लिया, कालान्तरमं उनके दोनों पुत्रोकी मृत्यु हो गयी।इन परिस्थितियोने उनका जीवन ही बदल दिया, वे अपने पिताके घर चली आयीं और जीवनके शप दिन उन्होंने वहीं पूरे किये। मगवत्सेवामे ही उनका समय नीतने लगा। व रात दिन भगवान्के श्रङ्कार और भजन पूजन तथा स्तवनमं ही सलय रहती था। उनकी सगीत निपुणताने उन्हें मथुर काव्य कण्ठ प्रदान किया और वे भगवान्की लीलके पदांकी रचना करने लगा। आस पानमें सियोका समृह उमड़कर उनके मम्पर्कम भजन करने

लगा, पाटनक्षेत्र पवित्र हो उठा, दिशाएँ भगवत् माधुरीने सम्पन्न हो उठी ।

मङ्गलगौरीने गुजराती और व्रजमापा—दोनां भाषां मं पट-रचना की है। 'यमुनाजीकी आरती' और 'पाटनके गिरिधारीजीका गरवा' अत्यन्त प्रसिद्ध रचनाएँ हैं। उनकी अन्य देवोंमें भी निष्ठा थी। महादेच, गणेश आदिके सम्बन्धमं उनके अनेक पद मिलते हें। मङ्गलागौरीका जीवन पूर्ण रूपसे भगवान्के चरणारिवन्दमं समर्पित था। जीवन के अन्तिम दिनोंमं उनके नेत्र चले गये थे। फिर भी उनके अधरोपर रामनामका अमृत बहता रहता था, हाथोंमं मालाका चृत्य होता रहता था। पाटनके ऐश्वर्यशाली व्यक्ति गोविन्दराय मजूमदारके जीवनपर भी मङ्गलागौरीकी मिक्तनिष्ठाका बड़ा प्रभाव था, वे उनके भाई थे। विहनको कीर्तन करते देखकर वे आवेगमं भगवान्के श्रीविग्रहके सामने पैरोमं बुंधक वॉवकर नाचा करते थे। उनके सुपुत्र श्रीवैकुण्टरायजी, रणछोडरायजी और गोपालरायजी भी वटे मागवत हुए।

एक वार मन्दिरमे धूम वामसे कीर्तन हो रहा था। भक्तजन प्रेमविमुग्ध होकर भगवन्नाम-उच्चारण कर रहे थे। उसी तुमुल हरिनामध्वनिका रसाखादन करते हुए मङ्गलाने ससारसे विदा ली। वे वास्तवमे महान् भक्तात्मा थी।

# गङ्गा-जमुनाबाई

( हेखर--- नावा श्रीहितशरणजी महाराज )

मुनौ सत हरि इन्मा प्रगट ससार दिखाई। जमन त्रास ते छुटी गंग जमुना द्वः वाटे॥ सदन घेरि वसारि जमन दुष्टता विचारी। घरचौ सिह को रूप इन्मा जन के हितकारी॥ जमन मृत्यु लिख प्या परचो अवलन प्रमु रक्षा करे। निकट सटाई स्याम वन अपने जन के सॉकंगे॥

---चाचा श्रीहितवृग्टावनदाम

सोखहवी शताब्दीमें इस देशमें मुसल्मानीका अत्याचार काफी जोरपर था। उस समय एक मुगल सरदारने कामवन-पर चटाई की और गॉर्वोंको खूब लटा। इस लट-खसोट और भीपण नर-हत्याकाण्डमें गङ्गा-यमुना दो असहाय खडिकयोंकों भी अपने घर और कुटुअवसे हाथ धोना पड़ा। इस समय इनकी अवस्था ९—९ वपकी थी। ये जगलमें भाग छिपी थी। इसीसे इनके प्राण वच्च गये।

प्रभुकी लीला विचित्र है। जिस समय गङ्गा-यमुना जगलमे अकेली भूखसे रो रही थीं। उसी समय मनोहरदास नामक कोई ब्राह्मण वहाँसे निकला। उसे इन वालिकाओपर दया आयी और वह इन्हें मधुरा ले आया।

मनोहरटासने उन दोनो वालिकाओको नृत्य गानकी अच्छी शिक्षा दी और पाँच वर्णम उन्हें इस कलामे तिपुण कर दिया। अब वह इन्हें जगह-जगह नचाकर इनसे पैसे कमाने लगा। गङ्गा-यमुना दोनो अल्यन्त सुन्दरी थी। अतः मनोहरटासको खूब धन मिलता, किंतु 'जिमि प्रति लाभ लोभ अधिकाई' वह इनसे अधिक-से-अधिक रुपया कमाना चाहता था। इसल्ये उसने इन्हें वेचनेका विचार किया। एक दिन वह आगरेके किसी राजा मानसिंहके यहाँ इनका सौदा भी कर आया। सौदा दो हजार रुपयोका हुआ। पापका फल शीघ मिल जाता है। मनोहरदास सौदा करके आया और कन्या विक्रयके ही पापसे दूसरे दिन मर गया। मरते समय यह अपना गुप्त धन इन कन्याओको बता गया।

अम्तुः अवतक गङ्गा-यमुना अपने गुणके स्थि प्रिक्षे हो गयी थाँ । उनकी कला और गानका आनन्ट लेनेके लिये श्रीवन्दावनके एक बृद्ध सत श्रीपरमानन्ददासजी कमी-कमी मनोहरदासके यहाँ आया करते । उनसे गङ्गा-यमुनाका परिचय और प्रेम था । मनोहरदासके मरनेपर दोनो वहनें वावा श्रीपरमानन्ददामनीके आश्रयमे चली आयी । अव उन्हें इस कृत्य-गानसे घृणा हो चुकी थी और सत-सङ्गके प्रभावमे स्वाभाविक ही भजनमे उनकी रुचि हो गयी थी। वीरे वीरे उनका मन इस समारके विषयोसे उपरत हो गया।

अव दोनां वहनाने वैष्णवी-दीक्षा ग्रहण करनेकी प्रार्थना की । वाल्किओंकी मची जिजासा देखकर श्रीपरमानन्ददाम-जीने उन्हें अपने गुरुदेव गोस्वामी श्रीहितहरिवजचन्द्रके गरणापन्न करा दिया । वैष्णवी दीक्षा लेकर गङ्गा-यमुना दोना श्रीठाकुरजीकी मेवा, नाम-जप और पाठ-मजन आदि वडी प्रीतिमें करने लगी । इनके पाम जो मनोहरदासकी मम्पत्ति थी, उमे माबु सर्तोकी सेवाम लगाने लगी । इससे उन्हें अत्यविक आनन्द मिलता ।

इस प्रकार कितने ही दिन बीतनेक पश्चात् उनके जीवनमें एक उपद्रव आया। गङ्गा-यमुनाके स्प-छावण्यकी चर्चा तो सर्वत्र थी ही, मथुराके हाकिम अजीजवेगने भी मुनी। उसने जाकर इन्हें देखा भी। तब तो मानो उसकी छातीपर सॉप-मा लोटने लगा। अजीजवेगने चुपकेमे दूमरे दिन गङ्गा-यमुनाकी कुटियाके आम-पाम घेरा डाल दिया और जब राजिके समय उनकी कुटियापर आया, तब उसने वहाँ एक मिंहको रखवाली करते पाना। मिहने गर्जना करके उसे खूब डराया भी। वह मागा अपने घर आया। डरके मारे उसे जबर आ गया। कई बार मूर्छा भी हुई। मारी रात बडे कप्टसे बीती।

यह सब तो हुआ, पर गङ्गा-यमुनाको इम बातका कि कोई आया भी था, पतातक न चला । वे तो सतोके सङ्गमें बैठी हरि-गुण-गान करती रही । मबेरा होनेपर अजीजबेग गङ्गा-यमुनाके पास आया और उन्हें 'माता' शब्दसे सम्बोधित करके उसने अपना अपराधक्षमा कराया । उसीने उन्हें सिंहकी कथा भी सुनाबी तथा बहुत-सा द्रव्य भेट किया । किंतु— इन बाको धन हाथ न छुयो । हरि मक्तिन हित सिच्छित कियो ॥

इन्होंने उसके धनको छुआ नहीं और संतोंकी सेवामें लगा देनेका उपदेश दिया। इससे अजीजवेगकी श्रद्धा और भी वढ गयी। उसने बार वार इनकी चरण-रज ली, तब इन्होंने उसे आदरके साथ विदा कर दिया।

इन दोनो भिक्तमती बहनोके विषयमे भक्तमालकार श्रीगोविन्द अलिजीने लिगा है—

हीन मुनी वषु धार मार हितजु ते पायों। जैन पारम परम लोह ते हेम ऋहायी॥ दाम मनीहर प्राप्त गृह परमानंद के सग । कुजमहरू म प्रगट हैं गाप्ति तान तरग ॥ दिह त्रिवि जुगरू रियाय क वर्मा त्रिपिन में आद्र । गगा जमुना की कथा मुनहु रसिक चित लाउ ॥

- Mailings on -

# भक्तिमती विष्णीवाई

( हेरारा---यावा श्रीहितदासर्जा )

आगरांक प्रतस्य वैद्य दयाल्दासकी पुत्री विर्णामं भगवान् श्रीकृष्ण और उनक वृन्दायनके लिये अपने प्राणों-में भी अधिक प्यार भग पटा है, विर्णोक वचपनके जीवनपरंखे यह कोई नहीं जान सका था। इतना ता अवद्य या कि विष्णी सुशीला, सहद्या, भजन परायणा और पिता-मातारी आजाकारिणी थी।

मुगढ रुगर्जाता समय और आगरेका नितान, अतः पिता दयाल्दासन छोटी अवस्थाम ही विष्णीका विवाह एक सम्पन्न घरम कर दिया या। तिंतु भगतान्की इच्छा यही प्रवट है, समुराट जानेक पूर्व ही लगभग १४ वर्षकी अवस्थाम तिष्णी एक भयानक रंगमे ग्रस्त हो गयी। वह चीर्वामों घटे पागल्दी तरह अपने द्यगरकी सुधि-बुधि भूछी रहती, जो मनमें आता, लॉय-बॉय यका करती। लोग इसे प्रत्याधा वतराते थ। तिष्णीकी उस वीमारीसे निष्णीक पितृकुट एव श्रद्धर-सुट दोनो दुर्गी थे। उन्हान् रोगनिवारणके अनेको उपाय भी किये, पर सब व्यर्थ हुए। सब लोग विष्णीक जीयनसे निराद्य थे।

िन्तु निष्णीक सीभाग्यमे कहं या प्रभुक्तपांक गाम्वामी श्रीहितमपाटजी अपने जिएय दयालदानंक घर आ विराज, वे पूर्व-भारतकी यात्रा पूर्ण करक श्रीनन लोट रहे थे । श्रीमहाराजंक आगमनसे सनको अपार हर्ष हुआ । निष्णीके पिताको तो पूर्ण आजा हो गयी कि श्रीमहाराजंकी कृपांच अवन्य अब मेरी पुत्रीकी बीमारी दूर हो जायगी । ईश्वरेच्छासे हुआ मी ऐसा ही । श्रीमहाराजंकी मन्त्रश्रवण करते ही विष्णीकी बीमारी जाने कहाँ चली गयी और वह पूर्णमपसे मजी-चर्गी हा गयी । विष्णी जारीग्ने चगी तो अवन्य हो गयी, कित उसके मनपर एक दूसरा पवित्र प्रेत गवार हो गना, जो जीवनमर उसके प्राणींन चिपटा रहा और जिसने विष्णीको वास्तवमे विष्णी बना दिया। जसे रातके

देरमं छिपी आगकी चिनगारी रुई या पुराने पृसका ससर्ग पाकर एकदम भभक उठती और ज्वाला वन जाती है। उसी प्रकार श्रीगुरुदेवकी कृपा और श्रीकृण मन्त्रके श्रवण-मात्रसे विण्णीका सुप्त श्रीकृणप्रेम जाग उठा । विष्णी इस प्रेम प्रेतसे ऐसी वावली हुई कि उसे लंक परलोक सबकी सुनि सृल गरी।

अन विण्णी बहे ही अनुरागस अपने ठाकुरजीकी सेवार करती और अहर्निय अपन प्रियतम प्राणवछम औराधावछमके महामधुर नामाका सारण करती । उनका खारा नमय उन्हीं कामोम व्यतीत होने लगा—यहाँतक कि उसने अपने पिता-माता, ताऊ चाचा और सहनी-महेल्योंसे भी मिल्ना-बोलना बद कर दिया । वह स्वाभाविक नन ओरमे उपराम ह। गयी । निण्णीक इस व्यवहारसे सबको प्रमनतांक साथ-माथ एक आश्चर्य भी हो रहा था ।

अभीतक अपन विय शिष्य द्याल्टामके प्रेम-वन्धनमें वेंधे श्रीम्पलालजी महाराज आगरेम उन्होंके घर विराज रहें वे । कई दिनांके पश्चात एक दिन उन्होंन श्रीवन जानेकी इच्छा वकट की । महाराजंक श्रीवन प्रस्थानकी वात सुनकर उनक वियोग दुःराकी कल्पनामे चिष्णी व्याकुल हो गयी । उसके इदयमें श्रीवनका अनुराग हिलोरे लेने लगा । अव विष्णीको घर व्यवान और नगर नरककी तरह दीयने लगा । वह किसी तरह भी श्रीगुक्देवके साथ श्रीवन जाना चाहती थी । उसे यहाँकी सारी वस्तुएँ तुच्छ दीयन लगीं । विष्णीने निश्चय किया कि इस लोक और लोकके सुखोंका पूर्णल्पेण परित्याग किये विना श्रीवनका निवास नहीं मिल सकता, अतः में इन सबका परित्याग करके अवस्य श्रीवन जाकँगी । उसने अपना निश्चय सुनाते हुए पिताजीसे श्रीवृन्दावन जानेकी आगा माँगी । किंतु जिस पुत्रीको उन्होंने किसीके लिये दान कर दिया है। उसके जानेन-जानेके

सम्बन्धमे बेचारे दयालदास कहते भी क्या । उन्होंने टाला-दूली सा उत्तर दे दिया—'बेटी । तुम जानती हो, तुम्हारा विवाह हो चुका है, तुमपर अब दूसरेका अधिकार है— अनुशासन है, मुझसे श्रीवन जानेके विषयमे क्या पूछती हो । मै मला, इसका क्या उत्तर दे सक्रा; तुम्ही बताओ ।'

पिताजीकी बातसे विष्णी समझ गयी कि इनकी इच्छा
मुझे श्रीवन जाने देनेकी नही है। अब विष्णीको ये सारे
सम्बन्ध—क्या माता, क्या पिता, क्या भाई, क्या बन्धु—सब
प्रत्यक्ष बन्धन दीखने छगे। उसने इनके त्यागका फिर
एक बार निश्चय किया।

अव विष्णी चुपके-चुपके अपने श्रीवन जानेकी तैयारियाँ करने लगी। श्रीवृन्दावनकी मधुर स्मृतिने उसे विरिष्टणी बना दिया। वह 'हा वृन्दावन | हा वृन्दावन | । कहती हुई फूट-फूटकर रोने लगी। उसका रोना सुनकर बहुत-से लोग एकत्र हो गये। विष्णीके वृन्दावन प्रेम और कातर रोदनसे माता पिता ही क्या, पुरा-पडोसियोका हृदय भी पिघल गया, अव किसीके चित्तमे यह बात न रह गयी कि विष्णी श्रीवन न जाय।

विष्णी श्रीवन जाय या न जाय, इस गम्भीर समस्याका कोई सुनिश्चित हल नहीं हो रहा था। प्रातःकाल श्रीमहाराज श्रीवन प्रस्थान करनेको तत्पर है, किंतु किसीको क्या मालूम कि विष्णी उनसे पहले तैयार वैठी है, भले ही कोई आज्ञा न दे।

जब सब लोग विष्णीको समझा बुझाकर श्रीमहाराजके निकट आये, तब उन्होंने कोई प्रसङ्ग निकालकर विष्णीके लिये उचित कर्तव्यकी आज्ञा मॉगी। इसपर श्रीमहाराजने केवल इतना ही कह दिया कि भी इसका क्या निर्णय हूँ। विष्णीके लिये उचित आज्ञा तो श्रीठाकुरजी ही देगे। महाराजके इस आधासनसे सबको एक प्रकारकी ज्ञान्तिका अनुभव हुआ। प्रेमकी लीला वडी विचित्र है। प्रातःकाल होनेवाले प्रस्थानने सायद्वाल दिनका तीसरा प्रहर प्राप्त कर लिया, क्योंकि उसमे विष्णीके पागलपनने विशेष साथ दिया। फलतः श्रीमहाराजसे प्रार्थना की गयी और वे कुपा परवश फिर एक गये।

इघर जव विष्णीके श्वग्रुरने सुना कि हमारी पुत्र वधू पूर्ण खस्य हो गयी है, तब वे भी उसी प्रस्थानके दिन अकसात् विष्णीको लिया ले जानेके लिये आये; किन्त यहाँ विष्णी तो अपनी दूसरी ही ससुराल—प्रियतमके देशमे जानेको तैयार वैठी थी। घर-पुरा-पड़ोसके सब लोग उसे समझा रहे है, पर वह किसीकी एक नहीं सुनती; उसके मुखपर एक ही बात है---'मै श्रीवन जाऊँगी।'

विष्णीके श्रग्नरने चाहा कि श्रीमहाराज विष्णीको अपनी आजासे रोक दे, उन्होंने महाराजसे प्रार्थना भी की, किंतु श्रीमहाराज अच्छी तरह जानते थे कि विष्णी मेरी आजासे अपने शरीरको तो अवश्य यहाँ रोक रमखेगी, पर उससे उसके प्राण न रोके जा सकेंगे और वे अवश्य श्रीवन चले जायेंगे। यह सोचकर आपने अपनी ओरसे कोई आजा नहीं दी और उसी पूर्वकथित वाक्यको दुहरा दिया प्साई। में क्या आजा दूं। विष्णीके लिये उचित आजा तो श्रीठाकुरजी ही देंगे।

भगवान्की इच्छा ही इच्छा है; क्योंकि केवल वही एक पूरी होती है, गेप सबकी इच्छाएँ ज्यों की-त्यो रक्खी रह जाती है। तब क्या महत्त्व है हमारी इच्छाओंका । किंतु खेद तो इस बातका है कि हम तब भी उन इच्छाओंका त्याग नहीं कर सकते, चाहे जीवनमर वे पूरी न हो।

सव लोगोकी इच्छा थी— 'विग्णी श्रीवन न जाय', किंतु भगवान् चाहते थे इनके विरुद्ध । इसलिये उन्होंने मनुष्यांकी इच्छाओको सहलाते हुए अपनी इच्छा पूर्ण करनेकी चाल खेली । दूसरे दिन विग्णी रजखला हो गयी।

विष्णी रजम्बला क्या हो गयी। मानो उसपर वज्र गिर पड़ा। उसे मरणान्त कप्ट हुआ इस वाधासे। वह रो-रोकर अपने प्रमुसे प्रार्थना करने लगी—'मेरे प्यारे श्रीकृष्ण! क्यों इतना तरसा रहे हो मुझे। क्या में तुम्हारे वृन्दावन न आ सक्गी १ अब कैसे आ सक्गी, जब तुम्हीं रूठ गये हो। सबेरा होगा और श्रीमहाराज श्रीवन ''।

सव लोग वैठे विष्णीकी श्रीवन जाने और न जानेकी समस्यापर विचार कर ही रहे ये कि अचानक उन सबके मध्यसे होती हुई एक ज्योति विष्णीके कमरेमे प्रवेश कर गयी। तबतक विष्णीके पिताने पूजाग्रहसे आकर आश्चर्यसे मरे हुए शब्दोमे कहा—(श्रीठाकुरजी अपनी शय्यासे उड़कर जाने कहाँ चले गये १)

दयालदासकी वात सुनकर सब लोग अकचके से इधर-उधर देखने लगे। कुछ तो ठाकुरजीको खोजने भी लगे। किंतु ठाकुरजी कही भाग थोडे गये थे, वे तो अपनी मक्ता विष्णीके विरहसे व्याकुल होकर उसकी गोदमे आ विराजे थे। अपने प्रमुको इस अपावन दशामे भी अपनी गोदमे आया देख विष्णी उनकी पतित-पावनता और भक्त-वत्सलतापर मुग्ध थी। विष्णीकी गोदमे श्रीठाकुरजीको आया देख मबने अपने-आप निर्णय दे दिया कि विष्णी अवश्य श्रीवन जाय, यही श्रीठाकुरजीकी इच्छा है। फिर तो सबने बड़े प्रेमसे विष्णीके श्रीवन जानेकी तैयारियाँ कर दी और रजोधर्मके चार दिन पूर्ण होनेपर पाँचवे दिन विष्णी सानन्द अपने श्रीवन चली गयी। श्रीवनका दर्गन करके उसका हृदय आनन्द और प्रेमसे थिरक उठा।

श्रीवनमे वास करके विष्णी निरन्तर भजन और श्रीगुर-चरणोकी सेवामे लगी रहती। वह अपने ठाकुरजीकी सेवा-पूजा तो करती ही, साथ ही मानसिक सेवा-भावना भी किया करती।

एक वार विष्णीने मानसिक सेवामे अपने ठाकुरजीको मिश्रीका मोग रक्खा और मानसिक प्रसाद भी लिया। जो उसके मुखमे प्रत्यक्ष प्रकट हो गया । भावनाके समय चर्वण करते देख इसकी सहेली लालीवाईने जबरन् उसके मुखसे मिश्री छीनकर सबको दिखायी। इस भक्त-अपराधसे वह पागल हो गयी । पीछे श्रीरूपलालजी महाराजकी कृपा और विष्णीके अपराध क्षमा कर देनेसे वह खस्य हुई ।

एक बार विष्णीबाई भावनामे तल्लीन होकर, शरीरकी भी सुधि बुधि भूल बहुत ऊँचेपरसे गिर पडी और तीन पहरतक उसी आनन्दमयी भावनामे तल्जीन बेहोश पडी रही, पश्चात् प्रकृतिस्य हुई । इस प्रकार प्रभु प्रेममे विमुग्ध रहते हुए श्रीविष्णीबाईने श्रीवृन्दावनमे सत्रह वर्ष निवास किया, पश्चात् सवत् १७८५ विक्रममे वह नित्य निकुक्षमे प्रवेश कर गयी।

### मक्तिमती गजदेवी और हरदेवी

ASSESSED.

हरदेवी विशालपुरीके सेठ स्थानकदेवकी एकमात्र कन्या थी। माताका नाम गजदेवी था। एकमात्र सन्तान होनेसे हरदेवी माता-पिताको बहुत ही प्यारी थी। घरमे किसी चीजकी कमो नहीं थी। हरदेवीका पालन-पोपण बड़े ही लाइ-चावसे हुआ था। हरदेवीकी माता बड़ी ही विदुषी थी और उसका दृदय मिक्तसे भरा था। वह नित्य श्रद्धापूर्वक भगवान् श्रीकृष्णकी पूजा करती। माताकी पूजाके समय हरदेवी पास बैठी रहती, वह भी माताकी देखादेखी खेलनेमें भगवान्की पूजा किया करती। माता ही सन्तानकी प्रथम गुरु होती है। माताके स्वभाव, आचरण, चरित्र और व्यवहारका बाल्कके जीवनपर अमिट प्रभाव पडता है। हरदेवीके हृदयमे भी इसीके अनुसार मिक्तके अङ्कुर पैदा हो गये।

उचित गिक्षा-दीक्षा आदिके अनन्तर हरदेवी जब विवाहके योग्य हुई, तब बड़ी धूम धामसे उसका विवाह चम्पकपुरीके सेठ गुणदेवके पुत्र हर्षदेवके साथ कर दिया गया। विवाह बड़े आनन्दसे हो गया। विदाईका दिन था। अकस्मात् हरदेवीकी माता गजदेवीको बुखार चढ आया। घरमे भीड बहुत थी, दवाकी चेष्टा नहीं हो सकी। गजदेवीका बुखार बहुत तेजीसे बढने लगा। वह अपने भगवानके पूजा-भवनमे जाकर उनके सामने पड गयी। उसकी ऑखोमे ऑस् थे और बडी ही गद्गद वाणीसे उसने कहना आरम्म किया—

भगवन् । मालूम होता है, तुम अब मुझे अपने श्रीचरणोमे बुलाना चाहते हो । मुझे इस बातका स्मरण होते ही बड़ा हर्ष हो रहा है । उसी हर्षके मारे मेरे नेत्रोसे ऑसुओकी धारा बह रही है। हे मेरे अनन्त-प्राणिप्रयतम ! तम अन्तर्यामी हो। जानते हो मेरे मनमे बरसं से कभी कोई भी कामना नहीं उठी । मैं यही चाहती हूँ, कोई कामना मेरे मनमे कभी उठे ही नही। मेरा मन सदा यही कहता है कि पुम्हारी इच्छाका अनुसरण करनेमे ही परम कल्याण है। इससे मै सदा यही प्रयत्न करती हूँ कि मेरे मनमे कोई इच्छा न रहे, सारी इच्छाएँ तुम्हारी इच्छामे विलीन हो जाय । तुम्हारी इच्छा ही सफल हो । और तुमने सदा मेरी इस भावनाको वल दिया है तथा अपनी ओर खीचा है। आज तुम सदाके लिये अपनी सेवामे बुलानेकी व्यवस्था कर रहे हो। इससे बढकर मेरे लिये प्रसन्नताकी बात और क्या हो सकती है। परतु मेरे स्वामिन् ! पता नहीं क्यो- शायद इसमे भी तुम्हारी ही प्रेरणा हो-मेरे मनमे एक कामना जाग्रत् हो रही है। वह यह कि इस बालिका हरदेवीकी आत्माको भी तुम अपने पावन चरणोमे स्वीकार कर लो । यह तुम्हारी ही हो जाय । यद्यपि इसका विवाह हो गया है, आज यह अपने पतिके घर जा रही है, तथापि इसके परम लक्ष्य तो तुम्ही हो । वस, मै तुमसे केवल इतना ही वरदान चाहती हूँ कि इसपर तुम्हारी कृपादृष्टि सदा बनी रहे और अन्तमे इसे भी सेवाधिकार प्राप्त हो । मेरे पति तो मेरी जीवन-यात्राके साथी ही रहे है, उनके लिये मै क्या मॉग्र्।

गजदेवीकी सची और पवित्र प्रार्थना स्वीकृत हो गयी।
मगवान्ने प्रकट होकर कहा—'देवि। तुम मेरी मक्ता हो।
मेरे ही परमवाममे जा रही हो और सदा वही रहोगी।
हरदेवी तुम्हारी पुत्री है—इस सम्बन्धसे वह मेरी मिकिको
प्राप्त होती ही, परतु अब तो तुमने उसके लिये वर मॉग
लिया है। तुम्हारी यह चाह बडी उत्तम है। तुम निश्चिन्त
हो जाओ। तुम्हारी चाहके अनुसार हरदेवी मेरी परम भक्ता
होगी और यथावसर मेरे परम धाममे आकर तुमसे मिलेगी।
तुम्हारे सङ्गके प्रभावसे तुम्हारे पित भी मेरे परमधाममे ही
आयेगे। उनके लिये कुछ भी मॉगनेकी आवश्यकता नही
है। इसके बाद गजदेवीने देखा—ज्योतिर्मय प्रकाशके
अदर भगवान अन्तर्धान हो गये।

गजदेवीको बड़े जोरका ज्वर था, वह विवाहके सव कार्योसे अलग हो कर भगवान्के पूजा मन्दिरमे पड़ी थी। सेठको पता लगा, तब वे वहाँ आये। गजदेवीने कहा—स्वामिन्। आज यह दासी आपसे अलग हो रही है। विदादीजिये। मेरे अवतकके अपराधोको क्षमा कीजिये और आशीर्वाद दीजिये कि इसकी आत्मा भगवान् श्रीकृष्णकी वरण रज पाकर धन्य हो जाय। स्थानकदेव पतीकी ये बाते सुनकर स्तम्मित रह गये। वे बोले—पिये। अग्रुम क्यों बोल रही हो १ ऐसा कौन-सारोग है १ ज्वर है, उत्तर जायगा। अभी वैद्यराजको बुलाता हूं।

गजदेवीने हाथ जोडकर प्रार्थना की-- 'स्वामिन । अव वैद्यराजजी इस शरीरको नहीं उवार सकेंगे । मुझे मेरे भगवान्ने बुला लिया है। अब तो मै आपकी चरण-रज ही चाहती हूँ । मुझे आजा दीजिये । इसमे अग्रम क्या है । जीवन और मरण दोनो ही भगवान्के विधान हैं। जो जन्मा है, उसे मरना ही पड़ेगा । यदि जन्म शुभ है तो मृत्य अञ्चम क्यो है। मृत्यु न हो तो नवीन सुन्दर जन्मकी प्राप्ति कैसे हो सकती है। पुरातनका सहार सुन्दर नवीनकी सृष्टिके लिये ही तो होता है। फिर मै तो परम भाग्यवती हूँ, जो आपकी चरणधृिकको सिर चढाकर आपके सामने जा रही हूँ और जा रही हूँ आपके, अपने एव अखिल ब्रह्माण्डोके परमपति भगवान् श्रीकृष्णकी बुलाहटसे उनकी नित्य सेवाधिकारिणी बनकर ! मेरा जन्म-जीवन आज सफल हो गया । आज इस जीवकी अनादिकाळीन साध पूरी हो रही है । मेरी यही प्रार्थना है कि आप भी अपना जीवन भगवान् श्रीकृष्णके अनन्य भजनमे लगा दीजिये । मुझे पता लग गया है कि आपपर भगवान् श्रीकृष्णकी वड़ी ही कृपा है।' 🗸

(जिसको तुम-सरीखी कृष्ण-भक्ता पत्नी प्राप्त हुई। उसपर श्रीकृष्णकी कृपा क्यो न होगी । प्रिये ! वन्य हो तुम—जो तुम्हारा जीवन भगवान् श्रीकृष्णके चरणोमे अर्पित हो गया ! और मै भी धन्य हूं जो तुम्हारे सङ्गसे मेरे हृदयमे पवित्र मावोका प्रादुर्भाव हुआ और भगवान् श्रीकृष्णकी भक्ति मिळी ।' स्थानकदेवने गद्गद होकर कहा ।

'अव आप पवारिये । हरदेवीको विदा कीजिये । जानेके पहले एक वार वह मुझसे मिल ले । आप निश्चय रिलये, मै उसके विदा होनेके वाद ही शरीर त्याग करूँगी । आप निश्चिन्त होकर विवाहका काम कीजिये । मै अपने भगवान्के श्रीचरणोंमे सुखसे पडी हूँ ।'

स्थानकदेवका हृदय यदल चुका था। अय उनके मनमें शोक विपाद कुछ भी नहीं रहा। भक्तिके उच्छ्वाससे उनका हृदय आनन्दसे भर रहा है। वे पतीकी मृत्युमे भगवान्का शुभ विधान देखकर प्रफुछित हो रहे हें। उन्हें यह जानकर वड़ी प्रसन्नता है कि यह मरकर इससे कहीं अच्छी स्थितिको —नहीं-नहीं, परम और अनन्त महामुखकी दुर्लभ स्थितिको प्राप्त करने जा रही है। इसका यह मरण इसके लिये वड़ा ही मङ्गलमय है। इस अवस्थामे ऐसा कौन आत्मीय होगा, जो अपने आत्मीयकी ऐसी कल्याणकारिणी मृत्युसे प्रसन्न न हो। अतएव वे हर्पित चित्तसे वहाँसे उठकर चले आये और पुत्री हरदेवीकी विदाईके काममे लग गये। हरदेवीसे कह दिया कि 'तेरी मा पूजा-मन्दिरमें मुझे बुला रही है।'

पिताकी यात सुनकर हरदेवी तुरत माताके पास गयी।
माताको ज्वराकान्त देखकर उसे यही चिन्ता हुई। वह माके
पास बैठ गयी। उसने देखा— मा मुसकरा रही है, उसका
चेहरा खिल रहा है और एक प्रकाशका मण्डल उसके चारो
ओर छाया हुआ है। इतनेमे माताने वड़े दुलारसे हरदेवीका
हाथ अपने हाथमे लेकर कहा—वेटी। तू जानती है, यह
संसार असार हे—श्रीकृष्णका मजन ही इसमे एकमात्र
सार है। मै आज इस असार ससारको छोड़कर श्रीकृष्णकी
सेवा करने उनके परमधाममे जा रही हूँ। श्रीकृष्णने स्वय
मुझको जुलाया है। तू यह न समझना, मै मुझे असहाय
छोड़ जाती हूँ। तू जानती है—मनुष्ममे जो कुछ भी बुद्धि,
विद्या, शक्ति, सामर्थ्य, तेज, प्रभाव आदि है, सब श्रीकृष्णका दिया हुआ है। उन्ही श्रीकृष्णके हाथोमे मुझे सौपकर
मै जा रही हूँ। वे ही विद्यम्भर स्वय तेरी सँमाल करेंगे।

उनसे बढकर सँमाल करनेवाला और कौन होगा । मुझे अनुमित दे, मैं जाऊँ । वेटी । तुझे श्रीकृष्णकी पूजामे बडा आनन्द आता है । मुझे बुलाकर श्रीकृष्णने तेरे लिये वडी सुविधा कर दी है । अब इन भगवान्को तू ले जा । नियमितरूपसे श्रद्धा-भक्तिपूर्वक इनकी पूजा किया करना । कभी कुछ कहने सुननेकी आवश्यकता हो तो निस्सकोच इन्हींसे कहा करना । ये अवश्य तेरी बाते सुनेगे और उसी समय उचित व्यवस्था भी कर देगे । देख तो ते विश्वासके लिये ये अभी तेरी गोदमे चले आते है ।'

इतना कहना था कि भगवान्की मूर्ति सिंहासनसहित आकागमे चलकर हरदेवीकी गोदमे आ गयी । फिर क्या था, हरदेवीको दृढ विश्वास हो गया और भगवत्प्रेरणासे माताके भावी वियोगका सारा शोक पलभरमे नष्ट हो गया। अव उसने माताकी प्रसन्नताः मुसकराहट और उसके तेजोमण्डळका मर्म समझा । उसने मन्त्र-मुग्धकी तरह हॅसते हुए कहा-- भा । ऐसा ही होगा । मैं आजसे इनकी हो गयी और ये मेरे हो गये । अब मुझे विश्वास है कि प्रम्हारी जगह ये ही तुमसे भी बढकर मेरी रक्षा करेंगे । तुम तो मेरे साथ नहीं जा सकती, परत ये तो नित्य मेरे पास रहेंगे। प्तम आनन्दरे इनकी सेवामे जाओ । जब इन्होने स्वय तुमको अपने पास बुलाया है, तब तुम्हे रोकनेका पूपप कौन कर सकता है । जाओ मा, जाओ, भगवानकी सेवा करो । तुम धन्य हो, जो भगवान्की इतनी प्रियपात्र हो और मै भी धन्य हूँ, जो मुझे पुम-जैसी सची माताकी कोखसे पैदा होनेका सौमाग्य मिला है। मा! मुझे आजीर्वाद देती जाओ कि में भी तुम्हारी ही तरह भजन कर सकूँ और अन्तमे उनकी सेवामे ले ली जाऊँ।

गजदेवीने कहा—'बेटी । ऐसा ही होगा, अवश्यमेव ऐसा ही होगा । तू निश्चिन्त रह । हॉ, एक बात कहनी है—अन्तिम और सेचा सम्बन्ध तो एकमात्र भगवान्का ही है, परंतु यह ससार भी भगवान्का है, इसिल्ये इसमे हमें सभी व्यवहार भगवान्के इच्छा और आजानुसार ही करने चाहिये । अवश्य ही करने चाहिये अपने भगवान्की प्रसन्नताके लिये ही । शास्त्र भगवान्की ही आजा हैं और उनमे स्त्रीके लिये पित सेवाको ही मुख्य धर्म बतलाया गया है । पितके सम्बन्धसे सास-समुरकी सेवा भी अवश्य करनी चाहिये । तू भगवान्की भक्ता है, ध्यान रखना—इस व्यवहारमे कोई बुटि न आने पाये। सदाचार, सादगी, सेवा, सिंहण्युता और सयम तो सभीके लिये आवश्यक है। भक्तके लिये तो ये सर्वथा स्वाभाविक होने चाहिये।

'मार्ता । ऐस्ट्रिंही' होगा । छाख दुःख उठानेपर भी तुम्हारी यह, ब्रेटी अपने कर्तव्यसे कभी नही डिगेगी'— हरदेवीने हर्दता और उछासके साथ कहा ।

विटी। वडी बड़ी परीक्षाएँ होती है। बडे-बडे भयके प्रसङ्ग आते है। भगवान्पर आस्था रक्खेगी तो उनकी कृपाशक्तिसे तेरा वृंत अनायास ही। निम जायगा और तू अपने परम लक्ष्य भगवात्कृको प्राप्त करके कृतार्थ हो जायगी। बेटी! में हृद्यसे आशीर्वाद देती हूं कि तेरा मन सदा श्रीभगवान्क चरण-कमलोंका चज्ररीक बना रहे और तू कभी भी उनकी कृपासे विज्ञत न हो।

'मा—मेरी मा ! मै अत्यन्त वडभागिनी हूँ, जो तुम्हारी बेटी हूँ । ऐसी मा कितनी है, जो अपनी सन्तानको श्रीभगवान्के चरणोकी भक्ति करनेका आदेश और आज्ञीर्वाद देती है ?'—हरदेवीने ऑसू वहाते हुए कहा । 🕰

धन्य है माता और पुत्री दोनोंको ! सचमुच वही माता माता है—पिता पिता है, जो अपनी सन्तानको भगवान्के द्युम मार्गपर चलाता है और उसको अग्रसर करनेमे सब प्रकारकी महायता करता है ।

हरदेवीको उसके पिताने बुळा ळिया । वह भगवान्के सिंहासनको लेकर चली गयी। सिंहासनको सुरक्षित स्थानमे पधराकर उसने माताके पास कई चतुर और खामिभक्त सेविकाओं को मेज दिया, जो प्रसन्नतासे उसकी यथायोग्य सेवा करने लगी । यद्यपि विदाईके दिन माताके बीमार और मरणामन्न हो जानेपर हरदेवीको जगन्की चालके अनुसार वहुत शोक होना चाहिये या और हरदेवीके पिता स्थानकदेवके लिये भी यह कम चिन्ताका प्रसङ्ग नहीं था। फिर्भी भगवदिच्छासे दोनोंके ही हृदय वदल चुके थे। वे गजदेवीके भगवान्के परमधाम-गमनकी ख़ुशीमे मस्त थे और स्वय भी उन दोनोके हृदयोद्यानमे भक्ति-लतिका लहलहा रही थी तथा अपने मधुर पुष्पोके सुन्दर सौरभसे क्षण क्षणमे उन्हे मुग्ध कर रही थी। वे विवाहका कार्य तो मानो परवश-किरीकी प्रेरणासे कर रहे थे। सब कार्य भलीमॉति सम्पन्न हुए । हरदेवीके विदा होनेका समय आ गया । उसने एक बार फिर माताके श्रीचरणोमे जाकर प्रणाम किया और उसका आगीर्वाद प्राप्त करके पिताके चरणोमे गिरकर रथमें मवार हो गयी। भगवान्के सिंहासनको अपनी गोदमे छे िख्या । कन्याकी माताकी अनुपिखिति दोनों ओरके सभी वरातियोको बहुत ही खल रही थी और वे सभी उदास से हो रहे थे।

कन्या विदा हो गयी । स्थानकदेव द्विरंति राजटेवीके पृष चले आये । थोडी देर वाद गजदेवीने हॅसते-हॅसते भगवान्के पावन नामोजा उचारण करते हुए पतिके चैरणोमे सिर रखकर नश्चर शरीरको छोड दिया । उस समय उसके शरीरसे दिव्य तेज निकलता हुआ दिखायी दिया और आकाशसे मधुर शङ्क्षच्विन सुनायी पडी । स्थानकदेवने श्रद्धापूर्वक एव विधिवत् पत्नीका अन्त्येप्टि सस्कार और श्रद्धादि कर्म किये ।

#### (२)

हरदेवीके ससुर गुणदेव वास्तवमे सहुणोंके घर थे। पिताकी मॉति पुत्र हर्षदेव भी बहुत अच्छे स्वभावका था। परतु हर्पदेवकी माता समलाका स्वभाव वड़ा ही क्रूर था। वह मौका पाते ही हरदेवीके साथ निर्दय व्यवहार करती थी। परतु ससुरके अच्छे स्वभावके कारण हरदेवीको कोई खास कष्ट नही था।

देवकी गति विचित्र है। डेढ सालके वाद सेठ गुणदेव-का देहान्त हो गया । अब तो समला सर्वतन्त्र-स्वतन्त्र हो गयी। वह जो चाहती सो करती। यद्यपि हर्षदेवका स्वभाव सुन्दर और सौम्य था, फिर भी वह सङ्कोचवदा माताके सामने कुछ भी बोलना नहीं चाहता था । इससे समलाका मन और मी वढ गया, वह पुत्रको अपने पक्षमे मानकर बहूको विशेपरूपसे सताने लगी। पहननेको अच्छे कपड़े न देना, खानेको रूखी सूखी रोटियाँ देना-वह भी भर पेट नही, बात-बातपर झिड़कना, हरेक काममे दोष निकालना, उसके माता-पिता-को गालियाँ बकना आदि बाते तो उसके लिये स्वामाविक थी। कमी-कमी तो वह हाय भी उठा छेती थी। उसने वर्तन मॉजने और झाड़ू देनेवाले नौकरको अळग कर दिया। भाटा पीसनेवाळी नौकरानीको जवाब दे दिया—इसीछिये कि ये सव काम हरदेवीसे कराये जायं । हरदेवीको किसी भी कामसे कोई इन्कार नहीं था, न उसे किसी वातका मनमे दुःख ही था । वह माताजी बात याद करके चुपचाप हर्षित मनसे सब कुछ सहन करती । अत्यन्त सुखमे पछी होने तथा वर्तन मॉजने और आटा पीसने आदिका अम्यास न होनेके कारण उसे स्वाभाविक ही गारीरिक थकावटका अनुभव तो होता ही था, पर वह उससे दुःखी नहीं होती थी। मनमे मोचती थी भगवान् मेरी परीक्षा छेते है। फिर प्रद हढ निश्चय करती कि में इस परीक्षामे भगवान्की कृपासे कभी भी अनुत्तीर्ण नहीं हों जेंगी। कितना भी दुःख आये— भगवान्का आगीर्वाद समझकर उसे खिर चढा जेंगी और कभी मन में लान होने दूंगी। वह ऐसा ही करती। सासकी झिड़कन और गालियाँ उसे दुलार और आगीर्वाद-सी जान पड़ती। वह अम्लान मनसे सब काम किया करती। तन-मनसे पितकी सेवा करती और नित्य नियमसे श्रीभगवान्की पूजा करती। पूजाके वाद यही प्रार्थना करती कि भगवन्। में तुम्हारी हूँ, मुझे कभी विसराना नहीं। तुम्हारी मद्गलमयी इच्ला पूर्ण हो, इसीमें मेरा मद्गल है। वह कभी भगवान्के सामने सासके अत्याचारोंके लिये रोती नहीं। न कभी पितसे ही सासकी विकायत करती।

हर्षदेवको निर्दोप और परम शीलवती पत्नीके प्रति अपनी माताका इस प्रकारका करू वर्ताव देखकर बढ़ा दुःख होता था। उसने एक दिन एकान्तमे हरदेवीसे कहा— प्रिये! तुम मानवी नहीं हो, तुम तो स्वर्गकी देवी हो। तुमपर जान-बूझकर इतना अत्याचार होता है, परंतु तुम कभी चूंतक नहीं करती। मैने तुम्हारे चेहरेपर भी कभी उदासी नहीं देखी—मानो झुछ होता ही नहीं। तुमने कभी आजतक सुझसे इस सम्बन्धमे एक शब्द भी नहीं कहा। परतु प्रिये! मेरा हृदय जला जा रहा है। अब यह जुल्म मुझसे देखा नहीं जाता। मैं आजतक कुछ नहीं बोला, परतु अब तो हद हो गयी है। तुम्हारी राय हो तो हमलोग यहाँसे और कही चले जाय या माताको ही अलग कर दे।

भेरे हृद्येश्वर । आप जरा भी दुःख न करे । मैं सच कहती हूँ मुझे तिनक भी कष्ट नहीं है । मै प्रतिदिन दोनों समय जब अपने भगवान्की पूजा करती हूँ, तब मुझे इतना आनन्द मिळता है कि उसमे जीवनमरके बड़े-से-बड़े सन्ताप अनायास ही अपनी सत्ता खो देते हैं । फिर आपकी सेवाका जो आनन्द है, वह तो मेरे प्राणोका आधार है ही । मै बहुत सुखी हूँ, प्राणनाथ । आपके चरणोमे रहकर । मुझे किसी प्रकारका सन्ताप नहीं है । माताजी अपने स्वभाववश जो कुछ कहती-करती है, इससे बस्तुतः उन्हींको कष्ट होता है । सच मानिये, स्वामिन् । हिंहकन, अपमान और गाळी आदि उन्हींको मिळते और जळाते है, जो इनको ग्रहण करते है । मै इन्हें लेती ही नहीं । कभी लेती भी हूँ तो आशीर्वाद-रूपसे। फिर मेरे छिये ये दुःखदायी क्यो होने लगे । हॉ, कभी- कभी इस वातका तो मुझे दुःख अवन्य होता है कि मै माताजीके दु खमे निमित्त वनती हूँ । आप कोई चिन्ता न करें । ससारमे सब कुछ हमारे भगवान्के विधानसे हमारे मङ्गळके ळिये ही होता है । मुझे इस वातका विश्वास है, इसीसे मैं सदा प्रसन्न रहती हूँ ।

'नाथ ! न तो माताजीको छोडकर अल्ग जानेकी आवश्यकता है, न उन्हे अलग करनेकी । हमलोग यदि उनकी वार्ते न सहकर इस बुढापेमे उन्हे अकेली छोड देगे तो उनकी सेवा कौन करेगा । सबसे अधिक दु खकी बात तो यह होगी कि हम माताजीकी सेवाके सौमाग्यसे विद्यत हो जायेंगे । वह सन्तान बड़ी ही अमागिनी है, जिसको अपने बूढ़े माता-पिताकी सेवा करनेका सुअवसर नहीं मिलता । और उसके दुर्माग्य तथा दुष्कर्मका तो कहना ही क्या है कि जो किसी भी प्रतिकृलताके कारण माता-पिताकी प्राप्त हुई सेवाको छोड बैठता है । फिर, वे वेचारी कहती ही क्या हैं । मुझे तो आजतक कभी उनकी कोई भी बात बुरी नहीं लगी । सासकी सीखमरी झिडकन सहना तो वहूका सौमाग्य है ।'

हरदेवीकी बात सुनकर हर्षदेवका हृदय गद्गद हो गया। उसके चित्तमे हरदेवीके प्रति वडी मिक्त उत्पन्न हो गयी और वह अपनेको धन्य मानने छगा ऐसी धर्मशीछा पत्नी पाकर। उसने कहा—'देवि। इसीसे तो मै कहता हूँ तुम मानवी नही हो। तुम्हारे इन ऊँचे मावोके सामने किसका मस्तक नही झक जायगा। तुम बन्य हो। तुम्हारे माता-पिता धन्य हैं, जिनके घर तुम-सरीखी देवीने अवतार छिया। तुम्हारी एक-एक बात अनमांछ है। परतु क्या करूँ, जब माताजी विना किसी कस्रके जान-बूझकर तुम्हें गालियाँ वकती है और वाधिनीकी तरह मारने-काटने दौडती हैं, तब यद्यपि मै आजतक कुछ बोछा नहीं, फिर भी मुझे वडा दुख होता है। मन होता है कि इस अन्यायका खुछकर विरोध करूँ, परंतु कुछ तो माताजीके सकोचसे एक जाता हूं और कुछ तुम्हारा यह देवी स्वभाव मुझे रोक देता है। जो कुछ भी हो, कछ मै उनसे प्रार्थना अवव्य करूँगा।'

इतना कहकर हर्पदेव चला गया । हरदेवी कुछ कहना चाहती थी। परतु उसे अवसर ही नहीं मिला ।

दूसरे दिन हरदेवी वर्तन मॉज रही थी, कुछ पुराने जंग छगे हुए वर्तन उसे मॉजनेको सासने दिये थे। जग रगड़-रगड़कर उतारनेमे देर छगी। इतनेमे सास समला खाल-पीळी हो गयी और अनाप गनाप गालियाँ वकने खगी। इसी वीचमे हर्षदेव वहाँ आ गया। उसको माताका यह बर्ताव बुरा मान्द्रम हुआ। उसने नम्रतासे माताको समझानेकी चेष्टा की तो उसका गुस्सा और भी वढ गया। अव वह हर्षदेवको भी बुरा-भला कहने लगी। हर्षदेवको बहुत दुःख हुआ, परतु वह हरदेवीके गील-स्वभावके सकोचसे कुछ भी बोला नहीं। जब दूसरा पक्ष कुछ भी नहीं बोलता, तब पहले पक्षको वक-बक्ताकर स्वय ही चुप हो जाना पडता है। समजा जब बोलते-बोलते थक गयी, तब अपने-आप ही चुप हो गयी। हर्षदेव विपादमरे हृदयसे बाहर चला गया। हर्पदेवका विपाद देखकर हरदेवीको दु.ख हुआ। वह सारा काम निपटाकर अपने मगवान्के पूजा-मन्दिरमे गयी और वहाँ जाकर मगवान्से कातर प्रार्थना करने लगी। उसने कहा—

'भगवन् । मैने कभी कुछ भी नहीं चाहा, आज पतिदेव-को उदास देखकर एक चाह उत्पन्न हुई है-चह यह कि मेरी सासका स्वभाव सात्त्विक बना दिया जाय । वे समय-समयपर झलाकर हमछोगाके साथ ही आपको भी बरा-भला कह बैठती है। प्रभो । इस अपराधके ठिये उन्हे क्षमा किया जाय । इसीके साथ, नाथ मेरी चिरकालकी आकाङ्का है कि मैं आपके दिव्य स्वरूपके साक्षात् दर्शन करूँ। मेरे मनमे यह चाह तो थी ही, इस समय प्रार्थना करते-करते पता नहीं क्यों मेरी यह चाह अत्यन्त प्रवल हो गयी है। प्रमो । आप अन्तर्यामी हे, घट-घटकी जानते है। यदि मेरी सची चाह है। यदि वास्तवमे आप मेरी व्याकुलताको इम प्रकारकी तीव समझते हैं कि अब आपको प्रत्यक्ष देखे विना मेरा जीवन असम्भव है तो कृपा करके मुझे दर्शन दीजिये। आप सर्वसमर्थ है, मैं अत्यन्त दीन हीन और मिलनमित हॅ, मुझे कुछ भी ज्ञान नहीं । आपकी भक्तिका तत्त्व भी में नहीं जानती । इतना ही जानती हूँ कि आप मेरे सर्वस्व है और मै आपकी हूं । आपके मिवा मेरे और कोई भी सहारा नहीं है। ससारके सब कार्य आपकी प्रसन्नताके लिये-आपके लिये ही करने हैं। पतिके द्वारा में आपकी ही उपासना करती हूं । मुझे उसके वदलेमे आपकी प्रसन्नताके अतिरिक्त और कुछ भी नहीं चाहिये। यदि यह सत्य हो तो आप कपा करके दर्शन दीजिये।

यो कहकर हरदेवी कातरमावसे रोने छगी। उसकी घिग्घी वॅब गयी, गठा रुक गया, वोछी वद हो गयी। भगवान् अब नहीं रह सके। वहीं अपने विग्रहके सामने ही प्रकट हो गये—वडी मनोहर मझुळ शोभा धारण किये हए। नीलस्याम वर्ण है। गलेमे रह्नोंकी माला है। करकमलोमे मुरली है, होठोंपर मधुर मुसकान है, नेत्रोंसे कृपा और प्रेमकी सुधा-धारा वह रही है। सौन्दर्य और माधुर्यकी अप्रतिम छवि है। हरदेवी भगवान्को सामने देखकर आनन्दसागरमे हुव गयी। वह कुछ भी बोल नही सकी । तत्र श्रीमगवान्ने कहा-वेटी । में तुझपर अति प्रसन हूँ । तूने अपने आचरणोंसे और अकृत्रिम भक्तिसे मुझे वशमे कर लिया है । तेरी सासका स्वभाव सुधरना तो तभी निश्चय हो गया था, जब तू वधू बनकर उसके घर आयी थी। अब तो तेरी कृपासे वह असावारण भक्त बन गयी है। तूने अपने पति और सास दोनोंका उद्धार कर दिया। तेरा समुर तो पहले ही तेरे प्रतापसे सद्गतिको प्राप्त हो चुका था। अब मेरी कृपासे तुम तीनों मेरी मक्ति करते हुए सुन्दर सदाचारपूर्ण जीवन विताओगे और अन्तमे मेरे परमधाममे आकर मेरी सेवाका अधिकार प्राप्त करोगे।

इतना कहकर भगवान् सहसा अन्तर्धान हो गये। हरदेवी स्तब्ध थी । उसका मन मुग्ध हो रहा था । इतनेमे उसने देखा, सास समळा पास खडी है और रो-रोकर भगवानसे क्षमा प्रार्थना कर रही है। हरदेवी उठी। सास अपने दोपोंका वर्णन करते हुए उससे क्षमा मॉगने लगी। हरदेवीने सकुचाकर सासके चरण पकड लिये। समला-ने उमे उठाकर हृदयसे लगा लिया । दोनोंके नेत्रोसे प्रेमके ऑसू वहने लगे । हर्पदेव घर छौटा तो माताकी ऐसी वदली हुई हाल्त देखकर आनन्दमम हो गया । तीनोंकी जीवन-धारा एक ही परम लक्ष्यकी ओर जोरने वहने लगी। एक लक्ष्य, एक साधन, एक मार्ग । मानो एक ही जगह जानेवाले तीन सहयोगी यात्री बड़े प्रेमसे एक दूसरेकी सहायता करते हुए आगे वढ रहे हों । अडोस-पड़ोसपर मी तीनोंके प्रेमका वड़ा प्रभाव पड़ा। इतना ही नहीं, उनके आचरणसे सारे नगरके नर-नारी सदाचारी और भगवद्रक्त वनने लगे।

### भक्तिमती निर्मला

निर्मेला सचमुच बहुत ही निर्मेल थी। कलियुगकी कालिमाएँ उसे छू नहीं गयी थी। वह दिव्यलोककी देवी, वैराग्यकी जीती-जागती प्रतिमा और भगवद्भक्तिका सजीव विग्रह थी। उसका मुखमण्डल जैसा सुन्दर और भोला-भाला था, उसका अन्तःकरण उससे भी कही अधिक मनोहर और सरल था। ससारकी किसी भी वस्तुमे उसका मन फॅसा नहीं था, उसको किसी भी चींजकी चाह नहीं थी और कही भी उसकी सीमाबद्व गदी ममता नही थी। वह अपने प्राणाराम राममे अनुरक्त थी, राम ही उसकी चाहके एक-मात्र छक्ष्य थे और समस्त विश्वमे व्यास विश्वातीत रामके ही पावन चरणोमे उसकी ममता थी । सदा प्रसन्न रहना उसका स्वभाव था। मोटी साफ सफेद साड़ी, सफेद कब्जा, गलेमे पुछसीजीकी मालाः मस्तकपर सफेद चन्दन और जीमपर -नित्य नाचनेवाला रामनाम—यही उसका खाभाविक शृङ्कार था। हृदयमे रामका ध्यानः मुँहमे रामका नाम और शरीरसे दिनभर रामकी भावनासे घरभरकी छोटी-वडी सब तरहकी सेवा-यही उसका मन, वाणी, शरीरका काम था। वह कभी न थकती थी। न ऊन्नती थी। न झछाती थी। शान्ति। प्रसन्नताः आनन्दः मुसकान मानो भगवान्की देनके रूपमे

सदा उसकी सेवा करते थे। वह रातके पिछले पहर उठती। शौच-स्नानके वाद छः वजेतक रामजीकी मूर्तिके सामने वैठकर ध्यान-पूजन और रामायणका पाठ करती; पिर काममे छग जाती। दुपहरको एक समय विना मसालेका सादा भोजन करती। जीभके स्वादको उसने जीत लिया या। चार घडी रात वीतनेपर उसका काम पूरा होता, तव जमीनपर टाट विछाकर उसपर कुशका आसन डालकर वैठ जाती और प्रात कालकी भाँति ही रामजीका ध्यान, पूजन करती, एक पहर रात वीत जानेपर कुशका आसन उठाकर उसी टाटपर रामजीके चरणोमे उनके नामका स्मरण करती हुई सो जाती। जाड़ेमे भी उसका यही नियम चलता। उन दिनोके लिये वह एक रूईदार कब्जा और ऊनी कम्बल और रखती।

× × × ×

पिष्डित विश्वनाथ गौड ब्राह्मण थे। ये तो गुजरातके, परतु काशीमे जाकर बस गये थे। विश्वनाथके पास भोग-विछासके छिये धन तो नहीं था, परतु भगवान्की कृपासे उनके घर किसी बातकी कमी नहीं थी। वे बड़े विद्वान् ये। छोगोमे उनका बड़ा आदर था। उनकी संस्कृत-पाठशाछा

थी, वे विद्यार्थियोको बडे चावसे व्याकरण, न्याय और मीमामा आदि दर्शनोकी शिक्षा देते थे । बडे विल्छण व्याकरणी तथा दर्शनशास्त्रके महान् पण्डित होनेपर भी उनके हृदयप्राङ्गणमे भक्तिदेवी सदा नाचती र्वा था। वे सन्ध्याके समय नित्यत्रति वाल्मीकीय रामायणकी वडी ही सुन्दर कथा वॉचते थे। जो एक वार उनकी कथा सुन लेता, वह फिर उसे कभी न छोडता । उनकी वाणीमे वडा मधुर रम था, समझानेकी सुन्दर शैली यी और उससे पवित्र भावोकी अखण्ड धाराएँ वहती रहती थी। कथा वाँचते-वॉचते वे गट्गद हो जाते, कभी कभी तो रो पडते। श्रोताओं भी यही दशा होती । घरमे सटाचारिणी ब्राह्मणी थी। पतिकी भाँति पत्नी भी रामजीकी भक्त थी। निर्मेल उन्हींकी एकमात्र पुत्री थी। वह बचपनमे ही कथा सनने लगी थी। पिता माता दोनों भक्त थे। इनसे बचपनमे ही निर्मछाके निर्मत्र हृदय-मरोवरमे भक्ति छता छहराने छगी थी । पितासे उसने भगवान् रामकी पूजापद्धति सीख छी थी । वडी होनेपर पिताने वडी धृमवामसे निर्मलाका व्याह किया । निर्मला पण्डितजीकी एकमात्र सन्तान यी, इससे उनके मक्ताने निर्मेखाके विवाहमे वड़ी उदारता और उमग-के साथ बन खर्च किया। वर भी बड़ा सुशीछ, मुन्दर और सदाचारी था। उमका नाम गुळावराव या। मचमुच वह गुलाव-सा सुन्दर था और अपने सदुणोकी सुगन्धसे सबको सुर्ती करता था। विधाताका विधान कोई टाल नहीं सकता । मालभरके बाद ही हैंजेसे उमका देहान्त हो गया । विश्वनाथपर मानो वज्रपात हुआ। उनका द्वदय आकुल हो उठा, परतु प्रभु रामजीकी भक्तिने उनको सँभाला। आकुलतामें ही उनका मन रामजीके चरणोमे चला गया। विश्वनाथजी रो-रोकर मानमिक भावोसे रामजीकी पूजा करने लगे। प्रभु रामजीने भक्तपर कृपा की। वे अपने सत-मुखदायी सर्वेदु खहारी मङ्गलमय युगलखरूपमे दिन्य मिंहामनमहित प्रकट हो गये और मक्त विश्वनायजीको ढाढस वॅघाते हुए वोले—'भैया विश्वनाय । इतने आतुर क्यों हो रहे हो १ ज़ानते नहीं हो मेरा प्रत्येक विधान मङ्गलमय होता है १ निर्मलाको यह वैधव्य तुम्हारे और उसके करयाणके लिये ही प्राप्त हुआ है । सुनो ! पूर्वजन्ममे भी तुम सदाचारी ब्राह्मण ये। वहाँ भी निर्मेळा तुम्हारी कन्या थी । तुम्हारा नाम या जगदीश और निर्मलाका नाम था सरस्वती । तुममे और सरस्वतीमे सभी सद्गुण थे । परतु

प्रुम्हारे पडोसमे एक क्षत्रियका घर था। वह वडा ही दुष्ट-हृदय था। वह मनसे बड़ा कपटी, हिंसक और दुराचारी या। परतु ऊपरसे बहुत मीठा बोल्ता था । वह वाते बनाने-मे बहुत चतुर था। सद्गुणी होनेपर भी उसके कुसङ्गसे तुम्हारे हृदयपर कुछ कालिमा आ गयी थी, वह सरखतीको कुदृष्टिसे देखता या । उसके बहुकावेमे आकर सरस्वतीने अपने पतिका घोर अपमान किया था और प्रमने उसका समर्थन किया था। सरस्वतीके पतिने आकुछ होकर मन-ही-मन सरस्वतीको और तुमको जाप दे दिया था। यद्यपि उमके लिये यह उचित नहीं था, फिर भी दु खमें मनुष्यकों चेत नहीं रहता । उसी शापके कारण निर्मेटा इस जन्ममे विधवा हो गयी है और तुम्हे यह सन्ताप प्राप्त हुआ है। पतिके तिरस्कारके सिवा सरस्वतीका जीवन वडा पवित्र रहा । उमने दुराचारी पड़ोसीके बुरे प्रस्तावको ठुकरा दिया । जीवनभर गुल्सीजीका सेवनः एकादशीका वत और रामनामका जाप वह करती रही । तुम इसमे उसके सहायक रहे । इमीसे तुमको और उसको दूमरी वार फिर वही ब्राह्मणका अरीर प्राप्त हुआ है और मेरी कुपांचे तुम दोनोंके हृदयमे भक्ति आ गयी है। मेरी भक्ति एक बार जिसके हृदयमे आ जाती है, वह कृतार्थ हुए बिना नहीं रहता। भक्तिका यह स्वभाव है कि एक बार जिसने उसको अपने हृदयमे धारण कर लिया। उसको वह मेरी प्राप्ति कराये विना नहीं मानती । बडी-बड़ी रुकावटोको हटाकर, बड़े-बड़े प्रछोभनोसे छडाकर वह उसे मेरी ओर छगा देती है और मुझे ले जाकर उनके हृदयमे वसा देती है। मैं भक्तिके वश रहता हूँ--यह तो प्रसिद्ध ही है। तुमलोगोपर जो यह दु ख आया है, यह भक्तिदेवीकी कृपासे तुम्हारे कल्याणके लिये ही आया है। यह दू रा तुम्हारे सारे दुःखोका सदाके लिये नाश कर देगा ।' इतना कहकर भगवान अन्तर्धान हो गये।

विश्वनाथ विचित्र स्वप्न देखकर जगे हुए पुरुपकी भाँति चिकतन्ते रह गये। इतनेमे ही निर्मेळा सामने आ गयी। निर्मेळाको देखकर विश्वनाथका इदय फिर भर आया। उनके नेत्रोसे ऑस् बहने छगे। वे दुःसह मर्मपीड़ासे पीड़ित हो गये। परतु निर्मेळाकी साधना बहुत ऊँची थी। वह अपने वैधव्यकी हालतको खूब समझती थी, परतु वह सावनाकी जिस भूमिकापर स्थित थी, उसपर वैधव्यकी मीपणताका कुछ प्रमाव नहीं था। उसने कहा—पिताजी!

400000000

आप विद्वान, ज्ञानी और भगवद्भक्त होकर रोते क्यों हैं ? शरीर तो मरणधर्मा है ही । जड पञ्चभूतोसे बने हुए गरीरमे तो मुर्दापन ही है। फिर उसके लिये शोक क्यो करना चाहिये। यदि शरीरकी दृष्टिसे ही देखा जाय तो स्त्री अपने स्वामीकी अर्वाङ्गिनी है। उसके आधे अङ्गमे वह है और आधे अडमे उसके स्वामी है। इस रूपमे स्वामीका विछोह कभी होता ही नही । सती स्त्रीका स्वामी तो सदैव अर्थांड्न-रूपमे उसके साथ मिला हुआ ही रहता है। अतएव सती स्त्री वस्ततः कभी विधवा होती ही नहीं । वह विलासके लिये विवाह नहीं करती, वह तो धर्मतः पतिको अपना खरूप वना लेती है। ऐसी अवस्थामे--- पृथक् शरीरके लिये रोनेकी क्या आवश्यकता है। इसके अतिरिक्त सबसे महत्त्वकी वात तो यह है कि सारा जगत् ही प्रकृति है, पुरुष-स्वामी तो एकमात्र भगवान् श्रीरघनाथजी ही है। श्रीरघनाथजी अजर, अमर, नित्य, शाश्वत, सनातन, अखण्ड, अनन्त, अनामय, पूर्ण पुरुपोत्तम है। प्रकृति कभी उनके अंदर सोती है, कमी बाहर उनके साथ खेलती है। प्रकृति उनकी अपनी ही स्वरूपा शक्ति है। इस प्रकृतिसे प्रस्पका वियोग कभी होता ही नहीं । पुरुपके बिना प्रकृतिका अस्तित्व ही नही रहता । अतएव हमारे रघुनाथजी नित्य ही हमारे साथ है । आप इस बातको जानते है, फिर आप रोते क्यो है। कर्मकी दृष्टिसे देखें तो, जीव अपने-अपने कर्मवश जगतमे जन्म हेते है, कर्मवश ही सबका परस्पर यथायोग्य संयोग होता है, फिर कर्मवरा ही समयपर वियोग हो जाता है। कर्मजनित यह सारा सम्बन्ध अनित्य, क्षणिक और मायिक है। यह नश्वर जगत् सयोग वियोगमय ही तो है, यहाँपर नित्य क्या है। इस सयोग-वियागमे हर्ष-विषाद क्यों होना चाहिये।

ंपिर, भगवान्का भक्त तो प्रत्येक वातमे भगवान्के मङ्गल्मय विधानको देखकर, विधानके रूपमे स्वय विधाता-का स्पर्श पाकर प्रफुल्लित होता रहता है—चाहे वह विधान देखनेमे कितना ही भीषण क्यों न हो जाय। अतएव

पिताजी । आप निश्चय मानिये—भगवान्ने हमारे परम मङ्गळके लिये ही यह विधान किया है, जो जगत्की दृष्टिमे वडा ही अमङ्गळखरूप और भयानक है। आप निश्चिन्त रहिये, हमारा परम कल्याण ही होगा।

निर्म अके दिव्य वचन सुनकर विश्वनाथ जीकी सारी पीड़ा जाती रही। उन्होंने कहा—'वेटी! तू मानवी नहीं है, तू तो दिव्य छोककी देवी है। तभी तेरे ऐसे भाव है। तूने मुझको शोकमागरसे निकाल लिया! में धन्य हूँ, जो तेरा पिता कहलाने योग्य हुआ हूँ।'

तभीसे निर्मेटा पिताके घर रहने टगी और माता-पिता-सहित अपना जीवन मगवान्के भजनमे विताने टगी। घरमे श्रीरघुनाथजीका विग्रह था। माता-पिताकी तथा श्री-रघुनाथजीकी सेवा करना ही उसका काम था। घरका काम करते समय भी उसका मन भगवान्मे टगा रहता। भगवान्का सङ्ग उसके जीवनका जीवन वन गया था। वह कुछ भी करती, किसी भी काममे रहती, स्वामाविक ही भगवान्के साथ रहती। भगवान्के विना वह रह ही नहीं सकती थी।

कुछ समय बाद उसके माता पिता दोनों एक ही दिन भगवान्का स्मरण करते हुए ससारसे विदा हो गये। वह रोयी नहीं। भगवान्के नित्य सान्निध्यने उसके जीवनको निर्भय, रसमय, आनन्दमय, सयोगमय, चिन्मय और भगवन्मय बना दिया था। किसी भी बाहरी अवस्थाका उसकी इस नित्य स्थितिपर अमर नहीं पडता था। माता-पिताकी यथोचित किया करनेके बाद वह घर छोडकर गद्धातीरपर कुछ दूर चछी गयी। उस समय काशीका गद्धातट तपोभूमि थी। वहाँ उसने मा भागीरथीके पावन तटपर तीस साल भगवान्के ध्यानमे बिताये और अन्तमे शरीरको गद्धामेवाकी गोदमे छोड़कर मगवान् शद्धरकी कृपासे वह भगवान् श्रीरामजीके दिव्य साकेतमे पहुँचकर उनकी नित्य-चर्यामे नियुक्त हो गयी।

### वहिन सरस्वती

सरम्वती माता-निताकी वडी ही छाडछी छड़की थी। इसीसे उसके छाछन-पाल्नमें माता पिताने कुछ भी उठा नहीं रक्खा था। उसको कर्। जरा सी भी मनोवेदना हो, यह माता-पिताको अमह्य था। इकछौती सन्तान थी, सम्पन्न घर पा और माता पिताके हृदयोंमें स्नेहकी सरिता उमडती थी। बारह वर्षकी अवस्थामें उसका विवाह एक सम्पन्न घरके सुदर्शन नामक छड़िन्से कर दिया गया। तीन साछ बाद हिरागमन हुआ। सरस्वतीके विवाह और हिरागमनमें बहुत वडी धनराश खर्च की गयी, प्रसुर दहेज दिया गया।

सरम्बती सचमुच योगभ्रष्टा थी । नैहरके ५द्रह वर्षीमे उसके गरीर और मनको चोट पहॅचानेवाली कोई भी-छोटी-सी घटना भी नहीं हुई। वह सब प्रकारसे वहे आरामसे रही, पर उनका मन कभी भी संसारके भोगोंमे फॅमा नहीं । आरामकी मामग्रियों प्रचर मात्रामे थी। पर उमका मन उनसे सदा उदासीन-सा रहता था। माता पिताको दुःख न हो। इसिंटिये वह प्रकटमे सब कुछ स्वीकार कर लेती थी, परतु उसका मन उनको स्वीकार नहीं करता था । घरमें श्रीगोपालजीका मन्टिर था । अतदेव नामक वृढे पुजारी बड़े ही मिक्तमावसे श्रीगोपालजीकी पूजा करते थे। उनके कोई सन्तान नहीं थी। उनका गोपाछजींमें वात्मस्यभाव या। वे बड़े स्नेह्से गोपालजीको भोग लगाया करते । उनके मन गोपाळजी जड स्वर्णप्रतिमा नहीं थे, सिच्चितनन्द्यन भगवान थे। मनमे ही नहीं, मक्त श्रुतदेवकी ग्रुड भावनाके अनुमार भगवान् उनसे स्थूल व्यवहार भी ऐसा ही करते थे। पर इस वातका रहस्य शुतदेवने किसीको नहीं वताया । सरम्वतीके माता पिता श्रीकीर्ति तथा मितमान् भी इम रहस्यमे अपरिचित ये। सरस्वती छोटी उम्रसे ही मन्दिरमे जाकर बैठती, खेलती, पुजारीजीकी पूजा-आरती तथा भोग-रागको वहे चावसे देखा करती । पुजारीजी छोटी वची समझकर उमसे कोई छिपाव नहीं करते । इमके अतिरिक्त उनका सरखतीके प्रति बड़ा स्नेह था, वे उसे अपनी सगी पुत्रीसे बढकर मानते थे। यह पुत्री और ठाकुरजी श्रीगोपाछजी प्राण-प्रियतम पुत्र—इस भावसे पुजारीजीका स्नेह दोनोंमे वॅट गया था। उनके इस सम्बन्धसे सरस्वती और गोपाळजीमे भी भाई-बहिनका सम्बन्ध हो गया था। छोटी वालिका अपने गोपाल भैयासे वहा प्यार करती । बाल्यभावसे उन्हें

खिळाती-पिळाती, उनके साथ खेळती, शुद्ध प्रेमाळाप करती। श्रुतदेवजी बड़े प्रसन्न होते।

सरस्वतीकी बुद्धि बहुत तीव थी। वह पुजारीजीसे गीता-रामायण-पुराण तथा अन्य शास्त्रग्रन्थ वडी ल्गनसे पढती और समय-समयपर श्रीभगवान्के स्वरूप तथा छीछाके सम्यन्वमे पूछा करती । श्रुतदेवजीको वह पितामे वढकर मानती और उनके उपदेशों और वचनोको कार्यक्रपमे परिणत करने ही चेष्टा करती । इससे उसका जीवन पवित्र, भक्तिमय हो गया था। नौ ही वर्पकी अवस्थामे उसे श्रीमगवान्के दर्शनका सौभाग्य प्राप्त हो गया था। उसके सरल आग्रहमे प्रमन्न होकर साक्षात् प्रकट हो भगवानने मोग आरोग लिया तथा कुछ ही दिनो वाद श्रावणी पूर्णिमाके दिन उसके द्वारा रक्षावन्धन करवाया । श्रुतदेवजी इमसे बड़े ही प्रसन्न हुए । इसके बाद तो श्रीगोपालजीके साय सरस्वतीका माई-बहिनका सम्बन्ध इतना स्पष्टऔर सुद्दढ हो गया था कि दोनो जाने कितनी वार मिले और कितनी वार परस्पर सुख दु.खकी चर्चा हुई। फिर गोपाल भेयाकी सम्मतिसे धी सरम्बतीने विवाह करना स्वीकार किया—इस शर्तपर कि गोपाल भैयाको सरस्वती वहिन जब याद करेगी। तभी वे उसके पास पहुँच जायेंगे । सरस्वतीको अपने बाल्यजीवनमे पिता माताके द्वारा जो सन प्रकार सुख-सुनिधा प्राप्त हुई, इसमे गोपाल भैयाकी ही करामात थी और सरस्वतीके विवाह तथा द्विरागमनमें भी गोपाल भैयाका वडा हाय था। दहेजकी सामग्री, अतिथियोका स्वागत-मत्कार, सबकी सात्विक प्रसन्नता आदिकी व्यवस्था सरस्वतीके पिता मतिमानुको आश्चर्यमे डालनेवाली थी। कहाँसे कैसे कव क्या होता था, इमका उन्हे पता ही नहीं लग पाता था। न मालम कहाँसे उनके इतने कार्य-कुशल मित्र आ गये थे और इतनी सुमुप्ती-सयानी देवियाँ घरमे आ गयी थीं श्रीकीर्तिके काममे सहयोग देने । उन्हें पता नहीं था कि यह सव सरस्वतीके भैया गोपालकी कुपागक्तिके खेळ है ।

द्विरागमन हो गया । सरखती ससुराछ चछी गयी । गोपाछ भैया गुप्तरूपसे बहिनको पहुँचाने साथ गये और दो-तीन दिन वहाँ रहकर उसे सान्त्यना देकर छोटे । सरस्वतीके पति सुदर्शन बड़े ही सान्त्विक प्रकृतिके साधु पुक्ष थे । उनमें जगत्के छछछुन्दका कहीं गन्ध-छेश भी नहीं था । पिताका घर सम्पन्न था । माता पिता निष्ठावान् धार्मिक थे । घरमे सब प्रकारसे सुख था । सरस्वतीका जीवन बहुत आनन्दसे बीत रहा था । गोपाल भैया बीच-बीचमे आकर बिहनसे मिल जाया करते और बातो ही-बातोमे उसे उपदेश दिया करते तथा अपने स्वरूपका तत्त्व समझाया करते थे ।

एक दिन सरस्वतीने श्रीगोपाळजीसे कहा--- "भैया मै छोटी थी, तब तो कुछ समझती नही थी। तुम्हारी छोटी-सी मूर्ति मुझे वड़ी प्यारी छगती। पुजारीजी पूजा करते, तब मुझे ऐसा लगता, तुम मानो हॅस रहे हो, वे भोग लगाते, तब मझे लगता तम खा रहे हो । मेरी बालसलम श्रद्धा थी। फिर एक दिन जब मैं पुजारीजीसे अंड गयी कि आज तो मै ही भोग लगाऊँगी, तव उन्होने बहुत समझाया, पर मैने अपना हठ नहीं छोडा, उस समय मुझको लगा--तुम मानो पुजारीजीसे कह रहे हो कि 'सरम्वती भोग लगाना चाहती है तो तुम क्यो रोकते हो । मुझे इसके हाथका भोग ग्रहण करनेमे बड़ी प्रसन्नता है। 'पता नहीं, उन्होने तुम्हारी वात सुनी या नहीं। परत तुरत ही मुझसे कह दिया कि 'तुम भोग लगाओ' और पता नहीं इतना कहकर वे क्यो बाहर चले गये । मैने भोग रक्खा । पर्दा लगाया । पर तुमने खाया नहीं । भैया । मुझे उस दिनकी बात अच्छी तरह याद है-जब मै रोने लगी, तब तुम उसी मूर्तिमेसे प्रकट हो गये और मेरा रक्खा हुआ प्रसाद प्रसन्नतारे पाने छगे । मुझे उस दिन बड़ी ही प्रसन्नता हुई । इसके छ ही महीने बाद मेरे आग्रह करनेपर तमने राखी बॅंधवायी मुझसे । इसके बाद तो तुम मुझसे वातचीत करने लगे। मैं जानती नहीं थी कि तुम कौन हो। इतना ही जानती थी कि मेरे भैया लगते हो। यही पुजारीजीने मुझको वताया था । माने कई बार मुझसे पूछा, पिताजीने भी कभी-कभी बात चलायी, पर ग्रुमने मने कर दिया था, इससे मैने किसीसे कुछ भी नहीं कहा। तुम्हारे कहनेसे मै यहाँ चली आयी। पर अब मेरे मनमे यह जाननेकी आ रही है कि वास्तवमे तुम कौन हो । माताजी, पिताजी तुम्हे भगवान् कहते हैं । पुजारीजी भी भगवान् ही मानते है। पर तुम मेरे माता पिताके सामने मूर्ति ही बने रहते हो। भैया। वताओ, क्या सचमुच तुम भगवान् ही हो १ भगवान् ही हो तो फिर मेरे माई कैसे १ क्या मै तुमको भाई न मानूं ? ऐसा तो सोचते ही मेरा मन जाने कैसा

घवरा जाता है। भेया । अपना रहस्य मुझे वताओ। आज ् मै विना जाने नहीं रहूँगी।"

सरस्वती बहिनकी बात सुनकर गोपाल भैया हॅसे। बोले-- 'सरम्वती वहिन । सचमुच में तुम्हारा भैया हूं । यो तो में सारे ही ससारका बन्धु हूँ, पर तुम्हारा तो भाई ही हूँ । तुम्हारा मेरे प्रति जो निश्छल प्रेम है उससे तुमने मुझको सदाके जिये अपना भेया बना लिया है। बहिन ! प्रेम आत्माका स्वरूपभूत गुण है-धर्म है। जैसे दूधकी सफेदी और अग्निकी टाहिका गिक्तका उनमे अभिन्न मम्बन्ध है, वैसा ही आत्माका अभिन्न सम्बन्ध प्रेमसे है। परतु यद्व जीवका चित्त अशुद्ध होनेसे उसके प्रेमका विपय दूसरा होता है । वह अपने खरूप आत्माम प्रेम न करके तुच्छ और अनित्य भोग-पढायामे---स्त्री, पति, पुत्र, धन, मान, प्रतिष्ठा आदिमे प्रेम करता है और इन नश्वर पदायंति प्रेम करनेके कारण ही वार-वार प्रविश्वत होता है। उसे इस प्रेमके परिणाममे निराशा, अमफ्टता, वियोग, मृत्यु, नाश और रोना कराहना ही मिलता है । पर जब मेरी कृपासे जीवका चित्त शुद्ध होनेपर अपने खरूपकी ओर दृष्टि जाती है, तव उसमे विशुद्ध प्रेमरी स्फर्ति टोती है। तव वह आत्माकी ओर मुझता है, आत्मामे प्रेम स्थापन करता है, आत्माराम हो जाता है। तदनन्तर ही प्रेम-माधनाके बलसे वह जान पाता है कि मैं (भगवान्) ही समस्त आत्माओका आत्मा हूँ, मै ही सबका एकमात्र खरूपाश्रय हूँ । तव वह समझता है कि वस, एकमात्र भगवान ही मेरे प्रेमास्पद हे । ऐसी अवस्थामे उसका चित्त मेरे ही दिव्य गुणोकी ओर आकर्षित हो जाता है, मेरे ही दिव्य सौन्दर्य-माधुर्यपर मुग्ध होता है और फिर वह समस्त जगत्मे और जगत्से वाहर केव र मुझको ही देखता हुआ मुझमे ही अपने प्रेमको मिला देता है। तय, मै क्या हूँ, कैसा हूँ— इस तत्त्वका उसे मेरी कुपासे यथार्थ पता लग जाता है।

'सरस्वती वहिन ! तुम मुझे ठीक जानती नहीं कि मैं कौन हूँ, परतु मुझसे प्रेम करती हो । मेरी तुल्नामे तुम्हारे मनमे न घर द्वार है, न माता पिता है, न धन-ऐश्वर्य है, न मान-सम्मान है और न स्वर्ग-मोक्ष ही है । तुम्हारा मुझमे इतना अपार अनुराग है ! सो यह उचित ही है । इस बातको चाहे कोई जाने या न जाने, सबका प्रेम आत्मामे होता है और मै तो आत्माका भी आत्मा हूँ । इसके सिवा जो मुझे एक बार देख लेता है, वह अनन्य प्रेम किये विना रह ही नहीं सकता । मैं हूँ ही ऐसी वस्तु । आत्माराम मुनि भी मेरे गुणोपर मुग्ध होकर मेरे प्रति अहैतुकी भक्ति करते हैं । यह प्रेम कोई वृत्ति नहीं है, यह मेरी स्वरूप शक्ति है । प्रेमवृत्ति तो इसीका एक साधारण खुद्र प्रकाशमात्र है । भाईके पवित्र भावसे तुममें मेरे प्रति यह जो अप्रतिम प्रेम है, यह मेरे यथार्थ स्वरूपका जान तुमको अपने-आप ही करा देगा ।

'वस्तुत' मेरे स्वरूपका पता कोई भी पुरपार्थके द्वारा नहीं प्राप्त कर सकता । मेरा खरूप मन बुद्धि वाणीके अगोचर है । मै ही नित्य सत्य हूँ, सनातन हूँ, पूर्ण हूँ और परात्पर हूँ । जो कुछ भी दृश्यवर्ग है सब न तो मुझसे भिन्नरूपमे सत् है और न वह गगशृङ्ग या इन्द्रजालकी भॉति सर्वया अमत् ही है । यह जो कुछ है, मब मै ही हूँ । पर जिस रूपमे यह दीखता है, उम रूपमे नहीं । इम दृश्यमे परिवर्तन होता है, परतु प्रत्येक दृश्यकी आडमे में नित्य सत्यरूपने विराजित हूं । यह परिवर्तन तो मेरा लीला विलाम है । प्रलयमें जगत् मुझमें ही लीन होता है और सृष्टिके आरम्भमे फिर मुझसे ही उद्भृत हो जाता है । अनन्त विश्व ब्रह्माण्ड सव मुझमें है, में अनन्त विश्व-ब्रह्माण्डोमे हूँ । और मैं ही उनसे अतीत अचिन्त्यरूप हूँ । जो कुछ भी प्रत्यक्ष या अप्रत्यक्ष है, जो कुछ जगत् या जगदतीत है, जो कुछ भी 'है' या 'नहीं' है, सब में ही हूं। में मदा अन्नकट हूँ और नित्य प्रकट हूँ । परमाणु परमाणुमे मेरा ही नित्य आनन्दनृत्य चल रहा है। सुन्दर सुजन और भयानक सहार-सव मेरे ही छीछास्वरूप है। इतना सव होते हुए भी मै तुम्हारा अपना और परम प्यारा गोपाल भैया हूँ । तुम मुझे नित्य भैया मानो और मैं तुम्हे नित्य वहिन मानूगा।

देखो, तुम्हारा यह पित मेरा पुराना भक्त है। यह पहले अवन्तिकापुरीमे ब्राह्मण था। वहाँ भी तुम इसकी धर्मपत्नी थी और मेरी परम भक्ता थी। मेरे किसी लीला-सङ्घेतसे तुम दोनोको फिर यहाँ जन्म लेना पड़ा। अव तुम दोनो मेरी भक्ति करते हुए सफलजीवन होओंगे और मेरे दुर्लभ परम धामको प्राप्त करोंगे।

न्तुम निश्चय समझो कि एक वार जो मेरा हो जाता

है, वह सदा मेरा ही रहता है । तुम्हारे सहन महान् भाग्यनाली भक्तोको, जो मेरे लिये सारे भोगोंकी आसक्ति भूलकर, सब कुछ त्यागकर मेरे ही हो गये हैं, मैं कभी नहीं छोडता—

विस्मृत्य सकलान् भोगान् मद्ये त्यक्तजीवितान्। मदात्मकान् महाभागान् कथं तास्त्यक्तुमुत्सहे॥

इतना कहकर गोपाल भैयाने सरखतीके सिरपर हाथ रक्खा । हाथ रखते ही उसकी बुद्धिमे भगवान्का तत्त्व-स्वरूप प्रकट हो गया । कुछ ही क्षणोमे बुद्धि भी अममर्थ हो चली । अब आगेकी बात कौन बताये । भगवान्के साय सरस्वतीकी किस प्रकार कैसी एकात्मता हुई। इसका किसीको पता नही है, परतु वह समाविख-सी हो गयी। श्रीमगवान्का वरद हस्त उसके मस्तकपर है और वह जड पुत्तलिकाकी भाँति निस्तब्य-स्थिर है। वह इम समय कर्ा यी। क्या अनुमव करती थी। अनुमव करनेवाली कोई सत्ता भी थी या नहीं, कुछ पता नहीं। पर जब कुछ देरके बाद वह जगी, तव देखा गया, उसमे अपूर्व विलक्षणता थी । उसकी मुखाकृति ही बदल गयी थी। उससे मानो स्निग्व भीतल तेजोराशि तथा निर्मल भान्तिकी धारा प्रवाहित हो रही थी। भगवान् उसकी ओर देखकर मुसकरा दिये और वह भी हॅसने लगी। तदनन्तर भगवान अन्तर्धान हो गये । सरस्वती भगवान्का प्रत्यक्ष देर्शन और उपदेश प्राप्त करके कृतार्थ हुई ।

इधरं भगवान्ने कृपापूर्वक सरस्वतीके पति सुदर्शनको भी कुछ ऐसी विचित्र प्रेरणा की कि उसे अपने पूर्व-जन्मकी बात याद आ गयी और वह सबका मोह छोडकर केवल भगवदाराधनम लग गया । अब तो श्रीगोपालजी उसके सामने भी प्रकट हो गये । दोनो पति पत्नी एक ही साध्य, एक ही साधन और एक ही मार्गका अव उम्बन करके भगवान्के परम प्रेमी बन गये । अब उनके पाम जो कुछ भी था, सब भगवान्की पूजाका उपकरण बन गया और वे जो कुछ भी करते, सब भगवत्परायण होकर भगवान्की पूजाके लिये ही करते । उनका अलग कोई काम रह ही नहीं गया । इस प्रकार मगवद्गक्तिसे ओतप्रोत भगवन्मय जीवन विताकर वे भगवान्के परम धामको प्राप्त हुए ।

### भक्तिमती कुँअर-रानी

कुँअर-रानी संभ्रान्त राजपूत माता पिताकी एकमात्र लड़ैती सन्तान थी। सम्पन्न घर था। माता पिता बहुत ही साध-स्वभावके तथा भगवद्भक्त थे । क्रॅंअर-रानीके अतिरिक्त उनके कोई सन्तान नहीं थी, इसिट्ये माता पिताके समस स्नेह-सौहार्दकी पूर्ण अधिकारिणी एकमात्र कुँअर-रानी ही थी। वह बहुत ही प्यार-दुलारसे पाली-पोमी गयी थी। उसने जैसे माता पिताके स्नेहको प्राप्त किया। उसी प्रकार उनकी साधुता तथा भगवद्गिका भी उसके जीवनपर काफी असर हुआ | वह लड़कपनसे ही भगवान्के दिव्य सौन्दर्य-माधुर्यमय स्वरूपका ध्यान किया करती और भगवानका मधुर नामकीर्तन करते-करते प्रेमाशु वहाती हुई वेसुध हो जाती । माता पिताने चौदह वर्षकी उम्रमे बड़े उमग उत्साह-के साथ उसका विवाह कर दिया । कुँ अर-रानी विदा होकर समुराल गयी । विधाताका विधान वडा विचित्र होता है। उसी रात्रिको उसके माता पिताने भगवानके पवित्र नामका कीर्तन करते हुए विपृचिका रोगसे प्राण त्याग दिये । कुँअर-रानीको पाँचवें दिन एक कासीदने जाकर यह दुःखप्रद समाचार सुनाया। वह उसी दिन वापस छौटनेवाछी थी और भाता पिताके भेजे हुए किसी आदमीकी प्रतीक्षा कर रही थी । उसके बदले माता पिताका मरण संवाद लेकर कामीद आँगया । अकस्मात् मान्वापके मरणका समाचार सुनकर कुँअर-रानी स्तब्ध रह गयी। उसको वडा ही दु ख हुआ, परंतु लडकपनमे प्राप्त की हुई सत्-शिक्षाने उसे धैर्यका अवलम्बन प्राप्त करनेमे वड़ी सहायता की । उसने इस दु.खको भगवान्का मङ्गलविधान मानकर सहन कर लिया और पीहर जाकर माता पिताके श्राद्वादिको मलीमॉति सम्पन्न करवाया । माता-पिताके कल्याणार्थं अधिकाश सम्पत्ति सुयोग्य पात्रोंको दान कर दी तथा शेपकी सुन्यवस्था करके वह ससुराल छीट आयी ।

उसके पति सॉवतिसंह बहुत ही सुशील, धर्मपरायण तथा साधु-स्वभावके थे, इससे उसके मनमे सन्तोप या। परमु विधाताका विधान कुछ दूसरा ही था। छः ही महीने बाद सॉप काटनेसे उनकी भी मृत्यु हो गयी। घरमे रह गये बृद्धे सास-ससुर और विधवा कुँअर रानी! कुँअर-रानी अभी केवल चौदह वर्षकी थी। इस मीषण मृत्रपातने एक बार तो उसके हुद्यको मयानकरूपसे दह्ना दिया, परत कुछ ही समय बाद भगवत्स्रपासे उसके हृदयमें स्वतः ही जानका प्रकाश छा गया । उस प्रकाशकी प्रमामयी किरणोने जगत्के यथार्थ रूप, जागतिक पदार्था और प्राण्योंकी अनित्यता, क्षणमङ्करता तथा दुःखरूपता, मानव-जीवनके प्रधान उद्देश्य, मनुष्यके कर्तव्य, मनुष्यको प्राप्त होनेवाले समस्त सुख-दुःखोमे मङ्गळ्मय भगवान्की मङ्गळ-मयी कृपा और भगवान्की शरणागित तथा भजनमे ही समस्त दुःखोका नाश तथा नित्य परमानन्दस्वरूप भगवान्की प्राप्ति होती है—इन सारी चीजोके प्रत्यक्ष दर्शन करा दिये। उसका दुःख जाता रहा। जीवनका छ्रय निश्चित हो गया और उमकी प्राप्तिके छिये उसे प्रकाशमय निश्चित प्रका भी प्राप्ति हो गयी!

क्रॅअर-रानीने इस वातको भलीभाँति समझ लिया कि मनुष्य जीवनका परम और चरम छक्ष्य भगवत्प्राप्ति है। नारी हो या पुरुप-जीव मनुप्ययोनि प्राप्त करता है भगवानको पानेके लिये ही: परंतु यहाँ विपयमोगोके भ्रमसे भारानेवाले आपातरमणीय सुखोमे इस लक्ष्यको भूलकर विपयसेवनमे फॅस जाता है और फल्रसः कामनाकी परवगता-से मानव जीवनको पापोके संग्रहमे लगाकर अधोगतिमे चला जाता है । विषय सेवनसे आसक्ति और कामनादि दोप बढते है और इसीलिये बुद्धिमान् बिरागी पुरुप विपयोका स्वेच्छा-पूर्वक त्याग करके सन्यास ग्रहण करते हे-यद्यपि विवाह-विधान भी कामनाको सर्यामत करके भगवत्प्राप्तिके मार्गमे अग्रसर होनेके लिये ही है । उसका भी चरम उद्देश्य विषयोपमोगमे अनासक्त होकर मगबान्की ओर लगाना ही है। इसीलिये गृहस्थीको भगवानुका मन्दिर और पतिको मगवान् मानने तथा गृहकार्यको भगवत्छेवाके मावसे करनेका विधान है। इतना होनेपर भी सधवा स्त्रियोको विपयसेवनकी सुविवा होनेसे उनमे विपयासक्तिका बढना सम्भव है। विधवाजीवन इस दृष्टिसे सर्वथा सुरक्षित है। यह एक प्रकारसे पवित्र साधुजीवन है। जिसमे भोगजीवनकी समाप्तिके साथ ही अत्यन्तिक सुख और परमानन्दस्वरूप भगवान्की प्राप्ति करानेवाले आध्यात्मिक साधनोका सयोग स्वतः ही प्राप्त हो जाता है । कामोपभोग तो नरकोंमे छे जानेवाळा और दुःखो-की प्राप्ति करानेवाटा है। मोगोसे आजतक किसीको भी परम शान्ति शास्त सुख या मगवान्की प्राप्ति नहीं हुई !

यह सब सोचकर कुँअर-रानीने मन-ही-मन कहा—मुझे यदि भोग-जीवनमे ही रहना पड़ता तो पता नहीं आगे चड़कर मेरी क्या दशा होती। बच्चे होते, उनमे मोट होता, मर जाते, दु ख होता, कामनाका विस्तार होता, विच्त मोहजालमे फॅस जाता और दिन-रात नाना प्रकारकी चिन्ता- ज्वालाओं में जलना पडता। मनको प्रपञ्चके अतिरिक्त परमात्माका चिन्तन करनेका कभी शायद ही अवकाश मिलता। भगवान्की मुझपर बड़ी ही कुपा है जो उन्होंने मुझको अनायास और विना ही माँगे जीवनको सफल बनानेका मुअवसर दे दिया है। पशुकी भाँति इन्द्रिय-भोगों में रची-पची रहनेकी इस पवित्र जीवनसे क्या तुलना है। भगवान्ने मुझ डूवती हुईको उनार लिया। धन्य है उनकी कपाको!

उसने सोचा, मनुष्य भ्रमसे ही ऐसा मान बैठता है कि भगवान्ने अमुक काम बहुत बुरा किया । वास्तवमे ऐसी वात नहीं है। मङ्गलमय भगवान जो कुछ भी करते हैं। हमारे मङ्गळके लिये ही करते हैं। समस्त जीवोंपर उनकी मङ्गळमयी कृपा सदा बरसती रहती है। उनकी मङ्गळमयता और कपाछतापर विश्वास न होनेके कारण ही मनुष्य दुखी होताः अपने भाग्यको कोसता और भगवान्पर दोपारोपण करता है। फोड़ा होनेपर उसे चीर देना, विपमज्वर होनेपर चिरायते तथा नीमका कड्वा क्वाय पिछाना और कपडा पुराना एव गदा हो जानेपर उसे उतारकर नया पहना देना जैसे परम हितके लिये ही होता है, वैसे ही हमारे अत्यन्त प्रिय सासारिक सुखोंका छीना जाना, नाना प्रकारके दुःखों-का प्राप्त होना और गरीरसे वियोग कर देना भी मङ्गलमय भगवान्के विधानसे हमारे परम हितके लिये ही होता है। हम अपनी वेसमझीसे ही उसे भयानक दुःख मानकर रोते-कलपते है। इन सारे दृश्योंके रूपमे, इन सभी स्वॉगोंको धारण करके नित्य नवसुन्दरः नित्य नवमधुर हमारे परम वियतम भगवान ही अपनी मञ्जलमयी लीला कर रहे हैं। इस वातको हम नही समझते । रोने कराहनेकी भयानक **ळीळाके अदर भी वे नित्य मधुर हॅसी हॅस रहे हैं, इसे हम** नहीं देख पाते, इसीसे नाइरसे दीखनेवाले दश्यों और स्वॉगीकी भीपणताको देखकर कॉप उठते है।

दुःखके रूपमे भगवान्का विधान ही तो आता है और वह विधान अपने विधाता भगवान्से अभिन्न है। साराश यह

कि भगवान् ही दुःखके रूपमे प्रकट हैं। और वे इस रूपमें प्रकट हुए हैं हमारे परम कल्याणके लिये ही।

अहा । मुझपर भगवान्की कितनी अकारण करुणा है जो उन्होंने मेरे सारे सासारिक झझटोंको, विषयोमे फॅसाने-वाले सव साधनोंको हटाकर मुझको सहज ही अपनी ओर खींच छिया है । मुझे आज उनकी अहैतुकी कृपासे यह स्पष्ट दीखने लगा है कि समस्त सुखोंके भण्डार एकमात्र वे श्रीमगवान् ही हैं। विषयोंमे सुख देखना और विषयमोगोंसे सुखकी आशा रखना तो जीवका महामोह या मीषण भ्रम है। आज मगवान्ने कृपा करके मेरे इस महामोहको मार दिया और भीपण भ्रमको भग कर दिया है। यह क्या मुझपर उनकी कम कृपा है १ वे कृपासागर हैं। कृपा ही उनका स्वभाव है। वे नित्य कृपाका ही वितरण करते हैं। धन्य है। अब तो बस मै केवल उन्हींका चिन्तन करूँगी, उन्हींके नामको सदा रहूँगी । वृद्ध सास-ससुरके रूपमे भी उन्हीके दर्शन करूँगी। भगवान्का भजन ही तो मानव-जीवका प्रधान धर्म है। जिसके जीवनमें भजन नही, वह तो मनुष्य-नामधारी पशु या पिशाच है। मानवताका विकास-प्रकाश और प्रसार तो भजनसे ही होता है। दिन-रात प्रभुका मधुर सारण करना और दिन-रातकी प्रत्येक चेष्टाका प्रभुकी पूजा तथा प्रसन्नताके छिये ही किया जाना भजन है। इस प्रकार विवेक, विचार और निश्चय करके परम भाग्यवती कुँअर-रानी भगवान्के नित्य भजनमें छग गयी!

#### $\times$ $\times$ $\times$

कुँअर-रानी वृद्ध सास-ससुरकी भगवद्भावसे सेवा करने छगी। छोटी उम्र होनेपर भी उसकी सच्ची भक्तिभावनाका प्रताप इतना बढा कि आस पासके छोग ही नहीं, गॉवभरके नर-नारी उसके परम पवित्र तथा परम तेजस्वी जीवनसे प्रभावित होकर भगवान्की ओर छग गये। वह उस गॉवके छोगोंके छिये मानो भवसागरसे तारनेवाछा जहाज ही वन गयी।

उसकी जीवनचर्या बड़ी ही पवित्र और आदर्श थी। उसने नमक और मीठा खाना छोड़ दिया। वह सदा सादा भोजन करती। सादे सफेद कपड़े पहनती। सिरके केश मुंडवा दिये। आभूषणींका त्वाग करके तुळिसी माळा गळेमें पहन छी। मस्तकपर गोपीचन्दनका तिळक करती। रातको काठकी चौकीपर धासकी चटाई विछाकर सोती। जाड़ेके दिनोंमे एक कम्बळ विछाती और एक ओढती। रात्रिको केवळ चार घटे सोती। प्रातःकाळ सूर्योदयसे बहुत

पहले उउकर स्नानादिने निवृत्त हो सास समुरकी सेवामे लग जाती। मुँहसे सदा भगवान्का नामोचारण होता रहता और मनमे सदा भगवान्की मधुर छविका दर्शन करती रहती। गीता, रामायण और भागवतका पाठ तथा मनन करती। दिनमे अधिकाश समय मौन रहती। नियत समयगर सास समुरको प्रतिदिन श्रीमद्रागवत, रामायण या गीता सुनाती तथा उनके अर्थको समझाती। उसके सत्सङ्गमे गाँवके लोग भी आते, जो वहाँसे सुख-जान्ति प्रदान करनेवाले अत्यन्त पवित्र मधुर अमृतकणोको लेकर लौटते। जैसा उसका उपदेश होता, वसा ही उसका जीवन भी था। तपस्या, विनय, प्रेम, सन्तोप, भगवद्गक्ति, विरक्ति एव दैवीसम्पत्ति आदि सत्र मानो उसमे मूर्तिमान् होकर रहते थे। उसे

देखते ही देखनेवालेके मनमे पवित्र मातृमाव तथा भगवद्भाव उदय होता। वह अपने घरका सारा काम अपने हाथों करती। घरमे कुऑं था, उससे ख्वयं पानी भरती, ख्वय झाड लगाती, वर्तन मॉजती, कपडे धोती, रसोई बनाती, मंगवान्की सेवा करती और सास-ससुरकी सेवा करती। उसका जीवन सब प्रकारसे सान्तिक और आदर्श था। इस प्रकार सास-ससुर जवतक जीवित रहे, तवतक वह पूर्ण स्थमित जीवनसे घरमें रहकर उनकी सेवा करती रही और उनके मरनेपर वह सब कुछ दान करके श्रीवृन्दावन-धाममे चली गयी एवं वहाँ एक परम विरक्त सन्यासिनीकी मॉित कठोर तपस्या तथा मजनमय जीवन विताकर अन्तमे भगवान्को प्राप्त हो गयी।

### प्रेमिणी हसीना और हमीदा

सुदूर अरवदेशमे खस नामक एक संभ्रान्त कुटुम्व था। उसका सरदार ब्यापारचतुर और मर्गनिधिसम्पन्न पुरुष था। उसके ह्सीना नामकी एक सुझीला, स्वभावतः मधुरभाषिणी कन्या थी। इस इसीनाकी एक समवयस्का हमीदा नामकी सर्जी थीं। जो उसके प्रत्येक रहस्यसे अवगत थी । प्रति सायंकाल ये दोनो समीपवर्ता रम्योद्यानमे जाकर पुष्पचयन करती। मीठे मीठे फल खाती और बालसुलम क्रीडा किया करती थी, तत्पश्चात् गृहमे आकर अपने सुयोग्य पिताके मुखमे 'अमरिल कैम नामक धर्मप्रन्थको प्रेमपूर्वक सुना करती यी । इस प्रकार इन दोनोके मनोमे वाल्यका उसे ही ईश्वरातु-राग उत्पन्न होने लगा था । एक समयससार-भ्रमण करते हए कोई हरिचरणानुरागी भारतीय सत अरवदेशमे जा पहुँचे, वहाँ भाग्यवन उनकी भेट हमीनाके पितामे हुई । सतने उसका सत्कार स्वीकार किया और वहाँ सत्सङ्ग होने लगा। वात ही-त्रातमे उन्होने परम रमगीय त्रजधामकी महिमाके साथ ही वृन्दावनविहारीके परमोत्कृष्ट देवदुर्लम रहस्यका वर्णन किया । हमीना भीतर वैठी हुई यह सब सुन रही थी । उसपर इस मधुर चर्चामा वडा प्रभाव पडा । महात्माजीने अन्यत्र प्रस्थान निया । इधर हमीनाके हृदयसागरमे प्रेम तरङ्गे उठने लगी, वह सौन्दर्य माधुर्ग-सुवा-रम-सागर सिचदानन्द्धन श्रीनन्दनन्द्न-के मुन्दर दर्गनोंके ढिये व्याकुल हो उठी । दिन-रात उन्हीं-बा ध्यानः उन्हींका चिन्तन ! पिताने उसकी यह दशा देखकर एक दिन अत्यन्त प्रेमसे पृद्धा—'वेटी । तुझे क्या हो गया

है ! न तुझे गरमीकी चिन्ता और न वर्पाका ज्ञान, न भूख और प्यास । तेरा यह गरीर कितना दुर्वछ हो गया है । कोई प्रेतवाधा तो नहीं है ! पिताके वचन सुनकर हसीनाने केवछ इतना ही कहा—'जबसे वे रिसकिंगरोमणि सत मगवान् श्रीकृष्णचन्द्रके मधुर गुणानुवाद सुना गये है, तबसे उन्हीं (श्रीकृष्ण) के दर्शनके छिये मेरा चित्त व्याकुछ हो रहा है, सुझे दिन-रात उन्हींका ध्यान है । मेरा एक-एक क्षण उनके दर्शनके विना युगके समान बीत रहा है । अब तो जब उन स्यामसुन्दरके दर्शन होगे, तभी मेरी आत्माको प्रसन्नता होगी । अतएव पिताजी ! आप इस शरीरको भारतवर्षान्तर्गत दिव्य श्रीवृन्दावनधाममे जीव पहुँचा दीजिये,अन्यथा मेरे प्राण अब जीव ही प्रयाण करना चाहते हैं।'

उस समय धर्मके नामपर कोई दुराग्रह नही था । हसीनाके पिताने अपनी पुत्रीकी अभिलाषाका अभिनन्दन किया और कहा कि 'अन्छा सङ्ग मिलते ही हम तुम्हे वहाँ भेज देंगे।'

भाग्यवद्य उन्हीं दिनों एक काफिला ( व्यापारी यात्रियों-का समृह ) वगदादकों जा रहा था, हसीनाके पिताने सोचा— यह अच्छा अवसर हाथ आया। हसीनाकों उसके भाई अब्दुला और सखी हमीदाके साथ भेजनेकी तैयारियाँ होने लगी। दोनों कन्याऍ अपने-अपने पिताका चरणस्पर्श करके और उनसे आगीवाद प्राप्तकर अपने प्राणोंके प्राण श्रीकृष्णके दर्शनार्थं अत्यन्त हर्षपूर्वक उस काफिलेके साथ चली। वहीं रास्तेमे एक नदीतटपर उन छोगोंने डेरा डाळा। दिन सुन्दर शरद् ऋतुके थे; परमाह्लादिनी चन्द्रज्योत्ला खिल रही थी, अनेक प्रकारके वन्य कुसुमोके सौरमसे मन प्रसन्न हो रहा था, जहाँ -देखिये, वही आनन्दमय दृश्य दिखळायी देता था। उस समय ये दोनो सिखयाँ उस तरिङ्गणीके तटपर एकान्त स्थानमे प्राकृतिक छटा देखने चली गयी । सुन्दर लता और मनोर्र वृक्षोको देखकर उन्हे वजळताओका स्मरण हो आया । हसीनाने अपनी प्रिय सहेळी हमीदासे कहा कि 'एक वार इस एकान्त स्थलमे, जहाँ चारो ओर शान्तिका साम्राज्य है, कृपाकरके उन सतके द्वारा सुनाया हुआ वजकी शोभाका मधुर वर्णन तो करो । अहा हा । यही वह शरद थी, जब परमानु-रागिणी महाभागा ब्रजगोपिकाओं के सङ्ग मदनमोहन श्रीकृष्णने रासेश्वरी श्रीराधिकाको साथ लेकर महारास किया था। 'उस हमीदाने, जो भावुकताकी मूर्ति ही थी, श्रीकृष्णके अङ्ग अङ्गकी छवि और परम गुप्त गोलोककी अनन्त माधुरीका विगद वर्णन जिस समय किया, उस समय वे दोनो तन्मयताकी अवस्थाको प्राप्त होकर मानो स्वय ही उन रासकी नटी हो गयी। सम्पूर्ण दृश्य उनके नेत्रोके सम्मुख नाचने लगा । वे देखती क्या है कि प्रेमामृतमहासिन्धुस्वरूप सौन्दर्य-माधुर्यं निवि भगवान् नन्दनन्दन श्रीकृष्णचन्द्र रासेश्वरी ज्योतिर्मयी महागक्ति श्रीराधिकाजीके साथ उसी सुन्दर माधुरीकुज्जमे विराजमान है । नव-नील नीरद-वर्ण है, कटिमे सुन्दर काछनी काछे हैं, कानोमे सुन्दर कुण्डल है, गलेमे दिव्य पुष्पांकी, रत्नोकी और गुजाओकी माठाएँ धुगोमित है। सिरपर मयूरिक्छका . मनोहर मुकुट है, घुँघराछी काळी अळकाव श्री भ्रमरपक्तियो-की शोभाको परास्त कर रही है। अवरपछवपर मुरली शोभा पा रही है। करोड़ो-करोड़ो कामदेवोको लिकत करनेवाली युगळ-सरकारकी रूपमाधुरी है। श्रीराधिकाजी सर्वोङ्गसस्बित हैं। नील वस्त्र धारण किये हुए है । परम माग्यवती व्रज-वनिताऍ उनकी सेवामे सलम तथा उनके योगिवुर्लभ दर्शन पाकर आनन्दविद्वल हो रही हैं। दोनो सिलयाने प्राणिप्रयतमका मानस दर्शन किया और तदाकारवृत्ति होकर उसीमे स्थित हो गयी । उस समय उन्हें बहिर्जगत्का ध्यान ही नहीं रहा ।

इधर ये दोनों परमहसोचित ध्यानमे निमग्न थीं, उधर काफिलेका समाचार पाकर एक बहुआंका दल अस्त्र-शस्त्र लिये उस काफिलेपर टूट पडा। दोनो पक्षोमे बहुत देरतक युद्ध होता रहा; डाकुओंने व्यापारियोका बहुत सा भाग नष्ट कर दिया और उनका धन छीनकर इधर उधर वे छिप रहे।

केवल हसीनाका भाई और कुछ स्त्रियाँ हो शेप वची । इन लोगोका क्रन्दन सुनते ही उन दोनोकी समाधि भग हुई। वे तुरत ही उस स्थानपर पहुँची, जहाँकी पृथ्वी हत्याकाण्डसे रक्तरिञ्जत हो रही थी। ये सोचने लगी-हे भगवन् ! इतनी ही देरमे यह क्या हो गया, हमलोगापर दैवकी यह कैसी अकृपा । परत ईश्वरकी लीला तो विचित्र होती है, इसीमे उनका हित निहित था ! उन डाकुओमे दो-चार वही पास ही खड़े थे, इन दोना सुन्दरियोंको देखकर उनके मुँहमे पानी भर आया । वे परस्पर कहने छगे, 'अहा । सर्वोत्तम धन तो यही है। इन दोनोको लेकर बगदादमे बेचेगे, इनकी कीमत भी खूब मिलेगी।' उन्होंने इन दोनो अवलाओको हठात पकड छिया और हाजियोका वेप बनाकर वे इधर-उधर चकर लगाने लगे। हसीनाने किमी युक्तिसे एक मालिनके द्वारा अपनी विपत्तिका समाचार उस देशके ख़लीफाको छिख मेजा। खळीफाने वह पत्र पाकर तत्काळ उन छद्मवेषधारियोंको पकड मॅगाया और उन दोनोंका उद्धारकर महलमे भेज दिया । बेगमने उनको देखकर अत्यन्त स्नेह्से उनके नेत्र और मुख चूमकर अपनी गोदमे बिठाकर पूछा-- बेटियो । तुमपर क्या आपत्ति आयी है १ तुम्हारा कहाँ जानेका विचार था १ यहाँ कैसे आ पहुँची ११ उन्होंने अपनी वीती हुई सारी घटना आद्योपान्त कह सुनायी। उस करुणकथाको सुनकर वेगमका हृदय पसीज गया । बेगमने उन्हें घर छौट जानेको कहा, पर उन्होंने कहा कि 'हमारा मन तो श्यामसुन्दरके लिये उन्मत्त हो गया है। इसमे अधिक ् विपत्तियाँ आयेगीतो उन्हे भी हमसह लेगी, पर वृन्दावन जरूर जायंगी। ' उन को अपने सिद्धान्तपर अटल देखकर सहदया बेगमने उन दोनो कुमारियाको युद्धविशारद सिपाहियोंकी रक्षामे वजभूमिको पहुँचा दिया । वे दोनों वहाँ पहुँचकर किसी एक मन्दिरके द्वारपर आयी । उन्होने उस भूमिको प्रणाम किया, देहलीपर मस्तक रक्ला और भीतर चौकमे प्रवेग किया । इतनेमे किसी व्यक्तिने पुजारीको समाचार दिया । वह आकर देखता है कि दो यवनकन्याएँ मन्दिरके प्राङ्गणमे आ गयी हैं, वह इनकी ओर कोपपूर्ण दृष्टिसे देखता हुआ बोला-- 'पुमलोग कौन हो १ इस मन्दिरमे तुम्हारा क्या काम है १ तुमलोगोंने सारा मन्दिर अपवित्र कर दिया । निकर जाओ बाहर । वे बेचारी इस अग्रिमूर्ति पुजारीको देखकर सहम गयी। पुजारीसे उन्होंने बहुत कुछ अनुनय-विनय की, परत जब पुजारीने नहीं माना, तब वे वेचारी दुखी होकर लौट गयी, परतु उनका मन तो श्रीकृष्णकी

रूपमाधुरीमे लगा था । कालिन्दीके कूलपर पहुँचकर एक कदम्व-बृक्षकी छायामे वैठकर दोनो अपने प्यारे श्रीकृष्णका चिन्तन करने लगी। दिन बीत गया, रात हो गयी, सब छोग अपने अपने घरोमे जाकर सो गये। आधी रातका समय हो गया । इतनेमे वे देखती है कि यमुनाजीमे एक सुन्दर नौका चली आ रही है। जिसमे श्रीराधिकासहित भगवान श्रीकृष्ण विराजमान है। सङ्गमे कुछ सिखयाँ चमर-छत्र, मोरछछ आदि लिये अपनी अपनी सेवामे मम है । नौका आकर किनारे लगी। उसमेसे एक सखीकी दृष्टि इन दोनो कन्याओपर पडी। उसने नीचे उतरकर हसीनासे पूछा-- अही ! तुमलोग अर्धनिशामे यहाँ बैठी हुई क्या कर रही हो १ तुम कौन हो १ यह तुम्हारे साथ कौन है १ किम देशसे आयी हो १ तुम्हारा क्या मनोरथ है ? हमीदाने विनम्र प्रणाम करके उस सखीसे कहा कि 'हम दोनो अशेप क्लेश सहन करती हुई अरव-देशसे वृन्दावनका माहात्म्य सुनकर भगवान् श्रीकृष्णका दर्शन करने इस वजभूमिमे आयी है। मेरा नाम हमीदा है, यह मेरी स्वामिनी हसीना है। इनके पिता एक दिन अपने महलमे बैठे हुए ये वहाँ भारतवर्षके कोई महात्मा घूमते हुए जा पहुँचे । उन्होने अखिल्ब्रह्माण्डनायकः नटवरः

त्रिभुवनसुन्दर नन्दनन्दनकी छविका वर्णन किया । उसे सुनते ही हमलोगोकी दशा विचित्र हो गयी और किसी तरह हम यहाँतक पहुँच गयी। अब यह तो वतलाइये कि वे दीनानाथ हमलोगोको दर्शन देकर कव कृतार्थ करेगे <sup>१</sup> गत्काल ही उस सखीने उनकी सरलता और सत्य स्नेहपर मुग्ध होकर उनसे कहा कि 'ये जो मणिसयुत स्वर्णरचित मिहामनपर विराजमान है, यही श्रीग्यामसुन्दर है और इनकी वायी ओर परम सुन्दरी महारानी श्रीराधिकाजी है । इन दोनोंके चारों ओर ये लिनादि संखियाँ अपने-अपने सेवा-कार्यमे सलम हैं। ये दीनदयालु ह । पन्ले अपने भक्तोकी परीक्षा कर लेते हे, तव समय आनेपर तुरत स्वय ही सहायताके लिये दौड आते हें । तुमलोगोका सम्पूर्ण वृत्तान्त इन्हे जात है, इसीलिये तुमपर प्रसन्न टोकर ये तुम्हें दर्शन देनेके ल्यि ही पधारे हैं।' इतना कहकर वह सखी उन दोनोको श्रीकृष्ण और श्रीराधिकांके चरणकम गेके समीप ले गयी। दोनो दोनोके चरणॉपर लोट गर्यी। जीवनकी सुख साध पूरी हुई। जीवन जन्म सार्थक हो गया । फिर वे दोनों आवागमनसे रहित होकर निकुज़िवहारीके नित्य विहारमे सम्मिलित हो गर्या !

### भिक्तमती चन्द्रलेखा

पश्चिमोत्तर प्रदेशमे एक जमीदारके घर चन्द्रलेखाका जन्म हुआ था। चन्द्रलेखा जब नन्ही-सी बालिका थी, तभी उसे देखकर सबका मन उसकी ओर खिंच जाता था। उसकी धीरता, गम्मीरता, सौम्य स्वभाव, मृदु मधुरमाव, शान्तवृत्ति, मुसकराती मुखाकृति और सरलता देखकर ऐसा कोई नहीं था, जो उममे स्नेह किये बिना रह सकता। उसकी उम्र अभी पाँच-छ. वर्षकी थी और वह सबके लिये खिलीना बनी हुई थी।

एक दिन चन्द्रलेखाके घर एक साधु आये। चन्द्रलेखाके भक्त पिताने उनका मलीमॉित स्वागत सत्कार किया।
साधु महाराज स्नान करके पूजा करने बैठे। उनके पास
एक सुन्दर शाल्यामका विग्रह था। चन्द्रलेखा उनके पास
जाकर बैठ गनी और भगवान्की पूजा देखने लगी। सरल
हृदयकी बालिका थी, उमके मनमे आया—'मै भी इसी
प्रकार भगवान्की पूजा करूँगी' और उसने साधु महाराजसे
वड़ी ही मीठी वाणींमे कहा—'महाराजजी। ऐसा एक

भगवान् मुझको भी दीजिये। आपकी ही भाँति मैं भी उसकी पूना करूँगी—नहलाऊँगी, चन्दन लगाऊँगी, कपड़े पहनाऊँगी, माला चढाऊँगी, पिळाऊँगी, आरती उतारूँगी, फिर सुलाऊँगी और जब मैं अकेली रहूँगी, तब खूब प्यार-दुलार करूँगी—जैसे मेरी मा मेरा किया करती है।

शिशु-यालिमाकी भोली वाते सुनकर साधु महाराजको हॅसी आ गयी। उन्होंने एक काला पत्थर लाकर उसे दे दिया और कह दिया कि 'ये ही भगवान् हैं। इनका नाम सिलिपिल्ले हैं।' वस, अब तो चन्द्रलेखाके आनन्दका पार नहीं रहा। वह अपने सिलिपिल्ले भगवान्को सिरपर रखकर चली गयी और आनन्दमे मतवाली होकर नाचने लगी। साधु महाराज चले गये, परतु चन्द्रलेखाको जो भगवान् और उनका मन्त्र मिठ गया, वह उन्होंको लेकर मस्त हो गयी। पिताजीने एक सिंहासन बनवा दिया, माताने पूजाका सामान मंगवा दिया। सुलानेके लिये एक सुन्दर पिटारी बनवा दी। चन्द्रलेखाका भगवत्यूजन और सिलिपिल्ले मन्त्र-

का जप निरन्तर चलने लगा। माता-पिता तथा अडोसी-पडोसी उसकी पूजा देखकर बडे प्रसन्न होते। पर चन्द्रलेखा किसीकी ओर न ताककर तद्गतिचत्तमे पूजामे लगी रहती। उसकी ऑखोसे निरन्तर प्रेमा मुबद्देत रहते।

काल तो कभी रुकता नहीं, देखते देखते चन्द्र-लेखाकी उम्र विवाहके योग्य हो गयी। पिताने योग्य वर ढूँढकर सम्बन्ध कर दिया। बारात आगी। विधि-पूर्वक विवाह हो गया। चन्द्रलेखाको भॉति-भॉतिके बस्त्रा-भूपणोसे सजाकर और बहुत-सा दहेज देकर पिताने ऑस् बहाते हुए विदा कर दिया। वह पालकीपर सवार हो गयी और अपने प्यारे सिलिपिल्ले भगवान्की पिटारीको आदर-पूर्वक पालकीपर पधरा ल्या। चन्द्रलेखाने वात-ही वातमे यह सुन ल्या था कि उसका पित हरिविमुख है। इससे उसको बडा दु.ख हो रहा था, परंतु भगवान् मेरी निश्चय ही सहायता करेंगे? इस विश्वामको लेकर वह रोती हुई ससुरालके लिये विदा हो गयी।

रास्तेमे नदीके तटपर वारात ठहरी । पालकी भी ठहरायी गयी । इसी अवकागमे चन्द्रलेखाका पति अपनी नवविवाहिता पत्नीका मुख देखने और उम्रहे दो एक मीठी वात करनेके छिये पाछकीके पास आया । चन्द्रछेखाके मनमे वडा क्षोभ था। वह तो अपना तन-मन-जीवन श्रीमगवान्के अर्पण कर चुकी थी । उसने रोते-रोते कहा-(स्वामिन् ! मैंने सुना है आपका मेरे श्रीहरिके प्रति प्रेम नहीं है। मेरे और आपके समीके सर्वस्व तो श्रीहरि ही है। उनसे विमुख होनेपर जीवका कभी कल्याण नहीं हो सकता। मैं आपसे हाय जोडकर प्रार्थना करती हूँ-आप समस्त कल्याणगुणोके भण्डार आनन्दनिकेतन परम नित्रतम मेरे प्रभूसे प्रेम करें । आप मेरे प्रभुसे प्रेम करेंगे, तव मेरा हृदय खिल उठेगा और मै बडे चावसे आपके चरणोकी सेवा करॅंगी ।' नास्तिक पतिके दृदयमे पत्नीके ये वाक्य वाण-से विंघ गये। उमने क्रोधित होकर चन्द्रलेखासे भगवानकी पिटारी छीन छी और उसे नदीं अपनाहमे वहा दिया । इस दृश्यको देखकर चन्द्रलेखाका हृदय मानो विदीर्ण हो गया । वह ऊँचे खरसे रोने-कल्पने लगी । पतिने तथा वरातियोने उसे ज्ञान्त करनेकी वहुत कोणिश की, परतु उसका रुदन बद नहीं हुआ । उसके हृदयकी नगा स्थिति थी, इसे दूसरे कैसे समझ सकते । रोती हुई ही वह ससुराछ पहॅची ।

चन्द्रलेखाके तो हृदयनिधि ही छिन गये है। जगत्के सारे सुखोके नाग हो जानेपर भी जिन अपने भगवान्को लेकर वह सुखपूर्वक जीवन विता सकती थी। उनके वियोगमे उसकी कैसी दगा है और वह क्यो रो रही है, इस वातको वेचारी विजयासक्त ससरालकी स्त्रियाँ कैसे समझ सकती। उन्होने सोचा 'पहले-पहल बहु ससुराल आती है, तव रोया ही करती है। ऐसे ही यह भी रोती होगी। दो-चार दिनोमे अपने ही गान्त हो जायगी। 'पर चन्द्रलेखाका तो रोना दुमरा ही था। उसकी तो हृदय-तन्त्री ही तोड दी गयी है। चन्द्रलेखा न सोती है न खाती है, न किमीसे कुछ बोलती है; आठो पहर उसकी ऑखोंसे ऑसुओंकी घारा वहती रहती है। ऑसुओंके प्रवाहसे उसका सारा वक्षः खल भीगा रहता है । उसका स्वर्ग-सा मुख-कमण मर्वथा मुरझा गया है। सासको अपने पुत्रसे जव सारी वाते मालूम हुई, तव उसने वहूमे वड़े दुलारसे पूछा। इसपर उसने कहा---प्माताजी । मेरा जीवन तो मेरे हृदयनाथ भगवान्के हाथमे है । उनके मिलनेपर ही जीवन रह सकता है । अन्य कोई उपाय नहीं है।

जब उन छोगोंने देखा कि अव इसके प्राण नहीं बच सकते, तब वे छोग उसे छेकर नदीके तीरपर वहीं आये, जहाँ उसके पतिने ठाकुरजीकी पिटारीको जलमे वहा दिया था । चन्द्रछेखाके पतिने कहा—'हमछोग यहाँ नदीके तटपर तो आ गये है, परतु पिटारीका पता कैसे छगेगा। वह तो उसी समय नदीकी धारमे वह गयी थी। खोजकर उसका पता छगाना ठीक है। पता नहीं पिटारी डूब गयी है या बहकर बहुत दूर चली गयी है। मुझसे अवभ्य वडी भूछ हुई, मैने तुम्हारे भावको नहीं समझा, पर अब क्या उपाय है।' चन्द्रछेखाने कोई उत्तर नहीं दिया और वह बड़े विश्वासके साथ रो-रोकर अपने प्रमुसे प्रार्थना करने छगी।

भगवान् भृत्यवत्सल हैं, भक्तसर्वस्व हैं, भक्तार्तिकातर हैं, उनसे भक्तके निञ्छल निष्काम ऑस् नहीं देखें जाते । जो उनके लिये व्याकुल होकर एक भी ऑस्की बूँद बहा देता हैं, उसके सामने प्रकट होनेमे वे देर नहीं करते । यहाँ तो चन्द्रलेखाकी रोते-रोते ऑखे फूल गयी है । भगवान् अब कैसे रहते । अकस्मात् नदीमे एक तरङ्ग आयी और जलराशिको भेद करके सिल्पिक्ले भगवान्की पिटारी निकली और तरज़के साथ ही उग्रन्कर वह चन्द्रले जाकी गोदमें उसके हृदयदेगार आकर चित्रट गयी—

सुननिह अनि आरत वचन करनानिधि अनुराह ।
निक्रिस सन्ति ते गेद तेहि अ क्रिफेट हरि घड़ ॥
चन्द्रलेखाने स्गवान्को उठाकर महाकपर धारण किया ।
सारा कप्ट स्दाके लिये वह गया । इस आश्चर्य-घटनाको
देखकर नालिक हरिविमुख पतिका मन भी वदल गया ।

उनरा हृदय भी भगवान्हे लिये रो उठाः उसने अपन अपराध म्बीरार करके भगवान्से ध्मा माँगी । भगवान्हें अपनी भक्तिणगरणा चन्द्रलेखांके इच्छानुसार उनके पानिको वुर्लम भक्ति दी । सास-ननद रा हृदर भी भक्ति-रससे द्रवित हो गरा । चन्द्रलेखांकी भक्तिकी बाढने रेतीले रेगिस्तानको पवित्र प्रेमसुधासे लहरा दिया । सूखा दगीचा छह्छहा उठा । समस्त अग्रुरक्टका उद्धार हो गया ।

### --- 1332Eter-

### भक्त वालकराम

मक्त वाल्क्रामजी राज्नगर नामक गाँवमे रहते रे । होरासा नॉव या । अधिकान ब्राह्मगोको वर्ता थी । वालक्रामजी कान्यकुरज ब्राह्मग ये । निता-माना बडे धर्मशील और वालिक थे। वालक्रामजीको छोटो उसमे छोडनर ही दोनो परलाक स्थिर गये थे। बानकरामजीको इनकी निधवा वूआने पाला था । वहीं गाँवने एक पण्डितजीनी पाठशाला थी । वालक्रामजीने उसीमे सस्कृतकी शिक्षा पानी थी । माता पिता न होनेते इनके विवाहकी क्सिने चेष्टा नहीं की । स्वयं ये जन्मसे ही विरक्त-स्वभावके थे, इसिंख्ये इनके मनमे कभी विवाह करनेकी कलाना आनी ही नहीं । अतएव ये नैष्ठिक ब्रह्मचारी ये । शरीर बडा सुडौट सुन्दर गौरवर्ण या, वडे सधे हुए सजीले जनान ये । ऑलोमे अद्भुत तेज या । ये तडने तीन वजे उठते और हाय मुँह घोकर मगनान् शीनीतारामजीके ध्यानमे बैठ जाते । दो घंटे ध्यानमे विताकर—उठकर गीचः क्लान-सम्बादिसे निवृत्त होकर-फिर ध्यानमे बैठते । वारह वजे उठकर खानेको कुछ वना छेते और भगवान्को निवेदन करके प्रतादरूपमें पा लेते । इसके वाद चौवीस घंटे कुछ भी खानेसे नाम नहीं । दिनसर कुटिया बंद रखते और अखण्ड भजन करते । शामको द्यांसके लगमग दो घंटे पहले कुटियासे निकलते । उन समय गॉवके लोग जुट जाते । विविध परमार्थ-चर्चा चल्ती । आप सत्रमे भजन करनेको कहते । वीच-त्रीचमे भागवतके स्रोक और मानसर्जीकी चौपाइयाँ सुना-सुनाकर छोगोकी भजन-निष्ठा बढ़ाते । फिर वस शौचः स्नान-मन्ध्याचे निञ्चत होकर सन्ध्या होते ही क्विड टक लेने।

भजनमे बहुत वडी निष्टा थी । आठा पहर इनके मुखसे भगनान्का पनित्र नामोस्चारण होता रहता । एक बार आन मन्धाने कुछ पहले कुटियारे बाहर अकेले केठे हुए 'गिरामनामका जा कर रहे थे इतनेंमें ही एक सुन्दरी लीने आकर चरणोंने प्रणाम किया और कुछ फल-फूल सामने रखकर कहा—'महाराजनी! में अमुक गॉवके जमीदारकी पुत्रवधू हूँ । मेरे कोई सन्तान नहीं है। मैने सुना है, आन बड़े महात्मा है; इनीलिये अकेली आनकी सेवाने आयी हूँ । आन आशीर्वाद दे दे तो मेरी गोद जरूर मर जानगी। आन द्याह हैं। मैं आरसे ऑचल पमारकर भील मॉगती हूँ।'

वालकरामजीने वहे सहोचित कहा—'वहिन ! प्रुम्हें अनेले घरते वाहर निकल्कर इस प्रकार किमी भी पुरुषे पास नहीं जाना चाहिये। पता नहीं, महात्माओं के वेषमे कितने स्वार्यों लोग घूमते हैं। फिर वहिन! मेरे पाम तो कोई भी तिदि नहीं है, न कोई मन्त्रवल्ल या तरोवल ही है, जिससे में तुम्हें आशीर्वाद दे सकूँ। में तो अकिश्चन दीन ब्राह्मण हूँ। प्रभुके नामपर पेट भरता हूँ। मुझे इस वातसे वहीं ल्ला होती है कि लोग मुझे भक्त या महात्मा मानते हैं। में तो महात्मा और भक्तोकी चरणरल पानेका भी अधिकारी नहीं हूँ। बहिन! जाओ, रातको घरसे वाहर रहना ठीक नहीं। भगवान्कर स्मरण करो, उन्हीं प्रार्थना करो, वे जो उचित समझेंगे, वहीं करेंगे. उसीते तुम्हारा परम कल्याण होगा। इसमे जरा भी शक्का न करो।

वालकरामजीकी वात सुनकर उसे वडी निराशा हुई, परंतु वेचारी क्या करती । छोट चछी । वालकरामजीने कहा— ''तुम्हारा घर दो कोस दूर है, ॲधेरा हो रहा है। सावधानीसे जाना । भगवान् सङ्गळ करेंगे । कोई सङ्कट आये तो 'श्रीसीताराम-सीताराम' कहना ।'' जमींदारवधू दो-चार खेत आगे वढी थी कि उसके गहने देखकर चोरोंने उसे घर छिया। चोर, जब वह आयी थी, तभीने इसी ताकमे थे। उसने अपनेको बहे मह्मटमें देखा और विश्वास करके मनहीं मन प्रार्थना करती हुई 'सीताराम-सीताराम' पुकारने छगी। इननेमे ही उसने देखा, एक व्यामसुन्दर सगस्त्र नवयुवक दौड़ा आ रहा है और उसके पीछे पीछे भक्त वालकरामजी दौड रहे हैं। देखते-ही-देखते नवयुवकने आकर चोरोंपर गहरी चोट की। चोर उसी क्षण प्राण लेकर चम्पत हो गये। जमींदार-वधूने देखा—व्यामसुन्दर नवयुवक और बालकरामजी दोनों ही नहीं दिखायी दे रहे हैं। उसने मोचा, सपना तो नहीं आ गया। पर गह चलतेमें सपना केमा ? वह आश्चर्यचिकत हो रही। इतनेमें ही उसके घरके कुछ आदमी, जिनको वह बुला आयी थी, आ पहुँचे और वह उनके साथ घर लोट गयी।

परंतु वालकरामजीकी निःस्पृह्ता, गान्ति, सरल्ता, साधुता और निरमिमानताका तथा श्रीव्याममुन्दरकी झॉकीका उसके मनपर बहुत ही सात्त्विक प्रभाव पडा । वह समझ गयी कि मुझे चोरोंसे बचानेवाले साधात् भगवान् श्रीराघवेन्द्र ही थे और यह सब उनके मक्त श्रीवालकरामजीकी कृपासे ही हुआ । हो न हो, आज मेरे लिये वड़ा ही दुर्दिन था, न मालम कितनी अग्रुम घटना घटनेवाली थी । पर में महात्माकी कुटियापर पहुँच गयी, जिससे मेरी अद्भुत प्रकारमे रक्षा हो गयी । सबसे वडा आश्चर्य तो यह हुआ कि उनके मनमे अब सन्तानकी कामना ही दूर हो गयी और उसके बदलेंम मगवान्के मजनकी कामना जाग उठी । उसका अन्तःकरण क्षणोंके साधुसङ्गते निर्विपय हो गया । उनने इनी वहाने भगवान्के दुर्लभ दर्शन भी पा लिये । साधुमङ्गते क्या नहीं होता ।

उसने घर पहुँचकर अपना मन भजनमे लगाया और आगे चलकर वह बहुत ऊँची स्थितिमे पहुँच गयी । कहते है कि भगवान् श्रीराधवेन्द्रकी उसपर अपार कृपा हुई । फिर वह जब चाहती, तभी उसे भगवान्से दुर्लभ दर्शन होते। भगवान्से साथ उसका नित्य-सम्बन्ध हो गया।

मक्त वालकरामजीन यह वात किसीसे नहीं कही। पता नहीं, उन्हें प्रमुकी इस लीलाका पता भी या या नहीं। जमींदार-वयूके द्वारा ही कुल समय वाद लोगोंको इस चमरकारका पता लगा या।

एक वार रामनवमीके अवसरपर मक्त वालकरामजीकी इच्छा श्रीअवधयात्रा करनेकी हुई । वे छोटा, डोर्र। तथा झोळा-माळा लेकर निक ३ पड़े । राजनगर अयोध्यांस तीन सौ कोस या । रामनवमीमें कुछ तीन दिन शेष रह गये थे । वालकरामजीकी रामनवमीको ही पहुँचकर भगवान्-का मङ्गल जन्ममहोत्सव देखनेकी प्रवल इच्छा थी। पर कोई उपाय था नहीं। उनको अपनेमे कोई चमत्कार या सिद्धि कभी दीखी ही नहीं। उनका अवलम्बन तो था एकमात्र श्रीभगवान्का नाम-जर करना और उनकी रूप-सुधा माधुरीका ध्यान-नेत्रींसे अनवरत पान करना । राहमे सन्ध्या हो गयी । वे एक ताळावके पास पहुँचे । तटपर एक वडा पराना वरगदका पेड था । उन्होंने वही रात वितानेका विचार किया । तालावमे स्नान-सन-या करके वही ध्यान करने वैट गये। कुछ ही क्षणोंमे वे भगवान्की रूपमानुरीमे छक गये । उनकी समाधि लग गयी । प्रातःकाल समाधि दूटी तो देखते हे, श्रीअयोध्याजीमं मैया सरयूजीके तटपर पीपलके पेड़के नीचे बैठे हुए हें और मगवान् कोमलेन्द्र सामने खड़े हॅस रहे हूं । वाउकरामजी मुग्व हो गये । उनका गरीर प्रेमानन्दसे पुलकित हो गया । वाणी रुक गयी । ऑखांसे प्रेमाश्रवारा वह चठी। उसी भावमे मस्त हुए वे अवधेराके मन्दिरकी ओर चल पहे । उन्होंने स्पष्ट देखा-श्रीकोसलेन्द्र उनके आगे-आगे चल रहे हे और वे मानो खिंचे हुए वेबस उनके पीछे चले जा रहे है। मन्दिरमे पहुँचते ही कोषलेन्द्र-का वह स्वरूप छिप गया । अब वालकरामजीको होश आया । मन्दिरमं जन्मोत्सवकी तैयारी हो रही थी । पुजारीजीको मगवानने स्वप्नमे पहले ही वालकरामजीका परिचय दे दिया या । पुजारीजीने उनको पहचान लियाः अच्छी तरह आवभगत की, परतु वालकरामजीका भाव-मद तो अभी उतरा नहीं था । वे उसी नशेमें चूर भगवान्के सामने नाचने छगे । भगवान् श्रीरामः भरतछाङजीः छध्मणजी और शतुष्तजीकी मङ्गलमय प्राकट्यकी झॉकी उनके सामने थी। वे उसी भावमें निमम थे। छोगोंने देखा एकाएक उनका ब्रह्मरन्त्र फटा ओर उसमे रामकी ध्वनि हुई । गरीर निर्जीव होकर वहीं गिर पडा । उनकी क्या गति हुई होगी, इसका अनुमान तो सभी कर सकते है।

#### मामा प्रयागदासजी

जनकपुरमे एक विधवा ब्राह्मणी रहती थी। लगभग पौने दो सौ वर्ष पूर्व । उसके एक पुत्र था । उसका नाम था प्रयागदत्त । वालक प्राय पूछता—'मा। क्या मेरे और कोई नहीं है । जनकपुरकी स्तियाँ श्रीजानकीजीको अपनी पुत्री या वहिन मानती हैं । वह ब्राह्मणी कहती—'वेटा। तुम्हारे एक वहिन है। वह अयोध्याके चक्रवर्ती महाराजके राजकुमार-को व्याही है।' वालक कहता—'मै बहिनके पास जाऊँगा।' माता कहती—'कुछ वडे होनेपर जाना।'

बालक के मनपर अपने बहिन-बहनोईका सस्कार पूरी तरह बैठ गया। कुछ बड़े होते ही उसने अयोध्या जानेकी हठ पकड़ ली। ब्राह्मणी मक्ता थी। उसने सोचा— भिथिलेशराजकुमारी क्या अपने इस अवोध माईकी उपेक्षा कर सकती है ११ उस बेचारीके पास घरमे तो कुछ था नही। मॉगकर थोड़ेसे चावलके कण ले आयी। उन्हें पीसकर उनके मीठे मोदक बना दिये। ऐसे मोदकोको मिथिलामे कासार कहते हैं। उनको एक कपड़ेमे बॉधकर पुत्रको दिया और कहा— 'ये अपनी बहिन और जीजाजीको दे देना।' लड़के को मार्गमे खानेके लिये उसने सत्तू दे दिये।

वालक प्रयागदत्त किसी प्रकार कुछ दिनमे अयोध्या पहुँचे । यहाँ पूछनेपर भी कोई उनके चक्रवर्ती वहनोईका पता नहीं वतलाता था । जिमसे पूछते, वहीं हॅस देता । बहुत परेगान हुए । थककर मणिपर्वतं प्रेस धने पेडोंके मध्यमे एक टीलेपर वैठ गये । बहुत थक गये थे । बहनोईपर बहुत अप्रसन्न हो रहे थे । कह रहे थे—'पता नहीं कहाँ चला गया ? अब उसे कहाँ ढूँढने जाऊँ ?'

भला, कोई उन चक्रवर्ती-राजकुमारको कहाँ हूँ । परत जो सचमुच उन्हें ढूँढता है, ऐसा कोई स्थान नहीं है, जहाँ वे उने न मिल जायँ। प्रयागदत्तने देखा कि खूव वडा एक सफेद हाथी उनके सामने टीलेपर कहींसे आ गया है। उसपर मोने की रक्जिटत अम्बारी पड़ी है। हाथी बैठ गया और उनमेसे वहनोईके साथ वहिन उतर पड़ी। किमीको कोई परिचय देना या पूछना नहीं पड़ा। जैसे ये सदाके परिचित ही हो। श्रीजानकीजीने पूछा—'भैया। माताजीने मेरे लिये कुछ भेजा है?

भैया तो हक-वक देखते ही रह गये। कुछ देरमे

सावधान होकर पोटली देते हुए बोले—'मैने तो तुमलोगोकों बहुत हूँढा । कोई तुमलोगोका पता ही नही बताता था ।'

पोटलीमेसे श्रीकिगोरीजीने दो कासार छे लिये और शेष प्रयागदत्तको खानेके लिये दे दिया । कहा—'भैया । तुम्हे बडा कष्ट हुआ । हमलोग ऐसे स्थानपर रहते हैं कि सब लोग हमारा पता नहीं जानते । अब तुम घर लौट जाओ । मातासे कहना कि हम सब बडे आनन्दमे हैं ।' वे हाथीपर बैठ गये। हाथी बनमें जाकर अदृश्य हो गया।

प्रयागदत्त विहन-वहनोईके वियोगमे मूर्छित हो गये। कुछ देरमे कुछ चेतना आयी। उमी समय एक सत उघरसे निकले। पास जाकर उन्होंने देखा कि एक सुन्दर वालक भूमिपर पड़ा तड़प रहा है। प्रयागदत्तको किमी प्रकार वे अपनी गुफापर ले आये। स्वस्थिचित्त होनेपर प्रयागदत्तने सब वाते वतायी। एक घड़ी रात गये दो सियाँ आयी और उन महात्माजीको दो याल व्यञ्जनोसे मरे देकर उन्होंने कहा— आज हमारे यहाँ भगवान्की पूजा हुई है। आपके लिये यह प्रसाद ले आयी है। अभी इसे ले लियेंग थाल सबेरे चले जायेंगे। याल देकर वे शीव्रतासे चली गयी ह दोनो थाल कमलके पत्तोसे दके थे। पत्ते हटानेपर महात्माजी तो चिकत रह गये। स्वर्णके वे थाल जगमग कर रहे थे। महात्माजीने समझ लिया कि जगजननीने अपने माईकी पहुनाई की है।

वह दिव्य मोग प्रयागदत्तके कारण महात्माजीको भी प्राप्त हुआ। प्रातः थाल लेने तो कौन आनेवाला था। महात्माजीने प्रयागदत्तको थाल देना चाहा तो वे बोले— भेरी मा मुझे घरसे ही निकाल देगी, यदि मैं वहिनकी चीज ले जाऊँ। वह कन्याकी वस्तु कैसे लेगी। वाबाजी भी सच्चे विरक्त थे। उन्होंने थालोको गणेशकुण्डमे फेक दिया। प्रयागदत्त घर पहुँचे। पुत्रका समाचार सुनकर माता चिकत रह गयी। उसके नेत्रोसे अश्रुधारा चलने लगी।

इस घटनाके एक वर्ष वीतनेपर प्रयागदत्तकी माता परधाम चली गयी। पासके एक ग्रामके सम्पन्न ब्राह्मण इनके साथ अपनी कन्याका विवाह करनेको उत्सुक थे। उनके कोई पुत्र नहीं था, अतः प्रयागदत्तको वे अपने ही घर रखना चाहते थे। लेकिन प्रयागदत्तको किसीके धनका मोह कहाँ था। उनके मनमे तो वे दिन्य वहिन-बहनोई वस गये थे। ससारमे कोई वस्तु ऑख उठाकर देखनेयोग्य भी उन्हे नहीं जान पड़ती थी। वे घर छोडकर सीधे अयोध्याको चल पड़े।

अयोध्या पहुँचकर प्रयागदत्तकी अद्भुत दशा हो गयी। शरीरकी सुधि ही भूछ गयी उन्हें। बहिन बहनोईके दर्शनोके लिये वे व्याकुल हो गये। जिन टीलेपर पहले दर्शन हुए थे, कुछ देर वहीं जाकर प्रतीक्षा करत रहे। उसके बाद कुखां और झाड़ियोंमें हूँढते हुए भटकने लगे। इसी दशामें पूर्वपरिचित सत त्रिलोचन खामी इन्हें मिले। महात्माजीने इन्हें पहचाना और अपने आश्रमपर ले आये।

श्रीतिलोचन स्वामीजीके सत्सङ्ग अपूर्व प्रभाव पड़ा । दूसरे दिन उन्हींसे दीक्षा ग्रहण करके अब ये प्रयागदास हो गये । गुरुने इन्हें लॅगोटी-ॲचला प्रदान किया । उनके बाद तो प्रयागदासजीकी स्थिति बहुत ही ऊँची हो गयी । वे वनवीटड़में कहाँ घूम रहे हं, सो उन्ह कुछ पता नहीं । किसीने खिला दिया तो खा लिया, जठ पिला दिया तो पी लिया । केश विखरे हे, शरीर धूलिने भरा है । कही राड़े हो गये तो घंटो राड़े हैं । किमी वस्तुकी ओर दृष्टि गयी तो उसीको देरा रहे हैं एकटक ।

जगन्माता भगवती लक्ष्मीके भाई होनेसे चन्द्रदेव समस्त ससारके मामा लगते हे। अयोध्याम श्रीवेदेहीके भाई थे प्रयागदासजी भी बच्चोंके मामा ही तो हे। पता नहीं किसने सिखा दिया कि मभी बच्चे इन परमहंनको भामा मामा' कहने लगे। ये परमहस मामा मत्तगजेन्द्रकी भाँति झ्मते हुए अयोध्याकी गलियाम घूमते रहते थे।

एक बार प्रयागदासजीको श्रीरामकी वन-लीलाका बोध हुआ। कहने लगे—'देखो। अपने तो गया ही, राथमें मेरी सुकुमारी वहिनकों भी वीहड़ वनमें ले गया।' अब आपको एक धुन सवार हुई। कोई पेस देता तो ले लेते। कुछ दिनामें पर्याप्त पेसे एकत्र ट्रांजानेपर तीन जोड़ी जूते वनवाये, जितने बढिया बनवा सकते थे। तीन पलग ऐसे बनवाये छोटे, बड़े कि एकके पेटमें एक रक्या जा सके। तीनों पलगेंकि लिये तीन गद्दे बनवाये। अब एकपर एक कमशः तीनों पलग रखकर उनपर तीनों गद्दे और तीनों जोडी जूते रस लिये और यह सब सामान सिरपर उठाकर चित्रकृट चल पड़े। जहाँ-जहाँ मार्गमें गड्दे, कुश, क्रांटे, ककड़ मिलते, वहाँ अपने बहनोईकों वे कोसते जाते थे।

चित्रक्ट पहुँचकर स्फटिकिंग डाके पास प्रयागदासजीने तीनों पर्लंग विद्याये । उनपर गर्हे टाल दिये । उनके नीचे एक एक जोड़ी जूते रखदिये और अब बहिन बहनोईको हूँढने छगे। जब बहुत हूँ द चुके, तब बोले—'देरों। छिप गया न। जान गया कि प्रयागदास आ गया है।' छौटकर देखते हे तो इनके पलगपर श्रीराम, लक्ष्मण तथा जानकीजी विराजमान हैं। दौड़कर सबके चरणोंमे जूते पहनाये और रामजीसे उलाहना देते हुए बोले—'तुम इस जगलमे क्यों चले आये? मेरी सुकुमारी बहिनको क्यों साथ ले आये? इस बीहड़ बनमे तुमलोग रहते केसे हो?'

श्रीजानकीजीने कहा—'भैया ! में तो खय आयी । ये तो मुझे छाते ही नहीं थे ।'

प्रयागदासने कहा-- 'अच्छाः ठीक है । अब हम तुम्हारे साथ साथ रहेंगे और पलग ले चला करेगे।'

श्रीरघुनाथजीने कहा—'भाई । हमारी वन-यात्राका नियम है कि हम तीन ही साथ रहते हैं। चौथे किसीको साथ नहीं रखते। पछगपर कभी हम बैठते नहीं, आज तो तुम्हारी प्रसन्नताके छिये बेठ गये। अब तुम इनको अयोध्या छे जाओ। तुम इनको अपने काममें छोगे तो हमको बड़ा सुख मिलेगा।'

श्रीजानकीजीने भी इन्हें आश्वासन देकर छौट जानेकों कहा। सिरपर फिर पूर्ववत् पलग और गद्दे रखकर बेचारे छौट पड़ें। मन-टी मन कहते जाते थे—-'इनको किसीने कुछ कहा नहीं, ये सब आप टी बनमें आये हें। सोनेका महल काटता है, वन अच्छा लगता है। बहिन तो भोली-भाली है। वह जो कहता है, वहीं करती है। साथ साथ चली आयी। हरे भरे पेड़, लताएँ, मृग देखती है, खुश हो जाती है। किसी दिन बाध देखेगी तो जानेगी! मुझे भी साथ नहीं लिया। समझता है कि मयागदास साथ रहगा तो इसकी बहिन सचेत हो जायगी। अयोध्या लौटनेकों कहेगी।' इस प्रकार खीझते, बकते वे अयोध्या लौट आये।

अयोध्या छोटकर उन्होंने एक नीमके नीचे खाट बिछायी, उसपर गद्दे डाले और उसपर खय आसीन होकर अपनी मसीमें गाने लगे—

नीमके नीचे खाट विछी है, खाटके नीचे करवा । प्रागदास अरुमस्ता सोतै, रामरुखाका सर्वा ॥

प्रयागदासजीकी अलमस्तीका क्या पूछना । वे निरिन्नल-ब्रह्माण्डनायकके साले जो ठहरे । उत्पत्ति-स्थिति सहारकारिणी सकल क्लेगहारिणी महागक्ति उनकी बहिन है । उनकी मस्ती अनन्त, अखण्ड, नित्य नूतन है । उनकी वाणियोंमे उस मसीकी एक झलक पायी जाती है ।

#### भक्त स्वामी रामअवधदास

लगभग सौ वर्ष पहलेकी बात है । भगवान् श्रीराघवेन्द्र-के परम भक्त क्षेत्रसंन्यासी स्वामी रामअवधदासजी वैरागी साधु थे । वरसोने मर्यादा पुरुपोत्तम भगवान् श्रीरामचन्द्रजी-की राजधानी अग्रोध्यापुरीमे रहते थे । अहर्निंग श्रीसीताराम-नामका कीर्तन करना उनका सहज खभाव हो गया था । रातको कठिनतासे दो घटे सोते । सरयूजीके तीरपर एक पेडके नीचे रहते । यूनी रात-दिन जल्ती । वरसातकी मौसम-मे भी कोई छाया नहीं करते । आश्चर्य तो यह कि मूमऊघार वर्णामे भी उनकी धूनी ठढी नहीं होती । जब देखों, तभी स्वामीजीके मुखारविन्दसे वहे मधुर स्वरोमे सीतारामकी ध्विन सुनायी पडती । आसपासके समी मनुष्य—जीवजन्तु-तक सीतारामध्विन करना सीख गये थे । वहाँके पक्षियोंकी बोछीमे सीतारामकी ध्वनि सुनायी पडती, वहाँके कुत्ते विल्ली-की बोर्डीमे सीतारामका स्वर आता, वहाँके चृक्षोकी खडखडाहरमे सीताराम-नाम सुनायी देता और वहाँकी पवित्र सरयूधारा सीतारामका गान करती । तमाम वातावरण सीताराममय हो गया था ।

स्वामीजी कभी-कभी सत्ताङ्ग भी कराते, कोई खास अधिकारी आनेपर । उस समय वं जिन तर्क-युक्तियो और शास्त्रमाणोको अपने अनुभवके समर्थनमे रखते, उनसे पता लगता कि वे पड्दर्शनके बहुत बड़े पण्डित है, परतु इस समय सब कुछ छोड़कर केवल भजनमे लगे हे । सत्सङ्गमे भी वे भजनका ही उपदेश करते और कहते कि मनुष्य और कर ही क्या सकता है । भगवान्ने कृपा करके जीभ दी है, इससे उनका नाम रटता रहे तो बस, इसीसे प्रमु कृपा करके उसे अपने आश्रयमे ले लेते हैं।

स्वामीजी वैण्णव साधु थे, पर किसी मी सम्प्रदाय और मतसे उनका विरोध नहीं था। वे समीको अपने ही रामजी-के विभिन्न स्वरूपोंके उपासक मानकर समीसे प्रेम करते। राण्टन तो कभी किमीका करते ही नहीं। मधुर मुसकान उनके होठोपर मदा खेखती रहती। वृद्ध होनेपर भी उनके चेहरेपर जो तेज छाया रहता, उसे देखकर छोग चिकत हो जाते।

उन्होंने एक बार अपने श्रीमुखसे अपने पूर्वजीवनका कुछ बृत्तान्त एक मजनको सुनाया था। उन्होंने श्रीअयोध्या-जीके एक संतसे उसको इस प्रकार कहा था। स्वामी

रामअवधदासजी जौनपुरके समीपके ब्राह्मण थे । इनका नाम था—रामलगन । पिताके इकलौते पुत्र थे । माता बडी साध्वी और भक्तिमती थी । माताने वचपनसे ही इन्हें सीतारामका कीर्तन सिखाया था और प्रतिदिन वह इन्हें भगवान्के चरित्रोंकी मधुर कथा भी सुनाया करती थी। एक वार जब ये आठ वर्षके थें, तब रातको एक दिन कुछ डाकू इनके घरमे आ पहुँचे । इनके पिता पण्डित सत्यनारायणजी काशीमे पढे हुए विद्वान् थे । पुरोहितीका काम था । सम्पन घर था। जिस दिन डाकू आये। उस दिन इनके पिता घर-पर नहीं ये, किसी यजमानके घर विवाहमे गये हुए थे। घरपर इनकी मा थी और ये थे । दोनों माता-पुत्र घरके अदर ऑगनमे सो रहे थे। गरमीके दिन थे, इसलिये सव किवाड खुले थे। एक ओर गौएँ खुली खडी थी। जिस समय डाक् आये, उस समय इनकी मा इनको हन्मान्जीके द्वारा छङ्का-दहनकी कथा सुना रही थी। इसी समय लगभग पंद्रह-सोल्ह डाकू सगस्र घरमे घुस आये । उन्हे देखकर इनकी मा डर गयी। पर इन्होंने कहा-प्मा! तू डर क्यों गयी १ देख, अभी हनूमान्जी छङ्का जला रहे है । उनको पुकारती क्यों नही १ वे तेरे पुकारते ही हमारी मददको आयेगे।' इन्होंने विल्कुल निडर होकर यह वात कही । परत मा तो कॉप रही थी। उसे इस वातका विश्वास नहीं था कि सचमुच श्रीहनूमान्जी हमारी पुकारसे आ जायेंगे । जब मा कुछ नहीं बोली, तब इन्होंने खय पुकारकर कहा-'हनूमान्जी । ओ हनूमान्जी ।। हमारे घरमे ये कौन लोग ळाठी ले लेकर आ गये हैं। मेरी मा डर रही है। आओ, जल्दी आओ, लङ्का पीछे जलाना ।' डाकू घरमे घुसे ही थे कि क्षणोंमे यह बात हुई। इतनेमे ही सबने देखा-सचमुच एक बहुत बडा बदर कूदता-फॉदता आ रहा है, डाकू उसकी ओर लाठी तान ही रहे थे कि उसने आकर दो तीन डाकुओ-के तो ऐसी चपत लगायी कि वे गिर पड़े । डाकुओका सरदार आगे बढा तो उसे गिराकर उसकी दाढी पकडकर इतनी जोरसे खीची कि वह चीख मारकर बेहोग हो गया। हाकुओंकी लाठियाँ तनी ही गिर पड़ी । बदरपर एक भी लाठी नहीं लगी । डाकुओंके शोरगुलसे आसपासके लोग दौडकर आ गये। डाक् भागे। सरदार अभी वेहोश था, उसे तीन-चार हाकुओंने कथेपर उठाया और भाग निकले।

वालक रामलगन और उनकी मा बड़े आश्चर्यते इस दृश्य-को देख रहे थे। अड़ोसी पड़ोमियों के आते ही बदर जिधरसे आया था, उधरको ही क्दकर लापता हो गया। रामलगन हॅमकर कह रहे थे—'देखा नहीं मा! त्ने ! हनुमान्जी मेरी आवाज सुनते ही आ गये और उन्होंने बदमाशों को मार मगाया।' माके भी आश्चर्य और हर्पका पार नहीं था। गॉववालोंने यह घटना सुनी तो सब-के सब आश्चर्यमे दूव गये। रामलगनकी माने बताया कि इतना बड़ा और ऐसा बलवान् बदर उसने जीवनमं कभी नहीं देखा था।

दो-तीन दिनोंके वाद पण्डित सत्यनारायणजी घर छोटे और उन्होंने जब यह बात सुनी, तब उन्हें बड़ा आनन्द हुआ । डाक् घरसे चले गये, यह आनन्द तो या ही; सबसे वड़ा आनन्द तो उन्हें इस वातसे हुआ कि साक्षात् श्रीहनूमान्जीने पधारकर घरको पवित्र किया और ब्राह्मणी तया बन्चेको बचा छिया। वे भगवान्मे श्रद्धा तो रखते ही थे, अब उनकी भक्ति और भी बढ गयी। उन्होंने यजमानोके यहाँ आना-जाना प्रायः वद कर दिया और वे दिनभर भजन-माधनमें रहने छगे। बाल्क रामलगनको ब्याकरण और कर्मकाण्ड पढानेका काम उन्हींके गाँवके पण्डित विनायकजी-के जिम्मे था । प्रात काल तीन-चार घटे पढते । वाकी समय माता पिताके माथ वं भी भगवान्का भजन करते । भजनमें इनका चित्त रमने छगा । जन इनकी उम्र बारह वर्षकी हुई, तव तो ये घटों भगवान् श्रीरामचन्द्रजीके घ्यानमे बैठे रहने लगे। उस समय इनकी समाधि-सी लग जाती। नेत्रोंसे अशुओंकी धारा बहती । बाह्यजान नहीं रहता । समाधि ट्टनेपर ये माता पिताको वतलाते कि भगवान् श्रीरामचन्द्रजी श्रीजनकनन्दिनीजी तथा छखनलाछजीके साथ यहाँ बहुमूल्य राजितहासनपर विराज रहे ये । बालककी इस स्थितिसे भाग्यवान् माता-पिताको बड़ा सुरा होता । वे आजकलके माता-पिताकी तरह नहीं थे, जो अपने पुत्रोंको जान-नूझकर विषयों में लगाते ह और वन कमानके लिये भाति-भातिके पापाचरणकी गिक्षा देकर उनके जीवनको विगाडते हैं। वे सच्चे हितेपी ये अपने पुत्रके । पुत्रको जब इस प्रकार भगवान्क प्रेम और उनक व्यानमं मस्त देखते, तब उन्हे वडा आनन्द मिलता । वे अपनेको वडा सौभाग्यशाली समझते ।

रामल्यानजीक पिता माता सन्चे पुत्रस्नही ये, वे अपने बालकको नरकोम न जाने देकर भगवान्के परम धामका यात्री बनानेमें ही अपना सच्चा कर्तव्य-पालन समझते थे; इसलिये उन्होंने पुत्रकी मिक्त देखकर सुख माना तथा उसे और भी उत्साह दिलाया। गाँवके तथा सम्त्रन्थके लोग जब राम-लगनके विवाहके लिये कहते, तब माता-पिता उन्हें हॅसकर उत्तर देते—'यह रामलगन हमारा पुत्र नहीं है, यहतो प्रभु श्रीराम-चन्द्रजीका है; विवाह करना, न करना उन्हींके अधिकारमे है। हम कुछ नहीं जानते ।' उनकी ऐसी बार्तोको सुनकर कुछ लोग चिढते, कुछ प्रसन्न होते और कुछ उनकी मूर्खता समझते । जैसी जिसकी भावना होती, वह वैसी ही आलोचना करता।

रामलगनजीकी उम्र ज्यां-ज्यों वढने लगी, त्यों-ही-त्यों उनका भगवत्प्रेम भी बढने लगा । एक बार रामनवमीके मेलेपर रामलगनजीने श्रीअयोध्याजी जानेकी इच्छा प्रकट की । पण्डित मत्यनारायणजी और उनकी पत्नीने सोचा-'अव श्रीअववमे ही रहा जाय तो सव तरहसे अच्छा है। शेप जीवन वहीं बीते । रामलगन भी वही पास रहे । इससे इसकी भी भक्ति बढेगी और हमलोगोंका भी जीवन सुधरेगा ।' ऐसा निश्चय करके पत्नीकी सलाहसे पण्डित सत्यनारायणजीने घरका सारा सामान तथा अधिकाश खेत-जमीन वर्गेरह दान कर दिया । इतनी-सी जमीन रक्खी, जिससे अन्न-वस्नका काम चलता रहे । एक काश्तकारको खेत दे दिया और हर साल उससे अमुक हिस्सेका अन्न देनेकी शर्त करके सब लोग श्रीअयोध्याजी चले गये। इस समय रामल्गनजीकी अवस्था साढे पद्रह वर्षकी थी। माता। पिता और पुत्र-तीनों अवधवासी होकर भगवान् अवध-पतिका अनन्य भजन करने लगे । पूरे चार वर्षके बाद पिता-माताका देहान्त हो गया। दोनोंका एक ही दिन---ठीक रामनवमीके दिन शरीर छुटा । दोनो ही अन्तसमयतक मचेत ये और भजनमे निरत ये। शरीर छूटनके कुछ ही मिनटों पहले दोनोंको भगवान् श्रीरामचन्द्रजीने साक्षात दर्शन देकर कृतार्थ किया । श्रीरामलगनजी इस समय साढे उन्नीस सालके थे । माता पिताकी श्राद्ध-किया भलीभॉति सम्पन्न करनेके बाद इन्होंने अवधके एक भजनानन्दी सतसे दीक्षा ले ली । तबसे इनका नाम स्वामी रामअवधदासजी हुआ।

स्वामीजीमें उत्कट वॅराग्य था । ये अपने पास कुछ मी सम्रह नहीं रखते थे । योग-क्षेमका निर्वाह श्रीसीतारामजी अपने-आप करते थे । इन्होने न कोई कुटिया बनवायी, न चेला बनाया और न किसी अन्य आडम्बरमे रहे । दिन-रात कीर्तन करना और भगवान्के ध्यानमे मस्त रहना, यही इनका एकमात्र कार्य था ।

इन्हे जीवनमे बहुत वार श्रीहनुमान्जीने प्रत्यक्ष दर्शन

दिये थे। भगवान् श्रीरामचन्द्रजीके भी इनको सात बार दर्शन हुए। अन्तकालमें श्रीभगवान् राघवेन्द्रकी गोदमें सिर रखकर इन्होने चरीर छोड़ा। लोगोंका विश्वास था कि ये बहुत उच्च श्रेणीके भक्त है। ये बहुत ही गुप्त रूपसे रहा करते थे।

#### भक्त रामरूपजी

( लेखक-श्रीरामलखनदासजी, श्रीवैजनायदासजी )

मक्तवर रामरूपजीका जन्म स० १८०१ वि० में दिछीके सिकट जयसिंहपुर प्राममे हुआ था। वे गौड ब्राह्मण थे। वचपनसे ही वे माता-पिताके सम्पर्क-सुखसे विद्यत रहे। जब वे तीन मासके थे, तभी उनकी माताका देहान्त हो गया और पिता महाराम सदा नौकरीपर ही रहते थे। उनके पालन पोषण और शिक्षाका भार धायपर आ पड़ा; पर वे दस सालके भी नहीं हुए थे कि वह भी चल बसी। रामरूपजीने इन परिखितियोसे पूरा पूरा लाभ उठाया। वचपनसे ही उनमे वैराग्य, भक्ति और संत सेवाकी भावनाएँ उठा करती थी। घायके भाईने उनमे मिक्तके अद्भुर प्रस्कृटित होते देखकर उनको तत्कालीन महात्मा चरणदासजीके चरणाश्रयमे पहुँचा दिया। चरणदासजी उनपर

वडी कृपा रखते थे। गुरुके आशीर्वादसे वे कुछ भक्तोंको साथ लेकर आसपासके प्रामोंमे मगवद्भक्तिके प्रचारके लिये निकल पड़े। लोग उनकी सादगी और सच्ची भक्ति-निष्ठासे बहुत प्रभावित हुए। इस भ्रमणकाल्मे एक गुफामे श्रीगुकदेवकी मूर्ति भी मिली थी। दिल्लीमे गुरु-आश्रममें लाकर विधिपूर्वक उन्होंने उसकी प्राण-प्रतिष्ठा की।

सवत् १८४७ वि॰ मे उन्होंने परमधाम-लाम किया । वे सत्सङ्गपर विशेष जोर देते थे; सत्सङ्गको ही ज्ञान, मिक्त और वैराग्य-प्राप्तिका साधन मानते थे । रामनाममे उनकी अडिग श्रद्धा और आस्था थी । योग, यज, तप और दानसे भी वटकर रामनाम-उच्चारण ही उनके लिये अधिकाधिक श्रेयस्कर था ।

# श्रीसुवंशनाथजी त्रिपाठी

( लेखक--प॰ श्रीराजमङ्गलनाधनी त्रिपाठी, पम्० प०, पल्-पल्० नी०, साहित्याचार्य )

प्राय, दो सौ वर्षकी पुरानी कथा है। गोरखपुर-प्रान्तमे सरयूके पावन उत्तर तटपर नदौछी नामका अति प्राचीन ब्राह्मणाधिवास है। श्रीसुवशनाथ त्रिपाठीने उसी प्रामको अपने जन्मसे अलङ्कृत किया था। एकाकी पुत्र थे। माता पिताके स्नेह और आशीर्वादसे शक्ति पाकर बटें, कितु जिक्षाके लिये सुविधा न होनेके कारण अधिक न पढ सके। सस्कार प्रवल थे। बाङ्यावस्थासे ही माता पिताकी मिक्ति, साधुन्तेवा, गुरुजन पूजा और सञ्चाल-श्रवणमे प्रवृत्ति थी। सारिवक गुणोका उदय होता गया। अर्हिमा, सत्य, त्याग, तप, परोपकारादि देवी मम्पित्तरोंका मण्डार भरने लगा। श्रीसुवंशनाथजी अल्पा वस्थामे ही वहुजनप्रिय हो गये।

पण्डितजी पूर्ण सदाचारिनष्ठ ब्राह्मण थे। ब्राह्मसुदूर्तमें उठकर नित्य कियासे निष्टुत्त होकर नियमसे सरयू-कान करते थे। घंटों स्नेहसे भगवन्नाम-स्मरण करते थे। माता पिताकी सेवा नित्य करते थे। गृहस्थीका भार सम्मानपूर्वक संभालना कर्तव्य समझकर मनोयोगपूर्वक खेती करते थे। खेत अधिक नहीं था; परतु उपज बहुत थी। गाये बहुत थी। वे सुन्दर थी, स्वस्थ थी और पण्डितजीसे बहुत हिली हुई था। पण्डितजी जहाँ जाते, गाये उन्हे घेरे रहती थी।

श्रीयुवगजीके घरमे पर्याप्त अन्न होता था। घी-दूधकी नदी बहती थी। परतु उन्हे इतनेसे सन्तोष कहाँ था। सान पूजा, खेती-बारीसे निश्चित समय निकालकर दीन- दुिलयों, पीड़ितों और दिल्तोंकी वस्तीमें निर्मय प्रवेश कर जाते । उनसे माई-चचाका नाता लग गया था । दृदय वड़ा कोमल था, बड़े परदुःखकातर थे। कहते हैं, निस्तहाय बीमारोंकी परिचर्यामे रात-रातभर जगे रह जाते। प्रातःकालसे पुनः नियमानुसार पूजा-अर्चामे लग जाते । पूर्ण कर्मयोगीकी मॉति भामनुस्तर युध्य च' का महामन्त्र उनकें जीवनका बल था । सत ऐसे ही परदुःखकातर होते हैं।

कवीर कहते हैं---

किंदिरा सोई पीर है जो जाने पर पीर ।
जो परपीर न जानर्ट सो फाफिर वेपीर ॥
मक्तोंके द्वदयमे ऐसे जीवनके प्रति प्रवल आकर्षण होता
है । महाभागवत चुल्सीकी अमर अभिलापा है—
कवहुँक हीं पिंह रहिन रहींगो ।
श्रीरघुनाथ ऋपालु ऋपा तें सत सुभाव गहोंगो ॥
संत-जीवनके सम्बन्धमें श्रीभगवत्-रिकजीकी उक्ति
प्रकाश देती है—

इतने गुन जामें सो सत । श्रीमागवत मध्य जस गावत श्रीमुख कमलाकत॥ हरि की मजन साघु की सेवा सर्व मृतपर दाया । हिसा लाम दंम छल त्याग, विष सम देखे माया ॥ सहनसील आसय उदार अति घीरज सहित विवेकी । सत्य वचन सब की सुखदायक महि अनतव्रत एकी ॥ इद्रियजित अमिमान न जाके करे जगत को पावन । 'मगवतरसिक' तासु की सगति तीनहुँ ताप नसावन ॥

कयानायक श्रीसुवशजी ऐसे ही संत-भक्तोंमे थे। सरयू-तटपर उन्हे प्रायः साधुओंका समागम प्राप्त हो जाता। साधुओंको मोजन करानेमें, फलाहार देनेमे उन्हे अपार आनन्द होता था। पुराने लोगोंका कहना है कि किसी साधुके आगीर्वादसे ही श्रीसुवंगनाथजीको एक पुत्र उत्पन्न हुआ। साधुकी आग्रासे ही शिशुका नाम सुचित्तनाथ त्रिपाठी रक्ता गया। पुत्रमें भी पिताके गुण आ गये। पिताको प्रसन्न होनेका अवसर मिला। पुत्र-पौत्रादि-सम्पन्न होकर, पर्याप्त अवस्थामे सरयू-तटपर रामनामोञ्चारण करते हुए श्रीसुवशनाथजी परमधामको प्रस्थान कर गये। उनके वंशमें आज भी गोन्सेवा, कृषि, लहिंसा, त्याग, तप, आचरणकी पवित्रता आदिका विशेष मान है।

विश्वमे त्रितापसे मुक्ति देनेवालाः शान्तिका एकमात्र साधन संताचरण ही है।

# भक्त दामोदरदासजी

( लेखक---धर्मभूषण प० श्रीमधुस्द्रनाचार्यजी महाराज )

भक्त दामोदरदासजीकी जीवन-गाथा अत्यन्त सरस और मनोमोहक है। वे भगवान्की महती कृपाके पात्र थे। उनका जन्म १३५ वर्ष पूर्व अजमेरके सापटा ग्राममे हुआ था। बाल्यावस्थासे ही वे अद्भुत प्रतिभासम्पन्न व्यक्ति थे। उनके पिता टक्मीनारायण तथा माता टक्मीदेवीने उनको अल्पावस्थामे ही विवाहित कर दिया, उनके पुत्र हुआ, जो कुछ ही दिनोंमे चट वमा। भक्त दामोदरको इस घटनासे बडा सुख मिटा, उन्होने सोचा कि भगवान्के भजन-पथका एक बहुत वडा रोडा अव नहीं रहा।

धीरे-धीरे मगवान्के चरणारविन्दमे उनकी श्रद्धा और मिक्त बढती गयी। छोग उनकी ओर अविकाविक सख्यामे आकृष्ट होने छगे। वे द्वारकेश मगवान्की भिक्तमे रात-दिन दूबे रहते थे। एक वार मनमे उनके दर्शनकी उत्कट इच्छा हुई तथा गाँववाळाँने कहा कि आप भगवान्के भक्त हैं, हमे भी उनका दर्गन कराइये। भक्तका तो सारा काम भगवान्के लिये ही होता है, परलोक-इच्छाकी पूर्ति भी उनके लिये आवश्यक हो गयी, मक्त भगवान्को लेनेके लिये चल पड़े। कठिन वत-सयम और नियमका पालन करते हुए द्वारकापुरीके लिये उन्होंने पैर बढा दिये। केवल भगवनाम-स्मरण करते हुए द्वारकापुरी पहुँच गये, दूरसे ही पुरीके विशाल मन्दिरोंका दर्गनकर वे प्रेम-विहल हो उठे। वे भगवान्की राजधानीमे थे। भगवान् भक्तसे मिलनेके लिये स्वय उत्सुक हो उठे, उन्होंने अश्वारोही राजकुमारके रूपमे भक्त दामोदरको दर्गन दिया। पर भक्तको तो अपने भगवान् प्रिय होते हैं, उन्होंने द्वारकेशसे विनम्रतापूर्वक कहा कि भीर दृदय-देवता

तो शह्व-चक्र गदा-पद्मबाले हैं।' भगवान्ने उनके मनके अनुरूप ही अपने दिन्यरूपसे उनकी कृतार्थ किया और यथाविधि आतिय्य-सत्कारसे उनकी आनन्द-वृद्धि की। द्वारकानाथने भिक्तिववश होकर भक्त दामोदरकी इच्छाके अनुकूल ही कहा कि 'द्वारका बहुत दूर है, मैं सापलाम स्वय पधारूँगा। कार्तिक शुक्त मितपदाको मैं त्रिमूर्ति (गोपाल, केशवराय और रिक्मणी) रूपमें वहीं दर्शन दूँगा। सापला ग्रामके पूर्व तालावपर कदम्ब वृक्षके नीचे लखी बनजारेकी वालद (बैलॉकी टोली) में कबरे बैलपर लदे बोरेमे मेरा ग्राकट्य होगा, गेहूँके बोरेमे चावल हो जायँगे। वह नीचे गिर जायगा; तुम वहाँ लोगोंको साधार बताना कि इसमें मेरे भगवान् हैं।' सापलाके निवासियोंको भक्त दामोदरने विश्वास दिलाया कि आपलोगोंको भगवान्का दर्शन अवश्य

होगा । ग्रुम तिथिपर लखी बनजारेकी बालद आयी और मगवान्के कथनानुसार बैलपर लदे बोरेमें मगवान्के शी-विग्रहोंका प्राकट्य हुआ । बनजारेने एक मन्य मन्दिरका निर्माण कराया और भक्त दामोदरने उसमे अपने मगवान्की प्रतिष्ठा की । उनकी जयम्बनिसे वातावरण पवित्र हो उठा ।

प्रत्येक वर्ष इस पवित्र स्थानपर बहुत बड़ा मेला लगता है और गोपालभगवानके पूजनोत्सवमे अधिकाधिक जनता भाग लेती है। भक्त दामोदरदासके रचे हुए भगवचरित महाप्रन्थका पारायण भी होता है।

भक्त दामोदरदासका जीवन धन्य था, उनकी भक्ति भगवान्को दारकासे सापला खींच लायी। भक्त दामोदरके साय-ही-साथ उनके समकालीन सापला-निवासी तथा अड़ोस-पड़ोसके लोग भी भगवान्के दर्शनसे कृतार्थ हुए।

# संत श्रीब्रह्मचैतन्यजी महाराज

( लेखन--- शीमैरवशङ्करजी शर्मा )

सत श्रीब्रह्मचैतन्यजी महाराज दक्षिण प्रान्तके सातारा जनपदमे पण्टरपुरके मार्गपर माणगङ्काके किनारे छोटे-से प्राम गोंदवलेमे एक मक्त वैष्णवकुलमे उत्पन्न हुए थे। पूर्वजन्मके सस्कारके अनुसार बचपनसे ही मगवत्कथामे तन्मय होकर बैठना, ध्यान करना तथा एकान्त-सेवन आदि विल्क्षण कार्य देखकर उनके माता पिताको उनके उज्ज्वल मविष्यका पता लग गया। यशेपवीत-सस्कारके बाद वे सहसा एक दिन जानकी खोजमे निकल पड़े। बड़े-बड़े साधु सतीका सत्मक्त लामकर उन्होंने उनके सामने आत्मसम्बन्धी बड़े-बड़े पश्च रक्ले, कुछ लोग उनके वालचापल्यपर हसते थे परतु कुछ सत और विवेकी जनोने उनको अनुभवी सतींकी शरणमे जानेका उपदेश दिया।

उन्होंने दक्षिणके प्रसिद्ध सत तुकारामजी महाराजसे भेट की । तुकारामजी उनको बहुत मानते थे । पहले तो उन्होंने उनकी बड़ी से-कड़ी परीक्षा ली, बादमे दीक्षा देकर उनको 'ब्रहार्चतन्य' स्वासे समलकृत किया । तुकारामजीके वरणकमलोमे उनकी बड़ी निष्ठा और अविचल मिक्त थी। वीक्षित होनेके बाद वे अपने निवासखान गोंदवले ग्राम आये और गुरुके आदेशसे वहीं रहकर भगवद्गक्तिका प्रचार करने लगे। वे नाममार्गी भक्त थे। भगवान् श्रीरामको ही अपना उपास्य मानते थे। उन्होंने वतलाया कि जगत्के खारे कार्य राम-नामसे ही सम्पादित होते हैं। जीवको भगवान् रामकी ही अमोध शरणमे जाना चाहिये। उन्होंने देश-भ्रमण करके पवित्र खानों और तीर्थक्षेत्रोंमे राम-मन्दिरोंकी खापना की। इन्दौर, उज्जैन और मण्डलेश्वर आदिमे उनके हाथसे खापित मन्दिर आज भी विद्यमान हैं।

दक्षिण भारत तथा अन्य तीर्थक्षेत्रोमे उनके बहुत-से अनुयायी परम्परागत हिाच्य आज भी भगवन्नामका प्रचार-कार्य करके असख्य जीवोका कल्याण कर रहे हैं। गोंदवलेमें प्रतिवर्ष पौष मासमे उनका तिथि महोत्सव धूमषामसे मनाया जाता है। श्रीब्रह्मचैतन्यजी महान् भक्तिनिष्ठ, विलक्षण त्यागी और आदर्श मगबदीय थे।

#### महात्मा श्रीसदाशिव ब्रह्मेन्द्र

( लेखक--श्रीयुत एन्० कनकराज अय्यर, एम्० ए० )

महात्मा श्रीसदाशिव ब्रह्मेन्द्र दक्षिण भारत ही नहीं, समस्त जान और वैराग्य-चिन्तनके विचार-जगतके भक्तिः प्रधान विषय थे। मदुराके हालास्य क्षेत्रमे पंद्रहर्वी सदीके विख्यात दक्षिणी विद्वान सोमसन्दरके घरमें शिवरामकृष्णने जन्म लिया । उनकी माताका नाम पार्वती देवी था। वचपनसे ही उनको पूर्ण सयम और शास्त्रविधानोकी शृङ्खलामें वॉधकर रक्ला गया । उपनयन-सस्कारके वाद मदुराके शिवमन्दिरमे उन्हें वेदाध्ययनके लिये भेजा गया। उसके वाद वे तञ्जोरमें गुरुके घरपर ही रहकर विद्याध्ययन करने लगे । अठारह सालकी अवस्थामें उनका विवाह कर दिया गया । तीन वर्षके वाद गुरुकुलसे लौटनेपर जब उनकी माताने गृहस्थाश्रम और पत्नीके आगमनके सम्बन्धमे उनको बतायाः तव उनका हृदय श्लोभसे परिपूर्ण हो उठा। वे सोचने लगे कि 'गृहस्थीके सुखसे कहीं वढकर आनन्दमय स्थिति है प्रभुको खोजते रहना। वे घरसे निकल पड़े, गृहस्य-जीवनके प्रति वैराग्यका उदय हुआ। विद्याके केन्द्र काञ्चीपुरम्मे आ पहॅचे । कामकोटि मठके स्वामी श्रीपरमिश्वेन्द्रसे उन्होंने दीक्षा ली । गेरुआ वस्त्र घारणकर वे पूर्ण संन्यासी हो गये । वे प्रायः मठमे ही अध्यात्मविद्यापर दसरे लोगोंसे वाद-विवाद किया करते थे, पर गुरुको उनका यह स्वभाव अच्छा न लगा, उनके आदेगरे उन्होंने मौनवत ले लिया ।

उनका अर्धिकाश समय ब्रह्म-चिन्तन और ग्रन्थ-रचनामे बीतने लगा । उनकी प्रसिद्ध और मधुर रचना आत्मविद्या-विलासने शृङ्गेरी मठके शिवाभिनवसच्चिदानन्द वृसिंह

भारतीका भी ध्यान आक्रष्ट कर लिया । श्रीसदाशिव ब्रह्मेन्द्र उनके कपापात्र हो गये । उनके गिवयोगप्रदीपिकाः ब्रह्मसूत्रवृत्तिः, श्रीभगवद्गीता-भाष्य आदि अमृल्य ग्रन्थ-रत हैं। मौनी सदागिव ब्रह्मेन्द्र अपने समयकी वहुत वड़ी आध्यात्मिक शक्ति थे। उन्होंने आगे चलकर दण्ड और कमण्डलका भी परित्याग कर दिया। वे परे अवधत हो चले । घंटों समाधिमे मग्न रहा करते थे, उनका जीवन तपोमय और त्यागपूर्ण वन गया। उन्होंने पुण्यक्षेत्रोंका पर्यटन आरम्भ किया। एक समय वे त्रिमृति क्षेत्रमें कावेरीके परम रमणीय तटपर कुडमुडी स्थानमे ठहर गये। कावेरी बीच-बीचमे कभी-कभी सूख जाती है। वे नदीमे एक बालूके टीलेपर बैठे ये कि थोड़ी देरमें उनकी ममाधि लग गयी; वाढ आयी और टीला अदृश्य हो चला, गॉववालोंने समझा कि खामीजी वह गये। कुछ दिनोंके वाद बाढ हटने-पर एक किसान अपना घर बनानेके लिये बालू लाने गया: वह कुछ ही बालू निकाल पाया था कि उसने देखा फावड़ा रक्तसे भीग गया है। उसने धीरे-धीरे खोदना आरम्भ किया। उस समय स्वामीजी पूर्ण समाविख्य थे। वे उठे और चले गये। उनका जीवन चमत्कारी घटनाओसे सम्पन्न है। उनकी अलैकिक साधनागक्तिसे लोग आश्चर्यचिकत हो उठे । एक सिद्ध महात्माके रूपमे चारों ओर उनकी प्रसिद्धि वढने लगी। ऐसा कहा जाता है कि वे लगभग दो सौ साल-तक जीवित थे। पाँच स्थानोंमे उनकी महासमाधि है। कावेरी नदीके रमणीय तटपर करोरके निकट नरोरमे उनकी महासमाधि एक दर्शनीय वस्तु है। वे प्रसिद्ध विचारकः आत्मजानी और खरूपनिष्ठ महात्मा थे।

#### भक्त-वाणी

अहोऽतिसफलं जन्म लक्ष्मणस्य महात्मनः। राममेव सदान्वेति वनस्थमपि हृप्रधीः॥ अहं रामस्य दासा ये तेपां दासस्य किङ्करः। यदि स्यां सफलं जन्म मम भूयान्न सशयः॥ —भरत (अ० रा० २।८। ३२-३३)

अहा ! महात्मा छक्ष्मणका जन्म अत्यन्त सफ्छ है, जो भगत्रान् श्रीरामके वनमे रहते समय भी सदा प्रसन्न मनसे उन्हींका अनुसरण करते हैं । जो छोग रामके दास है, उनके दासोका दास भी यदि मै हो जाऊँ तो मेरा जन्म सफ्छ हो जाय—इसमे सन्देह नहीं ।

## भक्त दत्तात्रेयजी आण्णाबोवा

( लेखक--श्रीरामचन्द्र दादोभावे )

दक्षिण महाराष्ट्रमे कृष्णा पञ्चगङ्गाके संगम-तरपर रहिंदवाडी नामक पुण्यक्षेत्रमे आजसे सौ साल पहले भक्त दत्तात्रेयजी महाराजने जन्म लिया। वे सदान्वारसम्पन्न, सत्य-निष्ठ, ब्राह्मणकुलके भूषण और पण्डरपुरके श्रीविष्ठल भगवान्के निष्ठिक वारकरी मक्त थे। उनका सम्पूर्ण जीवन भजनमय था; सरलता, मक्ति और निष्कपरताकी तो वे प्रतिमृति ही थे।

उनकी आर्थिक अवस्था कुछ अच्छी नहीं थी। उनपर कुछ श्रृण या। महाजनने तकाजा किया तो उन्होंने विनम्रता-पूर्वक निवेदन किया कि पण्डरीनाथकी यात्रा कर आनेपर केवल पॉच ही दिनोमे ऋण चुका दूँगा । आपके पास घरोहररूपमे कीमती गहना तो रख ही दिया है। उसे वेचकर पाई पाई चुका दूँगा।' महाजन आग-ववूला हो गया। उसने निर्दयतापूर्वक उनकी घोती पकडकर घमकाया कि बिना भूण चुकाये मे नहीं छोड सकता। भक्त तो केवल भगवान्के ही होकर रहते हैं। दत्तात्रेयजीके मनमे भगवदर्शन-की तरङ्गें उठ रही थीं. संसारकी ल्प्ना और कुल-मर्यादाकी ओर उन्होंने तिनक भी ध्यान न देकर धोती महाजनके हाय-में सौंप दी और दिराम्बर वेचसे श्रीपण्डरीनाथके दर्शनके लिये चल पड़े । महाजन उनकी इस अविचल भक्तिसे बहुत प्रमावित हुआ । भक्तने भगवान्के मन्दिरप्रवेशके पहले पुण्यसिल्ला भगवती चन्द्रभागा नदीमे स्नान किया। भगवान्के दर्शनते नयनोरो शीतलकर वे भजनमे मम हो उठे।

पण्डरपुरते वे अपने ग्राम लौटकर म्यावती कृष्णाके तटपर बालुकामन क्षेत्रमे एकान्तसेवन करने ल्ये । कोई कुछ दे देता थातो ता लेते थे। अनाचित वृत्तिका उन्होंने बड़े सतोप-से निर्वाह रिना। कोई उन्हें दम्भी तो कोई पागल समझता था। सजनोके लिये तो वे पूर्ण संत ही ये । एक दुष्ट व्यक्तिने उनकी पीठपर जलती आग डाल दी, चमड़ा जल गया, घाव हो गया, कीड़े पड़ने लगे; पर वे भगवद्गिक्ति तन्मय थे । एक दिन एक कीआ घावपर वैठकर कीडोको खाने लगा; किसी सजनने दत्तात्रेयजीको हॅसते देखकर प्रश्न किया कि भहाराज ।आप तो हॅस रहे हैं और कीआ आपको होश पहुँचा रहा है।' दत्तात्रेयजीने कहा कि कीआ शरीरका अतिथि है। शरीर उसके प्रति अपना कर्तव्यपालन कर रहा है, इसी तरह आपको भी अपने अतिथिके प्रति सद्व्यवहार करना चाहिये।' वह उनकी उत्तरशैलींसे वहुत प्रभावित हुआ। दत्तात्रेयजी चमत्कार और उपदेशसे दूर भागते थे। उनके दर्शनमात्रसे ही लोगोकी गङ्गाएँ मिट जाती थीं।

एक वार वे इन्वलकरजीके नारायण-मन्दिरमें गये थे।
कुछ खनाने महाराजको खिलानेके लिये एक मालिनछे
कुछ पके आम माँगे और शीवतासे देनेके लिये निवेदन किया
किऐसा न हो—भक्त दत्तात्रेयजी चले आये। मालिन धनसे
मदान्व थी। उसने फल देना तो दूर रहा, साधु-खभावकी
निन्दा आरम्भ की। महाराजजी मन्दिरसे चल पड़े, मालिनके
घरमे आग लग गयी, पके आम और गुड आदि विनष्ट
हो गये।

दत्तात्रेय महाराजकी समाधि मिरल गॉवमे है। यह स्थान अत्यन्त कस्याणकारी है। एक सजन को बन्चपनमें गूँगे थे, इस स्थानकी सेवा करनेसे बोलने स्था। जन्होंने स्वममे एक जटाधारी संतका दर्भन किया। जिन्होंने उन्हें बोलनेका आदेश दिया। वे बोलने स्था। उन्होंने दो सालतक दत्तात्रेयजीकी समाधिके निकट भगव इजनका कार्यक्रम पूरा किया था।

#### SHIRE CO

#### भक्त-वाणी

भार्ता विपण्णाः शिथिलाश्च भीता घोरेषु न्याद्यादिषु वर्तमानाः। सर्वार्त्यं नारायणशब्दमात्रं विमुक्तदुःखाः सुखिनो भवन्ति॥ — सञ्जय

जो होग आर्त, विपादप्रस्त, शिथिल और भयभीत है तथा बाघ आदि घोर जन्तुओं वीचमे पड़ गये है, वे केवल 'नारापण' नामका मकीर्नन करके दु खसे छूट जाते है और सदाके लिये सुखी हो जाते है ।

# पूज्य स्वामी इन्दिराकान्ततीर्थ श्रीपादवडेर

( लेखक-श्रीरामचन्द्र कृष्ण कामत )

द्वैतिनिद्धान्तप्रतिपादक श्रीमन्मध्याचार्यने श्रीक्षेत्र उडुपीमे श्रीकृष्णविग्रहकी प्राणप्रतिष्ठा करके विशेष हेतुसे जिन आठ मठोंकी स्थापना की, उनमे पूजन-अर्चनके िंध्ये आठ संन्यासियोंकी नियुक्ति की। उन आठ मठोंमेसे एक महान् तपस्वी मठाधिपतिकी ओरसे श्रीवदरिकाश्रममे एक सुशील गौड़ ब्राह्मण ब्रह्मचारीको आश्रमदीक्षा प्राप्त हुई। उन्होंने दक्षिण जाकर अपनी इस परम्पराको विशुद्ध रूपसे चलाया। इसी परम्परामे बड़े श्रेष्ठ अधिकारी और भावत्-साक्षात्कार-प्राप्त श्रीजीवोत्तमतीर्थ स्वामी हुए। स्वामी श्री-इन्दिराकान्ततीर्थजी इन्होंके उत्तराधिकारी थे।

स्वामी इन्दिराकान्ततीर्थंजी वर्माचार्य होनेके साथ-ही-साथ एक दैवीशक्तिसम्पन्न महात्मा और जानी भक्त थे। श्रीमन्मध्वाचार्य-सम्प्रदायके वे कुगळ मठ-व्यवस्थापक ही नहीं, शास्त्रजानी और अद्भुत कर्मकाण्डी भी थे। उनका जीवन अत्यन्त उन्नत और परम पवित्र था। उनके नैष्ठिक आचार-विचार, रहन सहन, प्रगाढ विद्वत्ता, प्रेममयी प्रकृति, सद्धदयता आदिका लोगोंपर पूर्ण प्रमाव था; वे उनको बड़ी श्रद्धा-भक्ति और पूज्य भावनासे सम्मानित करते थे।

वे कट्टर सनातनधर्मी मठाधीश थे, शास्त्रविहित आचरणको ही श्रेयस्कर समझते थे। मैत्री, करुणा, मुदिता और उपेक्षा—इन प्रवृत्तियों के वे पोपक ये। अपने छे छों के प्रति उन्होंने सदा करणा और वात्सिंस्यका परिचय दिया। उनका जीवन सदा सत्कायों के ही सम्पादनमें बीता। वे संयम, नियम, तप, जप आदि के पालनपर विशेष जोर देते थे। वे कहा करते थे कि जिस व्यक्तिमें दैवीसम्पत्ति—अहिंसा, तप, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह आदिका अभाव है, वह कमी भी अपना यह लोक और परलोक नहीं सुधार सकता। उनका मत था—जनता अर्थ और कामकी इच्छा करती है। इन दोनों पदार्थों की शास्त्रीन पुरुपार्थ में गणना की है। परन्तु धर्म, अर्थ, कामऔर मोक्ष—इन चारों में धर्म और मोक्षद्वारा ही अर्थ तथा कामरूपी पुरुपार्थ शासित है। यदि धर्म और मोक्षका वन्धन न रहे तो अर्थ सहान् अनर्थ हो जाते हैं। धर्मके यथार्थ आचरण से ही विश्वद अर्थ और काम सुलम होते हैं। धर्मके नियन्त्रणमें क्षीर काम रखनेसे जीवन सार्थक हो जाता है।

वे पौराणिक कथाओंके पाठमे वड़ी अमिरुचि रखते ये । पुराणकी कथा कहनेमे उनको वड़ा आनन्द मिलता या । वे योग्य मठाधीश, महान् विद्वान् और धर्माचार्य तथा मक्त थे ।

श्रीहरिकी कृपासे उन्होंने पचास वपातक मठाधीशकी गद्दीकी गोमा बढायी, सैकड़ों छात्रोंको वेद, काव्य, व्याकरण, न्याय तथा वेदान्तके उच्च प्रन्थोंकी शिक्षा दी।

#### भक्तराज श्रीगुलाबरावजी महाराज

( छेखक-श्रीरामनारायणजी श्रीवास्तव )

श्रीगुलावरावजी महाराज रिसक भक्त, विरक्त और जानी महात्मा थे। वि॰ सवत् १९३९ में बरार प्रदेशके अमरावती जनपदके माधन गॉवमें उनका जन्म हुआ था। वे राजपूत थे। जन्मकाल्से ठीक ९ मासके बाद वे दोनों नेत्रीसे अन्धे हो गये। उनमें बाल्यावस्थासे ही भगवद्गक्तिके लक्षण दीख पड़ने लगे। जब वे चार ही सालके थे, एक रातको उनके विस्तरपर दीप उल्टकर गिर पड़ा; उन्होंने अपनी नानीसे कहा कि 'विस्तरा नहीं जलेगा, तेल जल जायेगा।' भगवानकी कृपासे ऐमा ही हुआ। कभी नचपनमें ही भगवानने उनको दर्शन दिया था। वे प्रजाचक्ष थे।

ग्यारह सालकी अवस्थामे उनका विवाह हो गया। उनकी पत्नी मणिकर्णिका बडी सती और साध्वी थां। उनके एक अनन्तराव नामक पुत्र भी हुआ था। विवाहके १३ साल बाद उनकी पत्नीने स्वर्ग-यात्रा की। गुलावरावजी महाराजने समस्त शास्त्रग्रन्थों, जानेश्वरी, महाभारत, रामायण आदिका मनन और अध्ययन किया। भगवद्भक्तिके प्रति उनमे प्रवल जिज्ञासा थी। आगे चलकर उनमे जान, मिक और कर्मका बड़ा सुन्दर समन्वय हुआ था।

पूनासे १३ मीलकी दूरीपर आलन्दीक्षेत्रमे उन्हे सत शानेश्वरका साक्षात्कार हुआ था । उन्होंने कृपापूर्वक गुलाब- रावजीको दीक्षितकर सनातनधर्म और भगवद्गक्तिप्रचारका आदेग दिया । उनकी उपासना गोपीभावकी थी । भगवान् श्रीकृष्ण और रासळीळामे उनकी दढ निष्ठा थी । जिस समय वे बो उने ळगते थे, भक्ति-प्रेमामृतकी मानो गङ्गा प्रवाहित हो उठती थी, जिस समय मधुर कण्ठसे भगवन्नाम-कीर्तन करने लगते थे, मधुर रसका सागर उमड पड़ता था । जानेश्वरीके कथा-अवणसे नास्तिककी बुद्धि वदळ जाती

थी और वह उनकी कृपासे भगवान्का भक्त हो जाता या । वे कहा करते थे कि जीवन्मुक्ति प्राप्त करनेके लिये भक्ति ही विशिष्टतम साधन हे । उनका मत 'मधुराद्देतदर्शन' नामसे विख्यात है । यह दर्शन अत्यन्त सरस और मधुर है । उन्होंने सम्प्रदाय-सुरतक, प्रेम-निकुज, भांकपद-

उन्होंने सम्प्रदाय-सुरतरः, प्रम-ानकुङ्गः, भाक्तपद-तीर्थामृत आदि ग्रन्थोंकी रचना की थी। सवत् १९७३ मे उन्होंने शरीर छोड़ दिया।

# भक्त पण्डित लक्ष्मणप्रसादजी ववेले

( लेखक-श्रीमैयालाल इरिवशजी आर्य )

पण्डित ल्ध्मणप्रसादजी भगवान्के पूरे भक्त थे। उनके जीवनकी अलौकिक और रहस्यपूर्ण घटनाओं से उनकी दृढ मिक्त और ईश्वरिचन्तनका पता चलता है। वे भगवान् रामके महान् भक्त थे। उनका जन्म सवत् १९३८ वि॰ में झाँसी जनपदके ताल्वहट नामक नगरमे पं॰ परग्रुराम ववेलेके घर हुआ था। बाल्यकालसे ही उनका मन भगवद्गक्तिमें लगता था। अकाल्यस्त होनेपर उनके माता-पिताने बड़ौदा ग्राममे अपना स्थायी निवास बना लिया। लक्ष्मणप्रसादजीपर स्रदास नामक एक साधुके सत्संगका बड़ा प्रमाव पड़ा था। अठारह सालकी अवस्थामे हथनोरा ग्रामके पण्डित जगन्नाथजी दूबेकी कन्यासे उनका विवाह हो गया। विवाहके थोडे समयके बाद माता पिताका देहान्त हो जानेपर ग्रहस्थीका भार उन्हींके कधोंपर आ पड़ा।

उनकी आर्थिक स्थिति अच्छी नही थी, दिन-के-दिन वे परिवारसित भूखे ही रह जाते थे। भगवान्पर पूर्ण- रूपसे निर्भर थे, अतएव किसीसे एक पैसा भी मॉगना स्वाभिमानके विरुद्ध समझते थे। इस दैन्यपूर्ण स्थितिमे भी भगवान् श्रीरामके भजन-पूजन और चिन्तनमे किसी भी दिन अन्तर न पडा। इसी वीचमे उनकी गाये कानीहाउस चळी गयी, दम रुपया दण्ड लगा, रुपया कहाँसे आये— इसी चिन्तामे उनर्जा पत्नी डूबने-उतराने लगी। अन्नपूर्णा नामक एक पड़ोंसिनसे दस रुपये उधार लेकर वे गायोंको

छुडाने रायसेन गये, पर बीचमे ही एक साधुमण्डलीसे मेट हो गयी। उन्होंने रुपयोंका साधुओंकी सेवामे सदुपयोग कर कानीहाउसके कर्मचारीसे गायोको निःग्रुल्क छोड देनेकी बात कही। कर्मचारीने आश्चर्यचिकत होकर कहा कि 'आप तो अभी-अभी कुछ देर पहले गायोंको छुड़ाकर ले गये हैं।' उसने प्राप्तिपत्र (रसीद) दिखाया। भक्तने घर जाकर गायोंको दानमे दे दिया। प्रमु स्वय गायोंको छुड़ाने गये थे, इससे कितना कष्ट हुआ पण्डित लक्ष्मणप्रसादजीको।

एक बार भक्तजी भोजन कर रहे थे। नवाबके सिपाही बुलाने आये। उनको नवाबने वनमे शिकारके समय बोर मचानेवालोंका कार्य सौपा। भक्त लक्ष्मणप्रसादजी रामके ध्यानमे बैठ गये। शह्बध्विनकी प्रतिध्विन सुनकर बाघ और सिंह भाग गये। यवन सिपाहियोंने उनको निर्दयतापूर्वक पीटना आरम्भ किया। भगवान्के विग्रहपर प्रहार किया। भक्तराजने विनम्रतासे कहा कि 'मुझे पीट सकते हो, पर भगवान्की प्रतिमापर हाथ नहीं लगा सकते।' वे भयानक वनकी एक गुफामे प्रवेश करके एक, दो, तीन, नौ निंह निकालकर कहने लगे कि 'जितने चाहों। उतने मिल सकते है।' यवनोने पैर पड़कर क्षमा माँगी।

सवत् १९९६ मे नर्मदा तटपरः, हथसोरा ग्रामके सन्निकट रामघाटपर प्राण त्यागकर वे साकेत घाम चले गये ।

#### आसामके भक्तवर श्रीशङ्करदेव तथा उनके शिष्य

( लेखक-स्वामी श्रीभूमानन्दनी महाराज )

आसामको पौराणिक युगमे प्रान्च्योतिषपुर कहते थे।
महाभारतमे भगदत्तको कामरूपका राजा बताया है। यह
कामरूप भी आसामका ही प्राचीन नाम है। तेरहवी सदीमें
ब्रह्मदेशसे आहम जातिके छोगोंने आकर कामरूप राज्यपर
अविकार प्राप्त किया। 'आहम' नामसे कामरूपका 'आसाम'
नाम पड़ा।

आसाम प्रान्तमे कायस्य जातिमे कुसुम्बरा नामके एक सहृदय व्यक्ति हो गये हैं। वे बड़े ही शिवभक्त थे। शहरजीके प्रसादसे १४४९ ई०मे उन्हें एक परम रूपवान् और ग्रुमलक्षण-सम्पन्न पुत्र उत्पन्न हुआ । पिताने उसका नाम शहुर रक्खा । शहर बड़े ही प्रतिमागाली और होनहार बालक ये। बाल्या-वस्थामे ही अपने अलौकिक सद्गणोंके कारण वे आमपासके गॉवॉमे प्रसिद्ध हो गये थे। एक दिन विद्यालयमे छुट्टी हो जानेके बाद जब सारे शिक्षक और छात्र वाहर चले गये। तब वे अकेले ही विद्यालयके प्राद्गणमे छूटगये । उनका नींद आ गयी। गरमीका दिन था, सूर्य तप रहा था। शिक्षक जो उस रास्तेसे होकर निकले तो देखा कि एक काला सर्प फन कादकर उस वालकके मुखपर सूर्यिकरणोंसे छाया कर रहा है। शिक्षकको देखकर वह सर्प किमी ओर चला गया। उन्हें यह घटना देखकर बड़ा ही विस्मय हुआ और उन्होंने निश्चय किया कि यह बालक एक महापुरुप होगा। दूसरे दिन उन्होंने इस घटनाका वर्णन सबके सामने किया और शङ्करको 'देव' उपाधिसे विभृपित किया । अपनी तीक्ष्ण बुद्धि और मेधाके प्रभावसे अस्पकालमें ही शास्त्राम्यास करके शङ्करदेवने गुरुदक्षिणा देकर गुरुसे विदा ली।

उसके बाद वे योगसाधनामें छग गये और निरन्तर अभ्याससे साधनामें उनकी अच्छी प्रगति हुई। उनको कुछ सिद्धियाँ प्राप्त हुई; परतु इससे उनकी तुष्टि न हुई और उन्होंने योगाम्यासका परित्याग करके श्रीमद्रागवत, गीता और वेदान्त आदिका अनुशीलन करना प्रारम्भ किया। फलस्क्ष्प उनका आत्मिचन्तन बढने लगा और उनको यह दढ विश्वास हो गया कि श्रीकृष्णभक्ति ही जीवके लिये एकमात्र गति है। अब उनका जीवन भक्तिस्रोतमें प्रवाहित होने लगा और उन्होंने श्रीकृष्ण-भक्तिका उपदेश देना प्रारम्भ किया। उनके अनन्य उपास्यदेव एकमात्र द्विसुजवारी सुरलीमनोहर श्रीकृष्ण ये।

चारों ओर उनकी ख्याति हो गयी और छोग उनके शिष्य बनकर कृष्ण-भक्तिका रसाम्वादन करने छगे। ३४ वर्षकी अवस्थाम वे तीर्थभ्रमण करनेके छिये निकले और काश्री, गया, वृन्दावन, मथुरा, वदिरकाश्रम, द्वारका, रामेश्वरम् आदि तीर्थोंका दर्शन करते तथा अनेको विद्वान् तथा धार्मिक सतोंसे शास्त्रालोचना करते हुए घर छोटे।

एक दिन उनका माधव नामके एक विशिष्ट पण्डितसे साक्षात्कार हुआ । वे शाक्तमतके अनुयायी ये । शहरदेवसे उनका गास्त्रार्थे हुआ। गङ्करदेवने श्रीमद्रागवतका श्लोक उद्धत करते हुए कहा कि 'जिस प्रकार वृक्षके मूळमे जळ सिञ्चन करनेसे बूक्ष गाखा-प्रशाखाके साथ पूर्णतः मिञ्चित होता है। उसी प्रकार एकमात्र भगवान् अच्युतकी भक्ति करनेसे सारे देवी-देवता प्रमन्न होते हैं । शङ्करदेवके पाण्डित्य और मक्तिमावनाका माधवके ऊपर प्रभाव पड़ा और उन्होंने वैष्णवधर्म स्वीकार करके उनसे दीक्षा ले ली । आगे चलकर दामोदर नामके एक विद्वान् ब्राह्मण उनके शिष्य बने । दामोदरदेवके द्वारा ब्राह्मणोंमे वैष्णववर्मका प्रचार होने लगा । हरिदेव नामक एक और विद्वान् ब्राह्मण शङ्करदेव-के शिष्य वनकर वैष्णववर्ममे दीक्षित हुए और आसाममे श्रीकृष्णमक्तिका प्रचार करने लगे। इस प्रकार गङ्करदेव और उनके गिप्योपशिष्यंके द्वारा आमाममे चारों ओर वैष्णव-धर्मका प्रचार हुआ और कृष्णभक्तिके द्वारा आसामकी भूमि परिप्रावित हो उठी ।

पश्चात् शङ्करदेव दूसरी वार अपने शिष्योंको साथ छेकर तीर्थभ्रमणक छिये निकले और दक्षिणके अनेकों तीर्थोंका भ्रमण करते हुए पुरीमे आये । वहाँ उनका श्रीचैतन्य महाप्रभुसे समागम हुआ । कुछ दिन पुरीमे निवास करके और श्रीचैतन्यमहाप्रभुके सत्सङ्गका छाम उठाकर वे अपनी शिष्यमण्डलीके साथ आसाम छीट आये । क्चिवहारके महाराजाने उनका सत्कार किया और उनको राज्यकार्यके छिये किसी विशिष्ट पदपर नियुक्त किया । शङ्करदेवको यह नया प्रपञ्च कुछ ही दिनोंमे असह्य हो उठा और वे राज-अनुप्रहसे मुक्ति प्राप्त करनेकी चेष्टा करने

लगे। महाराजाने उनसे दीक्षा प्राप्त करनेका आप्रह किया, परतु झङ्करदेवने उनसे कहा कि आपको राजत्वकी रक्षाके लिये बहुतसे ऐसे काम करने पडते हैं, जो वैणावधर्मके विरुद्ध हैं। इसलिये मिक्तमार्ग आपके उपयुक्त नहीं है।

अव प्रचारकार्यने श्रीशङ्करदेवको विरक्ति होने छनी। उन्होने सम्प्रदापके कार्यभारको माधवदेवके सुपूर्व करके खय मगवान्के ध्यान-भजनमे अधिकाधिक योगदान देना प्रारम्भ किया । वे निरन्तर भगवान्के ध्यानमे समाहित रहने छगे। राजाने पुन शिष्य बनानेके छिये आप्रह किया; परतु राजाको दीक्षा देना उनकी इच्छाके विरुद्ध था। इसिछये राजाको उन्होने एक दिन उपवास करके आनेके छिये कहा। दूसरे दिन सबेरे ही शङ्करदेवने स्नान आदि

करके नया दस्त्र धारण दियाः चन्दन लेयन परकं वे नमाधि-में वैठ गये। थोडी ही देरमें उन्होंने योगव को देहल्याग कर दिया। राजा इस घटनाने बहुत ही व्यथित हुए, उन्होंने विधिपूर्वक उनका श्रीर्ध्वदिक सस्कार किया। १५६९ई०में १२० वर्षकी अवस्थामें आनामने वणायधर्मके प्रवर्तक और महान् भक्त बद्धरदेवने इहलीलाको ननासक्त 'तिह्रिणोः परम पदन' में निविधि प्राप्त की।

इनके पञ्चात् आसाममें वैग्यवर्षके दो पृथक् मम्प्रदाय हो गये। माधवदेवके अनुयानी भरापुक्पीय विष्णव और दामोदरदेवके अनुयानी भ्यानोदरीय विष्णवके नामसे अभिहित हुए। शहरदेवके पुत्र हरिदेवने भी एक सम्प्रदाय चडाया, जो 'हरिदेवीय' सम्प्रदायने नामसे प्रसिद्ध है।

# महात्मा शिशिरकुमार घोष

महात्मा शिशिरकुमार शिप जन्मजात मक्त थे। वे उन्नीवर्ची सदीके सच्चे देशमक और आध्यात्मिक महापुरुप्र थे। सन् ५७ के भारतीय स्वतन्त्रता स्वाम प्रारम्भ होने से पूर्व शस्यश्माण्या वगभूमिने इतने वहे तास्वी, स्वावल्मी, निर्मीक स्पष्टवक्ता, कर्मठ और महान् भक्त महापुरुपको जन्म देकर भारतके भालको समी गौरवपूर्ण क्षेत्रोंमे अन्य देशोंके सामने समुन्नत कर दिया। वग प्रान्तके यशोहर (जसोर) जनपदके अमृतवाजार (पल्डआ-मगरा) प्राममे सवत् १८९७ विक्रमाल्दके आपाटमासमे आपका जन्म हुआ था। आपके पिताका नाम श्रीहरिनारायण था। वाल्यावस्थामे साधारण शिक्षा-दीक्षा प्राप्त करनेपर उन्होंने जिम कर्तव्य-परायणनाका परिचय दिया, वह उनके सहशक्षेठ और तपस्वी पुरुपके लिये सर्वथा उचित था।

साधारण आर्थिक स्थितिमे रहकर भी उन्होंने 'अमृत-वाजारपत्रिका' का वीजारोपण किया, अपने परिवारके ही दो-तीन व्यक्तियोंकी सहायतासे छोटे-से-छोटा मुद्रण-सम्बन्धी कार्य सम्पन्नकर 'अमृतवाजार पत्रिका' का वेंगला सरकरण प्रकागित किया । उनकी विलक्षण सम्पादन-प्रतिमाने पत्रिका-को भारतीय पत्रकारिताके नन्दनवनकी कल्पलता वना दिया । वे आदर्श पत्रकार थे । त्यष्टवादिता, निर्मीकता, पश्चपात-स्व्यता, समनस्चकता, सदालोचना आदि पत्रिकाके खास गुण थे । सम्पादन-भेत्रमें आ जानेपर उन्होंने राजनीतिके क्षेत्रमें अभिक्षिच दिखायी, निल्हे अग्रेज व्यापारियोंके

उत्पीडनमे त्रस्त वगभूमिनो आग्वामन दिया । पत्रिकाके भविष्यको ममुज्ज्वल दनानेके टिये वे अपने प्राम अमृत-बाजारका परित्याग करके कच्यता चाठे आये और सुचावरूपसे पत्रका सचालन करने लगे । वे राजनीतिक सत थे । लोकमान्य तिडक उन्हें अपना राजनीतिक गुरु मानते थे। वडे-वडे देशभक्तोंके त्यि उनका राजनीतिक जीवन आदर्श वन गरा था । अरने जीवनके चार्टीस मान्ट उन्ट्रोंने हिंदू-ममाजके उत्थान और देशनी राजनीतिक प्रगतिके हाथोंमे समर्गित कर दिये । धीरे-धीरे उनके हृदयदेशमे अध्यातम-चेतनाक्षी रिक्म उत्तरने लगी । उन्होंने राजनीति और पत्रकारितासे वैराग्य ग्रहण कर लिया। सम्पादनका कार्य अपने छोटे भाई श्रीमतिलाल घोपके कन्गापर नुरक्षितकर ईश्वर-भक्तिका वरणिकया और पारमार्थिक जीवन अपनाया । उनकी रुचि पहले ब्राह्मसमाजके सिद्धान्तोकी ओर भी हुई। पर उससे हृद नकी ज्वान्य शान्त न हुई । 'रिनरिचु नल-मैनजीन' नामक एक पत्रिका निकाली, किंतु उसपर भी मिस्तिष्क भगवदीय माधुर्यसे दूर ही रहा । अन्तमें श्रीराधा-कृष्णके चरणारविन्द-मकरन्दका रमास्वादन ही उनके गान्तिपूर्ण जीवनका सवल वन सका। उन्होने अभिनव-कृष्ण महा-श्रीगौराङ्गदेवके विरतसुधा-सागरमे करके 'अमियनिमाईचरित' नामक प्रसिद्ध कृति प्रस्तुत की। वैष्णवताके माधुर्यसे उनकी चेतना रसवती हो उठी। एक सच्चे हिंदूकी तरह दैवीसम्पत्तिका संचय करके उन्होंने

भगवद्गक्तिकी विजयिनी पताका फर्रायी । उन्होंने प्रेम और भक्तिके एकीभृत रूपका तात्विक विवेचन किया ।

उन्होंने जीवनके - कुछ दिन देवघर-वंद्यनाथधामकी प्रकृतिप्रदत्त रमणीयताकी गोदम विताये थे। अपनी प्रिष्ट रचना 'कालचाँद गीता' का उद्दीपन-विभाव उन्हें इस नीरव और पवित्र स्थानमें मिल सका। प्रेम, माधुर्व और सौन्दर्यमय ईम्बरकी सफल साधना वे देवघर-निवासकालमें ही पूरी कर सके। उनकी 'कालाचाँद गीता' प्रेमामिकका उत्कृष्टतम काल्यग्रन्थ है। एक दिन वे देवघरकी पहाड़ी भूमिपर विचरण कर रहे थे, उन्होंने एक नीलवर्णका एक कुसुम देखा, उन्होंने फूलकी सृष्टि करनेवालेकी रिसकतापर सर्वस्व निल्लावर करते हुए कहा—

'एइ वनफूरु, मुन्टर अतुरु, शुइरेन तृण माझे । समरु लोम जाय, नाहि देखे ताय, विव्रत ससार काने ॥'

उन्हें जहजगत्को देखकर उसके पीछे छिपे नित्य चेतन, रसमय, सौन्दर्यमय भगवान्का स्मरण हो आया। 'कालाचाँद गीता'
में जीव, जगत्और जगदाधारके चिन्मय—रसमय सम्बन्धका
वर्णन किया। उनका पूर्ण विश्वास था कि भगवान्की कृपासे मेरे
हृदयमे सनातन शान्तिका अवतरण होगा और में जीवमात्रमें माधुर्य-सचार करूँगा। उनका अविकाग समय मजनमें ही
वीतता था। उन्होंने अत्यन्त मधुरप्रकृतिसम्पन्न, परम आत्मीय
जन, प्रेमनिवि भगवान्के माधुर्यका अनवरत गुणानुवाद
किया। उनकी अचल मान्यता थी कि परमात्मा और उनकी
दिव्यशक्ति सदा जीवके कल्याणमें तत्पर है। वे समयको
ईम्बरकी परम पवित्र देन कहा करते थे। उनका कहना था
कि जीवनके एक-एक क्षणको भगवत्सेवामें लगाना चाहिये।
'वल्यामदास' उनका कविवाका उपनाम था।

'अमियनिमाईचरित'के पॉच खण्डोंने उन्होंने महाप्रभुकी

वड़ी ही मध्र जीवन-छीलाका चित्रण किया । अन्तिम छीला छिखनेका अनुरोध करनेपर वे कहा करते कि 'अव छिखने-की शक्ति नहीं रह गयी है। परत यह अन्तिम वारह वर्षकी गम्भीर छीछा ही निगृटतम छीछा है। कहा जाता है कि केवछ स्वरूप, रामराय, शिखि माहिती और माववी दासी-ये साढे तीन महापात्र ही महाप्रमुके साथ इस छीछाका रसास्वादन करनेके अधिकारी ये । माववी-शिखिमाहितीकी वर्हिन-आधी मक्त मानी गयी है। प्रभक्ती प्रेरणामे रुग्णावस्थामें ही उन्होंने छठा खण्ड लिखना आरम्भ किया। वे रोज ही सोचते-- 'कळ प्रात.काळ में इस जगत्मे नहीं रहूंगा और छठा खण्ड अपूर्ण ही रहं जायगा ।' जिस दिन उन्होंने इह-लोकका त्याग करके गोलोकके लिये प्रयाण किया। उस दिन नियमितरूपसे स्नानाहार किया और छठे खण्डके अन्तिम फार्मका अन्तिम प्फटेखकर कहा-- अव आज मेरे जीवनका कार्य पूरा हो ्गया ।' इसके दो ही घंटे वाद उन्होंने 'श्रीगार-निताई' कीर्तन करते-करते विक्रमाब्द १९६७ के पौपमासमे गोलोकधामकी पुण्य यात्रा की । उनके परधाम-प्रयाणके अवसरपर स्वर्गीय गोपालकृष्ण गोखले महोदयने श्रद्धाञ्जिल अर्नितकर कहा था--- भै तो उनके जीवनमे आध्यात्मिकता और देशभक्तिका अद्भुत समन्वय देखकर आश्चर्यचिकत रह जाता था उनकी देशभिक्तकी छहरने उनको सदा अग्रान्त, चिन्तित और व्यप्र रक्खा, वे देशके उद्घारके लिये रात-दिन सोचा करते थे। पर साय-ही-साय हृदयमें निवास करनेवाली भगवद्गक्ति उन्हें चिरन्तन शान्ति प्रदान करती रही, इस तरहकी अञ्चान्ति और ग्रान्तिमे उन्हें परमानन्दकी अनुभृति होती रहती थी। भहात्मा छोकमान्य-तिलक जैसे दार्शनिक विद्वान् उनके पदचिह्नांपर चलनेमे गौरव समझते थे और उनको पिताकी तरह मानते थे।

#### भक्त-वाणी

अहं तु नारायणदासदासदासस्य दासस्य च दासदासः। अन्यो न ईशो जगतां नराणामसादहं धन्यतरोऽसि छोके॥

—अक्रूर

भगवान् नारायणके जो दासोके दास हैं, उनके दासानुदासोंका भी मैं दासानुदास हूँ । उनके सिवा समस्त छोकोंका तथा मनुष्यमात्रका दूसरा कोई खामी नहीं है; इस नाते मैं इस ससारमे धन्यातिथन्य हूँ ।



#### भक्त लोकमान्य तिलक

मारतीय राजनीतिक गगनके प्रकाशमान पवित्र नक्षत्रोमें प्रान'स्मरणीय लोकमान्य बाल गङ्गाधर तिलक महोदय आर्य-शासके प्रकाण्ड आस्तिक पण्डित, महान् विचारशील, हदमती, धर्मपरायण और बड़े भक्त थे। सदाचारपर उनकी बड़ी प्रीति श्री। वे जबतक रहे, तबतक कागेस केवल राजनीतिक संख्या रही। समाजसुधारके नामपर हिंदूधर्मपर आक्रमण करनेवाले कार्य काग्रेसके द्वारा करने करानेका किमीको साहस नहीं हुआ। छः वर्षके कारागारवासमे लोकमान्यने भगवान् श्रीकृष्णकी श्रीमद्भगवद्गीतापर 'कर्मयोगशात्म'नामक विलक्षण भाष्य मराठी भाषामे लिसा। उस विशाल ग्रन्थरतसे उनके अगाध पाण्डित्य, आध्यात्मिक तथा दार्शनिक उद्य गान तथा विलक्षण

बुद्धिमत्ताका तो परिचय प्राप्त होता ही है उनकी भगवद्गतिन का भी प्रकाण प्राप्त होता है । आपने श्रीमद्भगवद्गीताके उपसहारको भक्तिमूलक स्वीकार करके सत तुकारामजीकी हम सरस वाणीके साथ श्रीगीतारूपी स्वर्णयानीका भक्तिरूपी अन्तिम मधुरग्रास जगत्को प्रदान किया है—

चतुराः, चाना सभी चृहिमें जाने ।

वसा मेरा मन एक, ईंश-चरणाश्रय पावे ॥

आग सभे आचार-निचारिक उपचयमे ।

उसि मुक्तिविधाससदा दृढ रहे दृदयमें ॥

लोकमान्य स्थू "शरीररो चले गये, परत इस कर्मयोगशास्के रूपमे वे चिरकालतक बने रहेंगे ।

#### भक्तिमती डा॰ एनी वेसेंट

इधर दो सौ वय मे मानवीय चेतनताको भौतिकताके स्तरसे ऊपर उठाकर आत्म राज्यमे प्रांतष्ठित करनेवाळां- मे श्रीएनी वेसेटका नाम बड़ी श्रद्धा और आदरसे लिया जाता है। वे उच्च कोटिकी भगवद्भक्ता और आस्तिक थी। उनका अधिकान जीवन लोकसेवाके द्वारा भगवान्की सेवाके छिये ही समर्पित था। थियोंसफी-समाजकी सेवाका एकमात्र श्रेय उन्हीको है। उन्होंने भारतकी आध्यात्मिक क्षेत्रमे जो श्री बृद्धि की, यह एक ऐतिहासिक तथ्य है। मन्त द्रष्टा ऋषि मुनियो तथा वेदोकी पवित्र भूमिको वे अपनी मातुभ्मि नमझती थी। यद्यपि उनका जन्म आयरलैंड और पालन पोषण इगलैंडमे हुआ था, फिर भी उनके जीवनका दो तिहाई भाग भारतमे ही बीता। ससारको भारतीयता और ईश्वरभक्तिके रगमे रँग देना उनके जीवनका एक पवित्र उद्देश्य बन गया था।

धार्मिक, राजनीतिक और आध्यात्मिक—सभी क्षेत्रोंमे उन्होंने इस पुण्यभूमिके उन्कर्पका सत् प्रयक्षकिया। भारतकी वसुधैव कुटुम्बकम्' की नीतिके अनुसार वे कहा करती यीं — विद्व हमारा है, सबका कल्याण करना ही हमारा धर्म है।' छाखों सुशिक्षित भारतीय उन्हे अपनी माता समझते थे और वे भारतीयोंको अपनी प्यारी सन्तान कहकर पुकारती थी।

छदनमे मैडम ब्लैवेट्स्कीसे उनकी अचानक भेट हुई। वे थियॉसफीके सिदान्तोकी ओर अपने-आप खिंच गर्यो। भारतको उन्होंने कार्य क्षेत्र चुना । सन् १९०१में वे महाराजा कम्मीरकी अतिथि हुई । यहा उन्होंने अपनी प्रसिद्ध पुस्तक 'हिंदूइज्म' लिस्सी, तदनन्तर गरीयों की सेवाके लिये भारतमें उत्तर पड़ी । उन्होंने भारतीयों की निक्षाकी ओर घ्यान देकर 'सेंट्रल हिंदू कालेज' स्तोला और वादमें 'हिंदू विश्वविद्यालय' की स्थापनांके लिये शीमालवी की महाराजके चरणों में श्रद्धापूर्वक उसे समिपत कर दिया । प्रथम महायुद्ध छिड़नेके पहले ही उन्होंने भारतके राजनीतिक क्षेत्रमें भी पाँव बढ़ा दिये थे । घरेलू खराज्य अथवा होमरूलकी माँग की, तत्सम्बन्धी परिपन्न तैयार किये । वे कहा करती धीं—'में नहीं चाहती कि भारत इगलेडिसे सम्बन्धिवन्छेद करे । पर मेरे लिये उसकी दासता भी असाव है ।' उन्होंने भारतीयों को स्वशासन, आत्मसम्मान और आत्मशानकी शिक्षा दी ।

उन्होंने प्रायः समस्त भारतका भ्रमण किया था। देशकी भौतिक और आध्यात्मिक उन्तिके लिये नेष्टा की। हिंदू-धर्ममे उनकी अक्षुण्ण आस्था थी। से कड़ों शहरों में धूम-पूमकर उन्होंने प्राच्य अध्यात्मविद्यापर हजारों व्याख्यान दे डाले। मध्य और पूर्वी यूरोपका भी उन्होंने अपने सिद्धान्त-प्रचारके लिये दौरा किया।

अस्ती सालकी अवस्थामे सन् १९२८ ई०मे उन्होंने भारतीय कांग्रेसका सभापतित्व भी खीकार किया था । आठ बजे रातसे तीन बजे सबेरेतक वे एक आस से बैठकर कार्यक्रम चलाती रही। वे नवीन भारतकी जननी थी। बड़े बड़े त्यागी और कर्मठ विद्वान् सेवाभावसे उनके अनुगामी और साथी हो गये थे। उन्हें देखते ही लोग उनकी सात्त्विकता और जीवनकी प्रेममयी पवित्रताकी ओर आकृष्ट हो जाते थे। उनके माता-, की तरह श्रद्धा-भक्ति करने लगते थे। उनका खान-पान पूर्णतया निरामिप था। उनका सारा-का-सारा जीवन भारतीय, तपोमय था।

सेवाग्रामके सत महात्मा गाँधीने एक बार कहा

था— 'जन्नतक भारतवर्ष जीवित है, लोग श्रीएनी बेसेट-की गौरवपूर्ण सेवाओं और काय का श्रद्धापूर्वक स्मरण करते रहेंगे ।' उनका जीवन भारतमय था, उनका भारत श्रीभगवान्का दिव्य विग्रह था। उसकी सेवाको वे ईदवरकी ही आराधना और उपासना म्बीकार करती थी।

२० सितम्बर १९३३ ई०को ८६ वर्षकी अवस्थामे उनका स्वर्गवास हो गया । उनकी पूर्वेच्छाके अनुसार उनकी राख श्रीगङ्गाजीकी परम पवित्र धारामे प्रवाहित कर दी गयी ।

#### 

#### महामना भक्त मालवीयजी

प्रातः स्मरणीय पण्डित प्रेमधरजी प्रयागमे परम भागवत

मक्त थे। भगवान् श्रीराधा-कृष्णकी आराधना करना ही

उनके जीवनका एकमात्र प्रधान कार्य था। भगवान्को

कभी माला पहनानाः कभी भोग लगानाः कभी आरती

उतारनाः कभी मतवाले होकर उनके सामने नाचना और

कभी स्तोत्रपाठ करना—वसः इन्हीं कार्मोमे वे लगे रहते थे।

उनके घरमे भगवान्की दो फुट ऊँची सॉवले रगकी सुन्दर

मूर्ति थी। प्रेमधरजीने एक बार १०८ दिनोंमें श्रीमद्धागवत
के १०८ पाठ किये थे। इनके पुत्र पण्डित वजनायजी भी

परम भागवत थे और भगवान् श्रीराधा कृष्णके अनन्य भक्त

थे। बड़ी सुन्दर भागवतकी कथा कहा करते थे। पण्डित

वजनायजीके छः पुत्र और दो कन्याऍ—यों आठ सतानें

हुई। इनमे पॉचवीं सतान हमारे महामना प० मदनमोहनजी

मालवीय थे। इनका जन्म सं० १९१८ वि० पौषकृष्णा

अष्टमीको प्रयागमे हुआ था।

श्रीमदनमोहनजीने अपने परम भागवतः श्रीराधा कृष्ण-के अनन्य भक्तः दैवीसम्पत्ति-सम्पन्न पितामह और पितासे भगवान्की भक्ति और दैवीसम्पत्तिकोः जो वास्तविक सची । सम्पत्ति हैं, उत्तराधिकारके रूपमें प्राप्त किया था। मालवीय-जीके पवित्र और आदर्श जीवनपर जितना लिखा जायः, उतना ही थोड़ा है। इस प्रकारके पवित्रचरित्र महापुरुषोंके स्मरणसे ही चित्तमे पवित्रता आती है।

देशका और धर्मका ऐसा कोई कार्य नहीं, जिनमें मालवीयजीने भाग न लिया हो। हिंदू विश्वविद्यालय तो आपकी अमर कीर्ति है ही; पर आपने जो लाखों-करोड़ों देशवासियोंके हृदयोंमे अपने पवित्रतम, उज्ज्वल, धर्म-

भक्तिपूर्ण जीवनके आदर्श भर दिये है, उनका मूल्य कोई ऑक नहीं सकता। माठवीयजीके एक एक गुणपर सोदाहरण यड़ी-यड़ी पुस्तके लिखी जा सकती हैं। विनय और नम्रताके साथ असीम हढता, सदाचारकी कड्रताके साथ उदारता, खान पान और वेग-भूपामे जीवनके आरम्भसे लेकर अन्ततक परिवर्तनहीन आचरणके साथ विभिन्न प्रकृति और पद-पदपर आचार-परिवर्तन करनेवाले लोगोंके साथ प्रेमपूर्ण सहयोग, एक चीटीकी हत्या देखनेमे भी दुःखका अनुमव करनेवाले कोमल हृदयके साथ आततायीके वधको धर्म स्वीकार करनेवाला वज्रहृदयः एकताके पूर्ण पक्षपाती होनेके साथ ही सनातनधर्म, आर्य सस्कृति और भारतीय आदर्गपर मर मिटनेकी शिक्षा दीक्षा, बुद्धिवादके महान् आदर्भ होनेके साथ-साथ श्रद्धा मक्तियुक्त तथा पितृपरम्परागत आचरणोके प्रति आदर; अधिक क्या, साधुतापूर्ण देवी सम्पत्ति और पवित्र नीतिके प्राय. सभी गुणोका एकत्र पत्यक्ष आचरण-गत समावेश देखना हो तो मालवीयजीके जीवनकी पुण्यमयी झाँकी करनी चाहिये ।

भगवान्के प्रति इनकी कितनी आस्तिकता थी, इनका पता व्याख्यानोंसे नहीं—मा ठवीयजीके व्यक्तिगत घरेलू आन्वरणों-से लगता है। अपने विपत्तिग्रस्त पुत्रको घरेलू पत्रमे आप लिखते हैं—'विपत्तिसे त्राण पानेका सर्वोत्तम उपाय है— 'भगवान्की गरणागति'। भगवान्ने गीतामे कहा है—

'मचित्तः सर्वदुर्गाणि मटासादात्तरिष्यसि ।'

तुम मुझमे मन लगाओ । मेरी कृपासे समस्त संकटोंसे तर जाओंगे।" एक बार अपने एक पुत्रको तारमे आपने लिखा था, 'श्रीमद्रागवतके आठवे स्कन्बके तीसरे अध्यायका आर्च होकर पाठ करो । सारे सकटोसे अवस्य छूट जाओगे ।' एक वार अपने एक प्रेमीको आपने वतलाया था—''मेरी माताने सुझे लडकपनमे एक अमूल्य वस्तु दी थी और कहा या कि 'वचा, इसका सेवन करनेसे तुम कभी असफ र नहीं होओगे । माने कहा था कि कटी भी जाते समय 'नारायण-नारायण' का उचारण और मनसे नारायणका स्मरण कर लिया करो तो तुम्हारी वह यात्रा अवस्य सफल होगी ।' तवसे अवतक में सदा स्मरण करता हूँ और दो ही-चार वार ऐसा हुआ है जब में भूला और मेरा अनुभव है कि उस यात्रामे में असक्त भी रहा ।" भगवान्की कुता, धीमद्रागवत-शास्त्र और मगवन्नामपर इनकी कैसी निष्टा थी, इसका पता इन उदाहरणोसे लग जाता है।

एक वार प्रयागमे कुम्मके समन 'गीता ज्ञानन्ज्ञ' का आयोजन किया गया था। उसमे गीता प्रन्योकी सुन्दर प्रदर्शनी की गनी थी और गीतापारायण तथा गीतापर प्रवचनों और कथाओका आनोजन किना गया था। पूज्यपाद माल्वीयजी महाराज उसके समापति थे। उस समय महीने-भरतक प्रतिदिन प्रात काल त्रिवेणीमे स्नान करके रेशमी तथा उनी वल पहने श्रीमार्च्वीयजी मण्डपमे आते और पण्डितों-के साथ वैठकर श्रद्धा-भिक्तपूर्वक अठारह अध्याय गीताका पाठ करते थे। दिनमे प्रवचन होता था। लोगोको बड़ा आश्चर्य होता था कि विभिन्न प्रकारके आवश्यक और उपयोगी कायोंमे व्यक्त रहनेवाले माल्वीयजी महाराजको इतना समन कसे मिल जाता है।

आप सनातनधर्मसमाः हिंदू-महासभाः काग्रेसः हिन्दी-साहित्य-सम्मेलनः गोरक्षा संच—नाना प्रकारकी सस्याओंके और विचारोंके बहुमुखी नेताः सचालक और प्राण थे।

श्रीमाल्वी उनिकी सरलता, उनकी अहिंसा-वृत्ति, सत्य, प्रेम, अक्रोध और त्यागकी महिमाना उल्लेख करने के लिये तो एक-एक विस्तृत प्रत्यकी अपेशा है। वे अत्यन्त उदार ये। उनका द्वार सबके लिये समानलपरे खुला रहता या। समरके समी प्राणी उसमें समा सकते थे। सबके लिये उनके मनमें प्रेम था, सबके गुणोंकी वे प्रशंसा करते थे। किसीकी निन्दाकी कल्पना न तो कभी उनका मन करता या और न उनकी वाणी। उनकी उदारतामे समस्त विश्व सक्लन्द धूम सकता था। एक वार वम्बईमें एक विद्वान्ने उनसे कहा—'माल्वीयजी। आप मुझे सौ गाली दीजिये—

मुझे क्रोय नहीं आयेगा। माल्वीयर्जाने हॅसते हुए कहा—) प्महाराज । आयके क्रोधकी परीक्षा तो पीछे होगी। पर मेरी जवान तो पहले ही गंदी हो जायगी।

दयाकी तो वे जैसे जीवित प्रतिमा ही थे। मार्ट्याप्रजी-का वर्णन करते हुए लीडरके प्रतिष्टिन सम्पादक ख० श्री सी० वाई० चिन्तामणिजीने कटा था कि प्वे निरने परतक हृदय-ही हृदय है। दस एक वाक्यमें मार्ट्यायजीका पूरा चित्र आ गया है। एक दिनमी यात है, प्रणगमें घण्टाघर-की ओर वे जा रहे थे। पथकी एक रुग्ण मित्यारिनका आतंनाद उनके कानोंमें पहुँचा ही था कि मार्ट्याप्रजी उसके समीप वैठ गये और उसकी पीडाके सम्बन्धमें उनसे प्रम-पूर्वक प्रस्त करने लगे। श्रीमार्ट्याप्जीका वहाँ बठना था कि थोड़ी ही देरमें पर्यात भीड़ एकत्र हो गर्या और उसके टीनमें पेसे पड़ने लग गये। आपने तुरंत एक्का मँगवाया और उस असहाप मिखारिनको उनपर वैटाकर अस्पताल-की ओर चल पड़े।

एक वार एक कुत्तेके कानके समीप घाव हो गया था।
वह पीडामे छटपटाता हुआ इघर-मे-उघर भागता फिरता पा। ऐसी दशामे कुत्ते पागले-जैमे काट लिया करते हैं, किंद्र श्रीमाटकीयजी उसका दुःल दूर करनेके लिये पागल-से हो गये। पूछ ताहकर जोपिंव ले आये और न्वय बॉमकी डंडीमे कपड़ा बॉधकर उसमे दवा हुनो-डुबोकर लगाने लगे। कुत्ता गुर्राताः पर इन्हें अपनी तो चिन्ता नहीं थी, कुत्तेको अच्छा करना था। पीडा शान्त होनेपर कृत्तेको नींद आ गयी, यह देखकर माल्वीयजीनो शान्ति मिली।

हृदय उनका क्तिना कोमल था. इसके लिये एक सजनने कहा था—'में दावेके साथ कर सकता हूं कि जायद वर्तमान मरापुरुपोंमें कोई भी व्यक्ति इतना कोमल न होगा जितने मालवीयजी, जो निसीको निराझ नई। करते और जिनमें कभी किसीको हानि तो पहुँच ही नहीं सकती।' मालवीयजीकी स्थाति कितना थी, यह तो कहनेकी वस्तु नहीं, किंतु उन्हें अभिमान स्पर्ध भी नहीं कर सका। किसी समय उन्हें इक्के और ताँगेरर बैठे वाहर जाते देखा जा सकता था। वडप्पनके लिये मोटरकी अपेक्षा होती है, पर उनको समयपर जो मिल गया, उनीने काम चला लिया। उनके सुकार्योकी प्रशसा की जाती तो लिजत होते हुए वे बड़े ही विनयसे उत्तर देते 'इसमे मैने क्या किया है। सब ।भग्वान् विश्वनाथजीकी कृपा है और आपलोगींका आयीर्वाद है।'

श्रीमालवीयजी भारतके प्राण थे और भारत तथा भारतीयता उनका प्राण थी। श्रीमती एनी बेसेटने कहा था— भी दावेके साथ कह सकती हूँ कि विभिन्न मतोंके बीच केवल मालवीयजी ही भारतीय एकताकी मूर्ति बने खडे हुए हैं। महात्मा गान्धीके जीवनपर श्रीमालवीयजीका अद्भुत प्रभाव पडा था। इस कारण गान्धीजीके वे बड़े ही आदरणीय थे। श्रीगान्धीजीने स्वय लिखा है— भी तो मालवीयजी महाराजका पुजारी हूँ। योवनकालसे आरम्भ करके आजतक उनकी देश-भक्तिका प्रवाह अविच्छित्र चलता आया है। मे उनको सर्वश्रेष्ठ हिंदू मानता हूँ, जो यद्यपि आचारमे बड़े नियमित हैं, किंतु विचारमे बड़े उदार है। वे किसीसे हेप कर ही नहीं सकते हैं। उनके विगाल हृदयमे शत्रु भी समा सकते हैं। यह नरवीर हमारे लिये दीर्घांयु हों।

श्रीमालवीयजी धर्मको प्राण समझते थे और भगवान् तो उनके जीवनके आधार ही थे। विश्वके कण-कणमे वे ही प्रमु व्याप्त है, सारी लीला उनके ही द्वारा हो रही है—यह उनका हढ विश्वास था और उन परमात्माके चरणों-मे प्रीति करनेके लिये वे वार-वार उपदेश दिया करते थे। उनकी कुछ पक्तियाँ नीचे अविकल उद्धृत की जाती है। उससे उनके विचारोका अनुमान लगाया जा सकेगा, साथ ही विद्यार्थियोंके लिये, जो भावी राष्ट्रके निर्माता है, उनकी क्या सलाह थी—यह विदित हो जायगा। उन्होंने कहा था—

'जो काम करे, वह परमात्मा श्रीकृष्ण भगवान्को अर्पण कर दे। ईश्वरको पवित्र भाव, पवित्र विचार अर्पण किये जाते है। 
छुठे व्यवहार परमात्माको अच्छे नही लगते। ईश्वर सत्यका 
प्रेमी है। ' सब धर्मोंमे हिंदू-धर्मकी विशेषता यह है कि 
वह ब्रह्मचर्यका महत्त्व बताता है। ब्रह्मचर्य जीवन है। 
ब्रह्मचर्यकत पालनकर पचीस वर्षतक विद्या प्राप्त करे। 
क्रह्मचर्यकत पालनकर पचीस वर्षतक विद्या प्राप्त करे। 
क्रा पुष्ट करे। पचीससे पचासतक गृहस्थ बने, कुल-मर्योदाका 
पालन करे, माता-पिताकी सेवा करे, अपनी पबीके सिवा 
अन्य स्त्रीपर मातृभाव रक्खे। सन्तान पैदा करे, सामाजिक 
जीवन वितावे; अतिथि-सत्कार, श्रा इ-तर्पण, कुरुम्बपालन करे। पचाससे पचहत्तरतक वानप्रस्थ रहे। गृहस्थीका 
भार सन्तानको दें और उनको शिक्षा देकर उज्ज्वल-जीवन 
करे। परमात्माकी ओर लक्ष्य बढावे। पचहत्तर वर्षक उपरान्त

सन्यासी हो । लोकसुखसे विमुख हो । परमात्माका चिन्तन और ध्यान करे ।

'ब्रह्मचर्यका आजीवन पालन करे। केवल सन्तान-प्राप्तिके लिये विवाह कहा गया है, विपय-मोगके लिये नही। सब जीव भोग-विलासमे लिस रहते है, केवल मनुष्य विवेकसे अपना जीवन उज्ज्वल करता है, प्राणायाम करके मन और इन्द्रियोको रोकता है। मनुष्य परोपकार करके अपना और दूसरोका हित करता है।

'यदि पाप किया है तो प्रायिश्वत्त कर छे। आगे फिर पाप न करे। सबेरे और शामको सन्ध्या करके ईश्वरसे प्रार्थना कर छे। जैसे खानसे गरीर ग्रुद्ध होता है, वैसे ही मजनसे हृदय। सबसे पहले धर्मभार और परमात्माका स्मरण, दूसरा काम माता-पिता और गुरुकी सेवा, तीसरा काम प्राणिमात्रका छाम, चौथा देश-सेवा और तब जगत्की सेवाका भार छे।

#### सत्येन ब्रह्मचर्येण व्यायामेनाथ विद्यया। देशभक्तयाऽऽत्मत्यागेन सम्मानार्हः सदा भव॥

'सत्य बोले, ब्रह्मचर्य-व्रत पालन करे, न्यायाम करे, निद्या पढे, देश-सेना करे और लोकमे सम्मान प्राप्त करे । यह अन्तिम उपदेश हर छात्रको हमेशा स्मरण रखना चाहिये और उसके अनुसार आजीवन आचरण करना प्रत्येक न्यक्तिका धर्म है ।'

विद्यार्थियोंको वे उन्नत बननेके लिये बार-बार उपदेश और आदेश देते थे । वे छात्रोंको बार-बार कहते—

'सभी बातोंमे सयम रक्खो । वाणीमे सयम, भोजनमे संयम रक्खो और अपने सभी कार्योंमे शीलवान् बनो । शीलमे ही मनुष्य मनुष्य बनता है । 'शील पर भूषणम् !' शील ही पुरुषका सबसे उत्तम भूषण है । सादा जीवन और उच्च विचारका आदर्श न भूलो । स्त्री-जातिका सदा आदर करो । जो बड़ी है, उन्हे माताके समान देखो । जो बराबर है, उन्हे बहनके समान और जो छोटी है, उन्हे पुत्री-के समान देखो । उनके प्रति कभी कोई रूखापन या अपराध न करो ।'

 जो उपकार गो-माताने किया है, उसके महत्त्वको जानते हुए भी छोग उपेक्षा करते हैं और गो रक्षाके प्रश्नपर ध्यान नहीं देते। यह उनका भ्रम और अन्याय है। जो लोग गो वध करते अथवा गो-वध करना अपना धर्म समझते है, उनके अजानका ठिकाना नहीं। गो-जेसे उपकारी प्राणीका वध करना कभी भी धर्मसङ्गत नहीं कहा जा सनता। "याद रहे कि इस्लाम या कुरानगरीफमे गो-वधका विधान नहीं है, जो हमे उसके रोकनेमे मजहवकी अडचन पड़े। गो-माताकी सभी सन्तान है। हिंदू, मुसल्मान या ईसाईका सवाल गो-माताकी यहाँ नहीं है,। उदार अकबरको इस बातका ज्ञान था। उसने गो-वध बद करा दिया था। समझे और ओरोंको समझाओ कि दिल्य जीवनके लिये गो-सेवा कितने महत्त्वकी चीज है। विश्वास रक्खों कि यदि आप गो पालनके लिये तैयार हो गये तो परमात्मा अवध्य आपकी मदद करेगा और आप जरूर अपन काममे सफल होगे।

माल्वीयजीका सारा जीवन भारतवर्षः सनातन धर्म और हिंदू-जातिकी सेवाम बीता । वे जीवनके प्रभातकाल्से ही मानवताकी रक्षा और समृद्धिकी चिन्तामे लगे थे । इसील्यि उन्होंने भारतवर्षः सनातन धर्म और हिंदू जातिकी सेवाका कार्य उठाया था । काशीका हिंदू विश्वविद्यालय उनकी अमिट कीर्तिका उद्घोप करता है । श्रीमालवीयजी प्राणिमात्रके सुद्धद् मनुष्यमात्रके हितचिन्तक और भारती गेंके सला थे। जीवनके अन्तमे तो वे कई वपाँसे दुर्बल रहने लगे थे, किंतु पूर्व वंगालके निरपराध नर-नारियोंपर होनेवाले वर्गर अत्याचारोने उन्हें आकुल कर दिया। उनका हृदय दुल, सन्तान ओर महानुभृतिसे भर गया। फल्त. वे शय्यापर पड़ गये। उस ममय जो भी उनके पास जाता, उमसे वे महामना नोआपालीके ही सम्बन्धमे पूछते। उनके जीवनका अन्तिम वक्तव्य नोआपालीमे त्रस्त मानवताके लिये था। उमकी एक-एक पिक्त उनके हृदयकी व्याकुलता और व्यथाको प्रकट करती है।

हिंदुओं की पीड़ा मटामना सह नहीं सके। वे तडपते हुए भी दिंदुओं को सङ्गठित होने और अपनी तथा अपने देगकी रक्षाके लिये मर मिटनेके लिये अन्तमं भी लड़ग्वड़ाती मॉसमे बोटते गये। अन्तत वे महाप्राण, भारतके प्राण, भृतलके प्राण, धर्मक स्तम्भ और पिवत्र आचारके मूर्तिमान् विग्रह, हिंदू जातिके आत्मा, महर्पि श्रीमालवीयजी समत् २००३ वि० की मार्गर्शापं कृष्ण ४ को दिनमे ४ बजकर १३ मिनटपर काशीधाममे भगवान् विश्वनाथके चरणोंमे समा गये। आर्यमेदिनीका अनुपम रल छत हो गया। कालके कृर करोंने विश्वकी अमूल्य निधि छट गयी। भारतके कोटि-कोटि हृदय अधीर और नेत्र अभूपूरित हो गये।

# विश्वासी मक्त गाँधीजी

हैशा बास्यमिद् सर्वं यत्किञ्च जगत्या जगत्। तेन त्यक्तेन सुक्षीथा मा गृध कस्यस्विद्धनम्॥ ( ईशावास्योपनिषद् )

'इस ब्रह्माण्डमें जो बुछ यह जगत् है, सब ईश्वरसे व्याप्त है। उस ईश्वरके, द्वारा तुम्हारे लिये जो कुछ त्याग किया गया है अर्थात् प्रदान किया गया है, उसीको अनासक्तरूपसे भोगो। किसीके धनकी इच्छा मत करो। १४४

समुद्रकी उत्ताल तरङ्गोंसे टकराती हुई काठियानाडकी

\* महात्माजाने इस मन्त्रको अपने जावनमें उतारनेका प्रयक्ष किया था। वे एक पत्रमें लिखते हैं— भगवद्भजन मृत्युके नजदीक ही होनेसे क्यों ? जिसे मै भगवद्भजन मानता हूँ, वह है प्रतिक्षण चलता हो है। भगवान्की स्थिकी भगवत्प्रात्यर्थ सेवा उसका भजन है। आजकल उसमें सुर देता है - तेन त्यक्तेन मुझीयां। पोरनदर अथवा सुदामापुरीमे महातमा गाँधीजीका जन्म आश्विन वदी १२ सवत् १९२५ अर्थात् २ अक्टूबर १८६९ ईस्वीको पवित्र वैष्णवकुलमे हुआ । पोरवदर राज्यमें उनके पिता कर्मचन्दजी गाँधी दीवान थे. वहाँ उनके पितामह भी प्रधान मन्त्री रह चुके थे । धार्मिक आचरण तो कर्मचदजीकी कुलपरम्परासे ही सहज रूपमे चला आरहा था । निर्त्य नियमसे प्रात स्नानसे निवृत्त होते ही वे मन्दिरोंमे भगवानके दर्शनार्थ जाते, कथा-पुराण सुनते, धर्मचर्चा करते । रामायणका पाठ धरमे होता और भगवदाराधनाके समय वे गद्गद हो उठते । वे कुटुम्ब-प्रेमी, सत्यप्रिय और उदारहृदय थे । रिश्वतसे सदा दूर भागते थे । इसी कारण वे अचूक न्याय करते और राज़काजमे उनकी प्रसिद्धि हुई । गाँधीजीकी माता पुत्लीवाई तो साक्षात् मानो वैष्णवधर्मकी जीती-जागती मूर्ति ही थीं । पूजा-पाठ किये विना कभी

मोजन नहीं करती थीं। देव मन्दिरके दर्शन नित्य नियमसे करती थी । कठिन से कठिन वत वे श्रद्धापूर्वक निभा लेतीं । चातुर्मास्य और चान्द्रायण-वत तो उन्होंने जीवनमें कई बार किये थे । रामनाममें अटूट श्रद्धा और उसका नियमपूर्वक जप उनके स्वभावगत था । ऐसी सती-साध्वी माताका प्रभाव भटा, बाटक मोहनदासपर पढ़े बिना कैसे रहता । इस बातको गाँधीजीने स्वय स्वीकार किया है । वे अपनी माताजीको ही अपना सहुस मानते थे । उनकी टी हुई तुट्टसीकी कठी, जब वे बैरिस्टर होकर दक्षिण अफ्रीका जा रहे थे, तब भी उनके गटेमे शोभा पा रही थी ।

पॉच वर्षतक उनके पिता रोग-शय्यापर पहे रहे, इस बीच गॉधीजी सदा-सर्वदा उनकी सेवामे सतर्क रहते । रामचरितमानसका पाठ चलता रहता, इसका प्रभाव उनके मनपर पडा और भक्तिभावकी जागृति हुई, जो निरन्तर बढती ही गयी । ६३ वर्षकी आयुमे उनके पिताका देहावसान हुआ, जिमसे उनको हार्दिक दु:ख तो हुआ, पर उन्होंने जो उपदेश प्राप्त किये थे, उनके बलपर वे सदा हढ रहे।

श्रीगॉधीजीका विलायत जाना निश्चित हुआ, उनकी माता घनरायीं । जनतक मोहनदाससे उन्होंने तीन प्रतिजाएँ नहीं करवा छी, तबतक उसे विलायत जानेकी उन्होंने स्वीकृति नही दी। 'मास, मदिरा और स्त्री' से दूर रहना-यही तीन प्रतिजाएँ थीं, जो गाँधीजीने स्वीकार की और राम-नामके भरोसे उनको आजीवन निभाया । उन दिनों लदनमे बिना माम खाये रहना प्रायः असम्भव सा था, मित्र मासाहार करनेको रोज समझाते, दलीले देते, परत मातासे विश्वासघात करना उनके लिये असह्य था। अपनी आत्मकथामे वे लिखते है---'रोज में ईश्वरसे रक्षाकी प्रार्थना करता और रोज वह पूरी होती ।' विलायतमे एक 'गाकाहारसघ' वना, उसके सिकय नदस्य श्रीगांधीजी थे। भिन्न भिन्न धर्मानुयायियोंसे उनका सम्पर्क वढा । दो थियॉसफिस्ट मित्रोकी प्रेरणासे उनको विलायतमे गीता पढनेका सुअवसर मिला। दूसरे अध्यायके ६१ वे तथा ६२ वे श्लोकका उनके हृदयपर पर्याप्त प्रभाव पड़ा । गीताके अध्ययनसे मनसहित इन्द्रियोंको वशमे न करनेवाले मनुष्यके पतनका चित्र उनके सामने खिंचने छगा और वे सावधान होने खगे। इसी बीच १८९० ई०मे पोर्टसायमे जाका-हारियोंका एक सम्मेलन हुआ । उसमे गाँधीजीको तथा

उनके एक और भारतीय मित्रको निमन्त्रण मिला । वे दोनों एक महिलाके घरमे ठहराये गये । वह एक वदनाम घर था, परतु स्वागतसमितिको कुछ पता नही था । रातको सभासे दोनो मित्रोंने छौटकर भोजन किया । तदनन्तर वे लोग उस महिलांके साथ ताहा खेलने लगे। विनोद आरम्म हुआ और निर्दोष विनोद अश्लील विनोदमे परिणत हो गया । गॉधीजीका मन कुछ ढीटा होने टगा और उस मिलन विनोदमे उनको भी रस आने लगा । ताश एक ओर रखनेकी नौबत आनेवाली ही थी कि उनके साथीके हृदयमे भगवान् आ विराजे और वे बोले-अरे । तुझमे यह किल्युग क्यों १ यह तेरा काम नहीं, भाग यहाँसे ।' गाँधी-जी बाल बाल बचे । वे स्वयं आत्मकथामे इस सम्बन्धमे कहते हैं-- भी लजित हुआ । हृदयमे इस मित्रका उपकार माना, माताके सामने की हुई प्रतिज्ञा याद आयी। वहाँसे भागा और कॉपता हुआ अपने कमरेमे पहुँचा। ईश्वरके सम्बन्धर्में मै विशेष कुछ जानकारी नहीं रखता था कि वे हमारे अदर किस प्रकार काम करते है, पर साधारण अर्थमे मैने यही समझा कि ईश्वरने मुझे वचा लिया। मै रामनाम लेते हुए इस सङ्कटसे बचा।' आगे चलकर वे लिखते हैं भैने देखा है, जब सारी आशाएँ टूट जाती है, कुछ भी करते-धरते नही बनता, तव कही-न-कहीसे सहायता आ पहुँचती है । स्तुति, उपासना, प्रार्थना वहम नहीं है । बल्कि हमारा खाना-पीना, चलना-बैठना आदि जितना सत्य है, उससे भी ये चीने अधिक सत्य हैं । यह कहनेमे भी अतिश्योक्ति नहीं कि यही सत्य है। और सब मिथ्या है।

रामनामकी महिमामें उन्होंने बहुत कुछ कहा है। १९२५ ई॰मेनवजीवनमे उन्होंने लिखा था। पावन होने के लिये रामनाम हृदयसे लेना चाहिये, जीम और हृदयको एकरस करके रामनाम लेना चाहिये। मै अपना अनुमव सुनाता हूँ, ससारमे यदि मे व्यभिचारी होनेसे वचा हूँ तो रामनामकी ही बदौलत। मैने दावे तो बड़े-बड़े किये हैं, परतु यदि मेरे पास रामनाम न होता तो तीन स्त्रियोंको में विहन कहनेके लायक न रहा होता। जन-जन मुझपर विकट प्रसङ्ग आये हे, मैने रामनाम लिया है और मै वच गया हूँ। अनेक सङ्गटोंसे रामनामने मेरी रक्षा की है।

गॉधीजीका जीवन त्यागमय था । सन् १९०१ मे जव वे दक्षिण अफ्रीकारे भारत लौटनेवाले थे, तव वहाँक भारतीं येने उन्हें उनकी सेवाके उपल्क्षमे बहुमूल्य वस्तुप् भेट की, परत उन्होंने उन सबकी वहीं एक दूस्टके सुपुर्द कर दिया, जिमसे वहाँकी भारतीय जनताकी सेवा होती रहे। गाँबीजीने इस मध्यन्धमं कहा, भिरा यह निश्चित मत हो गया है कि लोक-सेवकको जो भेंट मिल्सी है, वह उसकी निजी वस्त कदापि नहीं हो सकती।

मन् १९०२ की वात ह । गॉधीजी दक्षिण अफ़ीनामें हैं।टे य और वम्बर्टमें वकालत आरम्भ करनेवाल थ। वही गिरगॉवमे रहनेके लिये एक घर भी किरायेपर ले लिया था। परत भगवानकी इच्छा ! घर लिये अभी कुछ ही दिन हुए ये कि उनका दस वर्षका दूसरा लड़का मणिलाल वीमार हो गया । भयानक प्वरने आक्रमण किया था, ज्वर उत्तरता ही न था । उसे घवराहट तो थी ही, रातको सन्निपातके रक्षण भी दिखायी देने लगे। डाक्टरने देखा तो कहा-'इस दवा कम ही काम देगी, अब तो इसे अंडा और मुगीका गोरवा देनेकी आवन्यकता है। गॉधीजीने उत्तर दिया-- 'डाक्टर साहव ! हम तो सव अन्नाहारी है । मेरा विचार तो इसे इनमेसे एक भी वस्तु देनेका नहीं है। आप दूसरी कोई वस्तु वतला सकते हैं ?' डाक्टर वोले—'आपके ल्डिकेकी जान खतरेमे हैं। दूध और पानी मिलाकर दिया ना सकता है, पर उससे पूरा पोपण नहीं मिल सकता। आप जानते हैं कि में तो बहुत से हिंदू-परिवारोंमें जाया करता हूँ पर दनाके रूपमें जो हम चाहते हैं। वही उन्हें देते रं और वे उसे छेते भी है। में समझता हूँ कि आप भी अपने लड़केके साथ ऐसी सख्ती न करें तो अच्छा होगा । गॉवीजी वोले-भी तो समझता हूँ कि मनुष्यके धर्मकी क्योटी ऐसे दी समयम होती है। ठीक हो या गलता भने तो इसका वर्म माना है कि मनुष्यको मासादि नहीं गना चाहिये। जीवनके माधनोंकी भी एक सीमा होती रे। जीनेने लिये भी ऐसी वस्तुओंको हमे नहीं ग्रहण करना नाहिये । मेरे धर्मजी मर्यादा मुझे और मेरे परिवारके लोगो नो ऐसे समयार भी मास आदिका उपयोग करनेसे रोपनी है। इसिटिये आप निम खतरेको दखते हैं, मुझको उने उठाना ही चाहिये। आप बालककी नाड़ी एव हृदयकी गतिनो देरानेके लिये अवस्य पथारनेकी कृपा करते रहे, म न्त्रयं रमर्री जर चिकित्मा कर्रेगा । भले पारमी डास्टरने गत सीमार मर ही।

र्गार्भातीने चल चिमित्सा भारम्भ पर दी और फल

भगवान्पर छोड़ दिया । उस समय उनमे विचारोंकी वाढ आ रही थी और मन-ही-मन वे कहते---'जीव !जो तू अपने लिये करता है। वहीं लड़केके लिये भी करेगा तो परमेश्वर सन्तोप मानेंगे। तुझे जल-चिकित्सापर श्रद्धा है। ववापर नहीं । डाक्टर जीवनदान तो देते नहीं । वे भी तो प्रयोग ही करते हैं न । जीवनकी डोर तो एकमात्र ईश्वरके हाथमे ही है। ईश्वरका नाम छे और उसपर श्रद्धा रख। अपने मार्गको न छोड ।' लड़केकी अवस्था खराव हो गयी। रात्रिका समय था । उसे उन्होंने एक गीली निचोडी हुई चादरसे पैरसे लेकर सिरतक लपेट दिया और ऊपरसे दो कम्बल उदा दिये । सिरपर गीला तौलिया रख दिया। बालकका शरीर तवेकी तरह तप रहा था। पसीना आता ही न था। गाँघीजी थक गये थे। वे लड़के-को उसकी माके पास छोड खयं चौपाटी चले गये और घूमने लगे । वे लिखते हे- ''रातके दस बजे होंगे । आदिमयोंकी आवाज कम हो गयी थी। मेरा हृदय प्रार्थना-में तलीन था, कह रहा था- 'हे ईश्वर ! इस धर्मसद्भटमें त् मेरी लाज रख ।' सुँहसे राम-रामकी रट चल रही थी।' भगवान् सच्चे हृदयकी पुकार सुनते है। लौटकर आये तो मणिलालने पुकारा-- 'बापू आ गये १' उसी रात मणिलालको इतना पसीना आया कि ज्वर जाता रहा। मणिलाल अच्छा हो गया और भगवान्ने गॉधीजीकी लाज रख ली।

सन् १९०३ की वात है, दक्षिण अफ्रीकामे वे बिना परिवारके गये हुए थे। वहीं अपने देशके लोगोंकी सेवा करनेका निश्चय किया। भगवद्गीताका अध्ययन फिरसे आरम्म किया, जिससे उनकी अन्तर्दृष्टि बढने लगी। गीताके तेरह अध्याय उन्होंने कण्ठस्थ कर लिये थे। गीताके प्रति उनकी भिक्त बढने लगी और वह उनके लिये आचार- व्यवहारकी एक अचूक मार्गदर्शिका वन गयी। गांधीजी कहते हैं—''उसे मेरा धार्मिक कोष ही कहना चाहिये। आचार-सम्बन्धी अपनी कठिनाइयों और उसकी अटपटी गुरिययोंको गीताके द्वारा मुल्झाता। उसके 'अपरिग्रह', 'समभाव' इत्याटि जब्दोंने तो मुझे जैसे पकड़ ही लिया। यही धुन रहती थी कि 'समभाव' कैसे प्राप्त करूँ, कैसे उसका पालन करूँ। हमारा अपमान करनेवाला अधिकारी, रिश्वतालोर, चलते रास्ते विरोध करनेवाले, कल जिनका माथ था ऐसे साथी—उनमे और उन सजनोंमे, जिन्होंने

हमपर भारी उपकार किया है, क्या कोई भेद नहीं है ? े अपरिग्रहका पाछन किस तरह सम्भव है ! क्या यह हमारी देह ही हमारे लिये कम परिग्रह है ! स्त्री-पुरुष, बाल-यन्चे आदि यदि परिग्रह नहीं हैं। तो फिर क्या हैं ? घर्मका तत्त्व दिखायी पड़ा। ट्राटी यों करोडोंकी सम्पत्ति रखते हैं, पर उसकी एक पाईपर भी उनका अधिकार नहीं होता । इसी प्रकार मुमक्षको अपना आचरण रखना चाहिये-यह पाठ मैंने गीतासे सीखा । अपरिग्रही होनेके लिये, समभाव रखनेके लिये हेतुका और हृदयका परिवर्तन आवन्यक है-यह बात मुझे दीपककी भाँति स्पष्ट दिखायी देने लगी । मैंने एक दस हजारका जीवनवीमा वम्बईमें करा छिया था। तुरंत उसे रद्द करानेको लिख दिया। वाल-बच्चोंकी और यहिणीकी रक्षा वह ईश्वर करेगा, जिसने उनको और हमको पेदा किया है।" गॉधीजी कहते हे—'मेरे लिये तो गीता ही संसारके सब धर्मग्रन्थोंकी कुझी हो गयी है। संसारके सब धर्मग्रनथोंमें गहरे-से-गहरे जो रहस्य भरे हुए है, उन सवको यह मेरे छिये खोछकर रख देती है।

गीता और रामचरितमानसकी महिमा गाँधीजी एक जगा इस प्रकार कहते हें—'भगवद्गीता और दुल्सीदासकी रामायणसे मुझे अत्यधिक गान्ति मिलती है। मैं खुल्लमखुल्ला कबूल करता हूँ कि कुरान, वाइबिल तथा दुनियांके अन्यान्य धर्मोंके प्रति मेरा अति आदरभाव होने हुए भी मेरे हृदय पर उनका उतना अमर नहीं होता, जितना कि श्रीकृष्णकी गीता और तुल्सीदासकी रामायणका होता है।'

१९०६ ई०मे गॉधीजीने ३७ वर्षकी आयुमे जीवन पर्यन्त ब्रह्मचर्यपालनका व्रत लिया और अन्ततक निष्ठापूर्वक निमाया। ब्रह्मचर्यहीन जीवन उन्हें गुष्क और पशुवत् मालूम होता। इस सम्बन्धमें वे कहते हें— भौने सयमभद्भ करने वाले विपयोसे बचनेकी अटल प्रतिज्ञा ली। व्रत लेनेके विकद्ध जितनी भी छुमावनी दलीलें हो सकती है, उनमेसे किमीके वशीभृत मे न हुआ। अटल व्रत एक किलेकी तरह है, जो मयद्भर मोह उत्पन्न करनेवाली वस्तुओं और प्रलोमनोंसे मनुष्यकी रक्षा कर सकता है; यह हमारी दुर्वलताओं और चद्धलताओंका अचूक इलाज है। साधकावस्थामें जब मनुष्यपर मोह और विकारोंका आक्रमण होता है, तब व्रत उमनी रक्षाके लिये अनिवार्य ही है।

ब्रह्मचर्यकी व्याख्या करते हुए वे कहते ह- "ब्रह्मचर्यका

अर्थ है--मन, वचन और कमेरी इन्द्रियोंका संयम । ब्रह्मचारी और मोगीके जीवनमें क्या अन्तर है। यह समझ लेना ठीक होगा। दोनों अपनी ऑखोंसे देखते हैं; लेकिन ब्रह्मचारी देव-दर्शन करता है और भोगी नाटक-सिनेमा देखनेमें लीन रहता है। दोनों कर्णेन्द्रियोंका उपयोग करते हैं; लेकिन जहाँ ब्रह्मचारी ईश्वरमजन सुनता है, वहाँ भोगी विळासी गीतोंको सुननेमें मग्न रहता है। दोनो जागरण करते हैं; परंतु एक अपने हृदयस्य ईश्वरकी आराधना करता है तो दूसरा नाच-गानमे अपनी सुध मुळा देता है। दोनों आहार करते हैं; एक गरीरको ईश्वरका निवास समझकर उसकी रक्षाभरके लिये कुछ खा छेता है और दूसरा स्वादके लिये पेटमे अनेक पटार्थ भरकर उसे और दुर्गन्धित बनाता है। ऐसे ही ब्रह्मचर्यका पालन करनेके लिये सतत प्रयत्नशील रहनेकी आवश्यकता है। परत जो ईश्वर-साक्षात्कारके लिये ब्रह्मचर्य-का पालन करना चाहते हैं, वे यदि अपने प्रयत्नके साथ ही ईश्वरपर श्रद्धा रक्खेंगे तो उन्हें निराश होनेका कारण नहीं ही रहेगा । इसलिये आत्मार्यी अर्थात् आत्माका साक्षात्कार करनेवालेके लिये अन्तिम साधन तो 'राम-नाम' और 'राम-कृपा' ही है। इस बातका अनुभव मैंने अपने जीवनमें किया है।"

ईश्वरके प्रति अद्धा ही उनक जीवनकी धुरी थी
जिसके बलपर वे प्रत्येक क्षेत्रमें कूद पडते और सफल
होते । ईश्वरको वे मदा-सर्वदा अपने सामने उपिखत
अनुभव करते और कभी भेट-भाव उनके मनमे नहीं
आता । ईश्वरके अस्तित्वमे उनका अडिग विधाम था ।
इसके सम्बन्धमें कोई शक्का करता तो वे कहते—'यदि
ईश्वर नहीं है तो हम भी नहीं हो सकते । उसीलिये हम
सव उसे एक आवाजसे—अनेक और अनन्त नामोंसे
पुकारते हैं । वह एक हैं, अनेक हें । अणुसे छोटा है
और हिमालयसे भी वड़ा हें । समुद्रके एक विन्दुमें भी समा
जा सकता है और ऐसा भारी है कि सात समुद्र मिलकर भी
उसे सहन नहीं कर सकते । उसे जाननेके लिये बुद्धिवादका
उपयोग ही क्या हो सकता है, वह तो बुद्धिने अर्तात है ।
मरी श्रद्धा बुद्धिसे भी इतनी अधिक आगे दोइती है कि मै

समस्त संसारका विरोध होनेपर भी यही कहूँगा कि ईश्वर है, वह है ही।

उनसे किसीने श्रद्धाका अर्थ पूछा, इसके उत्तरमें वे वोले—'श्रद्धाका अर्थ है आत्मविश्वास । आत्मविश्वासका अर्थ है—ईश्वरपर विश्वास। जब चारों ओर काले बादल दिखायी देते हों, किनारा कहीं नजर न आता हो और ऐसा माऌ्म होता हो कि वस, अव डूवे, तव भी जिसे यह विश्वास होता है कि मैं हर्गिज न डूबूँगा, उसे कहते हैं श्रद्धावान् ।'अपनी श्रद्धाको व्यक्त करते हुए उन्होंने हिंदी नवजीवनमें एक बार लिखा था—'काशीविश्वनाथकी भव्य मूर्ति मौ ० हसरत मोहानीके नजदीक एक पत्थरका दुकड़ा हो, पर मेरे लिये तो वह ईश्वरकी प्रतिमा है। मेरा हृदय उसका दर्शन करके द्रवित होता है, यह श्रद्धाकी बात है। जव मैं गायका दर्शन करता हूँ, तब मुझे किसी भक्ष्य पशुका दर्शन नहीं होता; उसमें मुझे एक करुण-काव्य दिखायी देता है । मैं उसकी पूजा करूँगा और फिर करूँगा; और यदि सारा जगत् मेरे विरुद्ध उठ खड़ा हो तो उसका मुकावला करूँगा। ईश्वर एक है, पर वह मुझे पत्थरकी पूजा करनेकी श्रद्धा प्रदान करता है।

ऐसे भावसे ओतप्रोत होकर एक वार फिर उन्होंने लिखा या—''में यह कहनेका साहस करता हूँ कि श्रद्धा और विश्वोस न रहे तो क्षणभरमें प्रलय हो जाय। सच्ची श्रद्धांके मानी हैं उन लोगोंके युक्तियुक्त अनुभवोंका आदर करना, जिनके विपयमें हमारा विश्वास है कि उन्होंने तपस्या और भिक्तिसे पवित्र जीवन विताया है। इसल्यिय प्राचीन कालके अवतारों या निवयोंमें विश्वास करना कुछ वेमतल्य विश्वास नहीं है, बिल्क वह है आत्माकी आन्तरिक भूखकी सन्तुष्टि।'

गाँधीजीका जीवन जो इतना व्यापक और सार्वजनिक वना, उसका एक ही आधार उनकी 'एकमेवाद्वितीयम्' ईश्वरमें अडिंग और अमल श्रद्धा ही थी। उनके जीवनकी प्रत्येक किया एक ही दृष्टिसे होती थी कि किस प्रकार आत्म-दर्शन—ईश्वरका साक्षात्कार हो। वे कहते हैं—'मैं जो कुछ. लिखता और करता हूँ, वह भी इसी उद्देश्यसे; और राजनीतिक क्षेत्रमें जो मैं कूदा, सो भी इसी वातको सामने रखकर।' इसीको लक्ष्यकर वे अपना हृदय ही खोल देते हैं—'इस सत्यनारायणकी शोधके लिये मैं अपनी प्रिय-से-प्रिय वस्तुको

भी छोड़ देनेके लिये तैयार हूँ और इम शोधरूपी यशमें अपने शरीरको भी होम देनेकी मेंने तैयारी कर ली है। मुझे विश्वास है कि इतनी शक्ति मुझमें है। परंतु जवतक इस सत्यका साक्षात्कार नहीं हो जाता, तवतक मेरा अन्तरात्मा जिसे सत्य समझता है, उसी सत्यको अपना आधार मानकर, दीप-स्तम्भ समझकर, उसके सहारे में अपना जीवन आगे वढ़ा रहा हूँ।

अक्टूबर १९२६ ई॰में उन्होंने नवजीयनमें एक हेल लिखा था । उसका शीर्षक था रामनाम और राष्ट्रसेया । उसका उपसंहार करते हुए उन्होंने लिखा—भोरे लिये तो राष्ट्रसेयाका अर्थ मानव-जातिकी सेवा है—यहाँतक कि कुटुम्बकी निर्लित भावसे की गयी सेवा भी मानव-जातिकी सेवा है। इस प्रकारकी कोटुम्बिक सेवा अवस्य ही राष्ट्रनेयाकी ओर ले जाती है। रामनामने मनुष्यमें अनासिक और यमगा आती है। रामनाम आपत्तिकालमें उने कभी धर्मच्युत नहीं होने देता। गरीय-से-गरीय लोगोंकी सेवा किये बिना या उनके हितमें अपना हित माने विना मोझ पाना में अस्यक्ष्य मानता हूँ।

१९४६ ई० की वात है। एक भाईने प्रश्न किया कि भित्राकार्यके कठिन अवसरोंपर भगवद्गितिके निर्दानियम नहीं निभ पाते, तो क्या इसमें कोई हर्ज है। दोनोंगिन किसको प्रधानता दी जाय। सेवाकार्यको अथना मालाजाको !

इसके उत्तरमें उन्होंने विका-'फिटन सेवाकार्य हो या उससे भी कठिन अवतर हो। तो भी भगवद्रांक यानी रामनाम बंद हो ही नहीं सकता । उसका बाधका प्रयक्त मुताबिक बदलता रहेगा । माला छूटनेन रामनाम जो छुद्यमें अङ्कित हो जुका है। वह थोड़े ही छूट सकता है।'

रामधुनकी महिमाका गान करते हुए गाँभी शं कहते हैं—'मैं विना किसी हिचकिचाहटके यह कह सकता हूँ कि लाखों आदिमियोंद्वारा सच्चे दिल्से एक ताल और लयके साथ गायी जानेवाली रामधुनकी ताकत भौजी ताकतके दिखावेसे विल्कुल अलग और कई गुना वड़ी-चड़ी होती है। दिल्से भगवान्का नाम लेनेसे आजकी बरवादीकी जगह स्थायी शान्ति और आनन्द पैदा होगा।'

भीतरी और वाहरी पवित्रताका उल्हेस करते हुए गाँधीजी कहते हैं--'जो आदमी रामनाम जपकर अपनी अन्तरात्माको पवित्र बना लेता है, वह वाहरी गदगीको वरदान्त नहीं कर सकता। अगर लाखों-करोड़ों लोग सन्चे हृदयसे रामनाम जपें, तो न तो दगे—जो सामाजिक रोग है—हों और न बीमारी हो। दुनियामे रामराज्य कायम हो जाय।

यह सभी जानते हैं कि गोंधीजी हिंदू मुस्लिम एकताके वड़े पक्षपाती ये और इसके लिये वे बड़े-से-बडा त्याग करने-को तैयार थे। परतु गौमं उनकी इतनी मिक्त थी कि वे गोराक्षाके प्रश्नके सामने हिंदू-मुस्लिम एकताको मी त्याग सकते थे। काका कालेलकरजीने उनके कुछ संस्मरण लिखे हैं, उसमे आया है—

"मड़ासका मन् २६ का काम्रेम-अधिवेशन या । हम श्रीश्रीनिवाम अय्यगरजीके मकानपर टरने थे। वे हिंदू-मुस्लिम एकताके निस्वत एक मसविदा तैयार करके बापूकी सम्मतिके लिये लाये। वह ममविदा उनके हाथमे आया तो वे कहने लगे—'किसीके भी प्रयत्नमे और केमी भी शर्तपर हिंदू-मुस्लिम समझौता हो जाय तो मंजूर है। मुझे इसमे क्या दिखाना है।' फिर भी वह ममविदा वापूको दिखाया गया। उन्होंने सरसरी निगाहमे टेखकर कहा—'ठीक है।'

प्शामकी प्रार्थना करके वापू जल्डी सो गये। सुबह बहुत जल्दी उठे। महादेव भाईको जगाया। में भी जग गया। कहने लगे—प्वडी गलती हो गयी। कल शामका मसिवदा मंने व्यानमें नहीं पढ़ा। यों ही कह दिया कि ठीक है। रातका याद आयी कि उसमें मुसल्मानोंको गोवंब करनेकी आम इजाजत दी गयी है और हमारा गोरक्षाका सवाल यों ही छोड़ दिया गया है। यह मुझसे कैसे बरदावत होगा। वे गायका वघ कर तो हम उन्हें जबर्दम्नी तो नहीं रोक सकते। लेकिन उनकी सेवा करके उन्हें समझा सकते हें न है में ता खराज्यके लिये भी गोरक्षाका आदर्श नहीं छोड़ सकता। उन लोगोंको अभी जाकर कह आओ कि वह समझीता मुझे मान्य नहीं है। नतीजा चाहे जो कुछ भी हो। किंदी में वेचारी गायोंको इस तरह छोड़ नहीं सकता।

'सामान्य तौरपर कैसी भी हालतमे बापूकी आवाजमें क्षीभ नहीं रहता। व शान्तिसे ही बोलते थे, लेकिन ऊपरकी बाते बोल्ते समय वे उत्तेजित से मालूम होते थे। मेने मनमे कहा— अहो वत महत्याप कर्तु व्यवमिता वयम्। यद्राज्यलाभलोभेन गा परित्यक्तुमुद्यताः ॥' वापूकी हालत ऐसी ही थी।"

साम्प्रदायिक विद्वेपको मिटाने और मानवम भाईचार-की भावना जायत्कर उसे भगवदुनमुख करनेके लिये गोंधीजी नोआखालीम गॉव-गॉव घूमकर अपना दिच्य सन्देश सबको सुना रहे थे । अधिक तितिक्षासे उनका गरीर काफी कृश हो गया थाः पर बुढापेमे भी रामनामके प्रतापमे वे तेजस्वी दीखते थे। गरीरकी वढती दुर्बल्तापर उनका ध्यान नहीं था। एक दिन वकरीका दूध नहीं मिला । गाँबीजीने कहा-- 'चले) नारियलका दूव ही सही।' आठ आस--जितना वे वकरीका दूध पिया करते थे—उन्ह पिलाया गया, परंतु हजम करनेमे बहुत भारी पड़ा और उमने उन्हे दस्त होने लगे। इसमे सन्ध्यातक गाँवीजीको इतनी कमजोरी आ गयी कि वाहरसे झोपड़ीमें आते-आते उन्हें चनकर आने लगे और रास्तेम ही वे मूर्छित हो गये। उनक माईकी सुपुत्री मनुवेन उनके साथ थी, वह घत्ररायी और डाप्टरको बुलानेके लिये पत्र लिखकर भेजनेवाली ही थी कि इतनेम गॉधीजीको होरा आ गया। मनुको उन्होंने बुलाया और कहा, 'तुमको चाहिये कि सच्चे दिलसे रामनाम लेती रही । री स्वयं अपने मनमे रामनाम ले ही रहा या। तुम भी किसीको बुलानेकी वजाय रामनाम शुरू कर देती तो मुझे वहूत अच्छा लगता । 'यदि रामनामका मन्त्र मेरे दिलमे पूरा पूरा रम जायगा, तो मै कभी वीमार होकर नहीं महँगा। यह नियम केवल मेरे लिये ही नहीं। सबके लिये हैं ।' यह घटना ३० जनवरी १९४७ के दिन घटी थी-नापूके निर्वाणसे ठीक एक वर्ष पूर्व।

अटल श्रद्धा, अचल विश्वास, सत्यका आग्रह, अहिंसाका पालन, बुरे करनेवालेका भी भला चाहना ओर भला करना, क्रोधका बदला सेवासे देना, रामनाममे अटल विश्वाम, गोमाता-की भक्ति आदि अनेको अप्रतिम गुणोंका समूह यदि एक जगह देखना हो तो वर्तमान युगमे वह गॉधीजीमे मिल सकता है। वं युगपुरुप थे, सत थे और सच्चे साधक थे।

रामनाममे उनकी यह श्रद्धा अन्तिम क्षणतक अहिग रही । विधकने महात्मा गाँधीकी छातीम तीन गोलियाँ पिम्तौलसे छोड़ी, वे रामनाम लेते हुए गिर पडे और उनका आत्मा अपने अर्जी भगवान्मे सदाके लिये मिल गया। उनकी बात सत्य निकली, भी बीमार होकर कभी नहीं मर्लेगा यदि मेरे दिलमें रामनाम पूरा-पूरा रम गया तो।' भगवान् सदा भक्तमे घुले मिले रहते है—भक्तकी महिमा प्रभु ही जान सकते हैं।

#### भक्त श्रीअरविन्द

( लेखक--श्रीक्यामसुन्दर झुनझुननाला एम्० ए० )

श्रीअरिवन्दके जीवनमे शान, भिक्त एव कर्मका समन्वय या; उनकी खोज भागवत पूर्णताके लिये थी । प्रस्तुत लेखमं उनका भक्तरूप दिखानेका प्रयत्न किया जा रहा है । श्रीअरिवन्दका जीवन सदैव एक पहेली रहा है और उनकी जीवन-गाथा लिखना एक अत्यन्त दुष्कर कार्य है । अतएव हम उन्हींकी कही और लिखी वातोंके सहारे उनके भक्त-जीवनका यिकञ्चित् उल्लेख करेंगे ।

शीअरिवन्दका जन्म फल्कत्तेमं १५ अगस्त सन् १८७२ ई० को हुआ या । सिविट सर्जन पिता अग्रेजी सन्यतापर छट्टू थे और अपनी सन्तानोंको मारतीयताकी बूसे भी बचाना चाहते थे । श्रीअरिवन्द सात वर्षकी आयुमे ही शिक्षाके लिये विलायत मेज दिये गये । विलायतके बाताबरणमें उन्होंने हकीस वर्षकी आयुत्तक शिक्षा पायी । मितामाशाली श्रीअरिवन्द विदेशी माषाओंमें पारङ्गत हो गये । पिताकी आशा मानकर आई० सी० एस्० की प्रतियोगितामे सम्मिलत हुए, किंतु पिताकी आकाङ्का पूरी नहीं हुई । श्रीअरिवन्दने अन्य विषयोंमे बहुत अच्छा स्थान पाया, परत्न धुइसवारीकी परीक्षाकी उन्होंने उपेक्षा की । मारतके विदेशी शासकोंके हायकी कठपुत्र श्री बननेसे वे बच गये।

विलायतस मारत छोटनेपर श्रीअरिवन्दके जीवनकी एक अन्य धाराका श्रीगणेश होता है। वम्बईके बदरगाहपर पर रखते ही उन्होंने एक अद्भुत शान्तिका अनुभव किया, जो उनपर छा गयी। विदेशसे वापम आये भारत पुत्रको पावन भारत भूमिपर भगवान् इससे अधिक अच्छी और म्या वस्तु दे सकते थे।

श्रीअरिवन्दने वहोदा-नरेशकी नौकरी स्वीकार की । वहोदा-कालेजमें प्रोफेनर भी रहे। उनसे सब कोई प्रसन्न थे। उनकी आधिक उन्नित भी हो रही थी। परत इसी समय देशकी पुकार उठी। यह भारतकी नयी जाताब्दीका आरिभक कारू था। श्रीअरिवन्द भी राजनीतिक प्राङ्गणमें कूद पहें और उस क्षेत्रमें उन्होंने जो कार्य किया, उसकी अपनी एक लंबी कहानी है। परत उससे अभी हमारा

प्रयोजन नहीं । यहाँ इस वातका प्रमङ्ग हम इसिल्यें छेड़ना पड़ा कि यहाँमे उनके जीवनमें एक कान्ति और आती है, जिसे ही देखनेकी हमारी इच्छा है।

कान्तिकारियों के कई काण्डोंके पद्मात् श्रीभरविन्द कलकत्तेमें गिरफ्तार कर लिये गये । देशमक्तका जी रो उठा । भगवान्को यह क्या सझी कि सकिय रगमञ्जपरसे वह हटा दिया गया । भगवान्का भक्त अपने प्रभुमें विश्वास खोने त्या, किंतु यह अवस्था धणिक थी। तीन दिन बाद अदरसे एक आवाज आयी, 'ठहरो और देखों कि क्या होता है। अरेर कुछ दिनों बाद अलीपुरकी निर्जन काल कोठरींम मक्तको याद आयी कि गिरफ्तारींसे एक माध पूर्व उसे भगवान्का यह आदेश मिला था कि 'तुम्हे सारे कर्म छोड़कर एकान्तवास करना है और भगवान्से घनिष्ठतर भावसे सयोग प्राप्त करना है । परंतु उस समय उसे अपना कार्य बहुत मिय था। उसके मनमें यह भाव भी था कि उसके बिना देशके कार्यको धक्का पहुँचेगा। अतएव अब भगवान्को ही मार्ग साफ करना पड़ा । श्रीअरविन्दको ऐसा बोध हुआ कि भगवान्ते उनसे फिर कहा, गीन वन्धनोंको तोड्नेकी शक्ति प्रमम नहीं थी, उन्हें मैने प्रम्हारे लिये तोड़ दिया है। '' 'तुम्हारे करनेके लिये मैंने दूसरा काम बुन रक्ता है और उसीके लिये में नुम्हे यहाँ लया हूँ।

तव भगवान्ने श्रीअरिवन्दके हार्योम गीता रख दी और उनकी शिक मक्तमें प्रवेश कर गयी। श्रीअरिवन्दको अनुभवते यह ज्ञान प्राप्त हुआ कि अर्जुनसे श्रीकृष्णकी क्या माँग थी। साथ-ही-साथ हिंदूधमें के मूल सत्यका भी माक्षात्कार उन्हें हुआ। भगवान्ने जेलरोके दिल्को शीअरिवन्दकी ओर धुमा दिया और उन्हें घटे-आध-घटे कालकोठरीसे बाहर टहलनेकी अनुमित मिल गयी। वैसे ममय उन्हें सर्वत्र भगवान्की उपस्थितिकी अनुमृति हुई। भैने अपनेको मनुष्योंसे अलग करनेवाले जेलकी ओर हिए टाली और देशा कि अब मैं उनकी ऊँची दीवारोंके

अदर वट नहीं हूँ; मुझे तो अव घेरे हुए थे वासुदेव। मेरी कालकोठरीके सामने जो पेड था, उसकी शाखाओंके नीचे में टहल रहा था, पर वहाँ अब पेड नहीं था। मझे प्रतीत हुआ कि वह वासुदेव हैं; मैने देखा कि वहाँ स्वय श्रीकृष्ण खडे हैं और मुझपर अपनी छाया किये हुए हैं। मेंने अपनी कालकोठरीके सीखचोंकी ओर देखा, उन मरोखोंकी ओर देखा जो दरवाजेका काम कर रहे थे और फिर वहां भी वासदेवको देखा। खय नारायण ही सतरी बनकर पहरा दे रहे थे। अब मं उन मोटे कम्बर्लीपर लेट गया। जो मुझे पलगकी जगह मिले ये और यह अनुभव किया कि मेरे सखा, मेरे प्रेमास्पद श्रीकृष्ण ही मुझे अपनी बाहुओंमे लिये हुए हैं। मुझे जो गमीरतर दृष्टि उन्होंने दी यी उसका यह पहला प्रयोग था। मैने जेलके कैदियों— चोरों) हत्यारों और वदमार्गोकी ओर देखा और जब मेने उनकी ओर देखा, तब वासुदेव दिखायी पहे, उन मिलन आत्माओं और अपन्यवहृत गरीरोंमे मुझे नारायण मिले ।'

अदालतमं जब मुकद्दमा चला, भगवान्ने फिर भक्तकी रक्षा की। भगवान्ने कहा, 'जब तुम जेल भेजे गये थे, क्या तुम्हारा हृदय हताश नहीं हुआ था ह क्या तुमने मुझे यह कहकर नहीं पुकारा था कि कहाँ है तुम्हारी रक्षा ह अच्छा तो अब मिजस्ट्रेटकी ओर देखो, सरकारी वकीलकी ओर देखो।' और श्रीअरिवन्दको दोनोंमें प्रेमास्पद श्रीकृष्ण ही दिखलायी पढ़े। और जब मगवान् रखवाले हें तो फिर सशय किस बातका। कुछ ऐसी घटनाएँ घटीं कि मुकद्दमेका चल ही बदल गया और श्रीअरिवन्द कारागारसे मुक्त कर हिये गये।

यह कारा-जीवन श्रीअरविन्दक लिये साक्षात् वरदान वन गया । भगवान् वासुदेवके दर्शनः उनका संरक्षण उनके आदेशकी प्राप्तः उनकी शक्ति एव इच्छाका यन्त्र यनना—श्रीअरविन्द अव दूसरे ही व्यक्ति थे । अव उन्हें जगत्के मामने सृष्टिके सत्यकोः भगवान्की वाणीको रखना था । अपने प्रसिद्ध उत्तरपाडा-अभिभाषणमे उन्होंने यही वाणी कही थी । किंतु भगवान्को अभी कई कार्य कराने थे। श्रीअरिवन्द अन्तमे सन् १९१०मे विटिश पुलिसके पीछा करनेसे तग आकर भारत छोड़ पाडिचेरी चले गये। वहाँ उन्होंने अपना सारा जीवन भगवान्की इच्छाकी पूर्तिमे और भगवान्की सेवामे लगा दिया। सन् १९५०के दिसम्बरकी पाँचवी नारीखको उन्होंने अपना भौतिक शरीर त्याग दिया।

श्रीअरिवन्द योगी कह जाते हें और योग शुन्क माना जाता है। कई छोगोंकी वारणा रही कि श्रीअरिवन्दकी साधनामें भक्तिका कोई खान नहीं। परतु जैमा कि श्रीअरिवन्दने स्वय उत्तर दिया, ऐसा सोचना नासमझी है। वर उन्होंने भक्तिको उच्चतम स्थान दिया है। ध्मगवान्के प्रति प्रेम, भक्ति, हृदयका अपण—ये सब आवश्यक है। हमारी जेसी भी स्थिते हो, हम भक्तिके सीधे मार्गपर चलकर भगवान्की ओर अग्रमर हो मकते हैं। क्या हा सुन्दर हो यदि भगवान्के लिये हमारा हृदय भी गोपीका हृदय वन जाय। कितना अर्थपूर्ण है वह शब्द धोपी। श्रीअरिवन्द एक पत्रमें लिखते हैं—

"यदि हम भोपी' शब्दको समुचित अर्थमे हे तो यह कहेंगे कि गोपियाँ साधारण व्यक्ति नहीं हैं । वे एक असाधारण तीव आध्यात्मिक अनुरागकी मूर्ति स्वरूपा हें— उस अनुरागकी, जो उनके प्रेम, व्यक्ति गत मक्ति तथा निःशेप आत्म दानकी चरमताके कारण असाधारण हो गया है। जिस किसीमे यह चीज हो, फिर उसकी (स्त्री हो या पुरुष) अन्य वार्तोमे (विद्या, पाण्डित्य, अमिन्यझना, बाहा श्रीचता आदिमे) कितनी ही दीन अवस्था हो, वह श्रीकृष्णकी खोज कर सकता है और उनके पास पहुँच सकता है—गोपी-प्रतीकका मुझे यही भाव माल्यम होता है। निःसदेह इस प्रतीकके और बहुतसे महत्त्वपूर्ण भाव है, यह भाव तो बहुतोंमेसे एक है।"

तो गोपीकी जैसी ही हो हमारी भक्ति—अहेतुकी, निरुछल, सची, निरिममान, निरहङ्कार, निष्काम । हमारे प्रियतम भगवान् जो कुछ चाहे उसीमे तृप्त, सतुष्ट एव आनन्दित। श्रीराधाकी नाई हो भगवान्के प्रति हमारी भक्ति।

# भक्त स्थामसुन्दर चक्रवर्ती

( केखक--श्रीसुरेशचन्द्र देव )

स्यामसुन्दर बाब्का जन्म प्राचीन परम्पराके पुजारी एक कुलीन ब्राह्मणपरिवारमे हुआ था। वगालके बाहर इनकी ख्याति 'बन्दे मातरम्' नामक देनिक पत्रके सम्पर्कमे आनेके बादसे फेली। किंतु जनताके सामने उनकी कीर्ति-पताका निशेषकर राजनीतिक ही स्तम्भपर फहरी।

भगवत्येमका यह बीज राजनीतिक उथल पुथल्क बीच भी धीरे बीर अङ्कुरित और प्रस्फुटित होता रहा । जिस उत्साहसेवेराजनीतिक आन्दोल्नों मे भाग लेते थे, उमी उत्साहमें होगोंने पीछे उन्हें मुग्ध और मत्त नगर सकीर्तन करते-कराते देगा । स्त्री रोगोंके सुप्रसिद्ध चिकित्सक डाक्टर सुन्दरीमोहन दासके साथ बेण्णव भजनोंको गाते गाते क्यामसुन्दर बाबू अपनी सुध बुध रोगे बैठते थे ।

सन् १९०२ के अन्तिम मासमे स्यामसुन्दर वाब् बर्माके थायरमो नामक नगरमे नजरबद हुए । ऐसा प्रतीत होता है कि वहाँके एकान्तवास कालमे उनकी भगवदुन्मुग्व इत्तिको विकसित होनेका अवसर मिला । भगवदीय जानके लिये 'अरतिर्जनससिद'की आवश्यकता श्रीकृष्णने स्वय बतायी है । वर्माम रहते हुए स्यामसुन्दर बाब्ने एक छोटी सी पुस्तिका लिखी—Through Solitude and Sorrow अर्थात् विजनता एव विपादका प्रसाद । इममे उन्होंने भगवश्यरण समर्पणके पथपर अपने अन्तःकरणकी गतिका अच्छा चित्रण किया है । वे कहते हैं—

'मेरी कामनाओंकी परिधि वर्द्वनशील नहीं थी। वह सदा सुपरिचित इच्छाओंके ही बीच घूमती थी। इनी-गिनी ही वस्तुओंके प्रति मेरा आकर्षण था तथा प्रेम और सहानुस्तिका क्षेत्र भी संकीर्ण ही था। सूर्य, चन्द्र एव नक्षत्रोंको निष्कामभावसे अपना कोप छुटाते देखकर उनके प्रति सुझे ईप्यां होती। कामनामय जीवनका परिणाम पुनर्जन्म होगा, इस सिद्धान्तमे सुझे सत्य दिखायी पडता और प्रतीत होता कि आत्म-विकासके लिये, स्वसवृद्धिके लिये अथवा पूर्णता प्राप्त करनेके लिये अपने आपको छुटा देने, वहा देनेकी आवश्यकता है और इसमे सकीर्णता, विश्राम अथवा विरामका कोई काम नहीं। सुझे लगता था कि अपनी परिपूर्णताके लिये, आत्मनिष्ठ जीवनके लिये बहुत वहले प्रयत्न प्रारम्भ हो जाना चाहिये था । म्बार्थको पट पदपर कुचल डाल्ना चाहिये था ओर सबको छाया प्रदान करने-बाले प्रेमके इक्षको हृदयम उगा लेना चाहिये था । मने मोचा कि सम्पूर्ण आत्मसमर्पणका ढग मुझे पुष्पम सीयना चाहिये, जो अपनीतिनक भी चिन्ता न करके दूसराकी सनत संवा किया करता है । विना ऐसा बने जीवनकी प्रत्येक परिस्थितिम निश्चित एव प्रसन्न रहनेकी आया करना व्यर्थ है ।

'अकल आत्मसमर्पणकी सुखद स्थिति प्राप्त करनेके पूर्व अपनी वृत्तियोको सवाम नियोजित करना एव दीर्घकाल तक चिन्तन तथा अभ्यासके द्वारा स्थूल प्रकृतिको नष्ट करते रहनेकी आवश्यकता है। मेने ज्ञान्त एव आत्मस्थित जीयनकी प्राप्तिके लिये कोई सायना नहीं की, वास्तविक ज्ञानकी उपलैक्थिके लिये कोई चेष्टा नहीं की—यह बात मुझे ज्ञ्लकी तरह चुमती रहती थी, किंतु फिर भी में उस तत्त्वकी खोजमें निरन्तर लगा रहता, जो मनुष्यको विपत्तियोंमें जिक्क प्रदान करता है।

भीने प्रार्थनाका प्रयोग आरम्म किया । प्रतिदिन प्रातःकाल एव सन्ध्या-समयः जितनी मुझसे वन पटतीः उतनी एकाम्रताके नाथ प्रार्थनामे वैठ जाता। इन कमको मेने छ॰ मान-तक जारी रक्खा । में धार्मिक मन्योको पढता और उन स्तुतियों तथा भजनांको उतार लेताः जिनको महापुरुपोंने विपत्तिके समय काममे लिया था।

'इसके अनन्तर मने दूसरी प्रक्रिया अपनायी। जब मरे कमरेमे अन्वकार और मेरे सिवा और कुछ नहीं रह जाता, तब मुँह तथा हाथ पैर बोकर अपनी खाटपर एक कम्बल विछाकर आरामसे बैट जाता। तब जो अनुभव होना आरम्म हुआ, वह यदि अधिक कालतक ठहरने लगता तो फिर और कुछ पानेकी इच्छा ही शेप नहीं रहती। लगभग एक घटेके लिये बिना प्रयासके सब प्रकारके निकुष्ट विचारीं-से छुट्टी पाकर में एक ऐसे राज्यमे पहुँच जाता, जिसकी गान्ति एव स्थिरता किसी प्रकार भद्ग होती ही नहीं। मेरी अन्तक्ष्चेतना, जिसमे केवल स्मृतियों और वासनाओंका ही स्वर भरा रहता, एकदम नीरव बन जाती और एक ऐसी गर्मार द्यान्तिमें हून जाती; नहीं न कोई अनुतान होना; न कामना और न कोई अमान । सम्मन है मेरी यह धामिक एन्तानता उस शाक्षनी एकतानताका प्रतिविश्वमात्र हो, जो उस कोलाइलके अन्तरालमें स्थित है, जिसको जगन संज्ञा दी गयी है। जिनके ऊपर यह एकतानना अमिटन्पमें छायी रहती है, केवल वे ही लोग सङ्करों अयन सङ्करकी आग्रङ्कासे मयमीत हुए विना जीवनके महान् उद्देश्योंकी ओर बढ़ सकते हैं। ऐसी शान्त और अविकल्प अवस्थानें, पता नहीं, जान और शक्तिकी ऐसी कौन-सी धारा उत्तरती होगी, जो जीवको परिप्राविन करके सर्वन और सर्वनिकान- के साथ उसका सम्बन्ध स्थापित कर देती होगी । 'वीरे-घीरे में इस श्रणस्थायी अनुभावको बढ़ानेकी चेशामें स्था। सन्ध्याकी नीरव बेला, जिसके अन्धकारमें ऑखोंकी चयस्ता हिन जानी है और आत्मा मानो उन्मुक्त विचरने स्थाती है, मुझे इसी कार्यमें सहायक प्रतीत हुई।'

कारके वर्णनमें साधनाकी वालविक लगनका दिग्दर्शन है, प्रियतम मगवान्के साय चिर संगोगकी छटाटाहट दिलायी देती है। चक्रवर्ती महोटय उच्च श्रेणीके साधक, मक्त, अत्यन्त उदार, देशसेवी और आजीवन दुखियोंके दु,खका मार अपने कार दोनेवाले संन थे।

## देशवन्धु मक्त चित्तरञ्जन दास

देशवन्तु भक्त श्रीचित्तरस्त टायका जन्म कडकतेंम सं० १९२७ वि० कार्तिक शुद्धा द्वादशीको हुआ। था। इनके निताका नाम भुवनमोहन टास और माताका नाम निस्तारिणी देवी था। श्रीभुवनमोहन टास श्राह्म हो गये थे, इससे उनमें विदेशी आचार-विचार था गये थे परंतु वे थे वहे ही सदाश्व, उटार, क्तंब्यनिष्ठ, आडम्बरहीन तथा स्वजनवस्त्रस्त्र पुरुष। इसी प्रकार नित्तारिणी देवी मी अत्यन्त उटारहृद्या श्री। वे पतिके श्राह्मचर्मका अनुसरण नहीं करती थाँ। घरमें जो हिंदू आत्मीय-स्वजनोंके स्थि अस्य रसोई वनती थी, उसीमें खाती थां। जान-यानमे तथा आचार-विचारमें पति-से मेस्र न जानेगर भी वे अत्यन्त प्रतिभक्ता थां। उन्होंने मरते समय कहा— "जनम-जन्ममें मुझे मगवान् यही पिठ और यही पिचत्त पुत्र दे।"

चित्तरज्ञन वी० ए० परीक्षामं उत्तीर्ण होकर सिविछ सर्विसकी परीक्षा देने विद्यायत गये । परंतु उसमें वे अनुत्तीर्ण हो गये । उन दिनों स्व० दादाभाई नौरोजी विद्यायतमें पार्टियामंटकी सदस्यताने द्यिय खडे हुए थे । उनके समर्थनमें श्रीचित्तरज्ञनने कई स्थानोंपर वडी ओजस्विनी वक्तृताएँ दीयीं । इनजैसे प्रवासी भारतीय छात्रोकी सहानतासे दादामाई पार्टियामंटके सदस्य चुन दिये गये। परंतु कहते हैं कि इसी कारण आई० सी० एस्० की परीक्षामें चित्तरज्ञनको असफ्छ होना पडा । चित्तरज्ञनको इस असफ्टतासे उनके घरवाटोंको—खास करके पिताको वडा दु ज हुआ, क्योंकि वे उस समय श्रूणग्रस थे।

इसके बाद चित्तरखनने बैरिस्टरी पढनेके लिये 'ग्रेस-इन्'

में प्रवेश किया और उसमें उत्तीर्ग होकर वे मारत छोटे एकं उन्होंने १८९३ ई० में कडकत्ता हाईकोर्टमें प्रवेश किया । प्रिस्ट अर्डीपुर वम-वेसमें, जिसमें श्रीअरिवन्द अमियुक्त थें। श्रीचित्तरखनकी प्रतिभाका विशेष प्रकाश हुआ । श्रीअरिवन्द उसमें वेदाग छूट गये । श्रीचित्तरखनकी कीर्ति चारों ओर फेंड गयी । प्रिन्ड राष्ट्रिय नेता श्रीविषिनचन्द्र पाछ तथा कडकत्तेकी प्रकात दैनिक पत्रिका 'सन्धा'के सम्पादक तेजस्वी वृद्ध श्रीव्रस्वान्वव उपाध्याय आदिके सुकदमोंमें भी श्रीचित्तरखनने वड़ी एगति प्राप्त की ।

श्रीचित्तरञ्जनका साहित्यिक और राजनीतिक जीवन अत्यन्तगौरवपूर्ण या। उनकी प्रिनमा, तेजिस्त्रता, मननशीख्ता, विचारशीखता, दृढता, वाग्मिता, त्यागप्रियता आदिका इन दोनों क्षेत्रोंमें गडा ही अद्भुत विकास हुआ या। छाखों रुपयेकी आपगर खात मारकर इन्होंने असहयोग-यज्ञमें सहर्ष आत्माहुनि दे दी थी, यह सभी जानते हैं।

संसारके अनेकों ख्यातनामा पुरुष, जो अन्यान्य क्षेत्रोंमें आदर्श माने गरे हैं आर्थिक क्षेत्रमें दुर्बख्ताके शिकार हो गये हैं। अर्थखोद्धाताने बड़े-बड़े लोगोंको मार्गभ्रष्ट कर दिया। परंतु देशबन्धु चित्तरखन इस क्षेत्रमें भी सर्वत्र विजयी रहे। इन्हें अर्थलोभ तो मानो या ही नहीं। इनकी ईमानदारी और उदारता सर्वथा आदर्श है। इनके निता भ्राणप्रख होकर दिवाल्या (Insolvent) हो गये थे। कान्त्रके अनुसार इस भ्राणका चित्तरखनपरकोई दापित्व नहीं था। परंतु वृद्ध पिताके इस भ्राणमारको इन्होंने अपने कारले जिया और रूपये हाथमें आनेपर वर्षों बाद ल्यामण ६८ हजार रूपये पितृ-भ्राणके

इन्होंने चुकाये । इनकी इस कियाका जस्टिस फ्लेवर, उस समयके आफिशियउ अमाइनी मि॰ ग्रे महोदय, समस्त कानूनजीवी समुदाय तथा समाजपर वडा ही प्रभाव पडा था। इसी प्रकार चित्तरञ्जन वडे दानवीर थे। उनका विशाल हृदय श्रान्त-क्ञान्त पथिकांको आश्रप देनेवाले परोपकारपरायण बृधकी मॉति दूसरोके लिये सदा ही प्रस्तुत रहता था । जिस समय वे स्वय अर्थकप्टमे थे, उम समय मी दीनो-दुखियो और अभावपीडिताके आश्रय ये । उनके पिताने अपने शेप जीवनमे पुरिक्रियोंमे जो मकान बनाया था। चित्तरञ्जनकी उदारतासे वह उनकी अविवाहिता बहिन अमला दासगुप्तके परिचालनमे 'अनायाश्रम'मे परिणत हो गया था। इमके लिये उनको मासिक टो हजार रुपये और ब्यय करने पडते थे। नवद्वीपके नित्यानन्दधाम तथा मातू-मन्दिरमे ये सटा महायता करते रहते । पण्डित कुल्दाप्रसन्न महिरक भागवतरत्नने वतलाया या कि धनित्यानन्द-आश्रमके लिये चित्तरञ्जनने दो लाख रुपये दिये थे। इस वातको उनके घरवाले भी नहीं जानते थे।' संस्थाओं में इन्होंने कितना दान किया, इसका हिसाव वताना सम्भव नहीं है । श्रीचित्तरखनमे एक विशेपता थी । संखाओं में दान करनेवाले लोग आजकड बहुत मिल्ते हे, परतु गुप्त व्यक्तिगत सहायता छोग प्रायः नहीं करते । परतु चित्तरञ्जनको ऐमी सहायतामे वडा रस आता और वे वडी उदारतांके साथ इस रमका आस्वादन किया करते थे। एक बहुत वड़े पुरुपने इनसे एक वार कहा-- 'दास वानू । आप जो असख्य छोगोंको इतना दान करते हैं, क्या वे सभी दानके पात्र है ? आपकी उदारतासे लोग बहुत अनुचित लाम उठाते हैं और आप ठगे जाते हैं।' दास बानूने हॅसकर उत्तर दिया—'ठीक है, कुछ लोग ऐसा लाभ उठाते होंगे; पर मैं कभी ठगा नहीं जाता। मेरी जगह आप होते तो आप अवश्य ठगे जाते, क्योंकि आपकी ऐमी भावना है। मेरा तो एक-एक पैसा भगवान्की सेवामे लगता है। फिर यदि में पात्रोंके चुनावमें लग जाऊँगा, तो उनके दोप गुणामे ही मेरा मन रम जायगा, दानका अवसर ·ही मुझको कैसे मिलेगा ।' इनकी उदारताकी कुछ ही वातें लोग जान पाते थे, क्यांकि इनके ऐसे दान प्रचुर मात्रामे होनेपर भी होते वे गुप्त ही । ऐसी सहस्रो घटनाओमें हो-एक यहाँ देखिये-

एक विधवा गरीव स्त्री अपनी कन्याके विवाहमे सहायता प्राप्त करनेके लिये इनके पास आयी । इन्होंने पूछा--- 'आपको कितने रुपये चाहिये '' विधवाने कहा—'कुछ सात सी रुपयेकी आवश्यकता है, उसमे तीन सी तो मैने घर-घर इमकर इकट्ठे किये है।' चित्तरख़न बीचमे ही बोछ उठे—'अच्छा, वे तीन सी आप अपने पास रिखये, पीछे भी तो खर्च छगेगा, ये सात सी रुपये छे जाइये।'

एक सज्जनको किसी कार्यके लिये दो सौ पचास रूपयेकी आवश्यकता थीं, वे चित्तरञ्जनके पास आये । इन्होंने पूछा—'कितने हो गये ?' उन्होंने कहा—'अमुक प्रसिद्ध वैरिस्टर महोदयने पचास रूपये दिये है ।' उसी क्षण ये बोल उठे—'वाकी दो सौ मैं दूँगां, आपको कही जाना नहीं पडेगा।' जब चेक दिया, तब दो सौ पचास रूपयेका था। उक्त सल्जनने कहा—'दो सौ पचास रूपये क्यो ?' इन्होंने कहा—'ये पचास रूपये जिन नौकर-चाकरोंने काम कियां है, उनके इनामके लिये है।'

डुमरॉव केसमे बहुत बडी रकम इन्हे मिली थी, पर सब-की-सव दानमे दे दी गयी । किसीको रेल-माड़ेके लिये, किसीको कर्ज चुकानेके लिये, किसीको कन्याके विवाहके लिये, किमीको पढाई या परीक्षाके लिये, किसीको चूढे माता-पिताके लिये, किमीको रोगीकी दवा और सेवा-गुश्रूपाके लिये आवश्यकता होती और सभीकी आवश्यकता चित्तरज्ञनको पूर्ण करनी चाहिये।

इनकी सहायताका एक तरीका यह था कि जब ये देखते कि अमुक व्यक्ति अभावमे है पर वह लेगा नहीं, तब उसे किसी काममे वाहर भेज देते और खर्चके लिये सौ-दो-मौ स्पये दे देते, काम होता पद्रह-बीस स्पयेके खर्चका । वह जब हिसाब देकर रुपये लौटाने आता, तब आप सुनी-अनसुनी करके या कामका बहाना बनाकर और कही-कही तो गुस्सा दिखाकर उसे लौटा देते ।

असहयोग-आन्टोलनमे पड जानेके बाद इन्हें अर्थकी सुविधा नहीं रहीं थी वर आगे चलकर इन्हें अर्थकष्ट हों गया था। परत उस समय भी ये जेते तैसे सेवा करनेसे नहीं चूकते थे। मृत्युके कुछ ही दिनों पूर्व इन्होंने अपनी अंगूठी वेचकर एक कन्पाकी विधवा माताको उसके विवाहके ठिये छ सौ रुपये दिये थे। यहाँतक कि मरनेसे पहले अपने रहनेका घर भी एक बसीयतनामा बनाकर दान कर दिया था। गर्त थीं कि भकान-जमीन वेचकर पहले ऋण चुकाया जाय और बची हुई रकमसे—१ मन्दिर-निर्माण—( मूर्तिकी

स्थापना और उनकी दैनिक और सामयिक सेवाकी व्यवस्था), र भारत नारीकी शिक्षा, ३. हिंदू-बालकोको धार्मिक शिक्षा, ४. मातृमन्दिरकी स्थापना और ५. दिए तथा दुखी भारतवासियोकी सहायता अथवा अन्य कोई ऐसा ही कार्य—येकाम किये जायं। श्रीविधानचन्द्र राय, श्रीनिर्मलचन्द्र चन्द्र, श्रीतुलसीचन्द्र गोस्वामी, श्रीसत्यमोहन घोपाल और श्रीनिलनीरज्ञन सरकार इस वसीयतके दस्टी बनाये गये थे।

इस प्रकार ये तन, मन, धन, परिजन, प्रतिष्ठा, घर-द्वार—सभी कुछ भगवान्के अर्पण करके सच्चे फकीर वन गये थे।

देशवन्धु चित्तरञ्जनको पितासे ब्राह्मधर्मकी शिक्षा मिली थी। यौवनकालमे ये ईश्वरमे अविश्वास करने लगे थे। इनके 'मालख' और 'माला' नामक काव्यसे इसका स्पष्ट पता लगता है। परतु धीरे-धीरे इनकी चित्तधाराका प्रवाह बदछता गया । इनके 'अन्तर्यामी' और 'किशोर किशोरी'में गुढ़ मिक्तमावकी परिणित और परिपुष्टि हो गयी । अन्तिम जीवनमे तो ये परम वैष्णव हो गये थे । मगवानके स्वरूप दर्शनके लिये इनका चित्त कितना तरस रहा था, इसका पता इनके निम्नलिखित पदके अनुवादसे मिलता है। यह देशवन्ध्रका अन्तिम पद है—

लो उतार अब ज्ञान-गठिरया, सहन नहीं होता यह भार । सारा ही तन कॉप उडा है, छाया चारों ठिछा अवियार ॥ वहीं सीसपर मोर मुकुट हो, करमें हो मोहन वॉसी । ऐसी मूर्तिके दर्जनको प्राण वहें हे अभिलाषी॥ लिन्त त्रिमद्ग खडे होकर हिरं । करो प्रकाश कुनका द्वार । आओ, आओ, पारम-मणि । मम वृथा वेद-चेदान्त-विचार॥

सन् १९२४ की ता० १६ जून मङ्गलवारको दार्जिलिङ्ग में इस महान् भक्तने परमधामकी यात्रा की ।



#### भक्त भाणसाहेब

( लेखक--श्रीमाणेकलाल शद्भरलाल राणा )

गुजरातमं भाणसाहेय नामके एक प्रसिद्ध भक्त हो गये हं । उनको लोग कबीरदासका अवतार मानते थे । कुछ लोग कहते थे कि भाणसाहेय गुरु दत्तात्रेयके अवतार है । भाण-चरित्र' नामक प्रत्यमें इनके पूर्वजन्मकी कथाका विस्तारपूर्वक वर्णन है । जो कुछ भी हो, पर वे महान् भक्त थे, इममें सन्देह नहीं । उनका जन्म स० १७५४ में माधी पूर्णिमाको कनखीलोड ग्राममे एक लोहाणा ग्रहस्थके घर हुआ था । पिताका नाम कल्याण भगत और माताका अम्बाबाई था । उनके बालचरित्रके विपयमें बहुत-सी अद्भुत वाते सुनी जाती हैं । जीवन-चरित्रमें लिखा है कि बाल्यावस्थामे उनको देखनेके लिये अवधूत आये, सतोंने आकर दर्शनके लिये हठ किया । पाँच वर्षकी अवस्थामें अवस्थाने बेपमें आकर गुरु दत्तात्रेयने इनको उपदेश दिया, भक्त नरसीजीने दर्शन दिये इत्यादि ।

भाणसाहैवका जीवनचरित्र अनेको प्रकारके चमत्कारों से भरा है, इन्होंने गुजरात, सौराष्ट्र और कच्छके गॉवों में भ्रमण करके भगवद्धक्तिका प्रचार किया । इनके शिष्यों में रिवमाहेब परम प्रसिद्ध सत और किव हो गये हैं । इनके पुत्र सत ग्वीमसाहेब कन्छके नामी भक्त थे । भाणसाहेबकी रची

सतवाणीको आज भी गुजरातके भक्तजन बड़े ही प्रेम और आदरसे गाते हैं और अपने जीवनको उज्ज्वल बनाते हैं।

भाणसाहेवके उपदेशसे बहुतोंका उद्वार हुआ । कितने ही चोर-डाक अपने दुष्कर्मका त्याग करके सत-जीवन व्यतीत करने छगे। कहा जाता है कि एक वार यात्रियोंका एक दल तीर्थयात्राके लिये निकला । रास्ता वडा बीहड पडता था और छुटेरोंका बड़ा डर था । इसलिये वे गुरु भाणकी शरणमें आये । भाण भक्तने उनको एक तुल्रसीकी माला दी और कटा--- 'इस मालाको लेकर चले जाओ और यदि कोई छुटेरा सामने आये तो उने माला दिखाकर कह देना कि 'यह गुरु भागकी माला है' । ' यात्रियोने प्रस्थान किया आगे जानेपर छुटेरोने उनको घेरा । वे माला दिखाकर बोले 'यह गुरु भाणकी दी हुई माला है, यही हमारी रखवाली करती है। 'पर निर्दय छुटेराने हॅसी करते हुए उन्हे लूटनेकी चेष्टा की । यात्रियोने घवराकर गुरुको याद किया । गुरु भाणसाहेब घोड़ेपर चढे वहाँ प्रकट हो गये और बोले-- 'तुमलोग डरना नहीं, तुम्हारी रक्षाके लिये मै आ गया । ' सतको देखते ही छुटेरे स्तब्ध हो गये। भाण

साहेवने उनको मम्बोधन करते हुए कहा—'ओ दुष्ट अन्धो । केवल लट, चोरी और कुकर्मका ही धधा जानते हो १ तुमने सतकी मालकी भी मर्यादा नहीं रक्खी । यह वाणी सुनते ही सब-के-सब छुटेरे अन्धे हो गये । अब तो वे घबराये और दीनता प्रकट करते हुए भाणसाहेबसे क्षमा मॉगने लगे । उन्होंने गिडिगडाकर सतके चरण पकडे और फिर कुकर्म न करनेकी प्रतिज्ञा करके गुद्ध जीवन वितानेका बत लिया । सतका हृदय कोमल होता है, उनका ज्ञाप भी कल्याणके लिये ही होता है । भाणसाहेबकी कृपासे उनकी ऑखे ठीक हो गयी और वे घर लीट गये तथा साधुजीवन व्यतीत करने लगे । इस प्रकार अनेको पुरुपोको उन्होंने सन्मार्गमे लगाया । कच्छके रणकी ओर जाते हुए मौजुद्दीन नामक पठानको उपदेश देकर अपनाया । आगे चलकर ये मौजमीयाँ एक मस्त भजना-नन्दी भक्त वन गये। उत्तर राजरातके किरात भक्त अभेमाल, वॉकानेरके अनेको संत—सतकवि रतनदास, वॅधारपाइके कुवरजी, क्यामदास, शङ्करदास, माधवदास, चरणदास, गरीबदास आदि माणसाहेबके सत्सङ्गसे प्रसिद्ध हो गये। प्रसिद्ध रविदासजी भी इन्हीके शिष्य थे। स० १८११ मे चैत शुक्क को माणसाहेबने जीते-जी समाधि ले ली। कमीजडा गॉवमे भागोले तालावपर उनका समाधि-मन्दिर आज भी विद्यमान है।

साचु नाम साहेबनु, जुठ्ठ् निह जराय ।
भाण कहे भजी के तो, त्यार कामज थाय ॥
बोके ते बीजो निह, परमेश्वर पोते ।
अज्ञानी ते ऑषको अळगो जड़ने गोते॥

# महान् भक्त रविसाहेब

( लेखक--श्रीमाणेकलाङ शङ्करलाल राणा )

काठियावाडमे योग, वेदान्त, ममाधि और ध्यान-मम्बन्धी भजनोकी रचना करनेवाले प्रथम श्रेणीके मस्त मत भक्त रविमाहेवका जन्म १७८३ वि०मे गुजरातके शामोद ताल्छुकेमे तण्छा नामक गॉवमे श्रीमाली वैश्यजातिमे हुआ था। इनके पिताका नाम मछाराम और माताका नाम इन्छानाई था । भाणमाहेब नामके एक सिद्ध महात्माके उपदेशमे रविषाहेनके मनमे वैराग्य उत्पन्न हुआ और वे उनके शिष्य वन गरे । तबसे रविसाहेव प्रपञ्चका त्याग करके भजन-साधनमे रत रहने छगे। एक दिन भाणसाहेवने शेडसीमे रविसाहेवको वैठाकर तथा उनको माघनका रहस्य वतलकर घोडेपर चढ वहाँसे कमिजडा-को प्रस्थान कर दिया । वहाँ मेलाभक्तके द्वारा रामदुहाई दिलानेषर १८११ वि॰मे चैत्र गुक्त तृतीयाको आपने जीवित ममाधि छे ली । भाणसाहेवके इस महाप्रयाणका समाचार शेडखीमे रविमाहेचको मित्रा । गुरुके वियोगसे उनका हृदय ट्रक-ट्रक हो गया । गुरु-वियोगकी वेदना उनकी वाणीमे स्थान-स्थानपर व्यक्त होती है।

भाणनाहेवके पुत्रका नाम खीमजी था । पिताकी मृन्युका नमाचार खुनकर उनको ढाहण गोक हुआ । वे रविमान्यके पाम गवे और उनके माथ वार्ताछाप करनेपर उनके चित्तको गान्ति मिछी, हृदयमे वैराग्य उत्पन्न हुआ। अतः वे रविसाहेवके शिष्य वन गये। सतवाणीमे 'खीमसाहेव और रविसाहेवकी गोष्ठी' बहुत विस्तारपूर्वक प्राप्त होती है।

कुछ दिन रविसाहेवका सत्सङ्ग करनेके बाद खीम साहेवने वहाँसे विदा लेकर कच्छके लिये प्रस्थान किया। इस प्रकार भाणसाहेवके तत्त्वज्ञानकी दो शाखाएँ हो गयी। रविसाहेबकी शाखा नाद ( निष्य ) नामसे और खीम साहेवकी शाखा बुन्द ( पुत्र ) नामसे प्रसिद्ध हुई।

रिवसाहेव भी वहाँसे भ्रमणके लिये निकले और रास्तेमे लोगोको उपदेश देते हुए स्र्त पहुँचे । स्र्तमे कुछ दिन सत्सङ्गमे व्यतीत करके बहुतोको उपदेश देकर सन्मार्गपर चलाया । वहाँसे शेडलीमे लीट आये। जहाँ वैठकर उन्होंने विमल सत्वाणीकी रचना की ।

उनके गुरु भाणसाहेव जातिके छोहाणा ये । उनके मरनेके वाद छोहाणोमे भगवद्भक्तिका प्रचार रविसाहेबने किया । सात हजार छोहाणोने रविसाहेबकी शरण छी और उनका उपदेश प्राप्तकर अपना जीवन सफछ किया । इसके वाद रविसाहेब लोककल्याणके छिये भ्रमण करने निकले । वे गॉव-गॉव घूमते, सत्सङ्ग करते, दुलियोंका दुःख दूर करते आगे बढते गये । इस यात्रामे रविसाहेबने अनेकों चमत्कार किये । उनके चमत्कारकी अनेक कथाएँ गुजरातमे प्रसिद्ध है । स्थानाभावके कारण यहाँ नहीं दी जा रही है ।

इसी यात्रामे उन्होंने एक लखारा गाँवमे कुछ दिन प्रवास किया और 'ग्रन्थचिन्तामणि' की रचना की । वहाँसे मार्गमे भक्तिरूपी सुरसरिकी धारा बहाते शेडखीमे लौट आये। यही गुजरातके प्रेमी भक्त कवि प्रीतमदास उनसे मिलने आये । दोनो मक्तोके मिलनका और उनके सत्सङ्गका आनन्द प्राप्तकर वहाँके आस-पासके गाँवोंके निवासी कृतार्थ हो गये । इसके बाद रविसाहेब गिरनारकी यात्राके लिये निकले । वहाँ उनको गुरु दत्तात्रेय और गुरु गोरखनायके दर्शन हुए । वे कुछ दिन गिरनार पर्वतपर रहे और वहाँ उनको कच्छके संत निर्भयराम तथा अन्यान्य सतोके समागमका आनन्द प्राप्त हुआ । वहाँसे वे कच्छकी ओर चले और उस प्रवासमे अनेकों सत्सङ्ग और ज्ञान-गोष्टियाँ हुईं, तथा 'विमल सतवाणी' की रचना हुई । फिर खीमसाहेबसे भी मिछनेका सुअवमर । मिछा । खीमसाहेवने अपने पुत्र गङ्गदासको रवि गुरुके अर्पण कर दिया।

रविसाहेबकी सतवाणी गुजरातसे मारवाडतक पहुँच गयी। वहाँ थराद नामक राज्यके राजकुमार मोरार प्रेम दीवाना होकर रविसाहेबकी गरणमे आये। आगे चळकर वही राजकुमार मोरार सौराष्ट्रके प्रतापी 'सत मोरारसाहेब' के नामसे प्रसिद्ध हुए।

आगे चलकर रिवसाहेव वॉकानेरमे पहुँचे । वहाँ श्रीरतनदासजी मिले, उनके आग्रहसे रिवसाहेवको कुछ दिन ठहरना पडा और वही उन्होंने महाश्रयाण किया । गुरु वियोगमे व्याकु अभिरारमाहेव गुरुजीकी देहको पालकीमें पधराकर अपने स्थान खम्मालिया ले जाने लगे । पालकी जोरसे च उरही थी । अटरसे आवाज आयी—'मोरार । जरा बीरे चलो ।' आखिर मोरारकी प्रार्थनापर रिव साहेवने करवट वदलकर ऑखे खोली। मोरारको उपदेश दिया । खम्मालियाके सतधाममे मानो प्रेमसमुद्र उमह चला । मोरारसाहेवको, गुरुने जो खम्मालियामे अन्तिम समय रहने और वही समाधि लेनेका वचन दिया था इसकी मत्यता प्रमाणित देखकर बडी ही प्रसन्नता हुई । सतका वचन सत्य होना ही चाहिये।

इस प्रकार पुण्य प्रकाशमय जीवन विताकर स० १८६० मे वे अस्त हो गये।

#### भक्त खीमसाहेब

( लेखन--श्रीमाणेकलाल शकरलाल राणा )

प्रातःस्मरणीय सदुरु भाणसाहेबके सुपुत्र खीमसाहेबका समय स० १७९० से १८५७ तक है। खीमसाहेब रिवसाहेबके शिष्य थे। गुरु भाणके आज्ञानुसार रिवसाहेबके खीमको कच्छके सापर गॉवमे जाकर रहनेका आदेश दिया। तदनुसार वे सापरमे रहे। ध्यानमे मस्त रहनेवाले खीमसाहेबके सुदीर्घकाल भगवत्स्मरणमे विताया और वे एक बडे ही प्रभावश्वाली सत हुए। उनके अनेको चमत्कारकी कहानियाँ लोगोमे प्रचलित है। उनको बहुतेरे 'वरुणका अवतार' मानते थे। नाविक लोग इनको 'दरियायी पीर' कहकर बन्दना करते थे। सापर गॉव समुद्रके किनारे था। इसलिये यात्रामे जानेके पहले नाविकलोग खीमसाहेबके चरणोमे उपस्थित होते और उनका आग्नीर्वाद लेकर जाते थे। खीमसाहेबके आग्नीर्वाद सदा ही उनका बेड़ा पार हो जाता। समुद्रमे इबते

समय प्रकट होकर नौकाको बचानेके चमत्कारकी भी अनेकों कथाएँ सुनी जाती है। हैबत नामका एक मुसल्मान खलार्सा नौका लेकर समुद्रमें यात्रा कर रहा था। अचानक नौका हूवनेकी नौबत आयी। खलासीने खीममाहेबको स्मरण किया और उसकी नौका बच गयी। वह तमीसे उनका शिष्य बन गया। हैबतका भी विस्तृत चरित्र है।

खीमसाहेब जैसे मवसागरसे तारनेवाले गुरु थे, वैसे ही दानी भी थे। कच्छके रणमे हरजीवन नामका एक छखपती बनजारा छुट गया। वह रोता कलपता अपने साथियोंने साथ खीमसाहेबके पास गया। खीमसाहेबने उसे आश्वासन देकर रातको अपने यहाँ रक्खा और सबेरा होते ही उसके जगाकर छुटे हुए सवा लाख रूपये देकर विदा किया। खीमसाहेबके धाममे अनिगनत धन है, यह समझकर भेष

पाचर' नामक एक लुटेन सनके वाममे सेथ लगाकर घुसा । प्रव गोज की, पर उने कही कुछ भी नही दिखायी दिया । सतने उनको आश्वामन दिया, अन वह जिवर देखता, उधर धनका देर दिखायी पडता । गुम्की यह लीला देखकर मेधा ही उनके चरणोमे गिर पडा । उन कृर डाक्को सहुरुने भक्त सत वना दिया । अरवका एक खलासी भी खीमसाहेबका कृपापात्र वना । उनके अनेको जिष्य थे । उन्होंने रवि-साहेबके सामने महाप्रयाणकी तैयारी करके स० १८५७ मे समाधि ले ली । कच्छ—सापरमे समुद्रके किनारे उनकी समाधि आज भी विद्यमान है ।

# भक्त मोरारसाहेब

( लेखक--श्रीमाणेकलाल शङ्करलाल राणा )

मोगरमाह्य मोराष्ट्रके वडे ही प्रभावगाली और परम वन्दनीय भक्त कवि हो गये हैं। वे मारवाडके थराद नामक गज्यके राजकुमार थे। रविसाहेबकी सतवाणी और उनके समागमका ऐसा विचित्र प्रभाव पड़ा कि उन्होंने राज्य-वैभवको तुन्छ समझकर उसे त्याग दिया और वे विरक्त जीवनका सद्या आनन्द लेने लगे।

राजपूतानेकी मरुभूमिको छोडकर वे काठियावाडकी ओर भाग आये और वहाँसे बडौदा प्रान्तमे शेडखीके सत-धाममे पहुँचे । रविसाहेवने उनको दूरसे ही आते देखा और मानो वे पूर्वकालके परम परिचित हो, इस प्रकार भोरार ! आओ, आओ, मले आये'--- कहकर स्नेहपूर्वक द्भवासे लगा लिया और दोनाकी ऑखांमे प्रेमाश्रु वह चले । मोरार रविसाहेबके निष्य बने और वही रहने लगे । जर उनकी माता रानी साहराको इसका पता चरा, तब वह पुत्रवियोगमे पगली हुई शेडपी आयी और पुत्रको देखकर रोने लगी । रविमाहेवने मोरारको समझाया कि भाताके चरणामे कोटि तीर्थ निवास करते हैं। ऐसी परम वन्दनीया भगवती माताका त्याग करना उचित नहीं है। रिनमारेनके समझानेपर मोरार माताके साथ हालार चले गये। पर गुरुका वियोग उनके लिये वडा ही दु खद हुआ । मोरारमित्ने भहुर वियोग' प्रन्य रिस्ता, जो बहुत ही हरनद्रावक है। माना और मोगरका नवाद भी पदोमे मिप्ता है।

गुरुके वियोगमे मोरार वीमार हो गये । पुत्रकी वीमारि । माताको नड़ा बकेन होता या ओर वह दवा करानेमे नगी रहीं थी । मोरारमाहन वार वार यही करते ये— भानाजी । गुरे गुरुदेव रिमाहेबके पाम छे जाये विना म जन्छा नहीं होऊँगा ।' माताजीने अन्तमे पुत्रको रिना म जन्छा नहीं होऊँगा ।' माताजीने अन्तमे पुत्रको

मोरार रिवमाहेबके दर्शनके लिये शेडलीमे पहुँचे। वहाँ कुछ दिन रहकर और गुरुका उपदेशामृत पान करके फिर वे हालार लौट आये और गौऍ चराने, सदावत बॉटने तथा अतिथि अभ्यागतकी सेवा करनेमे जीवन विताने लगे। माताके स्वर्गवासके उपरान्त वे फिर शेडखी रविसाहेबके यहाँ चले गये और पूर्णरूपसे साधन-भजनमे लग गये। उसी समय जामनगरके खभाळिया गॉवके एक आकर मोरारको रविसाहेबसे रविसाहेवने स्वीकार कर लिया, परतु प्रार्थना करके उन्होने गुरु रविसाहेवसे यह स्वीकार करवा लिया था कि 'वे अन्तिम कालमे खभालियामे रहेगे और वही समाधिस्थ होंगे ।' स॰ १८४२ मे मोरार भक्त खंमालिया पहुँचे और वहाँ एक मन्दिर वनवाकर भक्तिमाधनामे छग गये । उनका प्रभाव सौराष्ट्रमे दूर दूरतक फैल गया । उनकी रची हुई सत वाणीका गान घर घर होने छगा। दूर दूरसे यात्री उनका दर्शन करनेके छिये आने छगे । मोरारजीके सत्सङ्गसे अनेको पुरुप सुधर गये और भजन साधनमे लग गये । मोरारसाहेबका जीवन दुखियोका दुग्ख निवारण करनेमे छगा । उनके जीवनके अनेकों चमत्कारोकी कथाएँ सौराष्ट्रमे विख्यात है।

जामनगरके राजा रणमछने एक सत मेलेकी आयोजना की।
दूर-दूरसे सत वहाँ पबारे। जामनगरसे मोरारसाहेव १९०४
स० मे राभालिया छौट आये और महाप्रयाणकी तैयारी
करने लगे। यह समाचार सुनकर मौराष्ट्रमे दूर दूरसे प्रेमीजन दौड पडे। जामनगरके राजा साहव भी व्याकुल होकर
वहाँ पहुँचे और तज्वार खींचकर बोले कि 'यदि आपने
समाबि छी तो मै आत्महत्या कर लूँगा। राजाने बळपूर्वक
मोरारसाहेवको रोक लिया। श्रीफळ डालकर खुदी हुई समाधि वद
कर दी गयी और एकत्रित जनसमूह विखर गना। उस

दिनसे मक्त मोरारसाहेब ध्यानस्य होकर बैठ गये और खगातार एक वर्षतक उसी स्थितिमे रहे । स० १९०५ मे चैत्र शुक्का द्वितीयाको प्रात काल उन्होंने बंद की हुई समाधि खुल्वायी और झटपट समाधिस्थ हो गये । इस महाप्रयाणका समाचार सारे सौराप्ट्रमे बात-की-बातमे फैल गया । राजकोटमे अग्रेज-अधिकारी ( गवर्नर जनरलके एजेट ) ने यह समाचार सुना और जामनगरके नरेशके ऊपर मुकद्दमा चलाया । एक वर्षतक मुकद्दमा चला, अन्तमें अदालतने फैसला दिया कि समाधि खोट डाली जाय । लोग यह पैसला सुनकर कॉप उठे । अंग्रेज अधिकारीने जामनगरके नरेशको समाधि खुदवानेका आटेश दिया । परंष्ठ वे इसके लिये तैयार न हुए । इसलिये वह कोधमे भरकर एक सेनाकी दुकडीके साथ खमालिया जा पहुँचा । आवेशमे आकर उसने मोरारसाहेबके धाममे प्रवेश किया ।

पर मन्दिरके चौकमे, जहाँ मोरारसाहेवकी समाधि थी, पहुँचते ही वह अंग्रेज अधिकारी स्तब्ध हो गया। देखता क्या है कि समाधिके ऊपर संत विराजमान है। भारतीय सतके इम प्रकार प्रभावको देखकर उसका गर्व दूर हो गया। उसने टोपी उतारकर सिर झुकाकर वार-वार नमस्कार किया। तदनन्तर मन्दिरमे वाहर निकलकर अपनी सेनाके साथ वह शान्तिचत्तसे राजकोटको छोट गया।

सौराष्ट्रकें प्रेमी भक्त आज भी उस गाँवको भोरार साहेवका खमालिया' कहकर पुकारते हैं। उनके अनेकां शिष्य थे, जिनमें कई संत-जगत्में नक्षत्रके समान प्रकाशित हुए। इनमें चरणदास, दल्राम, सुन्दरदास, जीवामक्त, साई करीमगाह और दास होथीका नाम विशेष उल्लेखनीय है। सत मोरारसाहेबद्वारा रची हुई सत-वाणी आज भी महागुजरातके भक्तजनोंमे प्रेमसे गायी जाती है।

### भक्त गंगसाहेब

( लेखक-श्रीमाणेकलाल शङ्करलाल राणा )

सद्गुर भाणसाहेवके पुत्र खीमसाहेवके छाडिले सपूत नागसाहेव हुए। शेडखीमे रविसाहेवने भविष्यवाणी की थी कि 'खीमके घरमे एक पुत्ररत्न उत्पन्न होगा, वह परम विवेकी और प्रभावशाली सत वनेगा।'

गगमाहेव खीमसाहेवके द्वितीय पुत्र थे। जब उनका जन्म हुआ। तब समाचार पाकर शेडखीसे रविसाहेब आये और शिशुका मुँह देखकर प्रसन्न हो गये। तत्काल गङ्गाराम नाम लेकर पुकारा और उसके कानमे महामन्त्र सुना दिया।

खीमसाहेबके घर आनेवाले साधु सत बालकका मुख निहारकर चिकत हो उठते थे और 'यह बालक होनहार और परम सत होगा'—ऐसा यशोगान करके विदा होते थे । कुछ वर्षोंके बाद रिवसाहेबने आकर गगको मन्त्र-दीक्षा दी । उसी समय गगने कहा—'प्रभु ! मुझको यहाँ रहना अच्छा नहीं छगता । मै तो आपके सग चल्रॅगा ।' बालककी दृढ भावना देखकर सत खीमसाहेब भी सहमत हो गये । इसिल्ये गगको साथ लेकर रिवमाहेब शेडखी लौट गये । गगको बचपनसे ही उन्होंने अमृतबोध देना गुरू किया । उसको अवधूतका वेश दिया और विद्याम्यास भी कराने लगे ।

कुछ वर्पाके वाद रिवमाहेव गगको लेकर तीर्यभ्रमणके लिये निकले। रास्तेमे अनेको माबु-सतोका सत्सङ्ग और जान-चर्चा करनेका अवसर प्राप्त हुआ। लीटते समय वाराही गॉवमे, जहाँ खीमसाहेब रहते थे, वे पहुँचे । गङ्गारामको देखकर खीमसाहेबका प्रेम उमझ आया। रविसाहेबसे गंगको वापस मॉगा । गङ्गाराम रविसाहेबका सग छोडना नहीं चाहते थे। पर उन्होंने समझा-बुझाकर पिताके साथ रहनेके छिये उन्हें राजी किया । रविसाहेबके जानेके बाट गग सरोवरके किनारे निर्जनमें चले जाते और गान्तचित्तसे प्रमुके ध्यानमें बैठ जाते। दिनमर ध्यान-भजनमें ही बीत जाता। शामको खीमसाहेब आते और समझा-बुझाकर घर ले जाते। सहुर रविसाहेबकी छुपासे उनको बालकपनमें ही योगसाधन और सहज समाधिका अनुभव प्राप्त हो गया था।

कुछ वर्णा वाद आप तीर्याटनके छिये निकल गये। यात्रामे अनेको संतोसे समागम हुआ। अनेको मक्तजनोंको आपने रास्ता दिखलाया। सौराष्ट्रमे भ्रमण करते मोरारसाहेबसे मेट हुई और वहाँ दुर्लभ जानगोष्ठी हुई। काठियावाडके रजवाडोंमे घूमते, जानचर्चा करते कच्छकी ओर निकल गये। सापर गाँवमे अपने पिता खीमसाहेबके पास कुछ दिन रहे। फिर रोडखी चले गये। कुछ समय पुन. सापरमे आ गये। गगसाहेब वडे ही प्रमावगाली और ध्यानी मक्त थे। उनके चमत्कारकी बहुत सी कहानियाँ सुननेमे आती हैं। स० १८८३ मे सापरमे उन्होने जीवित ममाधि ले ली। आज मी वह समाधि विद्यमान है।

## महीकांठाके भक्त मेहाजल

( लेखक-श्रीमा किलाल झाउरलाल राणा )

गुजरात प्रान्तकी महीकाठा एजेन्सीके अन्तर्गत घोड़ासर नामक गॉवमे ज्यामदास और सुरुभी नामके गजपूत दम्पिन रहते थे । जेडखींके महात्मा रिवसाइनके बड़े मक्त थे। मेहाजल उसी दम्पितके पुत्र थे।

एक दिन वे दम्पति अपने पुत्रकों छेकर रिवसाहेवके दरवारमें गये । पुत्रके मुखकों दे चकर रिवसाहेब हर्जित हो उठे, परत दूसरे ही छण उनका मुख म्हान हो गना । यह देखकर मुदर्भा यवरा गनी और उनसे इसका रहस्य पूछने छगी—'प्रमु ! तुम हमसे बोई मेद न छिपाओं जो बात हो, उसे स्तष्ट कर दो ।' सुरुमीक इम आग्रहपर मी महात्मा चुरचार वेठे रहे। अचानक आकाशमें वदछी छायीं और अग्रभरमें पानी वरसने छगा । गोटमें बादकरों छिये हुए सहुद इस मेहाज हमें मानो जान कर रहे थे।

वर्णाके दिन न ये, फिर भी अचानक मेहाजर आ गया । यह देवकर सहुचने सुरमीने कहा एस लडकेको अब मेहाजलके नामसे पुकारना ।' वालक्के भविष्यंक वारेमें रिवसहेबने कहा कि 'तुम्हारा यह छडका मेहाजठ मापाके मुगजल्मे नहीं फॅसनेवाला है। हुआ भी ऐसा ही, ग्यारह वर्षकी उम्र होनेके साथ ही एक दिन मेहाजठ अपनी माताके चरणोंमें सिर नवाकर बहुन शीव्यत्ति अरबली पहाइकी ओर माग गया । माना उनके पीछे टीडी, पर बह कुछ ही खगोंने वायुवेगसे ऑडोसे ओझर हो गया।

रविसाहेवके कथनानुसार मेहाजङ मानाजा न रहा । पुत्र-विशेगमें माता निरन्तर व्याङ्घर रहने लगी । इस्र दिनोंके बाद एक पणडी भोमिया आया और उसने खबर दी कि मेराजद अरवदीकी कन्डरामे रहता है । माता-पिता ब्याक्तद लेकर भोमियांके माथ वला जा पहुँचे । माता दीड़नी हुई लड़केंके पान गरी और भेरा बेटा । करकर बड़ामन गिर पड़ी। कुछ देरके बाद जब माता स्वस्थ हुई, तब मेराजरने जगदेने फल मुद लाकर माता-पित को मोनन कराम। मानाने हटपूर्यक कटा—धिटा । अप तुझे छोड़कर हमहोग बड़ॉन नर्ना जायंगे।

कुछ दिन माना-पिनारे साथ रहनेरे बाद मेहाजह एक दिन उनको छोडळर याप्रसिंध आदि हिंसक पशुओंकी भगानक गर्जनान परिपूर्ण पर्वतकी ऊँची बन्दरापर चढ गये । पुत्रको लापना देण्यर माना पिना करपने हुए घर हौट आने । बास्वावस्थाम ही आनन मारकर प्रेमने शहरिका चान लगाने वह बाउनांगी कई वर्षोत्र त्यस्या करता रहा । उसके बाद वे अरवर्शन नीचे उतरे और शेडचीना रामा विदा । दृग्यं ही गविमाद्देवने उन्हें आने हुए देखा और दीडका भेराजद भेराजद करने हुए इटयसे लगा टिया । नदृष्ठेर नेत्रोंने प्रमाश्र दह निकटे । मेहाजब सात दिन गुन्याममे रहे. दुर्दभ मत्मद्ग हुआ । आठवें दिन विदा रोकर वे पुनः अरबदी पर्इस चरे गरे। सहुर ब्याह्ल होकर उनको खोजनेके लिये निकरे। अरवरीके पराडी जगरीके बीच बूमते हुए वहाँ पहुँचे, जहाँ मेराजर पद्मामनमे बेठे ध्यान जमाये थे । गुरुने देवा, मावस्वा ब्रह्मान्त्र फुट गया है और द्योनि निक्छ गर्या है ।

#### भक्त-वाणी

तव क्यामृनं नप्तजीवनं कविभिरीडिन कल्मपाप्हम्। श्रवणमङ्गरं श्रीमदाततं भुवि गृणन्ति ने भृरिदा जनाः॥ —गोरीजन

प्रमो । तुम्हारी छीछा-कथा भी अमृतल्लस्य है । त्रिग्हमे स्ताये हुए छोगोंके छिन तो वह जीवन-मर्वल ही है । वास्तवमें उन्हें वही जिलाये रखनी है । वडे-वड़े ज्ञानी महामाओने उसका गायन किया है, उसकी महिमाका वखान किया है । वह मारे पाप-नापको तो निय्नती ही है, साथ ही परम मङ्गल, परम कन्याणका दान भी करती है । वह परम सुन्दर, परम मधुर और परम त्रिस्तृत भी है । जो तुम्हारी उस छीछा-क्याका गायन करते हैं, वास्तवमें मृलोकमें वे ही सबसे वडे दाना है, सबसे अधिक दान करनेवाले हैं । उन्हींके द्वारा जातमें सबसे अधिक उपकार होना है ।

### कच्छके महान् भक्त दादा मेकण

( लेखक---श्रीवदरुदीन राणपुरी )

दाटा मेकण जातिके राजपूत और गुरु कापडी गणराजांके शिष्य थे । कच्छके छोरपर सिन्ध-गाग पार करके रास्तेतर ध्रग लाहोई नामक गाँवमे उन्होंने अपना सारा जीवन विताया । इनके पिताका नाम हरघोलजी और माता-का नाम पवावा था । उनके पास लालाराम नामका एक गधा और मोतीराम नामका एक कुत्ता था। मेकण साब गधेकी पीठपर पानीकी छोड डालते और दोनो वगलके खनोंमे दो ठडे पानीके भरे मटके डाल लेते और सिरपर एक खाली डवला लेकर गधे और कुत्तेक साय कच्छके रनकी ओर निकड जाते। इम प्रकार ये चार परवालेपशु चारा पहर रनमे फिरते। गस्तेमें प्यामे मुमाफिरोको पानी पिलाते और रास्ता भूले हुओंको वे प्राणी मार्ग वताते थे । जब पानी खतम हो जाता, तब वे दोनों प्रम वापस छौट आते । जगलके चीते-जैमे जगली जानवर भी इन दोनो पश्चओंसे दूर रहते ये । रास्तेके किनारे मेकणका स्थान कच्छ और मिन्धके मुसाफिराके छिये एक खाम मुसाफिरखाना वन गया था। हजारो मुसाफिरों के लिये वं कॉचर भरकर रोटी लाते. उनको खिलाते और ठंडा पानी पिराते थे और वके लोगोंको वहाँ विश्राम मिलना था।

महात्मा मेकणने एक-एक धूनीपर वारह-वारह वर्ष तपश्चर्या की । अन्तमं तपोत्रल्ये वे बड़े भारी भक्त हो गये । ख्याति खूब बढी, प्रशसा सुनकर दूर-दूरने सत महात्मा और मुमुक्षु नत्सङ्ग करनेके लिये आने लगे । उनके जीवनमं चमत्कार भी खूब हुए । प्रगमं मटस्थापना करके वे जनता-को और अपने शिष्योंको सदुपटेश देने लगे ।

महातमा मेकणकी गिष्य मण्डली मंकापयी कापड़ी कहलाती है। माधुममाजमं कापडियोंके दो ५४ ई। आगापुरी मठक माधु अपनेको कापडी कहते हे और मेकणका शिष्यसम्प्रदाय अपनेको मेकापथी कापड़ी कहता है। मेकापथी मठक महत त्यागी होते हे, यहस्थोंको गिष्य बनाते हैं। आगापुरी मठके कापडी माता जगदम्याके पुजारी और गाक्त होते है।

कच्छके गजा एक दिन शिकारके लिये निकले। दादा मेकणकी प्रशसा मुनकर उनके दर्शनको गये। साधु-ने अतिथिको देखकर सत्कार किया, बैठनेके लिये आसन विया । राजांके देहपर चमकीली राजसी पोशांक मेकणके मनपर कुछ अमर न कर सकी । राजांने कहा—'दादाजी ! कुछ माँगो । कही तो राज्यसे रुपये मिजवा दूँ ।' मेकणने जवाब दिया—'राजा ! रुपये रुपये क्या कर रहे हो । वह तो मायांकी वस्तु है । मर जानेपर तो मुँहमें धूल ही पड़ने-वाली है । कुछ चले गये और कुछ चले जायेंगे । किस लिये जुल्म करते हो । मेने तो शहराँ-के शहर मनुष्यके विना स्ने पड़े देखे हैं ।' राजांने कहा—'गुझे कुछ उपदेश दीजिये ।' मक्तने जवाब दिया—'राजा ! जानरूपी मोती जैमे तैमेको नहीं मिल मकता । सचा श्राहक मिलनेपर ही हृद्ध्यरूपी हाट खुलनी चाहिये ।' राजांने कहा—'तब मेरी कुछ विनती हीस्वीकार कीजिये।' मक्तने कहा—'राजा ! तुमसे एक ही चीज माँगनी है कि यहाँ मेरी कुटियांके आस-पास शिकार न खेलो । आजमे ही यहाँ आस पास शिकार खेलने-की मनाही है ।'

संत मेकण महान् त्यागी थे। उन्होंने कभी किसी वस्तुका मञ्जय नहीं किया। जो मिला, उसमे लोगोंकी सेवा की। स॰ १७८६ के आक्षितन वदी चतुर्दशीको प्रगमे उन्होंने जीते-जी समाबि लेली। उनकी समाधिपर आज भी मेला लगता है और हजारों हिंदू-मुसल्मान जाकर भजन-कीर्तन करते हैं। •

उनकी वाणी अवतक कच्छ काठियावाड़मे घर-घर गायी जाती है । उनकी वाणीका कुछ नमृना यहाँ दिया जाता है—

जिमने रामको नहीं भजा, उसकी वैलका जन्म मिलता है और वह दोत जोत-जोतकर जब मरता है, तब उसकी ऑखे कीए नोचते हैं।  $\times \times \times$  में इमगानमें गया, वहाँ कोरा घडा चिताके ऊपर पड़ा था। अरे मनुष्यों। एक दिन अपना भी ऐसा ही आनेवाला है।  $\times \times \times$  ये वहीं बॅगले है, वहीं जगह है, दीवालोंके रग-विरगे चित्र भी कायम है। मेकण कहता है—छोगों। वे दीवाल रॅगनेवाले चले गये।

### मेघ स्वामी

( त्या-श्रोवदरहोन राणपुरी )

काठियावाडमे वढवाणके पान दुधइमे ये महान् पुरुप हो गये है। जातिके ये रैवारी थे। इनके गाँवसे दो तीन मील दूर त्रिनेत्रेश्वर महादेवका मन्दिर था। ये वहाँ नित्य नहाने और पूजा करने जाया करते थे। एक दिन मेध स्वामी मन्दिरमे पूजा करनेके लिये गये। इधर चोर उनके धरपर आये और कम्बल-वस्तादि जो कुछ थाः लेकर चलते बने। उधर मेध स्वामी शामको पूजा करके छौटे। इस बीच चोर वहीं भटक रहे थे। बात यह थी कि चोराकी बुद्धि हत हो गयी थीं। उनको कही रास्ता ही नहीं मिना। जब मेघ म्वामीको आत देखा, तब वेजाकर उनके पेरों पड़ गये और सारी हालत सुनाकर उनके कम्बल वगैरह वापम कर दिये तथा माफी मॉगी । मेघ स्वामी बडे ही दयाल थे । उन्होंने विचारा कि चोर दिनभरके भूषे हे, इमलिये उनको साथ लेकर डेरेपर गये और उनको मलीमॉति मोजन कराया। जाते समय चोरांने जीवनभर चोरी न करनेकी प्रतिका की।

मेघ खामी बड़े ही निरिममानी और सरत हृदयके भक्त थे। अपने स्थानपर बहुत-नी गाये रखते थे। उन्हें खय चराने ले जाते और खय ही उनका गोवर आदि उठाया करते थे। म० १८०० में उनका देहान्त हुआ।

### भक्त कवि अखा

( लेखक--श्रीमीनारामजी सएगल )

ससारके महापुरुपोकी जीवनीको यदि ध्यानसे देखा जाय तो माल्म होता है कि कुछ छोटी सी घटनाओंने उनके जीवनमे महान् परिवर्तन किये। अग्निमे पढ़े सुवर्णकी तरह उन्होंने अन्तर्निहित देवी गक्तिका अनुभव किया और विश्वमे समय समयपर अनेक क्रान्तियाँ हुई। सूर, जुल्सी और काल्दिसकी जीवनियोंको देखे तो श्रुतिपरम्पराओंके अनुसार इन्होंने अपनी प्रियतमाओंसे प्रेरणा प्राप्त की। इन्होंने ससारको वह साहित्य प्रदान किया है, जो काल्पतीत कहा जा सकता है। भक्त अखा भी इसी सुवर्णश्रह्म लाकी एक लडी हे, जिन्होंने छोटी-सी सासारिक घटनासे प्रेरणा प्राप्तकर इस ससारका मोह त्याग दिया।

इनका जन्म सवत् १६४९के लगभग हुआ था। इनके पिताका नाम रहियो था। माताका बचपनमे ही देहान्त हो गया था। इनका विवाह बचपनमे कर दिया गया था। ये पद्रह वर्षकी उम्रमे ही जेतलपुरमे अहमदाबादमे आकर रहने लगे थे। कहते है कि ये अहमदाबादमे देसाईकी पोल्मे रहते थे। इनका पूरा नाम अरोराय था। आज भी सर चिनुभाईके डेरेके पास कुऍवाले टॉचिमे एक मकानपर 'अखानो ओरडो' (घर) ऐसा लिखा है। गुजरातमे यह तो स्वत सिद्ध बात मानी जाती है कि अखा अहमदाबादके शहरमे रहते थे। गुजरातमे प्रचलित परम्पराके अनुसार अखा सुनारका काम किया करते थे। समाजमे उनपर लोगांको अटल विश्वास था। एक बार एक छीने उनके पास तीन सी कपयेकी घरोहर रक्खी। कुछ समय बाद उमी म्हीने भक्तराज अरासे कहा कि 'मुझे तुम इतने कपयोकी कण्ठमाला बना दो। अखा उससे बहनकी तरह स्नेह करते थे। इसलिये उन्होंने एक मी रूपयेका मुवर्ण अपनी ओरमे मिलाकर एक मुन्दर माला उसको बनाकर दी। परतु उस लीको यह एझा कि अरा मृत्तिका मुनार है, इमलिये उसने इम मालामे कुछ गडबड़ अवस्य की होगी। वह परीक्षाके लिये उसे दूसरे मुनारके पास ले गयी। उसने उसमेसे एक सोनेकी लडी काट ली और उसकी कीमत कम बतायी। वह स्त्री अखाके पास आकर उन्हें कोसने लगी। सरलहृदय अखाका चित्त रिक्त हो गया। मोहने वैराग्यका रूप बारण किया। उमने कहा—पसतार साचानो न थी। इन्होंने वैराग्यकी अनुभृति नगरमे रहते हुए प्राप्त की, जगलमे तपस्या करते हुए नहीं।

विरक्त होकर इन्होंने सुनारके सब हियवार कुएँमें फेक दिये और साधु संतोंकी रोजिम ये घरसे निकल पढ़े, जिस जिस रास्तेसे वे निकले, उन्हें ठगवाजी ही दिरायी दी। एक बार वे अपना नाम और वेश बदलकर एक मन्दिरमें गये। वहाँ उन्हें धक्के मारकर बाहर निकाल दिया गया। गुसाईजीको इन्होंने कहा कि आप पैसेवालोंके ही साथी हैं; निर्धनका कौन मायी है। इम विषयपर इनकी एक साखी प्रसिद्ध है—

गुरु की ना में गोकुरुनाथ घरटा वळदने घारों नाय।
यन हर, घोको नव हर, पत्रो गुरु कल्याण शु करे।।
सत कवियोकी तरह इन्होंने गुजराती साहित्यको
अपूर्व देन दी है। हिंदी-साहित्यके आदिकालकी तरह
गुजरातमे भी सतकवियोंने भक्तिघाराका प्रवाह चलाया।
इन्होंने अपनी सस्कृतिका प्रचार कविता वाड्मयद्वारा
किया। नरसी, मीरा, प्रेमानन्द, गामल तथा दयाराम
आदि सतकवि सुप्रसिद्ध है। इनमें अखाका अपना स्थान

है । इनकी कृतियों में भीता' सुप्रसिद्ध है । अनुमविबन्दु इनकी दूसरी सम्मानित रचना है । इसके अतिरिक्त भी गुरु-माहात्म्य, गुरु गोविन्द एकता, मायानु स्वरूप, भिक्त जान-वैराग्यनु माहात्म्य, सर्वात्मभाव, प्रेमलक्षणा, जीवन्मुक्तद्द्या, ब्रह्मवस्तुनिरूपण, ब्रह्म-ई-सर-जीवनी एकता, वितण्डावादों नु वर्णन, पड्दर्शनचिकित्मा और सत्सग-महत्ता आदि न्यारह प्रन्य हैं, जो भिक्त, जान और वैराग्यसे मन हुए हे ।

सवत् १७३०के आम पास इनका देहान्त हुआ था। ऐसा माना जाता है।



### भक्त कवि श्रीदयारामभाई

( हेप्तम--जोशी श्रीजीवनलाल छगनलालजी )

प्रसिद्ध भक्तरत गुजरातके महाकवि श्रीदयारामभाईका जन्म स० १८३३के भाद्रपद गुक्छा द्वादशी (वामनद्वादशी) को डमोईमे हुआ था। उनके पिताका नाम प्रभुराम भड़ और माताका नाम महालक्ष्मी अथवा राजकोर था। माता-पिताके गोलोकवासी हो जानेके करण दयारामभाई निनहालमे रहते थे।

दयारामभाईके भावुक हृदयको जाग्रत् करनेवाले थे— भगवन्नक्त श्रीइच्छाराम मह । भहजीके समागमसे दयाराम-भाईका आम्यन्तरिक जीवन आश्चर्यजनक रीतिमे पल्ट गया । भहजीका उपदेश प्राप्तकर दयारामभाईने अपना जीवन श्रीकृष्णके गुणगानमे ही लगा दिया और गोस्वामी श्रीवछमळालजी महाराजसे दीक्षा ग्रहण की । विवाहके लिये कहनेपर इन्होंने विल्कुल इन्कार कर दिया और कहा कि भिरा विवाह तो श्रीकृष्णचन्द्रके साथ हो चुका, अब मुझे किसी और विवाहकी आवश्यकता नहीं है ।'

एक बरथो गोपीजनवळुम, नहि स्वामी बीजो । नहि स्वामी बीजो रे मारे, नहि स्वामी बीजो ॥

रसीले दयारामभाई युगलसरकारके दर्शनार्थ वृन्दावन पहुँचे । तीन दिन अनद्यन करके रहे । चौथे दिन श्रीजी- सिंदत भगवान् श्रीकृष्णने दर्शन देकर इन्हे कृतार्थ किया और अपनी प्रेमलक्षणा भक्ति दी । अपने इन अद्भुत अनुभवोंका वर्णन दयारामभाईने 'अद्भुतमञ्जरी' नामक ग्रन्थमे किया है । इस मञ्जरीमे भगवान्की विविध लीलाओंके दर्शन होते हैं। जिन्हे पढते पढते हृदय द्रवित हो जाता है ।

दयारामभाईने ग्यारह भाषाओमे साहित्यिक रचना की। परतु उनकी ममस्त रचनाऍ राधेश्यामके गुणानुवादसे ही भरी है।

दयारामभाईकी गरिवयोने गुजरातके घर घरमे अपना स्थान कर रक्खा है। जवतक गुजरात और गुजराती भाषा तथा गुजराती साहित्यमे गरवी साहित्यको स्थान रहेगा। तवतक दयारामभाईका नाम अमर रहेगा।

सवत् १९०१ माघ वदी पञ्चमीके दिन इस रिसक भक्त-विरोमणिने डमोईमे ही नश्वर व्यरीरको छोड्कर गोलोकके छिये प्रयाण किया । भगवत्प्राप्तिके समय इनके विष्योंने इनके आजानुसार—

'मारा क्त समे अल्देला मुजने मृक्जो मा।'
'दरजन दो नी र दासने मारा गुणनिषि गिरधरलाल ॥'
--आदि प्रेमभरे पद गा रहे थे।

### भक्त कवि केशव

( लेपक-शीवदरुदीन राणपुरी )

भक्त कवि केटावका जन्म मोरवीमे हुआ था। पिताका नाम हरिराम और माताका नाम झवेरवाई था। वे जीवनमे सदा ही परमार्थ चिन्तन, हरिमजन और प्रमुका नाम-गुण-गान करनेमे ल्गे रहे। उनके काव्यमे इसका पूरा पता मिलता है । उन्होंने 'केगव कृति नामसे नीतिः जानः वैराग्य और भक्तिरससे भरपूर एक प्रन्थ हिस्सा है । उनका सारा जीवन वम्बईकी 'वेदधर्म सभा' की सेवामे अर्पित था और वहाँसे अवकाश लेकर आर्यधर्मप्रकाश' मासिक पत्रमे सनातन धर्मकी उन्नति और आर्य संस्कृतिकी रक्षाके लिये सटा अच्छे-अच्छे हेख हिसा करते ये और उमका प्रभाव जनताके ऊपर वहुत अच्छा पडता या । उनका अन्त.करण भक्तिने भरपूर था। भगवा वस्त पहने विना ही उनका हृदय आन्तरिक वेराग्यसे रॅगा हुआ था । वे सदा ही प्रसुमिक्तिमे मस्त रहते थे । समारकी प्रत्येक वस्तुसे वासना-का त्यागकर कविका हृदय भगवान्के श्रीचरणोंमे विश्राम प्राप्त करता था। ईश्वर ही उनके सर्वस्व थे। यह बात उनकी प्रत्येक कवितासे झलकती है।

देहान्तके दो-एक दिन पहले उन्होने अपने समस्त आत्मीयजनोंको पास बुलाया और यह खरचित भजन सुनाया—(हिन्दी-अनुवाद)

हम तो आज तुम्हारे भाई ! दो दिनके मेहमान । सफ्ल करो यह सहज समागम, सुखका यही निदान ॥ आय त्योंही चले जायँग, हम सब एक समान ।
फिर कोर्ड दिन नहीं मिलेंगे करनेको मन्मान ॥
निमै सदा सम्बन्ध प्रस्पर, रहे धर्मम ध्यान ।
सहुण धारण करो-कराओ, दूर करो अमिमान ॥
लेंग नहीं मेरे अन्तरमे मान और अपमान ।
हो यदि कुछ कड्याम हमारी, तो प्रिय । करो मान ॥
केंगव हरिने अति फरुणा की, भमो न मूनो मान ।
रहता तद्दवज्ञान उसीको, हो न जरा अज्ञान॥

यह भजन सुनाकर कविने सक्को विदा किया और दो-ही तीन दिनोंके अंदर उनके प्राणपखेर उड़कर प्रसुके चरणोंमें जा बैठे।

काठियानाइमे केशव कविका यह भजन घर घर गाया जाता है। यह भजन महात्मा गाँधीजीको बहुत प्रिय था।

मारी तमोग हरि सभाळजो रे। नाड हाथे. मुजने जाणीने पोतानो पाळजो र ॥ प्रमु-पर् पथ्यापय्य नथी समजातु, दुःख सदैव रहे उभरात । मने नाथ निहाळजो मृत्रुः য় अनादि आप वैद हो साचा, कोई उपाय विषे नहि काचा। टॉचा, रह्या छ वेळा विश्वेधर शु हजी विसारो, बाजी हाथ छता कॉ हारी। मुझारो महा मारो नटबर ! टाळजो 'केशव' हरि मार्से यांत्रे, घाण वळची शु गढ घेराशे । लाज तमारी जाशे. मृथर । भाळजो

### राममक्त श्रीगोपीनाथाचार्य

( लेखर-शीकन्दैयालार माईशकर दवे )

गुजरातमे बहुतेरे भगवद्भक्त हो गये हैं । उनमे
श्रीगोनीनाथाचार्यका नाम बहुत ही प्रिष्ठ है । उनकी
माताका नाम चनादेवी और पिनाना नाम लक्ष्मीधर था।
उन्होंने भगवान् श्रीरामचन्द्रजीनी अनन्यभावसे उपासना
करके, मच्चे भावसे प्रभुक्ती सेवा करके उनका साक्षात्कार
प्राप्त किया था। उनका चिर्त्र, नीति, व्यवहार और
श्रीरामके प्रति अनन्य भक्ति अपूर्व थी। उनके जीवनमे
भाकर्षण था, उन्होंने एक सच्चे योगीके समान जीवन विताया
भौर कीर्ति प्राप्त की थी। उनके उपदेशामृतसे सेकडो
भादमी उनके भक्त हो गये। आज भी उनका सम्प्रदाय
अविरत गितिसे गुजरातभरमे चलता जा रहा है।

श्रीगोपीनाथाचार्यने नास्त्रोंका वहुत अच्छा अभ्यास किया था। उन्होंने ज्योतिर्मठके श्रीरामानन्द खामीसे उपदेश ग्रहण किया था—उनकी राममक्ति रामानन्द म्वामीका अनुसरण करती थी। पूजा, चर्या, उत्सवादि भी सब वे तदनुकूछ ही करते थे। सिद्धपुरमें सरम्वती नदीके किनारे, विन्दुसरोवरके नजदीक कदछीवनके नाममे उनका आश्रम आज भी विख्यात है। उनके उपदेशामृतमे ये दस सिद्धान्त प्राप्त होते है—

१ इस सृष्टिके कर्ताः हर्ता और धर्ता प्रमु है। उनकी प्राप्ति ही जीवनका सच्चा ध्येय है।

- २ सिद्धाः सत्सङ्ग और सदाचार—आदि सद्गुण ईश्वरकी प्राप्तिके परम साधन है ।
- ३ जीवनके परम ध्येय मुक्तिके लिये श्रीरामकी उपासना ही सर्वोत्कृष्ट साधन है।
  - ४ निष्काम भक्ति ही सची राम-उपासना है।
- ५ मातृ-भक्ति, पितृ-भक्ति और गुरुभक्ति रामोपासनामें बहुत ही आवश्यक है।
- ६. वर्ण व्यवस्था और आश्रम धर्मोंके द्वारा ही जीवनको स्वच्छ बनाया जा सकता है।

- ७. चतुर्विध पुरुषार्थकी प्राप्तिके लिये प्रभुमिकको
   ही मुख्य ध्येय बनाना चाहिये ।
- ८. दसों इन्द्रियाँ, मन और आत्मा आदिकी पवित्रता ही मत्य धर्मका सच्चा लक्षण है।
- ९' मदुपदेश और सच्छास्रोका चिन्तन मनुष्यको उच भूमिकामे ले जानेका श्रेष्ठ सोपान है।
- १०. मानवजीवनमे सस्कार ही जीवनको श्रेष्ठ बनाते हैं। उनका सम्प्रदाय गुजरातमे इन सिद्धान्तोंको प्रचार करता है।

#### 

### भक्त कानस्वामी

( लेखक-गोसाई पीताम्बरपुरी, प्रेमपुरी )

कानस्वामीका जन्म उन्नीसवी सदीमे काठियावाड तालुकाके वोडका प्राममे हुआ था। उनके पिता दसनामी गोसाई ग्रहस्थ थे। उनके वचपनमे ही उनके पिताने परलोककी यात्रा की। पालन पोपण और शिक्षाका भार माताके कन्धापर आ पडा। उन्होंने कानस्वामीका विवाह पासके ही ग्राममे कर दिया। कानस्वामीका मन ग्रहस्थीमे नहीं लगता था। सहसा वेराग्यका उदय होनेपर वे गिरनार चले गये। साधु-सतोंके दर्शनका उनके द्धदयपर वडा प्रमाव पडा, उनका जीवन वदल गया। लकडमारती नामक एक महात्माने उनपर कृपाकी, अपना शिष्य वना लिया। पर जब उनको यह पता चा कि कानस्वामी विवाहित है, तब उन्होंने घर जाकर ग्रहस्थी चलानेका आदेश दिया।

वे गुरुकी आजासे घर चले आये, उनकी माताका उस समय देहान्त हो चुका था। अब उनका अधिकाश समय ईश्वर-भजन और पूजन तथा चिन्तन-स्मरणमे ही बीतने लगा। अब उनकी पत्नीको आशङ्का हुई कि वे कही घर छोडकर चले न जावें । एक बार वे घरसे नाता तोडकर जानेवाले ही थे कि साध्वी पत्नीने उन्हींके साथ रहकर ईश्वर-भजन करनेकी इच्छा प्रकट की कानस्वामीने इसको स्वीकार कर लिया ।

अपने ग्रामसे थोडी दूरपर ही उन्होंने एकान्त स्थानमे अपना निवासस्थान स्थिर किया । वे सपत्नीक कुटीमें प्रसन्नतापूर्वक रहकर जीवन विताने छगे । आसपासके छोगोंमे ही नहीं, समस्त काठियावाड़-क्षेत्रमें उनकी ख्याति फैळ गयी । वह भूमि-भाग उनके तपस्यापूर्ण जीवनसे धन्य और पवित्र हो गया, चारों ओर भगवद्भक्तिकी खेती छहरा उठी । निकटके एक धनी व्यक्ति बाळजी माई कानस्वामीमें बड़ी श्रद्धा-भक्ति रखते थे । वे यथाशक्ति उनकी सेवामे छगे रहते थे । कानस्वामीने ईश्वर-मक्तिको ही जीवनकी अक्षय सम्पत्ति स्वीकार किया । उनका जीवन अत्यन्त मरळ और पवित्र था ।

### भक्त-वाणी

भजन्त्यथ त्वामत एव साधवो व्युदस्तमायागुणविभ्रमोदयम् । भवत्पदानुस्मरणाद्दते सतां निमित्तमन्यद्भगवन्न विद्महे ॥

(४1२0139)

निष्काम महात्मा ज्ञान हो जानेके बाद भी आपका भजन करते है । आपमे मायाके कार्य अहंकारादिका सर्वथा अभाव है । भगवन् ! मुझे तो आपके चरण-कमलोका निरन्तर चिन्तन करनेके सिवा सत्पुरुषोंका कोई और प्रयोजन ही नहीं जान पड़ता । मै भी आपका ही भजन करना चाहता हूँ ।

-----

### महात्मा सरयूदासजी महाराज

(लेखक---प॰ श्रीअन्वापसाद नर्मदाशद्भरजी शुद्ध, एम्० ए०, साहित्यरत )

महातमा सरयुदाम ईन्यरके परम भक्त थे, भगवान्की कथा कहनेमे उनको वडा आनन्द मिल्ता था। उनका जन्म स० १९०४ वि०मे गुजरातके पारडी गाँवमे हुआ था। उनका जन्म नाम भोगीन्ग्रह था। वचपनमे उन्हे अउने पडोसी वजा भगतका सत्मद्ग मिला। इसका परिणाम यह हुआ कि उनके भिक्तमूलक सरकार उत्तरोत्तर विकसित होने लगे। उनकी शिक्षा दीक्षा बहुत थोडी थी, अन्तरमे भगवान्की भिक्त तो जन्म-जन्ममे ही परिच्याप्त थी। यद्यपि उनके माता-पिता तथा परिचारके अन्य लोग जीवित थे, फिर भी वे अपने मामाके ही घरपर रहकर उनके ब्यापारका कार्य सनात्ते थे। कुछ दिनोके बाद उनका विवाह हो गया। पर उनकी पत्री अधिक दिनोतक जीवित नहीं रह सकी।

एक दिन उनके गॉवंम कुछ माधु आये और एक मधन वरगदके पेडके नीचे मत्सङ्ग आरम्भ हो गया, भोगीलालजीका साधुआंसे सम्पर्भ वढा, ईश्वरप्रेरणासे उन्होंने उनमेंने एक माधुने दीक्षा ले ली । सतने उनका नाम सरयू- दास रक्ला । तदनन्तर अनेक तीर्थस्थानोका भ्रमण करके मरसूदास अहमदाबादके भेमदरवाजेके मन्दिरमे रहने ल्यो । इस पिवेच स्थानपर उन्होंने भगवत्कथा आरम्भ की । नित्यप्रति मक्तोकी भीड वटने लगी । लोगोको भिक्तपरक उपदेश देना, परोपकार करना तथा दीन दुलि नोकी मेना करना उनके जीवनका आदर्श हो गया।

वे वडे विनम्र और क्षमार्गाल महातमा थे। एक वाग वे रेज्याडीके तीसरे दर्जेमे वैठकर डाकोरकी यात्रा कर रहे थे, एक पठानने उनको छेडनेके लिये उन्हीकी ओर पर फेजाना आरम्भ किया। सरय्दामने गीम्नतासे उसके पैर पकडकर सरल्ता और निष्काटतासे कहा कि पीडा हो रही हो तो दया दूँ। पटानने उनमे अपने अपराधके लिये क्षमा माँगी। "मर्यूदामजी महाराज बहे त्यागी थे, उन्होंने तृण्णा और लोमको कभी अपने पास नहीं फटकने दिया। वे सदा रूखा-सूखा सादा भोजन करते थे। एक सक्षन डब्वेमे रज्वकर उनका भोजन लाया करते थे। एक दिन महाराजजीने डब्बा खोलकर देखा तो रोटीमे घी अधिक लगा हुआ था, उन्होंने डब्वेको यदकर अन्पूर्णाको प्रणाम किया और उपवाम किया। एक बार वे एक प्रसिद्ध सेठसे मिलने गये। पहले उनने कोई माधारण व्यक्ति समझकर उनसे मिलना अस्वीकार कर दिया, पर वादमें वॅगलेने वाहर निकलनेपर उनको देखते ही चरणापर गिरकर क्षमा माँगी और उनकी त्यागनिष्ठा देखकर वह चिकत हो गया। महाराजने कुछ विद्यार्थियो और ब्राह्मणोंको भोजन देते रहनेके लिये उसको आदेश दिया।

वे बडे निष्ठावान् भक्त थे । सदा ई-बर चिन्तनमे मस्त रहते थे । एक दिन वे मरिता स्नान करके लैटते समय एक रोगीकी सेवामे लग गये, उनको वहाँ अधिक समय लग गया । इधर मन्दिरमे कथा सुननेवालोकी भीड बढने लगी । महाराज अपने ममयके बड़े पके थे, मगवान्ने भक्तका यश बढाया । कहते हे कि वे स्वय प्रकट होकर कथा कहने लगे । कथा समाप्त होनेपर लोग अपने-अपने घर जाने लगे । महाराज जल्दी-जल्दी कथामण्डपकी ओर जा रहे थे, महाराजने कुछ श्रोताओसे अपनी अनुपस्थितिके लिये धमा मॉगी । उन्हें यह जानकर आधर्य हुआ कि वे तो मेरी ही कथा सुनकर लौट रहे हैं । उन्होंने मन-ही-मन भगवान्का स्मरण किया, प्रेमसे गहद हो गये ।

सवत् १९६८ वि ०मे उन्होने साकेतलोककी प्राप्ति की । वे भगवान् रामके अनन्य भक्त थे ।

#### <del>ॐॐ्ट्रेख्ड</del>⊶ भक्त-वाणी

यो नरो जन्मवर्यन्तं स्वोदरस्य प्रपूरकः। न करोति हरेः पूजा स नरो गोनुषः स्मृतः॥—रत्नप्रीव जो मनुष्य जीवनभर केवल उदर-पोपगने हो लगा रहता है, भगवान्की पूजा नहीं करता, उसको तो मनुष्यरूपमें वेल ही समझना चाहिये।

### भक्त दासी जीवण

काठियावाड़में बहुत ही प्रेमी भक्त हो गये हे और प्रमु-प्रेमकी मस्तीमें उन्होंने भजन बनाये हैं। पर उनमें सबसे प्रथम स्थान दासी जीवणका है। इनकी वाणी जगलकी झोंपड़ी झोंपड़ीमें गायी जाती है—'दासी जीवण' नामसे ये-स्त्री भक्त मालूम होते हें। पर वस्तुतः ऐसी बात नहीं है। इनका नाम संत जीवनदास था। ये गोण्डल शहरके पास घांघाबदर गांवके चमार थे।

एक दिन भजन-मण्डलीमे गुरुने उनसे पूछा कि 'तुम पुरुप होकर दासी जीवण कहलाते हो। इसका क्या रहस्य है !' मुनते हे कि इसके बाद भजनकी खूब धुन लगी और सब एकतार हो गये। तब सत जीवण सोल्ह वर्णकी गोपीके रूपमे सबको दिखायी दिये। गुरुने गावाशी दी। तदनन्तर वे फिर अपने रूपमे आ गये। एक वार साधु मेवाके छिये उन्हाने हदने वाहर खर्च कर हाला, इसिल्ये चमड़ेके इजारेकी रकम वे दरवारको चुका नहीं मके। सबेरे जे रुमे जानेकी तेयारी हो गयी। उस दिन रातको नरमी मेहताजीके ममान उन्होंने भगवान्से प्रार्थना की, गाया—'मेरी टूटी गाडी और द्ववती नावको तारने-वाले तुम एक ही हो। मैने तो तुम्हारा आश्रय लिया है और लाज तुम्हारी जानेवाली है।' सुनते हे कि व्यापारीके रूपमे मगवान् दरवारमे जाकर जिनना देना था, उतना स्वय भर आये।

टामी जीवण महान् सिद्ध भक्त थे । बड़े उपकारी और चमत्कारिक ढगमे उन्होंने जीवन विताया । स॰ १८८७ में आपका देहान्त हुआ ।

### भक्त लालाजी

(लेखम--प० श्रीमङ्गलजी उद्ववनी जाम्मा)

मक्त लाजाजी मगवान्के अनन्य मक्त ये। उनका जन्म सौराष्ट्र प्रान्तके सिंवावदर ग्राममे स० १८५६ वि० चैत्र शुक्क नवमीको एक समृद्ध वेश्यकुलमे हुआ था। उनके पिताका नाम ब ज्वन्तसाह और माताका वीरूबाई था। ऐमा कहा जाता है कि वे नरसिंह मेहताके अवतार थे। वचपनसे ही उनका मन भगवद्भक्ति और साधुमेवामे बहुत छगता। उनके पिताने उनको कपडेके न्यापारमे लगा दिया । जाडेका प्रभात था, लालाजी दुकानमे वैठे थे, सताकी एक मण्डलीने कुछ कम्बल मॉगे, लालाजी उनको भयानक गीतसे आकान्त देखकर दयामे पिघठ गये, उन्होंने प्रत्येक साधुको एक एक कम्बल दे दिया। एक पड़ोसी दूकानदारने लालाजीके पितासे शिकायत की, उनके पिताने आकर कम्ब गंको गिना तो उन्हे यह देखकर वड़ा आश्चर्य हुआ कि दूकानमे जितने कम्बल वे, उनसे एक अधिक है। साधुमण्डली नगरसे योड़ी ही दूर गयी थी कि पड़ोसीके साथ वजवन्तने उनके पास जाकर कम्बलोके सम्बन्धमे पूछ-ताल की । सताने प्रमन्नता-पूर्वक भक्त छा गजीके दान और उदारताकी सराहना की। उनके पिताने ऐसे भक्त पुत्रको पाकर अपने आपको धन्य समझा ।

वीरे वीरे लालाजीकी ख्याति वढने लगी। उनके

पीछे पीछे भगवान्के भक्तांकी एक अच्छी मण्डली चलने लगी। एक वार वे मायला ग्रामके ठाकुर मदारिनंहके घरपर भक्तमण्डलीके साथ आमिन्त्रत हुए। ठाकुरको एक वड़ा कए था। वे जर भोजन करने बेठते, तब उन्हें भोजनसामग्रीके खानमे रक्त माम दिग्वायी देते। इमिलये ठाकुरको यह आश्रद्धा हो गयी थी कि कोई ब्रह्मगक्षम उनके भोजनालयमें आकर खान्य सामग्री छू देता है, इमसे उन्हें भोजनके खानपर रक्त मास दीख पडता है। भक्त लालाजीने उनको समझाया कि भोजन भगवान्को समर्पित करनेके बाद ही खाना चाहिये। भक्तमण्डलीने भगवान्को समर्पित भोजन किया तथा ठाकुरने भी प्रसन्नतापूर्वक प्रसाद लिया। लालाजीकी कृपासे आज उनको पवित्र प्रमाद ही दीख पड़ा। उनका कप्ट दूर हो गया। ठाकुर उनके भक्त हो गये। उन्होंने लालाजीकी प्रसन्नताके लिये एक सुन्दर मन्दिर भी बनवाया। जिसमे आजतक सदावतका कम चग्ना आ रहा है।

एक बार लालाजी भक्तमण्डलीके साथ बड़े प्रेमसे भगवान्-का भजन कीर्तन कर रहे थे। भावावेगमे कभी रोते, कभी हॅस पड़ते थे। भजन समाप्त होनेपर वे स्वय प्रमाद वितरण करने लगे। एक पारधीने, जिमकी झोलीमे दो मरे हुए पक्षी थे, कहा कि भी तवतक प्रसाद नहीं लगा, जबतक आप यह न बता देंगे कि मेरी झोलीमे क्या है।' मक्तराजने वडी विनम्रता और सादगीसे उत्तर दिया कि 'दो जीवित पक्षी है।' पारधीने प्रतिवाद किया कि 'आप भगवान्के मक्त होकर असत्य भाषण कर रहे हैं, दोनों पक्षी सबेरे ही मेरी वन्दूकसे मर चुके हैं।' भक्तराजने कहा कि 'भगवान्का मजन अमृतसे भी वढकर हैं, अमृत पीनेवाटा कभी नहीं मर सकता।' पारधीकी झोलीके दोनों पक्षी जीवित निक्रे और झोटी खोलते ही आकागमें उड गरे। उनने भक्त टालाजिकी चरण धूटि मस्तकपर चटाली, वातावरण उनके जयनादसे आहादित हो उठा।

लाजी क्षमाके तो मूितमान् स्वरूप ही थे। एक समय वे मक्तमण्डलीसित महाराजा भावनगरके अतिथि थे, राजधानीमे उनके स्वागत-सत्कारमे वडी चहल-पहल थी। दूर दूरके सत और भक्तजन प्रसाद पा रहे थे। एक जटाधारी सतने लालाजीने हाथने प्रसाद पानेकी दुच्छा प्रकट की। लालाजीने उनसे विनम्रतापूर्वक भोजन करनेकी प्रार्थना की, पर उन्होंने भोजनके पहले वस्त माँगा। लालाजीने हाथ जोडकर कहा कि भोजनके चाद चस्त्र प्राप्ति सम्भव है।' सत आवेशमे आ गये, उन्होंने भक्तराजके मस्तकपर चिमटेमे प्रहार करके कहा कि ग्रुम सतोपर शासन करना चाहते हो?' वे विना भोजन किने ही चल पडे। लागजी उनके पीछे होड पडे कहा कि भहाराज । इन शरीरपर एक चिमटा और लगा दीजिने यह अधम इमीका पात्र है। ' संत भक्तराजकी क्षमा और सहनशीलता देग्नकर चिक्त हो उटे। दोनों वड़े प्रेमने गले मिन्हे।

एक समय उन्होंने सायलाम बहुत बडा उत्सव किया।
उसमें दूर दूरने सता और मक्तोने आकर भाग लिया।
एक जटाधारी सतने भण्डारीसे कहा कि 'में अपना भोजन
स्वय अपने हायसे बनाऊँगा। तुम धीने मेरा त्या भर दो।
उनने त्वेम धी डालना आरम्भ किया, पर वह भरता ही न
या। भक्तराज भजन कर रहे थे। वे घटनास्थलपर स्वय
आये, अपने हायसे ही त्या भरने हगो। पर न धीका पात्र
पाली होता था और न त्या भरता था। सतने थोड़ी देरके
बाद त्या फंक दिया वे भक्तराजका आल्झिन करके बोल उठे
कि 'तुम भगवान्के पूरे भक्तहो। आन विज्ञान आदिका अन्तिम
परिणाम भक्ति ही है। तुम्हारा जीवन धन्य है।' संत अहदम
हो गये।

भक्तराज लालाजीने सवत् १९१८ वि॰ में भगवान्के धामकी यात्रा की । उन्होंने अपना प्रपाणकाल पहलेसे चना दिया था । उनका भगवान्में अटल विश्वास था ।

## मेमी कवि बालाशङ्कर

ゆんてんごうじんごゆっ

महान् मस्त कवि वालाशङ्करका जन्म स० १९१४ मे हुआ था। वे गुजरातके एक प्रसिद्ध प्रेमी मक्त थे। उनकी कवितामे गोपीप्रेमके दिव्य भाव यत्र तत्र भरे पडे है। इसके सिवा ईरानका तत्त्वज्ञान, हाफिजकी दिव्य मस्ती उनके कान्यमे अद्भुत रीतिसे गुँथी हुई है। किंव हाफिजकी बहुत-सी फारसी कविताऍ गुजराती पद्यमे अनूदित की गयीहै। इन्टोने मौलाना रूमकी मसनवी तथा शन्त्र तवेज और दूसरे स्फी कवियोंके प्रन्योका अच्छा अभ्यास किया था। इसके सिवा अयेज कवि वायरनः गेली; शेक्सपियर काच्योका अनुवाद भी इन्होने गुजरातीमेकिया या । गुजरातीके प्रखर विद्वान् होनेके साथ-साथ आपका नि स्पृहः मस्त और प्रभुपरायण या । ससारके लोगोसे ये सदा सावधान रहते थे । गुजरातके महान् कवियोमे आपकी

गणना की जाती है। यडौदेंमें चालीस वर्षकी उम्रमें क्षेगसे आप कालकवित्त हो गये। इनकी कविताका नम्ना अनुवादरूपमें दिया जाता है—

'हे भाई । परमात्मा तुम्हारे ऊपर जो सुख या दुःख डाले, उसे तुम आनन्दसे स्वीकार करो । अपने प्यारे प्रभुको जो पसद हो, उसीको तुम सबसे अधिक प्रिय समझो । X X X X सासारिक लोगोंकी छल-कपटभरी वाणीमे वडा ही दुःख प्रतीत होता है, पर तुम उससे अपने अदरके आनन्दको जरा भी कम न होने दो। X X X X अपने आत्मानन्दमे मस्त रहो, यही सच्चा सुरा है । प्रभुके नामस्मरणरूपी अमृतके प्यालेको भर-भरकर पीते रहो।

### महात्मा श्रीमस्तरामजी महाराज

( लेखक--वैद्य बदरुद्दीन राणपुरी )

आप मारवाडकी ओरमे काठियावाडमे आये ये और भावनगर राज्य तथा उसके आसपासके प्रदेशमे विचरण किया करते थे । वे मुश्किटसे एक जगह एक दो दिन ठहरते थे । उनके जीवनके प्रसङ्ग ही उनके उपदेश हे ।

एक दिन मावनगरकी एक गलीमे एक नीमके पेड़के नीचे उन्होंने आसन लगा रक्खा था। उनके पास एक लॅगोटीके सिवा और कुछ न था। जाड़ेमे पौपकी रात्रि थी कड़ाकेका जाड़ा पड़ रहा था। उसी समय रातके नौ-दस बजे भावनगरके महाराज उधरसे निकले। उन्होंने महात्माकोनगे बदन जाड़ेसे ठिउरते देखकर अपना दुशाला, जिसकी कीमत कम-से कम छः-सात सौ रुपये थी, उटा दिया। मस्तरामने कहा—'अच्छा, बेटे! तुम ऐसे ही करते रहो।' आधी रातको वे ओढकर सो गये। सबेरे चार-पाँच बजेका समय था, थोड़ा अधिरा था, तभी दो चोर उधरसे निकले। उन्होंने सोचा—'साधुके पास बढिया दुशाला है, इसे ले लेना चाहिये।' उन्होंने दुशाला खीचा। महाराजकी नीद टूट गयी। उन्होंने हॅसते-हॅसते कहा—'ले जाओ वेटे, ले जाओ। तुम भी ऐसे ही करते रहो।'

श्रीमस्तरामजी बूमते-फिरते एक गाँवमे पहुँचे । वहाँके गिरासरदारने महाराजको मिक्षाके लिये निमन्त्रण दिया और श्रद्धासे कढी-रोटी खिलायी। गिरासरदारोंकी कढी इतनी बढिया होती थी कि वहत दिनोतक उसका स्वाद मुलाया नहीं जा सकता । महाराज भोजन करके दूसरे गाँव चले गये, पर जब भोजन करने बैठें। तब कढी याद आ गयी । इस तरह बीस-पचीस दिनोंतक कढी किसी तरह उनके मनसे नहीं निकली । उन्होंने उमे भुलानेके लिये बहुत प्रयत किया, पर वह मुखायी नहीं गयी। भोजन करने बैठते कि कढी याद आ जाती । महाराजने सोचा---घर-द्वार, वाडी-बॅगले, मौज-मजे, स्ती पुत्र—सव कुछ छोडा, पर यह निगोडी कही कहाँसे पीछे पड गयी १ वस, फिर उसी गाँवमे गये और गिरासरदारसे कहा कि 'मेरी इच्छा आज कढी पीनेकी है। एक टोकनी भरकर कढी बनवाओ, और कुछ भी मत बनवाओ ।' गिरासरदारने विचारा—ऐसा लगता है कि महाराज को कढी मुँह लग गयी है, इसीलिये लौट आये है। उसने वडे प्रेमसे कढी तथा दूसरी भोजनकी सामग्री तैयार करवायी और महाराजको जीमनेके लिये बुलवाया। महाराजने कहा-और कुछ नहीं चाहिये। वस, कढीकी टोकनी मेरे पास रख दो, मन होगा उतनी कढी पीऊँगा।' यो कहकर महाराज टोकनी मुँहमे छगाकर कटी पीने छगे । तीन-चार सेर कढी पेटमे चली गयी। पेट खूब हटकर भर गयाः अब कढीके लिये जगह न रही। तव उन्होंने अपने मनसे कहा-'कहरे मनवॉ ! कढी पी छे ! क्यों नहीं पीता <sup>१</sup> रोज वडी याद करता थ्रा १ पी ले, अच्छी तरहसे पी ले।' फिर सारी कढी जोरसे पीने छगे । थोडी देरके बाद उल्टी हुई । उन्होंने टोकनीमें ही उल्टी कर दी । फिर कढी पीया, फिर उल्टी हुई । इस तरह पद्रह-वीस बार पीते गये और उल्टी करते गये । अन्तमे कढीको जमीनपर पटककर छात मारकर वोले—'चल री, निगोडी कढी । आज त् छूटी । छूटी तो छूटी, मगर जिंदगी भरके लिये छूट गयी।' इतना कहकर वे चलते वने । फिर जीवनभर उनको कभी कढी याद नही आयी। वे कहा करते-

> खाटा मीठा देसके जिमिया भर दे नीर । तब रूग जिदा जानिये काया निपट कथीर ॥

एक धनी पुरुपने मनौती मानी थी कि 'मेरे छडका पैदा होगा तो मै महाराजको एक हजार रुपये भेट करूँगा।' उसके घर छडका पैदा हुआ। उसने रुपयेकी यैछी छे जाकर महात्माजीके पैरोपर डाछ दी और कहा—'मेरी यह भेट स्वीकार कीजिये।' महात्माने कहा—'कैसी भेट ?'

वनी सेठने जवाब दिया—'आपने मुझे पुत्र दिया है, उसकी।'

मस्तराम बोले—'वाह! मेरे यहाँ क्या लडका बनानेका कोईकारखाना है? यह तो भगवान्की इच्छासे हुआ है। हम पैसोंका क्या करेंगे। किसी गरीबको टे दो।'

सेठने कहा--- 'महाराजजी । आपके पहननेके लिये तीन अगुलकी लॅगोटी भर है, फिर दूसरा गरीब मै कहाँ ढूँढूँगा ।'

मस्तरामजी आनन्दसे बोले—'अरे माई ! तू क्या कहता है १ मै गरीब हूँ १ जिसको किसी प्रकारकी भी इच्छा नहीं होती, वह शाहशाह होता है । चाह नहीं, चिन्ता नहीं, मनवां वेपरवाह । जाको कछू न चाहिये, सो जग शाहशाह ॥ फिकिर समीको खा गया, फिकिर समीका पीर । फिकिरकी फॉकी जो करे, उसका नाम फकीर ॥ पेट समाता अन्न के, देह समाता चीर । अविक सग्रही ना वने, उसका नाम फकीर ॥

भाई ! हम तो मौजी फकीर है। हमे किस वातकी कमी है ! जिमको इच्छा ही नहीं, उसको कैसी गरीवी । ठीक है, भाई, ये क्पये किसी गरीवको—जिसको जरूरत हो उसको दे दो।

बातचीत हो ही रही थी कि इतनेमे मावनगरके राजा मस्तरामजीके दर्शनके लिये आ पहुँचे । मस्तरामने कहा— छो भाई । यह सको बड़ा गरीब आ गया, इसको दे दो ।' महाराजा हॅसने छगे । 'क्यो महात्माजी । मै ही सबसे बढकर गरीब हूँ १ मै तो राजा हूँ ।'

महात्माजीने हॅसकर कहा—'क्यों नहीं । हजारों गाँव है, करोड़ोंकी सम्पत्ति है, फिर भी और अधिकके लिये इच्छा है, इसी कारण तुम गरीब हो ।' महाराजा साहव हॅसने लगे, और फिर वे रुपये साधु सतोंके भड़ारेमे खर्च किये गये।

एक दिन मस्तरामजी गलीमे धूनी लगाये बैठे थे, किसी मक्तका मेट किया हुआ बिढ्या रेजमी वस्त्र पास पड़ा था। इतनेमे पास ही एक गधेको खडा देखा। उसकी पीठपर फोडा था और उसपर कौए चींच मार रहे थे, उससे खून निकल रहा था। मस्तरामजीका हृदय मर आया—'वेचारा कितना दुखी हो रहा है।' वस, तुरत ही पास पड़े हुए रेशमी कपडेको फाडकर गधेकी पीठपर वॉध दिया और

उसे आनन्दमे देखकर अपने भी हॅसने छगे । योले—'अय ये गधा मगवान् सुखी हुए ।'

आपके हाथमे एक वड़ा फोड़ा हो गया और वह पककर फूट गया। खुटा रहनेके कारण उसमे कीड़े पड़ गये। इस वातकी रावर वहाँके डाक्टरको टगी और वह महाराजके पास आकर देखकर बोटा—'आपके हाथमे कीड़े पड़ गये हैं। इनको निकाटना पड़ेगा।'

महाराजने कहा—'भगवान्ने जन्न इनको मेरा मास राानके लिये रख छोड़ा है, तब इनको निकालना नहीं है।' इतनेमे चार छः कीड़े घावसे निकलकर नीचे गिर पड़े। 'अरे राम राम! ये वेचारे भूखे रह जायेंगे' यों कहकर उनको उठाकर फिर घावमें डाल लिया।

टास्टरने कहा—'महाराज! इन कीड़ों को नहीं निकालेंगे तो सारे शरीरको नुकसान पहुँचेगा।' महाराज बोले—'अरे भाई।क्या नुकसान पहुँचेगा। यह तो हमारे मालिककी मीठी दैन है। वे सुख भेजे, तब तो रम उसे खुशी-खुशी ले ले, और दु.ख भेजनेपर उसे वापस लौटा दे ? यही क्या सच्ची प्रीति है ? हम तो दोनोंको समान अपनानेवाले हे। देट छूट जाय तो क्या हर्ज है। उनकी दी हुई भेट स्वीकार करके राम राम करते हुए देह छोड देगे।' कहा जाता है कि इसी पीड़ासे उनका मगवत्सरण करते करते वोटादमे ही देहान्त हुआ था।

एक पारसी ग्रहस्थने उनकी बड़ी सेवा की थी। उस पारसी ग्रहस्थमे यह लेखक मिला और उसमे महाराजके सम्बन्धमे बहुत सी बाते मालूम हुई। आज भी उनकी समाधिके ऊपर अखण्ड धीका दीप जलता है और आज भी उस समाधिके दर्शनसे नर नारियोंको गान्ति मिलती है।

### श्रीधारशी भगत

काठियावाडकी पचाल भूमि सतों और भक्तोंकी खानि समझी जाती है। उसी भूमिमे चोटीला गॉवमे श्रीवारशी भक्त अभी कुछ ही दिन हुए, परम धामको प्राप्त हो चुके है।

युवावस्थामे जब उनके ब्याहका निश्चय होने लगा, तब उन्होंने अपने पितासे कह दिया कि 'मुझे ब्याह नही करना है।' और उसके बाद सारा जीवन ब्रह्मचर्य पालन करते हुए प्रमुमक्ति और परमार्थमे विताया। अब इस समय पंचालमे उनके जैमा कोई सत मिलना कठिन है। उन्होंने किवतामें भक्त चरित्र लिखे है। जब वे इन भक्तगाथाओं को स्वय गाते थे, तब श्रोताओं की ऑखों से अश्रुजी धारा वह निकल्ती और उन्हें अपना भान नहीं रहता। भगतजी रामायणके प्रखर विद्वान् थे। उनके यहाँ वरावर रामायण कथा होती और बहुत से लोग सुनने के लिये आते थे। वे सुख-दुःख, मानापमान आदि इन्हों से परे थे। भयद्भर बीमारी के समय भी उनके चिक्तकी गानित वैसी ही बनी रहती थी। उनके

चेहरेपर या उनकी बोलीमें कभी दुःखका कोई चिह्न नहीं दीय पड़ा । उनके पास थोड़ी देरतक बैठनेपर भी जीवनमें शान्तिका अनुभव बहुतोंको हुआ था । वे पवित्रता और सादगीकी मूर्ति थे । आजकलके जमानेमें लोगोंके दुःख और होशको देखकर उनको बहुत दुःख होता था और वे कहते थे—'हम धर्म, नीति, सदाचार और भगवान्को भूल गये; इसीसे नाना प्रकारके दुःखोंकी उत्पत्ति हुई है। उनके विचारसे कलियुगमे तरनेके साधन दो हैं—हरि-भजन करना और भूखेंको भोजन देना। उनको अच्छे-अच्छे साधु-सतों-का सत्सङ्ग करनेका ग्रुम अवसर मिला था। उनका जीवन प्रमुमय होनेके कारण दिन्य था, स्वभाव ग्रान्त, निर्भय और संतोषी था।

#### 

### महाराज श्रीरामदासजी

( लेखक--श्रीतुलसीजी )

श्रीरामदासजीका जन्म काठियावाड़के वॉटावदर गॉवमें एक अहीरके घर हुआ था। चार वर्षकी उम्रमे उनकी माता स्वर्गवासिनी हो गयी और दादीने उनको पाल-पोसकर बड़ा किया। जब दस वर्षके हुए, तब दादी भी स्वर्ग सिधार गयी और पिताका भी देहान्त हो गया। फिर तो वे भगवान्पर भरोसा करके जगलकी ओर चल दिये। गाम हो गयी और कोई गॉव समीप न देखकर वे एक पेड़के नीचे बैठकर रोने लगे। वहाँ अचानक उनको एक साधुका दर्शन हुआ। साधुने पूछा—वेटा। तू क्यों रो रहा है और अकेला यहाँ कैसे आया ११ रामदासने जवाब दिया—वावा। मेरे माता-पिता नहीं हे, मैं असहाय हूँ। क्या करूँ, कहाँ जाऊँ, कुछ सूझता नहीं। इसीलिये रो रहा हूँ।

साधुने दयादृष्टिसे देखा और कहा—'बेटा । जिसकों कोई नहीं होता, उसके भगवान् है। इसिलये धवरा मत। ववाणियामे रामबाई रहती है। तू उसके पास जा और वह जैसा कहे, वैसा कर।' वाळक सबेरे ववाणिया पहुँचा। रामबाई उसकी मौसी थी। उसे पहचानकर उसने पास रख लिया। एक दिन रामबाईने उससे कहा कि 'रामा! आज तू रामायण वॉच।' पर वह तो अपढ था, वॉचता कैसे। उसे साधु महाराजकी वात याद आ गयी, उसने रामायण हायमें ली और दोहा-चौपाई रागसे गाकर भावमरे अर्थ करने लगा। यह देखकर लोग चिकत हो गये।

एक रातको भीरभञ्जन महादेव स्वप्नमे आये और वोले कि 'तुम सायला जाओ और वहाँ लालजी महाराजसे दीक्षा लो और अपने रामनामको सार्थक करो ।' रामवास सायला गये। छाछजी महाराजने अपने शिष्य कृष्णदाससे दीक्षा करा दी और कहा—'जा माई! साधु होकर अभिमान न करना, साधु तो जगत्की सेवाके लिये जन्म छेता है। इसिंछये तुम ववाणिया छौट जाओ और वहाँ साधुओं तथा जगत्की सेवा करो।'

रामदास ववाणिया छौट गये और मजन साधनमे छग गये। वे जहाँ रहते, नाम-सारणकी माछा उनके हाथमे रहती। रातको प्रायः छोग उनको बैठकर माछा जपते देखते थे। उनके यहाँ नित्य रामायणकी कथा होती थी और बहुत-से छोग कथा मुनने आते थे। उन्होंने ववाणिया और समीपके नवछखी बन्दर—दोनो जगह सदावत बॉटनेका काम छगा दिया था।

सवत् १९५६ में बड़ा भारी अकाल पड़ा। महाराज रामदास रोज सिझाया हुआ चना बॉटने जाते थे। कोठारीने कहा—'महाराज! रोज दस मन चने लगते हैं, यों कहॉतक काम चलेगा। कोई दूसरा रास्ता देखना चाहिये।' उन्होंने जवाब दिया—'भाई! तुम साधु होकर ऐसा क्यों कहते हो। हमसे-सुमसे कहीं कोई काम चलता है। हजार हाथवाले समर्थ प्रभु ही सब काम पूरा कर सकते है।'

उन्होंने त्यागः वैराग्यः भक्ति और ज्ञानोपदेशसे भरे हुए भजन बनाये । उनकी राम-भजनावळी नामकी पुस्तक छपी है । बहुत सुन्दर वाणी कही है । उनका जीवन वड़ा चमत्कारी था । सवत् १९७० के फाल्गुन मासमें श्रीसीतारामका स्मरण करते करते आपने अपनी आत्माको श्रीरामके चरणोंमे समर्पित कर दिया ।

### भक्त केशवदासजी

( लेखक-श्रीबदरुदीन राणपुरी )

मक्त केशवदासनी जातिके चारण थे । काठियावाडमें आंवरडी गॉवके निवासी थे । छडकपनसे ही साधु-सतोंकी मेवा करते थे । ४५ वर्षकी उम्रमे आपने मेघ स्वामीसे दीक्षा ली । उसके बाद उनके जीवनमे महान् परिवर्तन हुआ और वे भजन, ध्यान, समाधिमे ही सारा समय छगाने छगे । वे गहान् विवेकशीछ थे । बहुत दूर-दूरसे साधक और भक्त

ावाडमे उनका सत्सङ्ग कर्रने आते थे। बाल्दाम नामक खूनी चारणको सतोंकी उन्होंने अपने उपदेशसे उच कोटिका साधु बना दिया था। दिक्षा दीक्षा लेनेके वाद वे घ्रागघाके पास कांतरोडी गॉवमे रहने वा और लगे। उनको समाधिका पूरा अनुमव था। सवत् १९६० मे को। वे उनका देहान्त हुआ। आज भी हजारो आदमी उनकी र भक्त समाधिका दर्जन करके पवित्र होते है।

### श्रीमत् स्वामी अनन्ताचार्यजी महाराज

( लेखक---भक्त श्रीरामशरणदासजी )

श्रीरामानुज सम्प्रदायके आचार्य महान् विद्वान् भक्ति-म्वन्य त्रागी महात्मा जगद्गुरु श्रीमद् अनन्ताचार्यजी खामी महाराजका वैकुण्ठवास अभी कुछ ही वर्षो पहले छपरामे हुआ था। उस समन्य आनकी अवस्था ६३ वर्षकी थी। आपके वैकुण्ठवाससे श्रीवैष्णवसमाजमे जो स्थान रिक्त हुआ, उसकी पृति होना बहुत ही कठिन है। आपका जीवन वडा ही आदर्श था।

आपका जन्म स० १९३० की फाल्युन कृष्णा चतुर्थी शनिवारको महास-प्रान्तान्तर्गत तिरुपति नामक स्थानमे अपने नानाके यहाँ हुआ था। आपके पूर्वज, जिनके कारण आपको 'प्रतिवादि मयकर' की उपाधि मिली भगवान श्रीरामानुजा-त्तर्यके सुपत्रको दसवी पीटीमे थे । शिष्य परम्पराके िमाबसे तो आठवी पीटीमे ही आपका आविर्माव हुआ था। अत मूलपुरुपदारा स्थापित किने हुए जो ७४ पीठ है। उनमेमे ३६ पीठोंके आप अधीश्वर थे । जब आपकी अवस्था पाँच वर्षकी हुई, तभी आर पाठशालामे प्रविष्ट क्रा दिये गये थे और आठ वर्षकी अवस्थामे आपका प्रजोपवीत सस्कार सम्पन्न हुआ था। यजोपवीत सस्कार हो जानेके वाद आपने वेदाध्ययन शुरू किया और ग्यारह वर्षकी अवस्थातक वठकोप-पाठशालामे पढते रहे । तत्पश्चात् उभयवर्षिनी पाठशालामे आपका प्रवेश हुआ। सतरह वर्षकी अवस्थाने लेकर इक्कीस वर्षकी अवस्थातक आपने अपने मामा शिरगाचार्यजीके यहाँ दर्शनः वेदान्त व्याकरण आदि गास्तोकी पटाई की तथा और भी अनेक भाषाओका जान प्राप्त किया। तदनन्तर प्रतिपादनविपयक योग्यता वढानेके लिये आपने भीवांणविद्योह्यामिनीं नामक सभाकी स्थापना की । वैष्णव-

सम्मेल्नकी खापना भी आपके ही कर-क्रमलोद्वारा हुई थी।

आपने सम्पूर्ण भारतमे भूमण करके सैकड़ो देव-मन्दिरो और रामानुजकुटोंका निर्माण कराया था । रोळ ( मारवाड ) के दिव्यदेश और वम्बईकी फानसवाडीके श्रीवेकटेश-मन्दिरके लिये तो आपको अत्यधिक त्याग और कष्ट उठाना पडा था। इन दोनो मन्दिरोमे कमशः आपको तीन लाख और आठ लाखकी सम्पत्ति समृह करके लगानी पडी थी । भीलोकी अभिक्षा टेखकर आपका दयाई हृदय द्रवित हो गया था और आपने उनके प्रान्तोम अनेक विद्यालय तथा छात्रावास बनवाये ये । धर्मप्रचारमे भी आपने खूब भाग ल्या था । सनातनधर्म-सभा और वर्णाश्रमस्वराज्य संघके कई महाधिवेशनोमे आप सम्मिलित हुए ये । आपका प्रकाण्ड पाण्डित्य देखकर कल्कत्तेके विद्वानाने आपको 'वेदान्तवारिनिधि' की उपाधि दी थी। उसी प्रकार विद्या प्रचारके क्षेत्रमं भी आपके द्वारा पूर्याप्त काम हुआ था । सन् १९१८ में आपने 'सुदर्शनयन्त्रालय' की नीव डाली थी। जिसके द्वारा सस्कृत भाषाके अनेकानेक मुन्दर प्रन्थोका प्रकाशन हुआ है। सस्कृत भाषाकी कई पत्र-पत्रिकाएँ भी आपके तत्त्वावधानमे निकली थी । तात्पर्य यह कि आपने भक्तिप्रचारके लिये विभिन्न क्षेत्रोमे सफलता-पूर्वक कार्य किया था और आप एक प्रचुर साधनसम्पन्न आचार्य थे. परतु फिर भी आपमे अहमान प्राय. नही था और न जीवनमें कभी सग्रह्की ओर ही आपका ध्यान गया था । विस्कि आपने जो कुछ किया अथवा आपमे जितनी मी गक्तियाँ थीं, वे कीर्ति और यशकी प्राप्तिके ल्यि नहीं। वर भगवत्सेवाके ल्यि यो । वैयक्तिक जीवन तो आपका इतना अल्पन्ययी और सीधा सादा या कि आपका

दर्शन करते ही प्राचीन कालके ऋषि-मुनियोंका स्मरण हो आता या और हृदयमे सात्विकता आ जाती थी। जरा-भी नहीं माल्स होता था कि आप इतने बड़े गद्दीधर है। आप सबसे दिल खोलकर मिलते थे। अन्तिम समयमे आपके उपदेशोका, जिनको सुननेके लिये सर्वत्रकी जनता समुत्सुक रहा करती थी, एकमात्र विषय 'भगवच्छरंणागति' रह गया था । सकीर्तन और भगवनाम-जपके माहात्म्यपर भी आप खून बोळते थे। इन सब विपयोंपर भाषण देते समय आपमे जो तन्मयता आ जाती थीं, उसे देखते ही वनता था। आज आपके अभावका अनुभव कीन नहीं करता।

# परमाचार्य श्रीयुगलानन्यशरणजी महाराज

( लेखन--श्रीरामठालशरणजी )

सवत् १८७५ की कार्तिक ग्रुक्त ७ को फल्गुनदीकेतटवर्तीं ईसरामपुर (इस्लामपुर) के सारस्वत ब्राह्मणवशमे आपका जन्म हुआ था। उपनयन एवं विद्याध्ययनके पश्चात् आप विभिन्न भाषाओका अध्ययन करने लगे। उस समय आप नदीके किनारे किसी झाडीके नीचे वैठकर भगवद्-भजनमें तिलीन हो जाते, भूख-प्यास विसर जाती। बडे प्रेमसे भगवान् शकरकी आराधना करते। आप सगीतिवद्या एव मल्लविद्याम्में भी वड़े निपुण थे। कहते हे कि स्वप्नमं स्वय भगवान् शंकरने दर्शन देकर आपको पडक्षर (ॐ रामाय नमः) मन्त्रराजका उपदेश किया था।

भक्त श्रीमालीजीकी आजासे आप चिरानिवासी श्रीस्वामी जीवारामजी महाराजसे सस्कार कराकर वैष्णव हुए । तबसे अनेकों स्थानामे विभिन्न महापुरुपोंसे सत्सङ्ग करते रहे । अनेक तीथोंमे होकर श्रीअवधजी पहुँचे । वपं मौन रहकर अनुष्ठान किया । सीतारामके अतिरिक्त पाँचवे अक्षरका उचारण नही करते थे । एक समय जौकी दो रोटी पाकर सरयूजळका पान करते । इनके आगृर्वादि- से बहुतोंका सासारिक कल्याण हुआ । आपने अनेकों मन्दिर बनवाये । सिपाही-विद्रोहके सुमय इनके स्थानके पास ही छावनी वन गयी थी । आपका सुयग सुनकर फौजके कमाण्डरने गवर्नमेटको लिखा और उसके फलस्करूप निर्मलीकुण्डकी बावन बीघा जमीन सर्वदांके लिये इन्हें माफी दी गयी । रीवॉके दीवानने मन्दिर बनवाये और गाँव लगा दिये । इनके बनाये हुए एक से एक बढकर ८६ यन्थ है । मुमुक्षुजनोंको उनका अध्ययन करना चाहिये। आपके सदुपदेगोंसे बहुतोंका कल्याण हुआ । 'कल्याण'के पाठक आपके उपदेगोंसे बहुत कुछ परिचित है ।

### श्रीजानकीवरशरणजी महाराज

( हेखन--श्रीजानमीशरणजी 'स्नेहरुता' रामायणी )

फेजाबाट जिलेके कलाफरपुर नामक ग्राममे मेहरवान मिश्र नामक एक सरयूपारी ब्राह्मणके घर टनका जन्म हुआ था । छोटी उम्रमे ही ये सस्कृत और फारमीके उद्भट विद्वान् हो गये । युवावस्थामे माता-पिताने विवाह कर दिया । अनन्य शिवाराधनके फलस्वरूप श्रीयुगलानन्य-शरण स्वामीने प्रसन्न होकर इन्हे 'श्रीसीताराम' इस युगल मन्त्रकी दीक्षा दी । दीक्षाके बाद काशीमे रहकर इन्होंने साख्यादि पड्दर्शनांका विशेष अध्ययन किया । उसी समय इनका मन ग्रहादिसे बिल्कुल हट गया । घर छोड़कर अनन्यभावसे भजन करते हुए इन्हें शीघ्र ही भगवत्क्रपाकी प्राप्ति हो गयी ।

थोड़े दिनों बाद गुरु-आज्ञासे ये चित्रकृट चले गये

और वहाँ गुरुसेना करने लगे। वहाँसे श्रीनीलाचलधाम, कामाक्षा आदि तीर्थस्थानांमे होते हुए फिर श्रीअयोध्याजी आ गये। फिर कागीमे एक वर्ष रहकर तपस्या की। वहाँसे रीवां गये, वहाँके दीवानद्वारा उपस्थित की हुई नाना मोगसामग्रीसे घनराकर मागकर चित्रकृट चले गये। चित्रकृटसे बगालके रामपुर, चिचुड़ा और मुर्गिदाबाद होते हुए फिर अवधमे आ गये। इनका त्याग तो अदितीय, या ही। चिचुडाकी ठाकुरवाड़ीके महन्त और मुर्शिदाबादमे गोपालदास महन्तने इन्हे महन्ती देनी चाही परतु ये दुरत वहाँसे चुपके से खिसक गये।

अवधरे सुलतानपुर जाकर वहाँ कई मास रहे । वहाँसे कही जाते समय ये एक भयकर जगल्मे जा पहुँचे । जगलमं ही रात्रि हो गयी । ये एक वृक्षके नीचे भ्खे ही पड़ रहे । उस समय लीलामयने सुन्दर वालकका रूप धारण करके इन्हें मोजन बनाकर पिलाया और तुरत अहरय हो गये । गुरु-आजा पाकर फिर ये काजी, हरिहार, गङ्गोत्तरी, वदरिकाश्रम आदिकी यात्रा करते हुए अवध आये । इसके वाद तीन वार जनकपुरी गये और वृन्दावन एनं पजाव प्रान्तकी यात्रा की । जनकपुरीमें इन्हें अतिगय सुखकी प्राप्ति हुई । अतः एक वार फिर बदरिकाश्रमकी यात्रा फरके पुन मिथिलापुरीमें ही कुटी बनाकर रहने लगे।

श्रीमहाराजजीने अनेक जिजासुओंको सावनमार्गम् अग्रसर किया तथा अनेकोंको भगवद्भजनमे प्रवृत्त किया। करुणा और उदारताके तो वे समुद्र ही थे। भगवान्के प्रायः सभी गुण भक्तमे उत्तर आये थे।

इस प्रकार अपनी दिव्यलीलाओंसे धरणीतलको पवित्र करते हुए सवत् १९५८ वि॰ की माघी अमावस्त्राको श्रीमहाराजनी सरयूतटपर देह त्यागकर श्रीसाकेतवाम पधार गये।

### स्वामी रामवल्लभाशरणजी

वारावकी जिलेके तिलोकपुर गाँवमे वि० स० १९१५ की फाल्गुन शुक्रा तृतीया सोमवारको स्वामी श्रीरामवछमा-श्ररणजीका आविर्भाव हुआ। आपके पिताका नाम था प० गणेश्वदत्त । पण्डित गणेशदत्त्वजी वड़े ही आस्तिक पुरुप ये और श्रीमद्रागवतपर आपकी विशेष ममता यी। रामवछभा-श्ररणजीका पहला नाम बलदेव था।

एक बार आप माता-पिताके साथ श्रीअयोध्याजी आये। म्वप्नमं श्रीरघुनायदासजीके दर्शन हुए और आप खूब जोर-जोरसे रोने लगे। किसी तरह भी जुप नहीं होते थे। म्वप्नमं ही श्रीरघुनायदासजीके अनुप्रहसे आपको श्रीसीताराम-लक्ष्मणकी अत्यन्त दिन्य तेजोमय भृत्तिके दर्शन हुए।अब तो आपका जीवन आमूल बदल गया।

पिताकी मृत्युके अनन्तर लोगोंके आग्रहपर आपने
गुइका न्यापार शुरू किया; परतु ये सभी गुड़ साधु-महातमा,
गरीय-अनायोंमे ही बॉट देते । जिमे प्रभु अपनी ओर
ले लेना चाहता है, उसे ससारके किसी भी व्यापारमें उल्झने
नहीं देता और इसीलिये उसमें सफलता भी नहीं मिलने
देता, नहीं तो सफलतासे ही उत्तरोत्तर आसक्ति बढने लगती
है। घघा रोजगार सब छोड़ छाड़कर आप श्रीजगन्नाथधामदर्शनके लिये चले और बीचमें काशी ठहरे। आपने
भगवान् विश्वनाथमें श्रीसीतारामजीके नाम, रूप, लीला,
धाममें अनन्य भक्ति प्रीति माँगी।

श्रीजगन्नाथजी पहुँचकर आपकी खिति विचित्र हो गयी। आनन्दातिरेकमे आप तन मनकी सारी सुव द्युध खो बैठे। वहाँ श्रीहनुमान्जीके दर्शन करके आप कृतकृत्य हो गये।

श्रीअयोभ्याजीमं आकर आप श्रीहरिभक्तिन माईके स्यानपर ठहरे और अपनी इच्छा माईजीने कह सुनायी। माई-जीने कहा कि 'श्रीमरयूजीमे सान कर आओ तो में बनटाऊँ किक्या करना चाहिये। अपको यह सुनकर अत्यन्त उत्कण्ठा हुई। आपने श्रीरामगङ्गामे स्नानकर श्रीसीतारामके चरणोंमे प्रीति मॉगी। स्नानसे छोटनेपर श्रीमाईजीने अनन्त श्रीपण्डितराज श्रीजानकीचरजरणजी महाराजको इनका परिचय देते हुए कहा कि ये गुरुमुख होने आये हैं। बाह्यणके लड़के हे। उन समय आपकी अवस्था २४ या २५ वर्षकी थी।

इन्हें देखकर महाराज श्रीजानकीवरगरणजी बहुत प्रसन्न हुए और पूजाके घरसे श्रीरामरज, आचमनी, गङ्गाजलीमें श्रीसरयूजळ, तुल्सीदळ, कठी, माला, पञ्चमुद्रा और एक छोटी-सी साफी—ये चीजे मॅगवार्या और विधिवत् आपकी दीक्षा हुई। अब आपका नाम रामवह्मभागरणजी हुआ। आपको भगवान् श्रीराम, भगवती श्रीसीता तथा श्रील्ध्मणजीके कई बार कई स्थलोंपर दर्गन हुए। लीला-स्वरूपोंमे आपकी बड़ी आस्या थी। आपने यावजीवन कभी किसीसे कुछ मॉगा ही नहीं। आपकी गुरुभक्ति ससारमे सदाके लिये आदर्शस्त्रमें बनी रहेगी। गुरु-आजाके विना आपने कभी कुछ किया ही नहीं। सरल स्वमाव न मन कुटिलाई' की आप सजीव मूर्त्ति ही थे। सटैच श्रीमीता-रामके रसमे हुवे रहते।

सवत् १९८८ की वैशाख ग्रुक्ता नवमीको, जो 'जानकीनवमी' कहळाती है, आपने अपने प्रयाणकी वात अपने एक अन्तरङ्ग गिष्यसे कह दी। उसीके तीसरे दिन एकादशीकी रात्रिमेतीन वजे महाप्रयाणकी तैयारी आपने की। नामध्वनिके वीच आपने श्रीभगवान्की सेवा की। प्रातःकाळ ६॥ वजे च्यों ही मन्दिरकी आरतीका घडी-घण्टा वजा, त्यो ही आपने अपनेको भगवान् श्रीरामके चरणोंमें निवेदित कर दिया। पूर्ण श्रुङ्गार करके सुन्दर सजे विमानपर सवार होकर वड़ी धूमधामसे आप चले और श्रीरामघाटपर श्रीसरयूकुझमें जाकर विश्राम किया।

### पं० श्रीरामवल्लभाशरणजी महाराज

श्रीभगवान्की भक्ति ही वास्तविक सम्पत्ति है, इसका वहीं प्राणी पूर्ण अधिकारी होता है, जो भगवान्के रूप छावण्य-सौन्दर्य माधुर्य और छीछारसका आस्वादन कर आत्मकल्याण-की पवित्र साधनामे निरन्तर तल्लीन रहता है। श्रीदशरथनन्दन रामके असीम सौन्दर्यसागरमे निमम रहनेवाछे सत शिरोमणि रसिकभक्त रामवल्डभाशरणजी महाराजके जीवनमे हमी तरहकी दिव्य सम्पत्तिके अवतरणने भक्तिके प्रमुख केत्र भगवान्की लीला मृमिमे, अवधमे, भगवती सरयूके पवित्र तटपर आस्तिकताका पाञ्चजन्य फूँका था।

प० श्रीरामवल्डभागरणजी महाराजका जन्म सवत् १९१५ वि० में आपाढ कृष्ण त्रयोदगीको बुन्देल्खण्डके पन्नाराजमें रणेह ग्राममें हुआ था। उनके पिता रामळाळजी और माता रमादेवीपर श्रीमगवान और सतोकी वडी कृषा थी। श्रीरामवल्ळभागरणजीके वचपनका नाम धनुपधारी था, वे जन्मजात मक्त थे। उनकी वाल्यावस्थाका अधिकाग पौंडी ग्राममें बीता। एक समय रणेहसे वे अपने पिता-माताके साथ कही जा रहे थे, सधन वनमें एक महात्माका साक्षात्कार हुआ। उन्होंने वाळक बनुपबारीको फिर दर्शन देनेका आग्रीवांद दिया। कुछ ममयके वाद उन्होंने फिर दर्शन दिया।

वालक वनुपवारीने पौडी ग्राममे अपने माता-पिताकी छत्र छायांमे श्रीहनुमान्जीके मन्दिरमे नित्य दर्गनकर, उनकी पूजा और उपासना करके उनसे रामभक्तिका वरदान माँगा। उन्होंने काशी जाकर विद्याध्ययन करना चाहा, पर श्रीहनुमान्जीने समावि अवस्थामे उन्हें न जानेका आदेश दिया। वे सवत् १९३३ चैत्र ग्रुक्त ९ श्रीरामनचमीके दिन मन्दिरके अध्यक्ष सतप्रवर रामवचनदासजीसे राममन्त्रराजकी दीक्षा लेकर एक अपरिचितकी तरह ग्रामकी सीमापर पूर्ण वैराग्य, तप और ब्रह्मचर्यके साथ एकान्त-सेवन करने लगे। श्रीहनुमान्जीकी इपासे उनका श्रीरामकी दिव्य लीलाओंके प्रति पूर्ण अनुराग हो गया, रामभक्तिके प्रचारको उन्होंने अपने जीवन का उद्देश्य स्थिर किया। सवत् १९३५ वि० मे उन्होंने निवृत्तिमार्गकी दीक्षा लेकर अपना भक्तिपथ प्रशस्त कर लिया।

दूसरा उसी समय महात्माजीने इनका 'श्रीरामवल्लभागरण' रक्खा । पींडीमे अयोध्याके प्रसिद्ध रामायणी रामदासजीके श्रीमुखसे रामकथाकारसास्वादन करके वे अपने गुरुके आदेगसे उनके साय ही तीर्थभ्रमणके छिये निकल पड़े । वे रामदासजीके सत्सङ्ग और सम्पर्कसे अत्यन्त प्रभावित थे । चित्रकृट-भ्रमण-कालमे एक दिन सहसा आकाराम काले बादळ छा गये, जलबृष्टि होने लगी। भगवान् श्रीरामकी चरणधृष्टिसे अङ्कित गिलाखण्डोको चूमनेवाले पर्वतीय झरनेमे वे स्नान करने छगे कि एक विशालकाय वन्दरने उनका हाथ पकडकर जलघारासे अलग खींच लिया । उसी समय एक गिला जलकी वारासे टूटकर उसी जगह आकर गिरी, जहाँ श्रीरामवरूटभागरणजी स्नान कर रहे थे । इवर वह वानर अहन्य हो गया । अव इनको रहस्य माल्म हुआ कि इस प्रकार हाथ पकडकर जलधारासे हटाकर प्राण वचानेवाले श्रीहनुमान्जी ही ये । यों श्रीहनुमान्जीके दर्शनकर उन्होंने अपने-आपको परम कृतार्थ माना ।

बढनेपर नैबाजारके वैष्णवभक्त आगे जानकीदासको बन्य कर वे अवधवासी महात्मा हरिहरदासजी-के साथ काशी आये । काशीमे स्वप्नमे भगवान् शङ्करजीने दर्जन देकर उनको अयोध्या जानेका आदेश दिया । सवत् १९३८ वि० की अक्षय नवमीको उन्होंने जन्म-जन्मसे चिरपरिचित श्रीअयोध्याधाममे प्रवेश करके रामभक्तिकी मागीरथीमे आत्मामिषेक किया, अपने प्राणेश्वरकी राजधानी-की परिक्रमा की । उनके अङ्ग-अङ्गमे दिव्यता समा गयी। नयनोंमे सरयूकी पवित्र तरङ्गों और कनकभवनके दर्शनकी अभिरामताका रास होने लगा। कान सीतारामकी अमृत-ध्वनिसे पूर्ण चैतन्य हो उठे, रसनाने रामके वैदिक रूपकी जयध्विन की, हाथ रामकी चरणधूळिसे मस्तकको अल्कुत करनेके लिये बढे तो आजीवन बढे ही रह गये, पैर परिक्रमा-के लिये उठे तो उठे ही रह गये, जनकनिदनीके चरणारविन्द-पर मस्तक वन्दनाके छिये नत हुआ तो साकेत-प्रवेशपर्यन्त नत ही रह गया। प० श्रीरामवरुग्भागरणजी महाराजकी सावना, आरावना और उपासना अवधकी दिन्यताकी श्रीवृद्धिमे सफल हो गयी ।

शीअयोध्यामे उन्हे वाल्यावस्थामे दर्शन देनेवाले चिर-परिचित सत श्रीविद्यादासजी महाराजके दर्शन हए । वे उनके अन्तरङ्ग शिष्य हो गये । इस समय पण्डितजीका जीवन सर्वथा भजनमय था। आठो पहर भजन सत्सङ्घमे ही बीतते थे । श्रीविद्यादासजीके प्रति आदरबुद्धिसे उन्हींके आदेगसे श्रीरामचल्लभागरणजीनेरामकथामृत छहरीमे समस्त अयोध्याको सम्लावित कर दिया। कभी विनयपत्रिका और गीतावलीकी ब्याख्या चल्ती थी तो कभी रामचरितमानसमे सत् परमहम और मक्तमण्डली विहार करती भी । भगवछीला चिन्तनमे रामवछभागरणजी महाराज इतने उन्मत्त रहते थे कि कभी-कभी वे वाटाज्ञानश्रन्य हो जाते थे । एक समय दोपहर-को वे कुऍपर जल भर रहे थे, अचानक गुनगुना उठे, कहु कपि क्व रघुनाय कृपा करि हरिहे निज वियोग सम्भव द़ख।'—ठहरे भक्त ही, जानकीकी विरह छीलाका चित्र सामने आ गया । राघवेन्द्रकी प्राणप्रिया राक्षसराजके अगोक वनमे तडपती हो और भक्त यो ही खडा रहे, पैर ल्ड्खडा ही तो गये, कुऍमे गिर पडे, पर आश्चर्य तो यह था कि वाहर निकाले जानेपर वस्ततक नहीं भीगा था। श्रीरामकी लीलामे उनकी अचल अनुरक्ति थी । वे रामलीला-मण्डलीके शृङ्गार-समलङ्कृत स्वरूपोमे पूर्ण भागवती निष्ठा रखते थे।

उनकी भक्तिनिष्ठा, कथा तुधा और अध्यात्मविद्याकी पूर्ण सम्पन्नतासे आकृष्ट होकर भक्तो और जिज्योकी सख्या बढने लगी। उनकी कथाकारितासे प्रसन्न होकर पोडीसे महात्मा रामवचनदासजी भी चले आये। प० श्रीरामवल्लभा- भरणजी महाराजने उनके प्रति अपनी पवित्र गुरुनिष्ठा नितान्त अक्षुण्ण रक्ती ।

सवत् १९५१ वि॰मं महात्मा वित्रादासजी और राम वचनदासजी महाराजकी साकेत प्राप्तिके वाद पं॰ श्रीराम वछभाशरणजीका मन बहुत रित्र हो गया । भगवान् श्रीरामके रॅगीले सखा भक्त सियारामशरणजी और रसरग-मणिके साथ विशेष आग्रहके फल्स्यरूप वे कुछ दिनोंके टिंगे चित्रकृट चले आये। वहाँ श्रीहनुमान्जीके दर्शन देनेपर उनसे जन्म जन्मकेलिये रामभक्ति मॉगी। चित्रकृटसे वृन्दावन आये, रासेखर श्रीनन्दनन्दनकी दिन्य झॉकीका रमास्त्रादन कर वे अयोध्या लौट आये। वे स्थायीहरूपसे जानकीषाटपर रहने लगे। वे कैकर्यनिष्ठाके सत ये। श्रीरामके चरण कमलेकी सेवामे उनका जीवन समर्पित था।

एक समय श्रीसरयूने अयोध्या छोडकर तीन मीलकी दूरीपर अपनी धारा स्थिर कर छी। सतमण्डत्पिके प्रार्थना करनेपर प० श्रीरामचछभाशरणजीने उनमे अयोध्याके ही सन्निकट रहनेकी कृपायाचना की, सरयूने बारा बदल दी, उनका जल अयोध्याका स्पर्भ करने लगा।

सवत् १९९८ वि०की कार्तिक शुक्रा दशमीको उन्होंने दिव्य साकेत धामकी यात्रा की । अन्तिम समय सीतारामकी जयध्यनि-छहरीमे कनक भवनाविपति श्रीराघवेन्द्र और जनक-नन्दिनीका चरणामृत पानकर उन्होंने अखण्ड समाधि छी । महात्मा प० रामचछभादारणजी महाराज आदर्श सत, छीला-रसिक परम भगवद्भक्त थे।

## स्वामी श्रीसियारामशरणजी (श्रीरूपलताजी)

( लेखक--श्रीरामगुलामजी नाटाणी )

श्रीअयोध्याजीके प्रसिद्ध महातमा श्रीरूपछताजीही, जो धुजारीजी' के नामसे भी प्रसिद्ध रहे हैं, सियारामशरणजी ये। इनका सेवा-प्रकार, गहरी भक्ति और उच्च जानावस्था अनुपम थी। ये वहें ही सेवाध्यान ज्ञान निष्ठ थे। इन्होंने श्रीरामधाट अयोध्याजीमे प्रथम प्रथम बहुत समयतक एकान्त- में वैठकर निरन्तर प्रेममग्न रहकर मजन किया। फिर मगवत्कृपाने इनकी भजनगक्ति बहुत वह गयी। मोजनमे एक समा चतुर्थ प्रहरमे एक पैसेमर भिगोगा चना चवाकर

ये जरीरपोपण कर लेते थे। इतना भी जरीरको भाडा देने और क्षुघा-कुत्तीको दुकडा डालनेके रूपमे ही था। यही समय एक मुहूर्त्तमात्र बातचीत कर लेनेका था। इनका और सब समय दिन-रात भजन-ध्यानमे लगता था।

इतना हो जानेपर ईंग्चरानुग्रहसे आपको श्रीअयोध्याजीके सुप्रसिद्ध कनकभवनमे भगवत् पूजाका कार्य मिला । इसे आपने वडे चाव भावः तन मनः पूर्ण तह्वीनता और हार्दिक भक्तिसे किया। तभीसे ये 'पुजारीजी' विख्यात हो गये। श्रीवाल्मीकीय रामायणका नवाहपारायण वडी उत्तमता-से किया करते थे। आप अच्छे पण्डित और किय थे। इनकी रची हुई अच्छी-अच्छी पुस्तके हैं, जिनमें 'विनयचाछीसी' और 'अप्ट्रयाम' हमारे सग्रहमें ह। विनयचाछीसींस पॉच दोहे नीचे दिये जाते हैं। ये वे पॉच उत्तम दोहे हें, जिनकों छापनेवाछों ने छोड दिया अथवा उनको प्राप्त नहीं हुए। हमारे पासकी प्राचीन प्रामाणिक हक्तिछिखत पुस्तकमें ये दोहे हैं। ये दोहे बहुत अर्थ और सारमेरे हैं।

आपके ही सदुद्योग, परिश्रम और सावनसे श्रीअयोध्या-जीके श्रीरामकोटमं 'श्रीआनन्दमवन' नामका उत्तम विशाल स्थान वना, जिसका अच्छा प्रवन्ध है और जहाँ श्रीजीकी सेवा आदि उत्तमतासे होती है । अन्ततोगत्वा वडी अवस्थामे आप संवत् १९५० की वैशाख वटी ११ (एकादशी) को श्रीसाकेतधाम (परमधाम) पधार गये । आपके कई शिष्य ये । उनमे जयपुरके श्रीसीतारामजीके बडे मन्दिर (प्रसिद्ध सेठ ॡणकरणजी नाटाणीका वनवाया—शिखरवन्ध वाजार-की आमेरकी चौपडमे ) के सुविख्यात महन्त मक्तवर श्रीस्वामी रामानुजदासजी मुख्य थे । दोहे ये है—

चतुरानन गहि कलम को रचे अनेकन छद।

सिय मुख समता ना लहीं लिखत मिटावत चट।। १॥

मायिक तन से नहि वनै निरमायिक तसनीर।

कृपा करें सिय लाइली पाते दिच्य करीर॥ २॥

स्वस्वरूप को पाइ के परस्वरूप दरसाय।

तुरिया लिख तुरिया मई आवागमन नसाय॥ ३॥

कीन कहै, अब को सुनै, छित में छित दरसाय।

मई पूतरी लीन की रही जु सिघु समाय॥ ४॥

परा अवस्था म सदा रहत सदा यह मृत्य।

कृपा लड़ती लाल की सेवा दीन्ही नित्य॥ ५॥

'अष्टयाम की रचनाएँ भी इनकी वहुत सरस और मारमरी

है, जिनसे मिकरस और सेवारहस्यका तत्त्व अच्छा प्राप्त होता है।

### भक्त श्रीहंसकलाजी

····

( छेखन--श्रीदारकाप्रसादसिंहजी वी ० ए० )

सारन जिलेमे गङ्गा और सरयूके सङ्गमके समीप गंगहरा नामका एक गॉव है । संवत् १८८८ मे वहीं नागा पाठकका जन्म हुआ । वेराग्य और जान्ति आपके जीवनके चिर सहचर थे । आपने वहुत थोडी अवस्थामे घर छोड़कर जगळका रास्ता ळिया । आप श्रीवैद्यनाथ वाम पहुँचे । वहाँ मगवान् आग्रुतोपके दर्गन हुए । पासकी एक झाडीमे छिपकर आप निरन्तर सावना करते और नित्य नियमपूर्वक मगवान् गङ्करके दर्गनके छिये आया करते थे । मगवान् गङ्करने छठे महीने आपको एक यतिके रूपमे दर्गन दिया और आदेश किया कि 'छक्मीपुरके झारखण्डी स्थानके

महात्मा रामदासजी नृत्यकळाजीका दर्शन करो।'

आप छ्दमीपुर पहुँचे और महात्मा रामदासजीने आप-को अच्छी तरह अपना छिया । आपको गरणागतिमन्त्र तथा विरक्त संन्यासीका वाना दिया तथा आपका नाम रामचरणदास हसकछा रक्खा । आपका गीछ-स्वभाव और वात्सस्यप्रेम ससारके छिये आदर्शस्त्ररूप था । मगवत्प्रेमकी तो आप मूर्ति ही थे । भगवन्नामस्मरूण तथा कीर्तनमे आपकी वडी निष्ठा थी ।

आश्विन गुक्का द्वादशी सं० १९६८ को आपने अपना नश्वर गरीर त्याग दिया और श्रीसाकेतवामकी महायात्रा की ।

### भक्त श्रीरूपकलाजी

06/8/A/6/40...

वैष्णवरत श्रीरूपकछाजी एक उच्च कोटिके महात्मा थे । आपके प्रभावसे हजारों पथ-भ्रष्टः श्रान्त नास्तिकोने मगवान्की सत्तामे विश्वास करके सन्मार्गका अवछम्बन किया— हजारों दुराचारियोंके जीवन सुबर गये। हजारों नर-नारियोंने मासाहार छोड़ा। आप सतसमाजके एक अमूल्य रत्न तथा महान् गौरवस्वरूप थे।

श्रीरूपकळाजीपर आरम्भते ही भगवत्कृपा रही । आप जिस आश्रममें रहे, आपने उसके नियमोंको तत्परताके साय पाळन किया और उसीमें अपनी उन्नति की । तीस वपातक विहारपान्तमे शिक्षा-विभागके दायित्वपूर्ण पदों-का भार वहन करते हुए भी आप निरन्तर अपनी आध्यात्मिक उन्नति करते ही गये एवं विभिन्नतामें रहते हुए भी अपने

#### अनन्यताके भावको आपने हटतर रक्खा ।

भगवद्गिक एव वैराग्यसाधनका तो क्या कहना है, उसके विये तो मानो आपने जन्म ही ग्रहण किया था । आप उठते- बैठते, चलते फिरते निरन्तर अपने प्रेममय स्वामीके पादपद्ममें सर्वीभावसे लो लगाये रहे। इसी अनुरागके कारण इष्टदेवकी भी आपपर विरोष कृता रही तथा आश्चर्यमयी एव रहस्यमयी रितिसे सभी कठिनाइयोमे आपको सहायता मिलती गयी।

एक वार कर्ज चुकानेके लिये आपको कुछ रुपयोकी वडी आवश्यकता थी। सर्वत्र चेष्टा करके हार गये, किंतु कहीं भी रुपयोका प्रवन्ध होता नजर नहीं आया। तब आप भगवान्पर भरोसा करके वैठ गये। उसी दिन सन्ध्या-समय आपके पास एक अपिरिचत व्यक्ति आया और उसने सबके सामने आपके हायों में एक लिफाफा देकर कहा —'आपसे सुछ वाते करनी हैं, इसे अपने पास रिखये, मैं अभी आता हूं।' लिफाफा कई दिनोतक यो ही आपके पास पड़ा रहा—वह आदमी फिर लौटकर नहीं आया। अन्तमें जब खोला गया, तब उसमें उतने ही रुपये मिले, जितनेकी आपको जहरत थी।

श्रीरुपकलाजीने जब अपना पद-परित्याग किया, उस समय आपकी अवस्था केवल ५४ वर्षकी थी । सरकारी नियमोंके अनुसार आप कम-से कम एक वर्ष और नौकरी कर सकते थे, किंतु उसी समय एक ऐसी घटना हुई। जिससे आप विस्कुल प्रेममुग्ध हो गने तथा आपके लिये अब फिर क्षामर मी नौकरीमे रहना असम्भव हो उठा।

आप स्कूल निरीक्षणार्थ विहटा रेलवे स्टेशनसे कई मील दिक्षण पटना जिलेके एक देहातमे गये थे । उसी समय तत्कालीन शिक्षा-विभागके डाइरेक्टर मि॰ क्राफ्ट पटना आये । इन्सपेक्टर मार्टिन साहबने आपके पास पत्र भेजा, जिसमें डाइरेक्टर साहबके कलकत्ता लौट जानेके पूर्व किसी एक महत्त्वपूर्ण विषयपर उनकी सम्मति लेनेका आदेश किया गया था । पत्र आपको ऐसे समयमे मिला, जब पटनासे डाइरेक्टर साहबकी गाड़ी खुलनेमे केवल १५-२० मिनट बाकी रह गये थे । इतने समयमे पटना पहुँचना सर्वथा असम्मव था । वे बड़े चिन्ताकुल हो गये और मारे फिकके

उनकी ऑखे झप गयी । कुछ देर वाद कानमे घटीकी आवाज पहनेसे आप चौककर उठे और अपनेको सारे आवश्यकीय कागजोके साथ कचहरीके काड़े पहने पटनास्टेशनके वेटिंग रूममे पाया । गाडी दानापुरसे छूट चुकी थी। आपने छेटफार्मपर जाकर डाइरेक्टर साहवसे बाते की तथा गाडी छूट जानेपर फिर वेटिंग-रूममे जाकर इस आश्चर्यमयी घटनापर विचार करने छगे । इसी चिन्तामे आपको फिर नीद आ गानी और उठनेपर आपने अपनेको पुनः विहटामे पाया । किंतु डाइरेक्टर साहवके साथ जो वाते हुई थीं। वे स्मृतिपटपर पूर्णरूपसे आङ्कित थीं।

प्रभुका अपने ऊपर इस प्रकार अपार अनुग्रह देख आप गद्गद हो गये। आप उसी क्षण अपना त्याग पत्र देकर सीघे श्रीअयोध्याधामको प्रस्थान कर गये।

एक दिन श्रीरूपकटाजी अपने कुछ प्रेमियोके पास सोये हुए थे, एकाएक आप उठ बैठे तथा औरोको भी जगाकर प्रार्थना करनेकी आज्ञा दी। कारण पूछनेपर आपने कहा—गुरुदेवका विमान जा रहा है। अन्तिम विदा छेने आये थे। पात काल तारद्वारा अनुसन्धान करनेपर ज्ञात हुआ कि भागलपुर गुरहट्टाके महत श्रीहंसकराजीका ठीक उसी समय साकेतवास हुआ था। श्रीहसकलाजीसे ही आपने कान्ता-भावकी दीक्षा ली थी। रामानन्दी सम्प्रदायकी दीक्षा इन्होंने छपरानिवासी स्वामी श्रीरामचरणदासजीसे ली थी। स्वामीजीने ही इनके असल नाम (भगवानप्रसाद) के आगे श्रीसीतारामशरण जोड दिया था। श्रीहसकराजीसे दीक्षित होनेके अनन्तर थे 'रूपकरा' नामसे विख्यात हुए।

आपको अपने साकेतवासका समय बहुत दिनोसे विदित था। बीस वर्ष पूर्वकी डायरीमे एक जगह ल्खा पाया गया है—'अमुक तिथिको श्रीमारुतिजी स्वयं आकर छे जायॅगे— यह श्रीवचन है।'

वि॰ संवत् १९८९ की पौष ग्रुक्ता द्वादशीको तीन बजे राजिमे आप चालीस वर्षके अखण्ड अवधवासके अनन्तर अपनी अमर कीर्तिः उच आदर्श और अमूल्य वचनामृतको इस ससारमे छोड़कर साकेतवास कर गये।

### परमहंस श्रीसियालालशरणजी महाराज\*

#### (श्रीप्रेमलताजी)

( लेखन-श्रीस्नेइलताजी )

#### हुप्पय

मागि मधुकरी खाहिं अजब मस्तान सुचाला ।
विचरि अविन प्रभु भजहिं सबन ते ढग निराला ॥
कछु दिन मिथिला कछुक अवध कछु दिन रिह काशी ।
नाम रटन बल किल महें सियवर भक्ति प्रकाशी ॥
लिह रामवल्लभागरण गुरु शरण भये तारण-तरण ।
सियलालगरणजी संतवर नाम प्रचारक दुखहरण ॥
गल गुदरी अलकी सुअङ्ग गिर टोप विराजे ।
झोरि कमण्डल खप्पर धरे फकीरी साजे ॥
कण्ठी थुग लर कण्ठ भाल लस तिलक रसाला ।
विन्दु और चिन्द्रका सिहत सोहत श्री लाला ॥
श्रीवैष्णव रिसक विरागि वर नाम-प्रेम छाके रहें ।
जय सियाराम जय जय सियाराम नाम अहनिश्च कहे ॥

रटत रटत श्रीनाम गये होइ तत्व-मुज्ञाता ।
अनुभव चख खुळि गयो भजन बळ छायो गाता ॥
यदिप सिविधि निहें पढे तदिप गुरु नाम कृपा ते ।
भये भुकवि किये काव्य सरस भक्ती रॅग राते ॥
'सतगुरु कृपा प्रकाश' तेहि नाम ग्रन्थ सुन्दर परम ।
ळिख 'नेहळता' मानी किविहें होत अधिक ईर्षो शरम ॥
पै भावुक जन काहिं निरिख बाढत आनन्दा ।
जिज्ञासुन को होत प्रेम पद सिय-रघुचन्दा ॥
'प्रेमळता' अस नाम काव्य महं सुन्दर सोहै ।
प्रकट नाम गुण कवित वाणि अरु रूप सु जोहै ॥
किमि करै प्रशंसा मन्दमित 'नेहळता' कळिमळ ग्रसित ।
जेहि सब विधि नाम भरोस तेहि गुण वर्णत ब्रह्मादि नित ॥

जय सियराम जय जय सियराम

### भक्त श्रीश्यामदासजी महाराज

( लेखक--श्रीजानकीशरणजी 'स्नेहलता' रामायणी )

श्रीश्यामदासजी महाराजका जन्म स्थान गया-जिलान्तर्गत दौलतपुर नामक ग्राम था। ये वाल्यकालसे ही श्रीसियाराम-जिक परम अनन्य और सच्चे मक्त थे। मगवान्के सिवा अन्य किसीका आश्रय स्वप्नमे भी स्वीकार नहीं करते थे। मजनके प्रभावमे ये वचनसिद्ध महात्मा हो गये थे। इन्होंने पहले सत रगाचारीसे दीक्षा लेनेकी इच्छा प्रकट की। पर्तु रगाचारीजीने योगवलसे जानकर कहा कि 'हम दोनों पूर्व-जन्मके गुरुभाई रह चुके हैं, अतः मैं तुम्हें दीक्षा न देकर श्रीढोटनदासजीसे दीक्षा दिला दूंगा।' थोड़े समय बाद ही श्रीढोटनवाबासे दीक्षा दिला दूंगा।' थोड़े समय बाद ही श्रीढोटनवाबासे दीक्षा लेकर ये छः वर्षतक निरन्तर गुरुसेवा करते हुए उनके पास ही रहे। फिर गुरुदेवका आधीर्वाद पाकर उनकी आजाने घरपर आये और आठों पहर मगवत्-

पूजन और नामजप तथा सत्सङ्ग-कीर्तनमे ही रत रहने छगे ।

( प्रेपक--सियारघुनाथशरणजी )

चौथेपनमे भी जब इनके पुत्र नहीं हुआ, तब गाँवमें छोग अनेक प्रकारकी चर्चा करने छगे। प्रभुने पुत्र देकर भक्तकी यह चिन्ता भी मिटा दी। परंतु जब बालक छः मास-का हुआ, तब किसी अग्रुभ ग्रहके कारण उसकी दोनों ऑखें जाती रही। श्रीमहाराजजीने बालकको मन्दिरमे सुला दिया और दृढ विश्वासके साथ भगवान्से प्रार्थना करने छगे। तुरंत ही भगवान्ने बालकको नेत्रदान देकर भक्तकी बात रख ली।

एक बार ये भ्रमवश अर्धरात्रिके समय ही गङ्गा-स्नानके लिये चल पड़े । रास्तेमे एक दुष्टोके समूहने इन्हें घेर लिया। इतनेमे ही श्रीरघुनाथजीने एक वीरका वेष धारण करके

<sup>\*</sup> इनका वहुत सुन्दर वृहद् जीवनचरित्र 'श्रीसद्गुरु चरित्र' नामसे भगवत्कृपापात्र श्रीसियारघुनाथशरणजी, 'श्रीप्रेममक्षरा', सङ्कट-मोचन, बनारससे प्रकाशित हुआ है, वह देखने योग्य है।

दुष्टोंको मार भगाया और इन्हे गङ्गातटतक पहुँचाकर अह्य हो गये।

एक वार इनकी कथामे यह प्रसङ्ग चठा कि कथामे श्रीरघुनाथजी स्वय पवारते हैं। इतनेमे ही एक अविश्वासीने मजाकमे करा कि व्यदि कथामे रघुनाथजी स्वय पधारते हैं तो यहाँ कहाँ है १ दिखळाओ। १ कहते हैं कि मगवान्वहाँ परम सुन्दर छोटी अवस्थाके सतका रूप धारण करके पधारे। कथा समाप्त

होते ही वे तुरत अन्तर्धान हो गये । यह अद्भुत लील देखकर वह अत्यन्त लिजत हुआ और पैरा पड़कर क्षमा-याचना करने लगा । इसी प्रकारकी अनेक लीलाओंसे महाराजजीकी कृपासे हजारों मनुष्य भगवद्भजनमे लग गये ।

इन्होंने स० १९५८ वि० मे मुखसे श्रीरामनाम लेते हुए गरीरका त्याग करके साकेतधामको प्रयाण किया ।

#### THE MAN

### परमहंस रामदासजी

( लेखन-श्रीकेसरीनन्दनप्रसादजी )

परमहस रामदासजी वावा रघुनाथदासजीके प्रिय शिष्य थे । आपकी जन्मभूमि छपरा थी और आपने ब्राह्मणकुलको सुजोभित किया या। बहुत छोटी अवस्थामे ही आपको वैराग्य हुआ और आपने चारों धामकी प्रदक्षिणा बारह वर्पोंमे समाप्त की । इसके अनन्तर आप अयोध्या आकर अपने गुरु महाराजकी सेवामे रहने छगे । चित्रकृटके वनमे जाकर एकान्तवासके साथ साथ आपने योगाभ्यास किया । कार्रीके स्वामी विशुद्धानन्दजीसे आपको साधनामे वडी सहायता मिळी । परमहस लक्ष्मणदासजी, रामकृष्ण परमहस, श्रीझकझकिया बाबा आदि प्रसिद्ध महात्माओसे आपने भेट की । इसके वाद आपने अनस्या आश्रममे जाकर तपस्या की और तीन महीनेतक आप केवल नीमकी पत्ती खाकर रहे। बारह वर्ष आप केवल फल और दूधपर रहे । परतु इससे भी आपको सतीप नहीं हुआ। आप वृन्दावन गये । वहाँ तीन वर्ष यमुनाके किनारे विना कपड़े पहने अवधूतकी तरह नग घडग रहे । कोई कुछ खाने-को देता, वही पाकर अल्मस्त डोल्रते । क्या जेठकी गर्मी और क्या माधका जाडा, आप सदा दिगम्बर ही रहे। तीन वर्षकी इस परमहसावस्थाका रस लेकर आपने पुनः कण्ठी-तिलक धारण किया।

आपके पास जो कोई भी, जिस किसी भी कामके लिये साधन पूछता, आप उमे भगवान्का नाम ही बतलाते । कितने श्रोत्रियोंने इनकी प्रेरणासे कण्ठी-माळा ली । आपको नगे पैर देशाटनका बहुत शौक था । साथमे केवळ एक तुमड़ी और कुछ पोथियोंकी झोळी रखते थे। आपने एकान्त-वासके हेद्ध कुछ समय गयामे बिताया । वहाँ इनकी विभूतियोंका दर्शन पहले-पहल हुआ। कितने ही लोगोका आपके द्वारा बहुत अधिक कल्याण हुआ। सेमरियाधाटमे आपके योगाश्रमका नाम रामवाग था। योगके साथ साथ आप अनेक विद्याओंके स्रोत थे। आपने भक्ति-प्रेम-योगसम्बन्धी बहुत सुन्दर पद रचे है। आपका जीवन अनेको विचित्र चमत्कारी घटनाओंसे पूर्ण है। स्थानाभावसे वे सब यहाँ नहीं लिखी जाती।

### भक्त श्रीमगवान्दासजी मधुकरिया

9¢)00=0=00(>0---

( लेखक--श्रीमजनीनन्द्तशरण श्रीशीतलासहायजी )

आपकी चरित और नाम दोनोंमे निष्ठा थी। जबसे अवध आये, धामसे वाहर नहीं गये। कभी किसीको अवध छोड़नेकी आजा नहीं देते। भगवान्ने आपकी निष्ठा निवाह दी। एक बार आप बहुत बीमार हुए, छः मास हो गये, गरीर म्वस्थ न हुआ। तब बहुतसे प्रेमियोने आपसे हठ किया कि कुछ दिनोंके लिये वाहर जाकर जल बदल आये, पर आप न गये। इसके पीछे कुछ दिनों बाद आप-ही-

आप मनमे आयी कि 'अच्छा चलो, कुछ दिन बाहर रह आये।' पर मनकी किसीसे कहनेमे लजा लगती थी, इससे आप चुपचाप खानसे चल दिये। रास्तेमे जब मणिपर्वतके समीप पहुँचे, तब एक मुसल्मान सिपाहीनेषमे आपको मिला, पूछा—'किधर जाते हो?' आप बहे संकोचमे पड़ गये, कुछ उत्तर न दिया। सिपाही बोला—'हम यहाँसे आगे न जाने देगे, लौट जाओ।' ये दूसरी तरफ गये, उधर मी वह पहुँच गया । जिधर आप जाते, उधर ही वह सिपाही आकर आपकी राह छेक लेता । चारों तरफसे रास्ता वद । क्या करे १ उस दिन लौटे । दूसरे दिन चले, दूसरे दिन मी वही हाल हुआ । रास्ता वदल-वदलकर चार-पाँच दिन-

तक आप गये, पर नित्य वही सिपाही आपको जिम ओरसे आप जाते, उधर ही आकर रोकता । अन्ततोगत्वा आप फिर स्थानमे छोट आये । इस चरितके वाद तीसरे दिन आपका गरीर श्रीअवधमे ही छूटा । स० १९४३ के लगभग आपका साकेतवास हुआ ।



### स्वामी श्रीगोमतीदासजी

आपका शुभ जन्म अवसे प्रायः सौ वर्ष पूर्व पजावमे किसी सारस्वत सद्ब्राह्मणके घर हुआ था। कहते है कि प्रारम्भवग अपनी वाल्यावस्थामे ही आपको गृहत्याग करना पड़ा था और आप किसी साधुके साथ अमृतसरके दुर्ग्याना नामक गुरुद्वारे या साधुओके अखाड़ेमे सम्मिछित हो गये थे ! आपके दीक्षागुरु श्रीमरयूदामजी ये । इस गुरुद्वारेमें वडे वडे सिद्ध तथा विरक्त होते आये है। एक समय वहाँ आपसे 'मठाधीश' होनेका अनुरोध किया गया, पर आपके हृदयमे तो वाल्यावस्थासे ही वैराग्यका सचा भाव पैदा हो गया था। इसिलये आप चुपचाप अपने गुरुद्वारेसे निकल भागे । आप पैदल ही अनेकों तीर्थामे घूमते रहे । तीयोंमे विचरते हुए आप चित्रकूट पहुँचे । चित्रकूटमे आपने बारह वर्षतक मौनव्रतका अवलम्बन किया । तदुपरान्त आप मर्यादापुरुपोत्तम भगवान् श्रीरामचन्द्रजीकी जन्मभूमि श्रीअयोध्यापुरीकी गोदमे आ विराजे और यहाँ भी मौनवतका ही पालन करते हुए वारह वर्षतक मणिपर्वतपर टिके रहे । मौनवत समाप्त करनेपर आप ग्वालियरके सेठ प्रह्लाददासके प्रेमपूर्ण अनुरोवसे 'संतिनवास' मे रहने लगे । आपने निरन्तर अपनेको छिपाये रखनेकी ही चेष्टा की, पर सची विभृति क्या कहीं छिपी रह सकती है १ 'छक्ष्मणकोट'के महत श्रीरामोदारगरणजी आपके इस योगाभ्यास और अनुपम तपोवलपर मुग्ध हो गये और आपको अपने प्रेमपागसे ही आवद्धकर लक्ष्मणिकलेमे ले आये । आप जहाँ ठहराये गये, उस स्थानका नाम आपने 'श्रीहनुमनिवास' रक्खा । आपके इप्टदेव श्रीहनुमानुजी ये, यद्यपि आपकी अनन्य श्रीसीतारामके उपासना युगळनामकीर्तनकी ही थी।

कहते है कि आपको श्रीहनुमान्जीका साक्षात्कार भी हुआ करता था और उनसे प्रत्यक्ष आदेश मिलता था।

आपकी उम्र सौसे अधिक हो गयी थी, पर आपकी दिनचर्यामे कभी कोई अन्तर नही पडा। आप रात्रिके वारह वजेतक जागते और पहर रात रहते उठकर तीनसे छः तक अपनी श्रीसीताराम-नाम-पाठगालामे सम्मिलित होते और गुद्ध भजनानन्दमे तल्लीन हो जाते । सूर्योदय होनेपर दुवारा श्रीसरयूजीमे स्नान करके अपने उपास्य और इप्टदेव श्रीराम तथा रामिकद्वर श्रीहनुमान्जीकी पूजामे लग जाते । पूजा समाप्तकर प्रात कालीन 'हवन' आदि वर्मकृत्य किया करते । श्रीविग्रहोका शृङ्कार और सेवा तथा अर्चा भी अपने ही हाथों किया करते । आलस्य तो आपमे आपकी वृद्धा-वस्थातक नहीं फटक पाया था। दस-ग्यारह बजे फिर आप अपनी भजनमण्डलीके साथ श्रीसीतारामजीकी मधुर नामध्वनि करते हुए श्रीसरयूजी स्नान करने जाते और वहीं मर्यू तटपर घटाभर भजन-कीर्तनमे छगे रहते। किर मध्याह्नका श्रीन हवन ममाप्तकर अपने सामने ही सर्तोंको भोजन कराते और वहे ही विलक्षण प्रेमसे भगवत्प्रसाद पवाते । श्रीसीतारामजीकी जयध्वनि या 'रामधनि' कराते हुए भजनानन्दमे मग्न हो जाते। साबु-सर्तोके प्रसाद पा लेनेपर सर्तोको अपने हाथसे पान-इलायची देते, अम्यागतों और दरिद्रनारायणोंको भोजन कराते और तव आप फलाहार-मात्र करते । दोपहरमे चार वजेतक आप नित्य अपनी एकान्त कांठरीके किवाड वदकर ध्यानस्य रहते । एक वार और स्नानार्थ वाहर आते और फिर सन्ध्या-प्रवेशतक जप-ध्यानमे ही छीन रहते । सन्ध्याको दिया-वत्तीके वाद ऑगनमे आसनपर विराजकर भजन करते और सत-ममाज श्रीरामायणजी आदिकी कथा, श्रीराम नाम-कीर्तनका आनन्द लूटते। रात्रिके समय आठ, साढे आठ वने फिर स्नानादि कुत्योंसे निवृत्त हो हनुमान्जीकी सेवा करते और तव श्रीरामायणका गायन हुआ करता।

गौओंको अपने हाथसे ही रोटियाँ खिलाते और स्वयं

ही उनकी देख-भाल किया करते । अपने स्वको तथा शिष्यवर्गको भी गोन्नेवाके लिने सदा उत्साहित किया करते । किर शयनासनपर विराजमान हो अपनी उपस्थित चंतमण्डर्लामे 'रामकथा' या चिविध रहस्यमा रान-चरित्रोंका आत्वादन किया करते । अपनी अन्तिम जीवन-खीला भी आपने अपने श्रीहनुमन्निवानमे ही समाप्त की ।

### भक्तवर श्रीरामाजी

( लेखन-डा॰ श्रीसत्यनारायणसहायनी )

सारन ( छतरा ) जिन्नेके खेटात गाँवमे श्रीवास्तव नातस्यकुटने सानेनवानी श्रीरामयाद्दाटाटजी ( श्रीराम-शित्रागरण ) नी धर्मपत्नी श्रीटाटप्यारी देवींके गर्मसे स० १९२६ भाष्ट्रपद कृत्या सतमीको श्रीरामाजीका आविर्माय हुआ । जन्मसे ही आप सरका विनम्न और भावुन प्रकृतिके ये । गाट्यावस्थामे ही इनके विट्या गुणोंको देखकर अनेक साधु-महात्माओने नहा था कि यह बाटक परम मक्त होगा । पठन-पाठनमे इनका मन टगता ही नहीं । कोई साधु-संत देखते ही ये उनकी सेवामे टग जाते । साधुसेवामे इन्हे बडा द्राख मिटना था । आपके गुरू पटनाके सुप्रतिद्ध महात्मा श्रीस्वामी भीष्मजी महाराज थे ।

खभावते ही विनम्न और वाबुवेवी होनेके कारण श्रीरामाजी समीके श्रद्धापात्र वन गये। भें सेवक सचराचर रूप म्यामि भगवंत'—सारा संसार भगवान्का स्वरूप है और में हूँ उतका विनम्न सेवक—इमी मावसे आपने समस्त चराचरकी प्रमुरूपसे उपासना की। आप सदा जमीनपर बैठते। आप उचामनपर कभी नहीं बैठे, न किसी स्वारीपर चटकर कहीं गये। विवाहमें लोगोके बहा भागह करनेपर एक घंटेके लिये पालकीपर बैठे थे, परंतु परिस्नके बाद पैदल ही ससुराल गये। साधु-ब्राह्मणके सामने स्थवा अपनेने बड़ेके सामने उचातनपर बैठना अथवा सवारीपर बैठना आप वेअदबी मानते थे और ऐसा मानते थे कि इससे मगवान असन्तुष्ट होते हैं।

भगवान् श्रीरामनी उपामना आउनी थी। रामलीलामे आउनी बड़ी भक्ति थी। भगवान्त्री वन-यात्राकी झॉकी क्रूणरम्मे पूर्ण होनेके कारण पहले आपके हृदयमे बहुत आहुए क्रती थी। आप क्रूणरसकी मूर्ति ही थे। परंतु इन झॉकीशी उपासना खारी नहीं हुई। आउकी एक बार सहसा भगवान्के दूरहाल्पका ध्यान हुआ और वह हृदयमें ऐसा घर कर गया कि आप एक प्रकारते उसी रूपपर विक गये। फिर एक क्षणके लिये भी उम भौदो बहुआ की छविमे मनको कभी अलग नहीं होने दिया।

अपने गॉवके अडोस-पडोसमे ऊँच-नीच किसी भी जातिके वालकका जब विवाह होता, तब रामाजी दूल्हेको जोडा पहनाते और उसे दूल्हा रामका रूप समझकर आनन्द-पुलिक होते। संसारके सारे झमेलोसे अलग होकर आप प्रत्येक क्षण मगवत्स्वृतिमे ही मन रहते। आपकी शरणागित सच्ची थी। एक अणके विस्मरणमे आप परम व्याकुल होकर छटपटाने लगते। 'दूल्हारूप रामकर ध्याना' मे आपकी निष्ठा इतनी दृढ यी कि आप किसी भी दूल्हेको जाते देखते तो पालकीके साथ हो लेते और चॅवर दुलाने लगते, उसका चरण चॉपते। इस पाद-संवाहनमे आपको स्वयं श्रीमगवान्के पाद-सवाहनका आनन्द मिलता!

एक वार आपकी इच्छा 'अर्चावित्रह' का विवाहीत्सव मनानेकी हुई । श्रीकिशोरीर्जाकी मूर्ति अपने यहाँ थीं ही । समी समान तो आ गया, परत श्रीकिशोरीर्जाके ल्यि आमूपणोका प्रवन्ध नहीं हो सका । मन नारे आप चिन्तामम होक्र एक वृक्षके नीचे बैठे थे । इतनेमे क्या देखते हैं कि एक सुनार सोनेके अनेक बहुमूल्य गहने लक्कर आपसे कहता है, 'इन गहनोको रख लो । जब दान हो, दे देना ।' विवाहके अनन्तर भक्तवर रानाजीने उस 'सुनार' को बहुत खोजा, परंतु इस खोजमे उन्हे ही खो जाना पडा !

कुछ दिन बाद धरयों गोंबने आप अपने प्रेमी वाबू नगनारायणलालके यहाँ वास कर रहे थे। वहीं संवत् १९८५ की जेठ वदी दूजको भगवान् श्रीरामचन्द्रके चरणोंका चिन्तन करते हुए आप माकेनलोकको पधारे।

### सिद्ध श्रीकृष्णदासजी महाराज गोवर्धनवाले

( लेखक—ठाकुर श्रीशङ्करसिंहजी, वी० ए० )

गोवर्धनवाले श्रीकृष्णदासजी उत्कल-देशवासी कर्णवशीय श्रीसनातन कानूनगोंके पुत्र थे। प्रथम पत्नीसे सन्तान न होनेके कारण सनातनने जड़ी मगराजाकी कन्यासे विवाह कर दिया। उनके रामचन्द्र, प्रसादी तथा वटकृष्ण—तीन पुत्र हुए। जिस समय कृष्णदासजी केवल वारह वर्षके थे, उनके पिताका देहान्त हो गया, माता उनके साथ सती होने लगीं, तव उन्होंने पहले पुत्रको मगराज-उपाधिसे विभूपित किया, दूसरेसे कहा कि 'तुम्हारा वश सदा बना रहेगा', छोटे पुत्रको क्रजमे वैष्णव बनकर मजन करनेका आशीर्वाद दिया। चार साल घरपर रहकर शिक्षा प्राप्त करनेके बाद वे सोलह सालकी अवस्थामे पैदल बज चले आये।

श्रीकृष्णदासजी गृह-प्रणाठीके अनुसार नरोत्तमदासजी ठाकुर महाशयके परिवारमे दीक्षित थे, पर वजमे आकर उन्होने ब्रह्मकुण्डपर श्रीवैण्णव चरणदासजीके आदेशसे भजन करना आरम्भ किया। उनके खर्गस्य होनेपर आप श्रीरूप गोखामी-जीके सेव्य श्रीगोविन्ददेवजीके दर्शनके लिये जयपुर चले आये और दस वर्ष उन्होंने गोविन्ददेवके श्रीविग्रहकी सेवा की। इस समय वे अपने पूर्ण यौवनपर थे। मदनोन्मादसे पीड़ित होनेपर वे 'व्रज'चले आये।पौष्टिक राजमोग आदिके सेवनसे उन्हे काम सताने लगा । उन्होंने कामवनके तत्कालीन प्रसिद्ध सत श्रीजनकृष्णदासनी महाराजसेकाम पीडा निवृत्तिका उपाय पूछा। महाराजने उनको समझाया कि विपय त्याग किये विना जीव भक्ति प्राप्त ही नहीं कर सकता । विपय-रसका आस्वादन जितनी मात्रामे कम होगा, उतनी ही मात्रामे भक्तिरसका अनुभव होगा । विषयसुख इन्द्रिय-सयोगसे प्राप्त होता है और भगवान्का आनन्द उसके त्यागमे ही सन्निहित है। विपयीके द्रव्यसे खरीदा गया महाप्रसादतक राजसिक वृत्ति उदय करता है । महाप्रसाद सर्वथा चिन्मय है। तो भी इसका रसाखादन केवल भक्तिमे सने प्राणी ही कर पाते है।

तदनन्तर श्रीकृष्णदासजीने नन्दग्राममेआकर त्याग, वैराग्य और कठोर तपस्यापूर्ण जीवन अपनाया, वे मिक्षामे केवल आटा स्वीकार करते थे और नीमकी पत्ती घोलकर उसे पी जाते थे। धीरे-धीरे उनका शरीर क्षीण होने लगा, नेत्रोंकी ज्योति कम होने लगी। तब केवल कुण्डसे जल लाकर ही क्षुधा शान्त करने छगे । थोड़े ही समयके बाद वे कुण्डतक जानेमें मी असमर्थ हो गये। उनकी इस दशापर व्रजेश्वरी रावारानीका हृदय द्रिवत हो उठा। उन्होंने श्रीछिछता सखीकों आदेश दिया कि प्रसाद छे जाकर मक्तको भोजन कराये।' श्रीछिछताजीके मधुर वचनों और सरस प्रसाद तथा चिन्मय स्पर्शेसे श्रीकृष्णदासके शरीरमें नयी शक्ति और और दिव्य चेतनाका सञ्चार हुआ एवं उनके नेत्रकी ज्योति मी बढ गयी। वाळिका रूपधारिणी छिछताजीके अन्तर्धान होनेपर वे आश्चर्यमें पड़े रहे। तीन दिनोतक निराहार रहनेपर श्रीमती राधाजीने स्वप्नमें दर्शन देकर रहस्योद्धाटन किया। 'गोवर्धन जाकर मेरे उपासक वैष्णवोको उपदेश दो कि मेरी प्राप्ति किस तरह हो सकेगी।'—हतना कहकर वे अहश्य हो गयी। श्रीप्रियाजीके आदेशानुसार वे गोवर्धनमें मानसी-गङ्काके तटपर आकर रहने छगे।

वे सस्कृत-बोधके लिये न्याकरणका अध्ययन करने लगे। मजनमे वाधा उपस्थित हुई। मजन और न्याकरण दोनोको वे यथाक्रम चलाना चाहते थे, पर सफलताकी आशा न देखकर उन्होंने मरण सकल्प किया, उन्हें श्रीलिखताजी और श्रीसनातन गोस्वामीने साक्षात् दर्गन देकर क्रमगः मजन-स्फ्रित और सर्वगास्त्रबोधका आश्वासन दिया। इस घटनाके पश्चात् उनका हृदय समुद्रके समान गम्भीर हो उठा। श्रीकृष्णदासजीका रागानुगा मिक्तमे विगेष अभिनिवेग था। कीर्तन आदिके समय उनके नेत्रोसे अश्रुका वेगपूर्ण प्रवाह होता या और दो सेवक बैठकर पोंछा करते थे। गौड़ीय वैष्णव-सम्प्रदायमे रागानुगा मिक्त-का पूर्ण महत्त्व स्वीकार किया गया है।

एक दिन सिद्ध श्रीकृष्णदासजी महाराज होछी-छीछाके आवेगमे ध्यानस्थ थे कि वेष्णवाको उनके शरीरमे दिव्य राधाकृष्ण-होछी-छीछाकी सामग्री—रंग, कुङ्कुम, गुडाछ आदि—दीख पड़ी। शरीरमे दिव्य सुगन्धकी परिव्याप्ति थी।

एक समय वे मानसी गङ्गाके तटपर बैठे थे कि वेष्णवोंने उनके आस-पास अतर-सुगन्धकी अनुभूति की। कारण पूछनेपर श्रीकृष्णदासजीने कहा कि 'स्नानके उपरान्त श्रीराधाकृष्ण दोनो यहीं उपस्थित है, सिखयाँ उनकी सेवामे छीन है, मेरे-ऐसे अमागेके हाथसे अतरकी शीशी गिरकर टूट गयी। मै

एक छोटी सेवा भी न कर सका । वैष्णवोंने शीशी गिरनेका कारण उनके शरीरमें स्तम्भभावका उदय समझा; उसी दिनसे वे सिद्धकी उपाधिसे समछङ्कृत किये जाने छगे । नित्यानन्ददास, वल्रामदास, मधुस्दनदास आदि उनके अनेक सिद्ध शिष्य तथा अनुयायी अत्यन्त विख्यात हैं। सिद्ध श्रीकृष्णदासने भावना-सार-संग्रह-पद्धति, प्रार्थनामृत-

तरिक्षणी आदि मन्यांकी रचना की । उन्होंने सं० १८७८ में १८८३ वि०की अविधमें इनमेंसे अधिकांश मन्यांकी रचना की । उन्होंने सो वर्षकी पूरी आयु भोगकर परमधानकी याजा की । गोड़ीय सम्प्रदायमें उनके मन्यांका बदा आदर है । उनकी निधन-तिथि आधिन गुक्र चतुर्थी है । उनकी समाधि गोवर्धनमें चक्रेश्वर महादेवके सिक्ट ही है ।

### सिद्ध श्रीमधुसूदनदासजी महाराय

( लेखक-श्रीशदुरसिंहजी, वी ० ५० )

सिद्ध मधुसूदनदासजीके जन्म-स्थानका पता नहीं चलता; पर यह तो निश्चित ही है कि वे एक कुलीन वंगाली ब्राह्मण और श्रीकृष्णचरणानुरागी विरक्त भक्त थे। उनकी इच्छाके विरुद्ध उनके माता-पिताने विवाह कर दिया। पर विवाह होते ही वे ससरालसे त्रजके लिये चल पड़े। परिचयके भयसे विना कुछ खाये-पीये ही वे वनमें पड़े रहते थे। एक समय उनके मनमें वैष्णवी दीक्षा लेनेकी उत्कण्ठा हुई; अचानक उसी समय एक महात्मा आ गये और दीक्षा देकर अदृश्य हो गये । मनत्र ग्रहण करनेके बाद वे इतने भावावेश-में थे कि उनका परिचयतक न जान सके । दीक्षाके उपरान्त भजन आदिकी विधि समझनेके लिये उन्होंने गोवर्धनवाले सिद्ध श्रीकृष्णदासजीका आश्रय लिया। महाराजने उनसे गुरुपरम्पराके विषयमें पूछा तो वे निरुत्तर रहे; सिद्ध श्रीकृष्णदासने कहा कि 'विना गुरु-परम्परा जाने भजनकी रीति वताना असम्भव है। मधुसूदनदासजीको मार्मिक वेदना हुई। महाराजने उनको कामवनके सिद्ध वावाके पास भेज दिया; पर उन्होंने भी वहीं उत्तर दिया और कहा कि भ्युच-परम्परा वताये विना रागानुगा भजनमें अधिकार नहीं है। भजन करते रहो, श्रीराधा रानीकी कृपासे सब कुछ अच्छा ही होगा । कभी-न-कभी सुम्हारी इच्छा वे पूरी करेंगी ही ।'

मधुस्दनदासजी खिन्न होकर राधाकुण्ड चले आये, उन्होंने मरण-सङ्कल्प कर लिया। रातमें एक गोवर्धनिशला बाँधकर वे राधाकुण्डमें कूद पड़े। जलके तलपर उनको एक दिल्य पुरुषका साक्षात्कार हुआ, उन्होंने उनके गलेसे शिला अलगकर एक तालपत्र प्रदानकर जलके ऊपर फेंक दिया। वे बहुत प्रसन्न हो उठे, तालपत्रपर कुछ अल्यक्त शब्द अङ्कित थे। पहले तो उन्होंने उसे श्रीकृष्णदासको दिखाया; वे उसका रहस्य न समझ सके, अतएव कामवनके सिद्ध बाबाके पास भेज दिया। सिद्ध बाबाने तालपत्र देखते ही कहा कि श्रीप्रियाजी तुमपर पूर्ण प्रमन्न और एमाउ हैं। यह तालपत्र सर्वया अव्यक्त है। यहिर्जमत्क समराने तील नहीं है। तुम राधाकुण्डपर जाकर प्रियाजींस प्रार्थना करीं, वे तुम्हारा मनोरथ अवश्य सिद्ध करेंगी। ये राषाकुण्डपर चले आये। प्रियाजींने दर्शन दिया, त्युंकुण्ड जानेका आदेश दिया और उन्होंने निपेध किया कि उस मन्त्रकों दीका और किसीको न देना।

वे प्रतिवर्ष होडी-डीटा देशने वरसाने जाया करते थे । एक साल स्वेत-वस्त्र धारणकर होडीके अवसरार वरसाने जा रहे थे। थोड़ी दूर गये थे कि रास्तेन नगवान् हो डीटाका दर्शन करके वे मूर्टित हो गये। निर पर्दे, सन्ध्यातक उसी दशामें पड़े रहे। खाडीने आकर उठाया उनकी विल्क्षण दशा थी। नगनोंने प्रेमापुअंडी धारा प्रवाहित थी। शरीरमें अद्भुत रोमाध्र था। यह दिवित रंगोंसे रंगे थे। विशेष प्रकारकी सुगम्य आ रही थी।

मधुमद्दनदावजीके पूर्वाधमकी पत्ती उनके दुर्वन है दिने वंगाल्से वज आयी थीं। वावाने दर्शन देशा अस्तोहार हर दिया और वे आश्रम छोड़कर वर्गीम श्रमण करने हमें । मही-साध्वी पत्नी पतिकी शान्तिमें वाचा न हैं उसेवात करना चाहती थीं। वे घर छोट गयों। उनके चांट जानके जाद मधुसूदनजी महाशवके पैरमें याच हो गया। अवस पीट्रसि दुखी होनेपर प्राण-स्थामका सङ्कल्प करके ने गभीर पनाने चंड आये। तीन दिनीतक मुखे पड़े रहे रावासनीने बाहिसा-वेप धारणकर उनको भोजन कराया, झुघा शान्त हुई, घाव भी ठीक हो गया। वावाजी वजवादिकांक परपर पंचारे उसकी मासे पूछा कि ग्डार्टी कहाँ है ?' उत्तर मिलाकि ग्वई तो तीन माहसे सेसुराङमें है ।' वावाजीको महान् सेद हुआ दि भेरे कारण श्रीराधारानीको इस तर: कट उदाना पड़ा ।' उनकी प्रांसींद बढ़न लगी । भक्तीका समुद्द एका होने लगा । उन्होंने मार्गशीर्दरी महाप्रयाण किया । उनकी समाधि सूर्यकुण्डपर है ।

### रणवारीवाले सिद्ध श्रीकृष्णदासजी

( हेराक--श्रीशङ्कर्सिहजी, वी० ५० )

रणवारीवाले श्रीकृष्णदासजीका जन्म बगालके यशोहर जनपदके मुहम्मुदपुर ग्राममे एक कुलीन ब्राह्मण श्रीगोकुल-चन्द्रजी चहोपाध्यायके घर हुआ था। उनका बचपनका नाम कृष्णप्रसाद चहोपाध्याय था, घरमे भगवान्के श्रीविग्रहकी सेवा थी। अतएव उनका मन भगवान्के प्रति पूर्णरूपसे आसक्त हो चला, विवाहका प्रस्ताव सुनते ही उनके मनमे वेराग्यका उदय हुआ। वे बृन्दावन चले आये और इसके बाद रणवारीमें मजन करने लगे। कृष्णदासजी गोवर्धनवालेसे भी उनका विशेष सौहार्द था।

कुछ दिनोंके बाद उनके मनमे चारों धामकी यात्रा करने-की इच्छा हुई, पर श्रीराधा रानीने स्वप्नमे निषेध किया। उन्होंने स्वप्नकी ओर विशेषध्यान न देकर तीर्थयात्रा आरम्भ की, द्वारका पहुँचकर तसमुद्रा धारण करनेपर उनके चित्तमें विक्षेप हुआ और वे बुन्दावन छोट आये। श्रीराधाजीने फिर स्वप्न दिया कि 'तसमुद्रा छापके कारण तुम द्वारकाके परिकरमें सम्मिछित हो गये हो, तुमने वजवासका अधिकार खो दिया है।' महाराजजीने स्वप्नको सच माना, उनको वडी आत्मग्छानि हुई। 'राधारानीकी चरण-सेवाका सुख न मिलेगा'—यह सोचकर वे बहुत दुखी हुए। उनका दृदय विरहानछमे जछने छगा। तीन मासतक विना कुछ खाये-पीये पड़े रहे, मीतरका विरह-ताप वाहर प्रकट हो चला, सारा-का-सारा कृश शरीर द्वालस उठा, वक्षःस्थळतक शरीरके दह्यमान होनेपर भी उनका हरिनाम-उच्चारण वंद नहीं हुआ। ग्रामवासी उनकी स्तुति करने छगे। महाराजने आगीर्वाद दिया कि इस ग्राममें कभी महामारी और दुर्भिक्षका प्रकोप नहीं होगा।

उन्होंने पौप मासकी अमावस्थाको ससार-त्याग किया । इस पुण्य तिथिपर रणवारीमें उनकी समाधिपर प्रत्येक वर्ष उत्सव मनाया जाता है।

### 

### सिद्ध श्रीरामऋष्णदासजी

( लेखक-शीशङ्करसिंहजी, वी० ए० )

श्रीरामकृष्णदासजीका जन्म स० १९१४ वि०के भाद्रपद मासमें जयपुर नगरके अन्तर्गत भूराटीवा पचगलीमे एक कुलीन गौड़-ब्राह्मणवद्यमे हुआ था। उनके पिताका नाम रामप्रताप मिश्र था। वे वग परम्परासे जयपुर महाराजके अस्थापक थे। उन्हें राज्यकी ओरसे जागीर भी मिली थी।

वाल्यावस्थासे ही श्रीरामकृष्णदासका मगवान्के चरणारविन्दमे अनुराग था। वे अपना समय श्रीगोविन्दजीके मन्दिरमे ही दर्शन और खेळ-कृदमें विताया करते थे। गायत्री-मन्त्रकी दीक्षाके अनन्तर उन्होंने अनुप्रानके फळ-स्वरूप श्रीगायत्री देवीका साक्षात्कार किया। देवीके आदेशसे वे वृन्दावन चले आये और मिद्ध श्रीनित्यानन्ददासका दर्शन करके वे तेरह वर्षकी अवस्थासे ही बृन्दावनमे गोविन्ददेवजी-के मन्दिरमें निवास करते हुए वित्राध्ययन करने लगे। उन्होंने श्रीसुदर्शन शास्त्रीसे न्याय और श्रीनीलमणि गोस्वामी तथा श्रीगोपीलाल गोस्वामीजी महाराजसे भक्तिगास्त्रकी शिक्षा मात्र की । उन्होंने विद्या प्राप्तिके वाद श्रीनित्यानन्ददासजी

महाराजि वैष्णवी दीक्षा छी । वे विनम्नता और साधुताकी मित्तमूर्ति थे, अमानी और सिहष्णु महात्मा थे । दीक्षा छेनेके वाद वे भजन करने बरताना चले आये । वहाँ एक वृद्ध महात्मासे वे गानविद्या सीखने छगे, अतएव भजनमे विश्लेप होने छगा । उनका मन ऐसी स्थितिमें पड़ गया कि न वे सङ्गीत ही सीख पाते थे और न स्वतन्त्रतापूर्वक भजन ही कर पाते थे ।

तदनन्तर उन्होंने गुक्के आदेशसे उद्धव क्यारीमे बैठकर ग्यारह दिनोंतक गोपाल मनत्रका अनुप्रान किया, फलत. उन्हें श्रीराधा-कृष्णका साक्षात्कार हुआ । मगवान्की आज्ञासे वे गोवर्धन पूँछरीमे श्रीराघव पण्डितकी गुफामे तीस सालतक लगातार भजन करते रहे, प्रत्येक तीनचार दिनपर मधुकरीवृत्तिसे भोजन करते थे । इसी बीचमें जयपुरसे उनकी माता भी आ गयीं, सात-आठ सालतक भजन करनेके बाद वे परमधाम चली गयीं । तत्कालीन ग्वाल्यिर-नरेश श्रीमाधवरावजीके ज्येष्ठ श्राता बलवन्तरावजी

कमी कमी उनसे मिलने आया करते थे । उन्होंने एक वडी रकम भेट करनी चाही, पर रामकृष्णदान जी महाराजने उसको अस्वीकार कर दिया । वे पूँछरीसे व्यामकुटी और व्यामकुटीसे बृन्दावन चले आये एव दाक जीके उद्यानमे रहने लो । वडे-यडे महात्मा उनके दर्यनके लिये आया करते थे । श्रीरामकृष्णदाम जी सदा अपनी साधनामे लगे रहते थे । वे उनदेश देनेसे सदा दूर रहते थे, पर विशेष आप्रहपर निष्ठापूर्वक हरिभजनपर ही जोर देते थे । वे स्वार्थकी वात चलानेवा डोकी ओर कुछ ध्यान ही न देते थे । वे उन्न कोटिके विरक्त और आदर्श भक्त महात्मा थे ।

कभी-कभी मरगोरम कर होनेपर भी शारीरिक सुखके छिने उन्होंने अपने इष्टरेवको नहीं पुनारा । उनका दृढ मत या कि दैहिक, ऐहिक और पारछैकिक आदि सुराकी चाह परमेश्वरते करना कदापि उचित नहीं है । उनसे प्रमामिककी याचना करना ही विवेकी मनुष्यका कर्तव्य है । वे कभी अपना फोटो नहीं खिंचवाते ये तथा प्रचारसे बहुत दूर रहते थे । एक बार एक चित्रकारने फोटोके लिये प्रात किया। पर उनका चित्र नहीं आया। जिन सत्के क्रियर वे हाथ रखकर खड़े थे, उनका आ गया था। उनकी इष्ट, वैराग्य, अक्टिजना भक्ति, गुरु तथा मत और सम्प्रदारने प्रति निष्ठा अत्यन्त स्तुत्र थी। उनका स्वभाव सड़ज, सरल और प्रीतिमन था । यह एक विचित्र बात थी कि समस्त बेष्णव-सभ्यदायोके सत-महात्मा उनके सलाइमे सम्मिलित होते थे । उनकी व्रजवासमे अमाधारण निष्ठा थी, वे बजवानीके ही घरनी भिन्ना आदि खींकार करते थे । जजवानियां के फटे बलोंने बनी हुई गुदड़ी और वनकी मिट्टीका करवा टी उनका संतर था। उनका आदेश था कि उनकी अन्त्येष्टि कियाने मज और मजवामीकी ही वस्तु और सामग्रीका उपयोग हो । वे अपने पाम आनेवालेको मदा नाम-जरका उपदेश दिया करते थे । श्रीरामकृष्णदामजी महाराजने संवत् १९९७ वि॰के आश्विन मामकी कृष्ण चतुर्थीको परम धामकी यात्रा की । उनके शिष्य श्रीक्वरामिन्प्रदासजी महाराजने श्रीभागवत निवास आश्रममे उनकी समाधि स्यापित की ।

### भक्तवर बाबा मनोहरदासजी

( लेपक-मीनिरधनदासजी )

बावा मनोहरदामजी उच कोटिके मक्त और महातमा थे। वे गिरिराज गोवर्धनके सन्निकट गोविन्द-कुण्डपर रहते थे। वे उच कोटिके पण्डित थे। आजसे लगभग सवा सौ साल पहले उन्होंने वगालमे एक कुलीन ब्राह्मण-परिवारमे जन्म छिया था । कुछ वड़े होनेपर माता पिताने उनको विवाहके वन्धनमे जमडनेका निश्चय किया। एक रातको वे वैराग्य-भावसे अनुप्राणित होकर घरसे निकल पड़े । यन्त्रपनसे ही वे ससार और उसके प्रपन्नोंके प्रति पूर्ण अनासक्त थे। यात्रा कालमे एक विद्वान् पण्डितसे उन्होने वेद-वेदाङ्क, देदान्त तथा अन्य शास्त्रोंका अध्ययन किया । उनकी वृत्ति बहा चिन्तनमे लीन रहने लगी । उन्होने हिमाडयकी तल्हरीमे एक अनुभवी योगीके सम्पर्कमे अष्टाङ्ग-योगका साधन रियाः धीरे-धीरे उनके मनपर श्रीमद्भागवतमे वर्णित गोपींप्रेमकी छाप पडी। वे भातुक तो थे ही, भगवान् श्रीकृष्णके नयनाभिराम रूप-रावण्यका आस्वादन करनेके लिये व्रजकी ओर चल पड़े और वृन्दावनमे भगवन्-रसिकोंके सत्तङ्कसे जीवनका परमानन्द प्राप्त किया । उसके पश्चात् निधुवनः

कुतुमसरोवर, राधाकुण्ड आदिपर रहकर तपस्यापूर्ण जीवन अपनाया तथा गोविन्द-कुण्डपर स्थायी रूपने रहने लगे। नाम-जप और भगवान्के स्वरूप चिन्तनमे उनका मन इस तरर लगा कि वे भोजन भिक्षा आदिकी भी सुध-बुध भूल गये। कई वर्षोतक वे आटा जलमे घोलकर पीते और नीम-की पत्ती चवाकर ईश्वर भजनके लिये पर्याप्त समय निकाल लेते थे। रातभर ध्यान और समरणमे जागते रहते थे।

उनका त्याग उच्च कोटिका था। लॅगोटी, गाढेकी चादर और मिटीके लोटेके सिवा वे अपने पास कुछ नहीं रखते थे।श्रीकृष्णने राधारानीसमेत उन्हें अपना दर्शन देकर कुतार्थ किया था। वे उन्मक्तकों तरह इघर-उघर धूमा करते थे। एक वार तो एक कदम्बके पेडके नीचे तीन दिनोतक समाधिस्य होकर खड़े रहे। वे रात-रात गोविन्द-कुण्डमें खड़े रहते थे। कभी रोते, कभी हॅसते थे। भगवान्का नाम ले लेकर जोर-जोरसे प्रेमपूर्वक पुकारते थे, उस समय सूखें मोटे टिक्कड़ और नीमके होल (रसा) से ही काम चलाते थे। उनकी प्रेम साधना विलक्षण थी। उन्होंने अपने किमी भी शिप्यसे कभी शारीरिक सेवा नहीं छी। नव्ये वर्षकी अवस्थामे भी वे स्वावलम्बी ही बने रहे। वे बडे सिहण्यु थे। एक बार एक शिप्यने मूर्खतावश उनपर भाऊने प्रहार किया। वे मौन रहे, मुसकराते रहे। अन्य शिप्योंने उमे आश्रमने निकालनेकी प्रार्थना की तो उन्होंने कहा कि यदि मैं नहीं रक्कूंगा तो वेचारेको दूसरा कौन रक्लेगा । यदि उनको कोई साप्टाङ्ग दण्डवत् करता तो वे वरतीपर माथा टेककर प्रतिनमस्कार करते थे ।

कभी-कभी भक्तिके आवेशमे बॅगलाके पद भी रचते थे। उनका ग्रन्थ पिढग्ध पिछाम अत्यन्त प्रसिद्ध है। वे भजनानन्दी महात्मा थे।

### महात्मा श्रीअवधदासजी

मैंने जिन दिन उन महापुरुपके चरणोमे मस्तक रख-कर प्रणाम किया, उन दिन उन समय उनके चरण शीतल हो चुके थे। उनमे किमीको पहचाननेकी शक्ति नहीं रही थी। उनके पश्चात् कुछ घटा ही वे इन धरापर और रहे।

वे श्रीगौराङ्क महात्रभुके (गौडीय) सम्प्रदायके विरक्त वण्णव थे। उनकी निष्टा यी कि श्रीमद्रागवत ही माधात् श्रीकृष्णचन्द्र है। वे श्रीमद्रागवतका ही पूजन, आराधन और पाट करते थे। जीवनभर वे श्रीमद्रागवतका पाट करते रहे।

उनकी अवस्था सौ वर्षसे अधिक हो चुकी थी, दृष्टि-शक्ति छप्त हो गरी थी किंतु उनको तो श्रीमद्भागवतका पूरा ग्रन्थ कण्ठस्य था। यह भी स्मरण था कि उनके पाट-ग्रन्थके किंम पृष्ठमें कितने क्लोक हा आमनपर वैठकर ग्रन्थके पृष्ठ ययाकम पलटते जाते और पाठ करते जाते थे।

उस दिन जब हम होग उनके दर्गन करने गये, जाडों-के दिन थे। मध्याहमें पाट-विश्राम करके वे ऑगनमे धूपमें लेटे थे। उनके एक शिष्यने उन्हें पुकारकर स्चना दी थी। हमलोग तो दर्गन करके चले आये। वे कुछ देरपर उटे और हाथ पैर बोकर आचमन करके पाट करने अपने आमनपर जा बिगजे। हाथमें श्रीमद्रागवतका पन्ना, सामने श्रीमद्रागवतकी खुली प्रति। उनका पाट क्य चलते चलते रुक गया, किमीको पना नहीं। नित्य समयपर जब वे न उठे, तब शिष्योंने जाकर उटाना चाहा। आमनपर वे ऐसे बैठे थे, जैसे अब भी पाट करनेवाले हो हाथमे पन्ना लिये जैमे अब उसके क्लोक बोलेगे ही किंतु वे तो जा चुके थे उम नित्यधाममे, जहाँ जाकर फिर कोई लौटता नहीं।

### 

### पं॰ श्रीअमोलकरामजी शास्त्री

एक मीधे-सादे वेश एवं सरल स्वभावके ब्राह्मणको देखकर कौन विश्वाम करता कि वे न्यायशास्त्रके प्रकाण्ड विद्वान् हे । वे कुक्केत्रीय ब्राह्मण थे । उन्होंने काशीमें विद्या-ध्ययनका प्रारम्भ किया और नवद्वीप (वगाल ) जाकर न्याय-शास्त्रकी विशेष योग्यता सम्पन्न की । परतु जिसको आनन्दकन्द श्रीकृष्णचन्द्र अपनाना चाहें। वह न्यायके तर्क-जालमें कैसे उलझा रह सकता है । शास्त्रीजीको तर्कके अपार विस्तारमे रसानुभृति नहीं हुई । वे निम्बार्क-सम्प्रदायकी दीक्षा लेकर श्रीवृन्दावनवास करने लगे । ब्रजका वास ही तो समस्त पुण्योंका परम फल है ।

शास्त्रीजी स्वामी श्रीहरिदासजीकी परम्परामे दीक्षित हुए थे। शास्त्रोंके अभ्ययनसे यदि श्रीवजेन्द्रनन्दनके चरणोंमे अनुराग न हुआ तो अध्ययन न्यर्थ गया। यह वात उनके हृदयमे आयी और मृर्तिमान् हो गयी। वृन्दावनका वास करके उन्होंने आहार छुडिपर ध्यान दिया। ब्राह्मणको दान छेनेका अधिकार है, यह बात ठीक होनेपर भी यह वात शान्त्रोंमें स्पष्ट आयी है कि दान छेनेसे ब्राह्मणके तप तथा तेजका हास होता है। पवित्र उपार्जनसे प्राप्त अन्न ही पवित्र मनका निर्माण करता है। शास्त्रीजीने ब्राह्मणके छिये इस सुगमें सर्वोत्तम आजीविका शास्त्राध्यापन समझा और अन्ततक अध्यापन करके ही वे जीवन निर्वाह करते रहे। बहुत आग्रह करनेपर भी किमीसे दान छेना उन्होंने कभी ध्वीकार नहीं किया।

नित्य श्रीविहारीजी एव टाटीस्थानके श्रीठाकुरजीके दर्शन करना और भगवानकी सेवा पूजा करके प्रसाद ग्रहण करना, यह नियम शास्त्रीजीका कभी भक्त नहीं हुआ। श्रीनिम्बार्क- सम्प्रदायके अनेक ग्रन्थोंका शास्त्रीजीने प्रणयन किया । अनेक विद्वान् गास्त्रीजीके ग्रन्थोंको सम्प्रदायाचार्योकी कृतियोंके समान ही महत्त्व देते हैं । विद्याके गर्वको छोड़कर सीधा-सादा, नम्र, श्रद्धापूर्णं जीवन ही श्रीकृण्णको प्रसन्न करता है। अपने पूरे जीवनके द्वारा शास्त्रीजीने यही शिक्षा दी।

### भक्त ग्वारिया बाबा

( त्रेखक-शीसुदर्शनसिंहजी )

अभी पद्रह-सोव्ह वर्ष पूर्वकी ही बात है, वृन्दावनमें एक सत रहते थे। गौर वर्ण, लंबा शरीर, पैरतक व्टकता ढीवा ढाला कुर्ता, शरीरका एक एक रोमतक सफेद हो गया था। उनके शरीरकी थोड़ी छरियाँ, रोम एव केशोंकी श्वेतता ही कहती थी कि उनकी अवस्था पर्याप्त अधिक है। परतु उनके कुर्ते या चोगेका वजन सात-आठ सेरसे अधिक ही रहता होगा। उसे पहने वे बच्चोंकी मांति दौड़ते थे। उनका स्वास्थ्य एव शारीरिक वल अच्छे स्वस्थ सबल युवकके लिये भी स्पृहणीय ही था। श्रीव्रजराज-कुमारमे उनकी सख्य-निष्ठा थी, अत वे अपनेको ग्वारिया (चरवाहा) कहते थे। संसारको भी उनके परिचयके रूपमे उनका यह प्वारिया वावा' नाम ही प्राप्त है।

शास्त्रकी आज्ञा है कि गृहत्यागी साधु अपने पूर्वाश्रमका स्मरण न करे, पूछनेपर भी घर तथा घरका नाम न वताये। श्रीग्वारिया बावाने इस आज्ञाका इतनी हढतासे पाछन किया कि उनके घनिष्ठ परिचयमे रहनेवाले भी नहीं जानते कि बावाकी जन्मभूमि कहाँ थी, उनका घरका नाम क्या था, या उनका पूर्व परिचय क्या है। किसीने पूछा—'बावा! आपने किस सम्प्रदायमे दीक्षा छी है।' तो उत्तर मिला—'समी सम्प्रदाय मेरे ही है।'

वृन्दावन आनेते पूर्व श्रीग्वारिया वावाका महाराज जयपुर (श्रीमाधवसिंहजी) महाराज ग्वाल्यिर (श्रीमाधवरावजी) तथा दितया एव चरखारीके राजकुल्से धनिष्ठ सम्पर्क रहा । ये नरेश वावाको अत्यन्त सम्मानकी दृष्टिसे देखते थे और प्रयत्न करते थे कि वे उनके यहाँ अधिक-से-अधिक रहें । ग्वारिया वावा सगीतके कुशल भर्मज थे । राजमहलोंमे उनके भीतर जानेपर कभी प्रतिवन्ध नहीं रहा । उनसे राजकुलकी महिलाएँ अनेक वार सङ्गीत एव वाद्यकी शिक्षा प्राप्त करती थीं ।

महापुरुषोंकी प्रवृत्तिको समझना सासारिक छोगोंके लिपे कभी सरळ नहीं रहा। उसमे भी चपळचूडामणि

श्रीश्यामसुन्दरके सप्ताओंकी वृत्तिका तो पूछना ही क्या । ग्वारिया वावाकी प्रकृतिमें यह अद्भुत भाव बहुत पर्याप्त या। जव वे किसी राजमहल्मे रहते, तव स्वयं महलमे झाड लगाया करते । उनके कार्यमे वाधा देनेका तो कभी कोई साहस करता ही न था। एक बार आपने जयपुर-महाराजसे आग्रह किया-- भे जेलमे रहूँगा । तू मुझे जेलमें रख। ' महाराजने एक छोदेके सींलचोका पिंजडे-जैमा कमरा वनवाया । वह कमरा महलमे रहे और उसमे ग्वारिया वावा रहकर सन्तुष्ट हो जाय, ऐसा महाराज चाहते थे, किंतु ग्वारिया वावाको तो जेल्मे रहना था । अन्तमें महाराजको सतका हठ स्वीकार करना पड़ा । यह पिंजडा जेटमे रक्या गया । विदयोंके वस्त्र पहनकर ग्वारिया वावा जेलमे उस पिंजड़ेमे रहे । उन दिनों वे जेलका सामान्य भोजन ही करते ये और सामान्य विदयोके समान ही व्यवहार करते थे। वृन्दावन आनेपर वह पिंजडा भी बाबा अपने साथ लिवा लाये थे।

जयपुर रहते हुए ग्वारिया वावा एक बार कई दिनोंतक पूरे दिनभर राजमहल्से बाहर रहते थे। किसीको कुछ विशेष पता नहीं था। उन दिनों जयपुरमे कोई मकान बन रहा था। प्रात काल मजदूरके वेशमें ढाठा वॉधकर आप वहाँ मजदूरी करने पहुँच जाते थे। दिनभर परिश्रम करते थे। सायकाल ठेकेदारसे कहते—'माल्कि! कल्से में नहीं आऊँगा। मुझे छुट्टी देदीजाय। मेरे पैसे देदीजिये।' ठेकेदार इतने परिश्रमी मजदूरको छोड़ना नहीं चाहता था। उसने कहा—'तुझे छुट्टी नहीं मिलेगी। पैसे तो सबको साथ ही वॅटेगे।' सप्ताहके अन्तमे मजदूरी वॉटनेका दिन आया! उस दिन ग्वारिया बाबा मजदूरके वेशमे न जाकर अपना लंबा ल्वादा पहनकर गये। ठेकेदार और मजदूर चिकत रह गये। जो संत महाराज जयपुरके साथ बग्गीपर धूमने निकलते हैं। वे सात दिन उनके लिये सद्भुत था। बाबाने अपनी रहे—यह समझना ही उनके लिये सद्भुत था। बाबाने अपनी

मजदूरीके पैसे ठेकेदारसे लिये और उनके चने खरीदे । छोटे बालकोंको, मयूरोंको और बदरोंको वे चने वडी उमगसे उन्होंने खिलाये।

एक बार पतग उडाते समय एक छड़का मकानकी छत-से गिर पडा । पतगके पीछे देशमे ऐसी दुर्घटनाएँ प्रायः होती हैं, किंतु सत्पुरुष तो घटनाओंको यों घटना ही नही रहने देते । वे तो उनसे गम्भीर शिक्षा जगत्को देते हैं । ग्वारिया वावाने छड़केके छतसे गिरनेकी बात सुनी तो अपने पूरे मुखमे काल्खि पोत छी और एक पतंग छोटे धागेमे बॉधे कई दिन वे नगरमे घूमते रहे । किसीने ऐसा करनेका कारण पूछा तो बोळे—'देखो, पतग उड़ाते हुए वह छड़का मर गया और मेरा मुख काला हुआ । ऊपरकी ओर देखना और नीचेका ध्वान न रखना ऐसा ही सर्वनाश कराता है।'

ग्वारिया बाबा सदा बजभाषा ही बोलते और लिखते थे । वृन्दावन आनेपर अन्तिम कई वर्पीतक वे मौन रहे । उस समय भी व्रजभाषामे ही लिखकर बात करते थे। दिन-मे वे कहीं भी रहे, रात्रिमे वृन्दावनके समीपके जंगलोंमे बूमा करते थे। एक बार घूमते समय चोरोंके एक दलने उन्हे देखा । वावाको तो वे पहन्तानते ही थे, सबने कहा-भवारिया ! चोरी करिबे चलैगो <sup>१</sup> वाबाको लगा कि श्यामसुन्दरके सखा कहीं दही चोरी करने जा रहे हैं, सो प्रसन्नतासे साथ हो गये । एक घरमे चोर घुसे । चोर तो अपने काममे लग गये और ग्वारिया बाबा कोई खाने-**गिनेकी सामग्री हूँढने छगे। उन्हें केवछ गुड़ मिछा और** कहीं एक ढोलक लटकता मिल गया । आप ढोलक वजाने ज्यो । चोरोंने भागते-भागते भी इन्हें पीटा और घरके जोगोंने भी जगकर अन्धकारमें पीटा । जब प्रकाशमे गहचाने गये। तत्र सबको बड़ा दुःख हुआ । घरके लोगोंने देखा कि वाबा हाथमे जरा-सा गुड़ लिये है और कह रहे हैं-- 'यारोंके साथ चोरी करने आया था, सो मार तो खूब गडी ।

शरीर छोड़नेसे पद्रह-वीस दिन पहले ही उन्होंने अपने इस धामको छोड़नेकी बात लोगोंसे कह दी और आग्रह किया—'मेरी शोक-सभा मेरे सामने ही मना लो।' वड़ी कठिनाईसे वावाको लोग समझा पाये कि उनके रहते ऐसी अमझलपूर्ण योजना करनेका साहस कोई कर नहीं पाता। 'मेरा कोई स्मारक न रक्खा जाय, कोई चिरत न लिखा जाय।' यह बावाका आदेश था। नश्वर शरीरकी स्मृति रक्खी जाय, यह उन्हें बिल्कुल स्वीकार नहीं था। उन्होंने गरीर छोड़ते समय भगवान्के मन्दिरसे आया हुआ भगवान्का चरणामृत तथा संतोंका चरणामृत लेगेके लिये ही मुख खोला। उस समय उनके शरीरको शिथिल देखकर कुछ लोगोंने औण्ध देना चाहा, पर औषधके लिये बाबाने मुख खोला ही नहीं।

जैसी ग्वारिया बाबाकी इच्छा यी, उनका शरीर वृन्दावनके प्रमुख मन्दिरोंके सामनेसे होकर निकाला गया। मन्दिरोंसे उस नित्य सखाकी देहके सत्कारके लिये माला, चन्दन आदि प्रसाद आया। इस प्रकार सभी प्रमुख मन्दिरोंका प्रसाद लेकर वह देह वंशीवटके समीप श्रीयमुना-जीकी गोदमे विसर्जित कर दिया गया।

सबसे आश्चर्यकी बात यह रही कि चृन्दावनके एक वंगाछी डाक्टर कही बाहर गये थे। वे बाबाके शरीर छोड़ने- के दो-तीन दिन बाद आये और एक सतसे कहने छगे— भीने सुना या कि ग्वारिया त्राबा केवछ नजवासियों के घर ही प्रसाद छेते हैं, पर आज- प्रातः वे मेरे यहाँ आये और मॉगकर दूध पी गये है। जब डाक्टरको बताया गया कि बाबा का शरीर तीन दिन पूर्व ही छूट चुका है, तब वे इसपर बड़ी कठिनाईसे विश्वास कर सके। इसी प्रकार अपने एक श्रद्धां छो बाबाने स्वप्नमें दर्शन दिया और बताया—भी तुम्हे भगवान्के पांस छे आने आऊँगा। वृह व्यक्ति बीमार था, पर स्वप्न देखकर स्वस्थ हो गया। निश्चित तिथिको उसका शरीर सहसा ही छूट गया।

श्रीग्वारिया वावा वृन्दावनके इस पिछले समयके सबसे प्रसिद्ध सतोमे हुए हैं। उन्होंने अपनी मस्तीसे केवल एक गिक्षा दी है कि 'श्रीवजराजकुमार केवल मावके वश हैं। जो जिस भावसे उन्हें अपना मान ले, भाव दृढ हो तो वे उसके उसी सम्बन्धको सर्वथा सत्य स्वीकार कर लेते हैं।'



### विद्यावारिधि श्रीकृष्णानन्ददासजी

( त्या-श्रीगमडामडी शासी )

श्रामन जन्म जाल्म्बर जिलेका या । ६० वर्षमी आयु-में स० १९९८ के फाल्युन माममे आपने वृन्दावन-रज प्राप्त की । आप पब्दर्शनके विद्वान थे कार्यामे अध्यक्त हुआ वहीं सन्याममी वीक्षा प्रहण की । आपका त्याग-वैराग्य एक विल्क्षण ढगका ही या। जो आज बहुत कम देखनेमे आता है । आप श्रीकृष्ण-मिक्ति रिनक थे । विद्याम्यामके अनन्तर आप गङ्गातटणर भ्रमण करते रहे। किंत्र हृदयको ग्रान्ति न मिल्ली थी । तत्कान्तिन महात्मा श्रीअच्युन मुनिर्जीने आपको बजमण्डलका रास्ता वताया । बजमे आकर आपने चार-चार, छ छ दिनके मूखे मधुकरीके दुक्के खा-खाकर भागवत-अध्यक्त और प्राचीन लीला-क्रम्योका स्वाध्याक्त किंग पश्चात्आपने नवद्वीपके माध्यगौडीक आचार्यक्रमे वैष्णवी दीक्षा ग्रहण की और सखाभावका आश्चन ग्रहण किया । प्रायु- आक्र ग्वारिया वात्राका मत्मङ्ग करते थे ।

व्रजमे रहते आपकी विचित्र दशा थी। एक माफी एक लॅगोटी करपात्र, भिक्षा सताहमे एक दिन, एक वृक्षके नीचे एक दिन, मौनवत क्वी-अदर्शन आदि वड़े कड़े नियम थे। आप नामवर्ता पक्के थे, जिस गॉक्मे अखण्ड कीर्तन न ही, जिस भक्तके घरमे भगवत्-पूजा न हो वहाँ आप जल ब्रहण नहीं करते थे। लोगोंको आप एक ही उपदेश देते—

'भार्ट । गीध अज्ञामित्र गणिकांचे तुम गये-बीते नहीं हो, मनुष्यकी देह मिली है । हरिनाम जयो और चलते फिरते प्रभु-नामका कीर्तन करते रहो—

निह कि कर्म न धर्न विवेकू। राम नाम अवलबन एकू॥ वस, यही आपका मुख्य उपवेश था।

एक दिन आपके माथ देवी घटना घटी !आपके सारे शरीरको एक तेज पुजने जकड श्रिया और करा—'क्या तुम छोकरीकी तरह अपने ही कामने लगे रहते हो? विवाम इतना श्रम किया है, इसमे जन-कल्याग क्यों नहीं करते? वमः उसी समाने आपने प्रचारकार्य शुरू किया। आचायाँको आदर्श वनाग और वर्मरक्षार्व अपने प्राणीका छोम भी परित्याग कर दिया । उत्तर प्रदेशके उत्तरी जिन्होंमे ग्राम प्राममे आपने धर्मप्रचार किया। बीमबी मदीके प्रथम चरणमे जब आर्य-समाज, देवसमाज, ब्रह्मनमाज आदि विविध मार्ग जोर पम्ड रहे थे तन आपने एक एक दिनमे पाँच पाँच प्रामीं-में समा करके धर्मरलार्थ प्रवाद आन्दोरन किया। बज और उनके बाहर लगभग २०० कीर्तन-संखाएँ खापित कीं। जिनमा सचालन आज भी उनके 'चार मम्प्रदाय आश्रम, बुन्दावनद्वारा हो रहा है। आपने कई धार्मिम एवं भावात्मक अन्य भी लिखे हैं। यह क्टनेम कोई सन्देह नहीं कि सहस्रों भोटी प्रामीण जनताने आपने उपदेशोंसे मार्ग प्राप्त किया था।

# भक्तप्रवर श्रीराधिकादासजी महाराज

( लेखक----एक भक्त )

महात्मा ६० रामप्रसादजी अथवा श्रीराधिकादासजीने जनपुर राज्यके चिडावा नामक ग्राममे पण्डित छच्छीरामजी मिश्रके घर सवत् १९३३ माघ कृष्णा अष्टमी रविवारको जन्म ग्रहण किया था।

आप जब आठ वर्षके ये तभीने चिडावाके प्रसिद्ध मन्दिर श्रीक्स्याणरावजीके नित्यप्रति दर्शन करनेको जाया करते और भगवान्से अनेक प्रार्थनाएँ करते । अन्तमे क्हते—'हे कृपाछु । सारे संसारका महा करके मेरा भी भूल करना ।' आप उच्च कोटिके भक्त और श्रीमगवन्नामके बड़े रिमक थे। आपने भगवन्नाम, भगवन्निकः भक्तमिहमा आदि विपरीपर गङ्गागतक, संस्कृत-भजनरतावली, भाषाभजन-रतावली वैराग्यसुधाविन्दु, भिक्तसुधाविन्दु, विज्ञानसुधा-विन्दु हरिनामोपदेश, हरिजनमिहमोपदेश, भक्तनामावली, श्रीमत्मसुरजीवनचरित्र, सिद्धान्तसुधाविन्दु, भक्तमन्दािक्ति, श्रीमदाचार्यस्तुति, सिद्धान्तसुधाविन्दु, भक्तमन्दािक्ति, श्रीमदाचार्यस्तुति, सिद्धान्तसुधाविन्दु, भक्तमन्दािक्ति, श्रीमहाणपरत्व आदि प्रन्थोकी रचना की। इन पुस्तकोंके मनन करनेसे जीवका कृत्याण हो सकता है। इन्होकी कृपासे 'सेकसरिया संस्कृतपाठशाला' चिड़ावामे सन्ध्याको हरि-नाममङ्गीर्तन हुआ करता है।

आप श्रीनिम्बार्कसम्प्रदायके परम वैग्णव थे। भिन्न भिन्न मतावलिम्वयोंमें प्रायः परस्पर द्वेप रहा करता है, किंतु आप इस प्रमादके नितान्त अपवाद थे। आप वैग्णव होते हुए भी किसी अन्य देवके प्रति न तो अश्रद्धा रखते थे न किमी तरहकी विद्वेप-भावना ही आपके मनमें थी। प्रत्युत कहा करते थे कि 'सर्वदेवनमस्कारः केवव प्रति गच्छति।' धन्य है, सच्ची महानुभावता इसीका नाम है।

आपकी दिनचर्या बडी ही विचित्र थी । आप रात्रिके लगभग तीन बजे, कभी-कभी दो बजे ही उठ जाते थे और लघुगङ्गादिसे निष्टत्त हो हाथ पेर घोकर भजन करने बैठ जाते थे। बाढमे करीब दस बजे भजनसे उठकर शौचादि नित्यकर्मसे निष्टत्त होकर फिर भजनमे बैठ जाते थे। इघर एक विद्यार्थी आपके नित्य-कमांसे निष्टत्त होनेके पहले ही लगभग दिनके तीन बजे श्रीगोपालजीका प्रसाद तैयार कर लिया करता था। तब आप अपना मौन तोडते थे और प्रसाद पाते थे। भजन-समयमे यदि कोई विशेप कार्य होता तो लिखकर या सस्कृतभाषामे बोलकर सम्पादन करते थे। आप नित्य एक लाख हरिनामके जप करनेका सकल्प करते थे। आपका यह भी एक हढ नियम था कि श्रीभगवान्के अर्पण किये विना जलतक प्रहण नहीं करते थे और प्रसादके नामसे तो विपतकसे नहीं हिचकते थे।

आपकी भक्ति बहुत ही ऊँची थी। श्रीराबाकृणका नाम लेते ही आपकी ऑखोंमे प्रेमाश्रु भर आते थे। दीनताकी तो आप मूर्ति ही थे। भगवान्का नाम लेनेवाला प्रत्येक व्यक्ति आपकी दृष्टिमें भक्त था। आप बड़े भारी विद्वान् और ब्राह्मण होनेपर भी भक्तमात्रके चरणर को ग्रहण करना चाहते थे। हृद्ध्य ऐसा सरल और शुद्ध था कि आपकी दृष्टिमे शायद ही किमीका दोप दीखता था। आपमे दैवीसम्पत्तिका विशेष विकास था। श्रीराधे-श्यामके नाम और लीलपर आप मुग्व थे। परतु मगवान्के किसी भी सक्तपसे आपको अविच नहीं थी। सुना है एक बार कहीं श्रीरामचीला हो रही थी। आप देखने पथारे। भगवान् श्रीराम श्रील्याम तथा माता सीताजीके स्वरूपोको

देखते ही आप प्रेमावेशमें बेसुध हो गये। आपने श्रीरामजीके चरण पकड़ लिये। औरोंकी दृष्टिमें वे रामलीलाके एक बालक थे, परत आपकी दृष्टिमें साक्षात् मगवान् श्रीराम ही ये। आप स्तवन करने लगे। उस दिन रामलीला रुक गयी। परत अमली रामलीला तो हो ही गयी। आपकी सांधुता, श्रीकृण्णैकपरायणता, नामप्रेम, विनयका वर्ताव बहुत आदर्श था।

वैसे तो आप प्रतिवर्ष हो बार अर्थात् श्रावण और फाल्गुनमें वृन्दावन अवश्य जाया करते थे किंतु श्रीवृन्दावनवाससे पूर्वके पाँच वर्षांमे तो आपका ध्यान श्रीवृन्दावनकी ओर विशेष आकर्षित हो गया था। इन दो वर्षामे आपको अपने गरीरपातकी शङ्का हो गयी यी । अतः आपने निरन्तर श्रीवृन्दावनमे रहना ही निश्चय कर छिया था । स॰ १९८९ के चैत्र मासमें आप रुग्ण हो गये और सावारण चिकित्सासे कुछ लाम नहीं हुआ। आपका मन औपध प्रहण करनेका कम था, परत सेठोंके विशेष आग्रह तथा और भक्तोंके कहनेके अनुसार आपने दवा लेनी आरम्भ की, किंतु ईश्वरेच्छा और ही थी। आपके रुग्ण होनेसे आपकी धर्मपत्नी और पुत्र तथा सेठ गोरखरामजी तथा द्वारकादासजी आपके पास वृन्दावन चले गये और आपकी सेवा करने छगे। आपके आजानुमार वहाँपर महीनों पहले आठ पहरका हरिकीर्तन होने लगा और कल्यिगमे भी सत्ययुगका सा समय आ गया । आपने श्रीवृन्दावनवास होनेके पचीस दिन पहलेसे अखण्ड मौनवत धारण कर लिया था और श्रीराधेव्याम-शब्दके अतिरिक्त अन्य समस्त गन्दोंका उच्चारण करना त्याग दिया था । मौनावस्थामे एक बार आपने स्लेटपर लिखा कि 'सात दिन रासठीला तथा सात दिन श्रीमद्भागवतकी कथा अच्छे सयोग्य विद्वानींसे होनी चाहिये ।' महात्माजीके कथनानुसार सात दिन रासठीळा तथा सात दिन श्रीमद्भागवतका पठन निर्वित्र हुआ । इम तरह सच्चे मक्तका जीवन व्यतीत करते हुए श्रीमहाराजका स० १९८९ श्रावण शुक्रा त्रयोदशीको प्रात काल नौ वजे श्रीवृन्दावननिकु खवास हो गया और हमारी दृष्टिम सदाके लिये एक दुर्लम महापुरुपका अभाव हो गया।

### श्रीरामनामके आदृतियाजी

( लेखक---प० झानरमङ्गी शर्मा )

आढतियाजीका नाम पं० बाद्ररामजी था। बचपनमे ही उनको रामनामकी छगन लग गयी थी । साधारण पढना-लिखना जानकर भी उन्होंने जो कार्य कर दिखाया। वह वड़े-बड़े प्रन्य रटकर विश्व विद्यालयांकी ऊँची से ऊँची डिग्री पानेवालोंके लिये भी सहज माध्य नहीं है। उन्होंने चुपचाप एक महान् संस्थाका काम कर दिखाया। राजस्थान तो उनका घर ही था, आसाम, बगाल, विहार, युक्तप्रान्त, मध्यप्रदेश, दक्षिण, गुजरात आदि भारतके समस्त प्रान्तोंमे भी त्रितापहारी रामनामका प्रचार करके वे धन्य हो गये हैं । उनकी उपदेश प्रणाली सरल किंत्र हृदयत्राहिणी थी । मामूली समझके लोगोंसे लेकर बडे-बड़े विद्वान्, वकील, वैरिस्टर, न्यायाधीश, राजा और जमींदार-तालुकेदार आदि उनके उपदेशोंसे प्रभावित होकर रामनामनी माला जपनेका नियम छे चुके हैं । इमका प्रमाण श्रीआढितयाजीके वे वड़े-बड़े वहीखाते हैं। जिनमें रामनामकी माला फेरनेकी प्रतिज्ञा करनेवाले ऐसे हजारों नहीं, लाखों मन्ध्योंके इस्ताक्षर है। महामना माल्वीयजी-सरीखे पुरुपोके हस्ताक्षर मी आपकी वहींमें है।

लोगोंको आढ़िताजीकी सुख-दु खमें सम भावनाका पता उस समय लगा, जब स० १९८१में उनके नौजवान विवाहित पुत्रकी मृत्यु हो गयी। वह मृत्यु नहीं, वज्रपात या, किंतु सबने उस दारण दु खदायक प्रसङ्गपर भी भक्त-हृदय आढितयाजीको रामनाम लेकर नाचते हुए ही देरा या। जोलोग पहले उनकी मस्तीको बनावटी समझकर उनकी हॅसी उड़ाया करते थे, वे भी उनकी धीरता, अविचलता देखकर दग रह गये थे।

आढातियाजी परमार्थकामी उदार सजनोंकी सहायतासे नासिक, त्र्यम्बकेश्वर, उजैन, चित्रकूट, कुरुक्षेत्र, पुष्कर, काशी, प्रयाग, अयोध्या, हरिद्वार, गङ्गोत्री आदि स्थानोंमे अत्रसत्र और पाटशालाएँ स्थापित करनेमे भी समर्थ हुए ये । लक्ष्मणगढ-ढानी की संस्कृत हिंदी पाठशाला भी उन्हींका स्मृतिचिह्न है । और लक्ष्मणगढसे फ्तहपुर जानेवाले मार्गपर पाय दो मीलतककी लंबी पिक्वबद बृक्षावली तो उनकी कीर्तिकया कहनेके लिये चिरकालतक विद्यमान रहेगी ही । उनके अपने वतलाय हुए आत्मपरिचयका सक्षेपमें यह सार है---

ामेरा जन्म शेराविटी सीकर-राज्यान्तर्गत लक्ष्मणगढमें स० १९३३ फाल्युन ग्र० ८ को हुआ या। पिताजीका नाम रतीराम था। वे मुझको पढनेके लिये गुक्जीके यहाँ भेजते थे, किंतु में अन्तः करणकी प्रेरणासे पढने न जाकर मन्दिरोंमें चला जाता था। एक जगह मैंने महादजीकी कथा सुनी, वह मुझे वडी प्यारी लगी और पढनेकी ओरसे अभिक्चि हटकर रामनामके माहान्ध्यमें ही मेरा ध्यान जम गना। पिताजीने मुझे पढानेकी बड़ी कोशिश की, किंतु साधारण पढने लिखने और मामूली हिसाब किताब सील लेनेके अतिरिक्त मेरी पढाई आगे न वढ सकी। पश्चात् पिताजीकी आजासे मैंने कुछ समयतक दूकानदारी की, परंतु उम काममें भी मेरा जी नहीं लगा। अत. उसे भी छोड़ना पड़ा।

''स॰ १९६८ में मैं नवलगढ़के प्रसिद्ध मानसिंहका घरानेके श्रीयुक्त गणेशदास कन्हैयालाल--पर्ममे तीस रूपये मासिक वेतनपर मुनीम होकर आसामके तेतिलया नामक स्थानमे गया । कुछ समय काम करनेके बाद मुझको कपड़ा खरीदनेके लिये कलकत्ता भेजा गया। वहाँ तेतलियावालोंके निकट कुदुम्बी श्रीयुक्त सोनीराम हनुमानदासकी मार्फत कपड़ा खरीद लिया गया । उस फर्मके दूकानदार उन दिनों वाबू साङगराम मानसिंहका थे । उन्होंने कपड़ा खरीदनेके दूसरे दिन मुझसे कपड़ेकी गाँठ वॅधवानेके लिये कहा । उनकी आजा सुनकर मेरे मनमें सहमा यह विचार उठा कि भौकरी भी की जान तो श्रीभगवान्की ही। भगवान्की भक्ति करते हुए दूसोकी नौकरी करनेछे क्या डाम है।' वस, उसी क्षण मेरे चित्तकी अवस्था बदछ गयी । सालगराम वावूने जय कई बार मुझसे कपडेकी गाँठे वॅघानेके लिये कहा, तब मेने उनसे साफ-साफ कह दिया कि 'मुझे कपडेकी गॉठोंसे मतल्य नहीं है। आप ही वेंधवाइये और तेतिलया भेज दीजिये।' इसपर जव उन्होंने मुझसे फिर साश्चर्य पूछा कि 'तुम क्या काम करोगे !' तब मैंने कहा कि भी तो राम-नाम जपूँगा, घूमूँगा और मौज करूँगा।

"निदान सालगरामजीने ही कपड़ेकी गाँठ वॅधवायी और तेतिल्या मेजी । मै पद्रह-त्रीस दिनोंतक कलकत्तेमें ही रहकर रामनामकी माला जपता रहा । तदनन्तर तेतिल्यासे कन्हैयालालजीकी चिद्धी मेरे पास आयी, जिसमे उन्होंने वेदे आग्रहसे वहाँ बुलाया था । मै चिद्धी पाकर तेतिल्या गया, परंतु जब उन्होंने भी मुझे दूकानपर खरीदारोंको कपड़ा दिखाने-देने आदिका काम सोपना चाहा, तब मेने उनसे भी कह दिया कि 'मैया । कपड़ा लेने-टेनेका अपना काम मुम्हीं करो ।' इस प्रकार मेरेद्वारा इनकार करनेपर भी कन्हैयालालजीने मुझको चौदह महीनोतक अपने यहाँ

रक्ला था, जो उनकी बड़ी भारी सजनता और उदारता थी । तेतिल्यासे ही मैंने लोगोंको चिहियाँ देनी आरम्भ करके राम-नामकी आढतका कारोवार जारी कर दिया था। अव मैं प्रायः समस्त भारतको अपना कार्यक्षेत्र बनाकर भ्रमण करता हुआ अपनी रामनामकी आढतका विस्तार करता हूँ । करनेवाले तो भगवान् हैं, मैं केवल निमित्तमात्र हूँ । राम नामके जपहारा लोगोंको प्रभुका स्मरण बना रहे—यही मेरा मतलब है।" वे कहते—

उसी गलीमें पूत है, उसी गलीमें मृत । राम मजे सो पूत है, नहीं मृतका मृत ॥

### संत गङ्गानाथजी महाराज

( लेखक-श्रीगद्गारामजी कोठारी)

सत गङ्गानाथजीका जन्म बीकानेर-राज्यके अन्तर्गत उदरामसर ग्रामके एक राजपूत कुल्मे हुआ था। वे बड़े विनम्न, क्षमाशील और पूर्णरूपसे भगवत्परायण थे। प्राणिमात्रके प्रति दयामाव रखना तो उनका जन्मजात और सहज स्वभाव ही था। उनका त्याग अत्यन्त सराहनीय था। वे रूपये-पैसेसे तो सदा दूर ही रहते थे। उन्होंने वरोसर ग्राममे नित्यप्रति कवृतरोंके लिये दस-ग्यारह सर चूनी देनेकी व्यवस्था की थी। आजतक उनके आदेशका पूर्ववत् पालन होता चला आ रहा है। सन्यासी-वेप

अपनाकर भी उन्होंने एक सीधे-सादे भक्तकी तरह सदा भगवत्प्रतिमाका श्रद्धापूर्वक वडी भक्तिसे पूजन किया । उन्हें भजनके सामने खान-पानकी तनिक भी चिन्ता नहीं रहती थी। वे भजनानन्दी महात्मा थे । नाम-जपका उन्हें बड़ा सुन्दर अभ्यास था। सोते समय भी उनका जपका अभ्यास अनवरत चळता रहता था।

उन्होंने सवत् १९९९ वि॰ में वरोसर ग्राममें इस जीवनकी यात्रा समाप्त की, उनकी कुटीमें उनकी समाधि वनी हुई है।

- A BERRE

### रसिकभक्त प्रेमगोपीजी

( लेखक-श्री जी॰ भीयमचन्दजी पुरोहित विशारद )

रिसकमक्त प्रेमगोपीजीकी उपासना गोपीमावकी थी। वे उच्च कोटिके रिसक थे । राजस्थानके भक्तिकेत्रमे उनका नाम चिरस्मरणीय है । उनका जन्म जोधपुरके एक प्रतिष्ठित ब्राह्मण-कुळमे हुआ था । उनका पहळा नाम सुरेशचन्द्र था । उनकी अभिक्षिच विशेषतया भक्ति और वैराग्यमे थी । घरवाळोंने उनको विवाह-बन्बनमे फॅसाकर घरमे ही रखना चाहा, पर वे इस प्रयत्नमे सर्वथा विफठ रहे । प्रेमगोपीजी नित्य नये पदकी रचना करके भगवान् श्रीकृष्णके चरणोंमे समर्पित किया करते थे। केवल श्रीझण्णलीलापर ही उन्होंने तेरह सौ पदोंकी रचना की थी। उनके जीवनका अधिकाश समय सखीवेपमे ही बीता। उनके पदोंमे निर्गुण तथा सगुण उपासनाका अत्यन्त मधुर सम्मिश्रण हुआ है। सयोग और वियोग दोनों तरहके भावोका समीचीन समन्वय पाया जाता है।

उन्होंने अभी हालमे ही गरीर-त्याग किया है । जोधपुर, बड़ौदा आदि स्थानोंमे उनके बहुत-से अनुयायी है ।

### श्रीरामकृष्ण परमहंस

श्रीरामकृष्ण परमहम, जिनकी जन्मगतान्दी भारतवर्ष-भरमे तथा यूरोप और अमेरिकाके विभिन्न मागोमे मनायी गयी है तथा जो एक मतसे आधुनिक भारतके सत-शिरोमणि गिने जाते हैं, १७ फरवरी सन् १८३६ को वगालप्रान्तान्तर्गत हुगड़ी जिलेके 'कामारपुकुर' नामक एक अप्रसिद्ध गाँवमे पैदा हुए ये । इनका घरका नाम गदाघर चट्टोपाध्याय था और इनके माता पिता वहे ईश्वरप्रेमी, धार्मिक और उच्च आध्यात्मिक आद्गोंसे सम्पन्न सनातनी ब्राह्मण थे।

श्रीरामकृष्णका असाधारण घटनाओंसे परिपूर्ण प्रारम्भिक जीवन जन्मस्थानमे ही व्यतीत हुआ । चार साल्की अवस्थामे ही वे पहले पहल समाधिस्थ हुए और दिनो-दिन उनकी यह प्रवृत्ति बलवती होती गयी । पुस्तकी विद्यासे अरुचि होनेके कारण ग्रामीण प्राइमरी पाठशालासे उनकी शिक्षा समाप्त हो गयी, परंतु अपने अनुकरणीय चरित्रः क गनिपुणताः मधुर सुरीले स्वरः, अपूर्व आनन्द-मय अनुभवः अलैकिक व्यक्तित्वः असाधारण बुद्धि तथा सभी जातियो और सम्प्रदायोके लोगोसे निष्काम प्रेमके कारण वे आस-पासके समस्त ग्रामनिवासियोकी प्रशसा तथा भक्तिने पात्र हो गये।

सन् १८५३ ई० मे श्रीरामकृष्ण अपने सबसे बड़े माई रामकुमार चटजीके साथ कल्कत्ते आये और सन् १८५६ ई० मे जब रानी रासमणिने इनके बड़े माईको कलकत्तेके निकटवर्ती दक्षिणेश्वरमन्दिरका प्रधान पुजारी नियुक्त किया, तब ये उनके सहायक बन गये। रामकुमारकी मृत्युके बाद ये कई महीने वही बड़े माईके स्थानपर रहे। इसी समय इनकी हिंदूधर्मके विभिन्न अङ्गोकी साधना आरम्म हुई, जो बारह वर्षतक चलती रही। यहाँपर इन्होंने किस प्रकार तपस्या और त्यागमय जीवन व्यतीत किया, किस प्रकार तोतापुरीसे सन्यास लिया और उन्होंने इनका नाम परामकृष्ण परमहस्य रक्ता और 'किस प्रकार इन्होंने तान्त्रिक साधना तथा खीए और इस्लाम धर्मके अनुसार उन-उन धर्मोंके अनुसार उन-उन धर्मोंके अनुसार उन-उन धर्मोंके अनुसार उन-उन धर्मोंके अनुसार स्थानामावके कारण नहीं हो सकता।

वचपनसे ही श्रीरामकृष्ण गदी साम्प्रदायिकता तथा

सकुचित भावोंके विरोधी थे; कितु साथ ही उन्होंने यह भी बताया कि सभी सम्प्रदाय और मत मतान्तर सच्चे जिजासुओको समस्त धर्मोंके सर्वमम्मत लन्यतक पहुँचानेके त्रिये मिन्न-भिन्न रास्ते हैं । संसारके भिन्न-भिन्न सम्प्रदायो और मत-मतान्तरोके अनुसार साधना करके उन्होंने प्रत्येक विशिष्ट धर्मके सर्वोच ध्येयको प्राप्त किया और साधनादारा प्राप्त अपनी आध्यात्मिक अनुभृतियोंका पुञ्ज मानवजातिको दिया । उनके प्रत्येक विचार सीधे ईधरसे प्राप्त होते थे । उनमे मानवीय बुद्धिः सस्कार अथवा पाण्डित्यकी करामातो-का सम्मिश्रण नहीं या। जन्मसे छेकर मृत्युपर्यन्त उनका प्रत्येक कार्य असाधारण था । उनके जीवनकी प्रत्येक अवस्था किमी नये शास्त्रका एक एक अध्याय थी, जिसे मानो पौरस्त्य और पाश्चाच्य सभी लोगोको लाभ पहुँचानेके लियेतथा बीसवी जताब्दीकी अध्यातमममनधी आवृत्रयकताओ-को पूर्ण करनेके लिये स्वय भगवान्ने अपने अलस्य हायांछे पास तौरपर लिखा था।

उनके चरित्र और उपदेश इतने अलैकिक एव चमत्कारपूर्ण थे कि उनके १६ अगस्त १८८६ को समारसे कूच करनेके दस वर्षके भीतर ही भृतपूर्व प्रोपेसर सी॰ एच॰ टॉनीने लन्दनके 'इम्पीरियठ और कार्टली रिब्यू' के सन् १८९६ ई० के जनवरीके अक्कमे 'एक आधुनिक हिंदू संत' (श्रीरामकृष्ण) शीर्षक लेख छपवाया था। दिवगत प्रोपेसर मैक्समूलरने भी सन् १८९६ ई० के 'नाइन्टीन्य संचुरी' ( उन्नीसवीं जतान्दी ) नामकी अग्रेजी पत्रिकाके अगस्त अक्कमे 'A Real Mahatma' (एक वास्तविक महात्मा) इस शीर्षक्रसे महात्मा रामकृष्णके जीवनका सक्षित्त परिचय लिखा और वादमे 'Ramkrishna His Life and Sayings' (श्रीरामकृष्ण), उनके चरित्र और उपदेश) नामकी पुस्तक लिखी।

सन् १९०३ ई० मे न्यूयार्क (अमेरिका) की वेदान्त-सोसायटीने 'Sayıngs of Ramkrıshna' (रामकृष्णके उपदेश) तथा सन् १९०७ ई० मे 'Gospel of Ramkrishna' (रामकृष्णका सन्देश) नामक प्रन्थ प्रकाशित किये। इस'सन्देश' का वादमे यूरोपकी स्पैनिश, पुर्तगीज, डैनिश, स्कैण्डिनेवियन और जेकोस्लैवाकी मापामे अनुवाद हुआ।

#### श्रीरामकृष्णके प्राकट्यका हेतु

उनके अवतारका हेतु अपने जीवनके द्वारा यह दिखलाना या कि किस प्रकार कोई सच्चा आत्मजानी द्दान्ट्रियके विपयोंने यहिर्मुख होकर परमानन्दमें लीन रह सकता है। वे यह निद्ध करनेके लिये आये थे कि प्रत्येक आत्मा अमर है और ब्रह्मत्वको प्राप्त करनेकी सामर्थ्य रखता है। विभिन्न मम्प्रदायोंके अन्तस्तंलमें सद्धान्तिक एकता दिखाकर उनमें मेल स्थापित करना ही उनके जीवनका उद्देश्य था। पहले पहल श्रीरामकृष्णने ही यह सिद्ध करके दिखाया कि समस्त धर्म एक नित्य सत्यकी ओर ले जानेवाले विभिन्न मार्ग हे। परमात्मा एक है, किंतु उसके अनेक रूप हैं। विभिन्न जातियाँ उसकी पूजा विभिन्न नामों और रूपोंसे करती है। वह साकार भी है और निराकार भी, और दोनोंमे परे निर्गुण भी है। उनके नाम और रूप होनेपर भी वह विना नाम और विना रूपका है।

उनका ध्येय था—परमात्माको विश्वका माता-पिता चिद्र करना तथा इम प्रकार स्त्रीत्वके आदर्शको जगदम्याके पदपर प्रतिष्ठित करना । अपनी स्त्रीको वे मानवीरूपमे जगदम्या ही संमझते थे और पोर्ड्मी देवीं कहकर उनकी पूजा करते थे। इस प्रकार इन विलामिताके युगमे भी भौतिकेतर—आध्यात्मिक विवाहकी संत्यता उन्होंने प्रमाणित की। उनकी स्त्री भगवती कुमारी शारदादेवीने पित्रता, सतीत्व और जगनमातृत्वका आदर्भ स्थापित किया और वे भी श्रीरामकृणको मानवरूपमें जगदीश्वर मानकर ही उनकी भिक्त करती थीं। संसारके धार्मिक इतिहासमें इस प्रकारके आध्यात्मिक विवाहका अन्य कोई उटाहरण नही मिन्ना। अपित श्रीरामकृणने आध्यात्मिक जगत्में गुरुको स्त्रीरूपमें मानकर स्त्रीत्वके आदर्शको और भी ऊँचा बना दिया। धार्मिक इतिहासमें स्त्रीत्वको 'इतना सम्मान देनेवाला अन्य कोई मनीहा अथवा नेता नही देखा गया।

श्रीरामकृष्ण स्पर्शमात्रमे ही किसी भी पापीके चरित्रको अपनी देवी गक्तिद्वारा पलट देते थे और उमे आध्यात्मिक जगत्मे पहुँचा देते थे। वे दूसरोंके पाप अपने ऊपर छे लिया करते थे और अपनी आत्मिक गक्ति उनमे डालकर तथा उन्हें ईश्वरके दर्शन कराकर उनको पवित्र कर देते थे। ऐसी अलोकिक द्यक्ति साधारण सताँ और महात्माओंमे देखनेको नहीं मिलती।

## भक्त डाक्टर दुर्गाचरण

हाक्टर दुर्गाचरण नाग महागयका जन्म पूर्ववगालमें नारायणगजके पास देवमोग नामक एक छोटे-से गाँवमे हुआ या। आपके पिताका नाम दीनदयाल और माताका नाम त्रिपुरासुन्दरी था। नाग महागयकी माता उनको आठ वर्णका छोड़कर ही मर गयी थीं। तवमे उनकी बुआ मगवतीने इनका पालन-पोपण किया था। नाग महागयके पिता कलकत्तेमे नमकके व्यापारी श्रीराजकुमार हरिचरण पाल चौबरी महोदयके यहाँ नौकरी करते थे। पिताके साथ नाग महागय भी कलकत्ते आ गये और कलकत्तेमें इन्होंने लगभग डेढ वर्ष 'कैम्बल मेडिकल स्कूल' मे डाक्टरी पढी और फिर प्रसिद्ध होमियोपेथिक डास्टर मादुरी महागयसे आपने होमियोपेथीकी गिक्षा ग्रहण की। लड़कपनसे ही नाग महाशयकी वृत्ति वराग्यकी ओर थी। वे कलकत्तेमें अकेले काशीमित्र न्यगानधाटमे चले जाते और मुदोंको जलते देखकर जगत्की नश्वरतापर विचार करते। विभिन्न

सन्यासियोंसे मिछा करते तथा एकान्तमें ध्यान किया करते थे।

बुआंके मरनेपर उनके मनमे बड़ा वैराग्य हुआ और मोगोंसे बड़ी ही निराशा हो गयी। वे रात-दिन विचारमम्न रहने लगे। आखिर पिताके आमृत्से उन्होंने डाक्टरी शुरू की और कुछ ही दिनोंमे बहुत अच्छे डाम्टर हो गये। परतु अपने व्यवमायमे उनके बाह्याडम्बर कुछ भी नहीं या। न वे कोट पतछ्न पहनते थे, न गाड़ी घोड़ेपर ही कही जाते थे। दूरमे बुछाहट आनेपर भी पैदछ ही जाते। पिताने एक दिन यह समझकर कि डाक्टरकी-सी, पोशाक होनेसे छोगोंका विश्वाम अधिक बरेगा, पुत्रके छिये कोट-पतछ्न इत्यादि बनवाकर छा दिये। नाग महाशयने कहा-पिताजी! मुझे पोशाककी आवश्यकता नही है। आप व्यर्थ ही ये कपड़े खरीदकर छाये, इन रुपयोंसे किसी गरीव-की सेवा की जाती तो बहुत उत्तम होता।

इनकी विचित्र हाल्त थी। मुहल्लेमे कहाँ कौन चीमार है, किसके पास खानेको नहीं है, कौन दुर्धी है—नाग महाशय इसीकी खोजने रहते और अपनी जिंकके अनुमार सेवा करनेने कभी न चूकते। गरीवोंसे दिखाईके रुपने (फील) तो लेते ही नहीं, दवाके दाम भी नहीं लेते। पर्मका खर्च भी अपने पाससे दे आते। रास्तेमे पडा कोई निराश्रम रोगी मिल जाता तो उसे अपने घर लाकर उमका इलाज मरते।

एक दिन एक गरीत्र रोगींके घर जाकर आपने देखा कि उसकी सेवा करनेवाला कोई नहीं है, तो त्वय नार घटे वहाँ ठहरकर उसको दवा देते रहे और सेवा करते रहे। रातको फिर उसे देखने गरे। जाडेकी मौतिम, ट्रिंडियूटी श्रोंपडी और रोगींके बदनपर ओढ़नेको एक करडा नहीं —वह देखकर नाग महोदयका हृदय पिघल गया। उन्होंने अपनी मागलपुरी ऊनी चहर उतारकर रोगीको उटा टी और घीरेसे निकल चले। सबेरे रोगींने कृतजता प्रकट की तत्र बोले 'आपको उस समय मुझने अधिक जरूरत थी, इसल्ये चहर आपको उदा दी थी, आप कोई विचार न करें।'

एक दिन एक रोगींके घर जाकर आपने देखा कि वह जमीनपर लेट रहा है। उसी समय घरते अपने नानकी चौकी मॅगाकर उमपर रोगींको सुला दिया। रोगींको इस्के आराम मिला। उसे आराम मिला देखकर नाग महाश्वरको वडी प्रसन्नता हुई। 'पर दुख दुखी सुखी पर सुख ते'—यह उनका मत था।

एक छोटे वचेको हैजा हो गया या। नाग महागर दिनमर उसनी चिकित्सामें लगे रहे, परत बच्चा मर गया। घरवालोंने सोचा या आज दिनमरकी बहुत वडी फीन लेकर डाक्टर साहब घर लौटेंगे। गामको देखा गया आप खाली हाय रोते हुए घर लौटे और कहने लगे प्वेचारे गृहस्थके एक ही बच्चा था। किसी तरह बच नहीं सका। उसका घर सता हो गना। उस रातको इन्होंने जलतक ग्रहण नहीं किया।

नाग महाराननी जैसी प्रिमिद्धि हो गर्री थीं, उमसे वे चाहते तो वहुत धन कमा सकते थे. परंतु उन्होंने इस ओर ध्यान ही नहीं दिया । किसीसे भी वे फीस चाहते नहीं, जो देता सो ले लेते । कोई उधार मॉगने आता तो 'ना' नहीं करते । एक पैसातक पास होता तो वह भी दे डालते । किसी-किसी दिन स्वयं दो-एक पैसेका भूजा लेकर दिन काटने धरमे रनोई ननी बनती परंतु गरीनको देनेमे अपनी द्याका विचार कभी नहीं करते । क्पट दम्भ अधर्म और बनावटने नाग मनाजनको वडी घृणा भी । मभीम वे मगवान्को देखनेकी चेष्टा करते ।

नान महानाफे घर कोई आ जाता तो उमे निना खिलाये नहीं होटने देते। नारापण मानकर अतिथिमेत्रा करते। एक दिन नाम महाबाके पेटमें मून्का दर्ब हो रहा था। दर्दके मारे पीच-बीचमें वे वेहीण हो जाते थे। घरमें हुछ या नहीं। अपसान् आट-दम अतिथि आ गरे। उनी वामारीमें आप बाजार गरे चावक छेने। कुलीके मिर- पर सामान राज्यर न हाने सा आपका नियम था। चावक की गटरी दिरपर राजर लाते ममा रास्तेमें पेटमा दर्द वढ गा। आप गिर पड़े और वोहे, हाम । हाम दे वह या हुआ ? घरमें नारायण उपस्थित है, उनमी रेवामे देर हो रही है। दिहार है, जन हाड-मानफे चोहेंनो, जो आज इसमें नारायणकी मेवा नहीं हो रही है। दर्द कुछ कम होनेपर घर आपे और अनिथियोंको प्रणाम करके करने छगे, भी वडा अपराधी हूँ, आन जापके भोजनमें बडा विलम्ब हो गा।

वर्गानालमें एक दिन नाग महाग्राके घर दो अतिथि आ गये। वादट घिरे थे और झडी त्मी हुई थी। नाम महागयके मकानमें एक ही कमरा ऐसा या जितमें पानी नहीं गिरता था, उनीमें नाम महागय सोते थे। अतिथियों-को मोजन करानेके वाद आपने अपनी धर्मशील पत्नीमें कहा—'आज हमलोगोंका परम सौभाग्य है, जो साक्षात् नाराजण ही अपने घर पधारे हे, क्या उनके लिये जगन्सा कष्ट नहीं नह दिया जायमा ? आओं हमदोग वाहर दीवालके नीचे वैद्युर भगवान्का नाम कें और इनको अदर सोने दें।' कहना न होगा कि साध्वी पतीने पतिकी चातको वडी प्रसन्नताते मान लिया और अतिथियोंको यह वात मालूम ही नहीं होने पार्थी!

नाग महागत अपने व्यि दूसरोते काम करवाना नहीं सह सकते थे, इमल्यि वे कभी नौकर नहीं रखते थे। अतएव वे जब घर रहते, तब घरकी मरम्मत होना भी कठिन होता था। नाग महाश्चन जब वाहर जाते, तब पीछेसे उनकी पत्नी घरकी मरम्मत करवाती। एक बार नाग महागय बहुत दिनोत्तक जन्मभूसिमे रहे। घरोकी मरम्मत न होनेसे सब बेकाम हो गये। उनकी पत्नीने घर छानेके लिये एक यवई (छानेवाला) नियुक्त किया। यवईके घरमें आने ही नाग महागरको उनकी सेवाकी चिन्ता छगी। उसे आपने चिछम भर दी और हवा करने छगे। किसी तरह इनमें छूटकर वह वेचारा ऊपर चढकर छाने छगा। नाग महागयने वार-वार नीचे उतर आनेकी प्रार्थना की। जब वह नहीं उतरा, तब इनसे नहीं रहा गया और ये रोकर कहने छगे—'हे भगवन्! मेरे सुखके छिये दूसरे आदमीको इतना कछ हो रहा है और में खडा-खडा देख रहा हूँ, मुझको धिकार है! इनकी व्याकुठता देखकर वेचारा यवई नीचे उतर आया। नाग महागरने प्रसन्न होकर उसके छिये फिर एक चिछम भर दी और हवा करने छगे और योड़ी देर बाद उसे दिनभरकी मजदूरी देकर विदा किया!

नाग महाग्य कभी नावपर चढते तो केवटको नाव नहीं खेने देते । उमकी छगी छेकर खयं नाव खेने छगते । वंगाछी प्राप्त मांम-मछग्नी खानेमे कोई बुराई नहीं समझते, पर इनके छिपे खाना तो दूर रहा, पशु-पित्योंका दु.ख भी इनसे नहीं देखा जाता। कई बार इन्होंने मछ्छी वेचनेवाछोंसे मछछियों खरीदकर तालावोंमे छुड़वापी थीं। एक दिन नारायण-गंजके पाटके कारखानेके कुछ साहब पिक्षयोंका गिकार करने देवभोग आये। वंदूककी आवाज सुनते ही नाग महागय दौडे और हाय जोडकर साहब छोगोंसे विनती करने छगे। साहबछोग इनकी वातको सुनी-अनसुनी करके फिरसे बदूक चळानेकी तैयारी करने छगे, तब तो नाग महागयने बड़े जोरसे डॉटकर उनकी वंदूकें छीन छीं । साहवोंने समझा, यह पागळ है और वहांसे छौटकर वे नाग महागयपर मुकद्दमा चळानेका विचार करने छगे । नाग महागयने घर आकर वंदूकोंको अछग रख दिया और प्राणघातक अस्त्रसे स्पर्ग होनेके कारण हायोको अच्छी तरहसे घोता । कुछ देर वाद नाग महागयने पाटके कारखानेके एक कर्मचारीके द्वारा वंदूकें छौटा दीं। कर्मचारीके मुखसे नाग महागयके साधु-चिरक्ती प्रगंसा सुनकर साहवोंके मनमे उनके प्रति अद्वा हो गयी और फिर वे शिकार खेळनेके छिये देवमोग कभी नहीं गये।

उनके जीवनमे ऐसी अनेकों घटनाएँ हैं—जिनसे उनके माधुस्वभावः अहिंसा-प्रेमः परदु खकातरताः भगवद्गक्ति और अनोखीं सहनशीटताका पता छगता है।

नाग महाशय परमहस रामकृ एक खास शिष्यों मेसे ये और इनपर परमहसदेवकी वडी ही कृपा रहती थी। सभी छोग इनको वडे आदरकी दृष्टिसे देखते ये। प्रसिद्ध स्वामी विवेकानन्दने तो अमेरिकासे छोटकर यहाँ तक कहा था कि 'हमारा जीवन तो तत्त्वकी खोजमे ही व्यर्थ बीत गया। हम-छोगों मे एक नाग महाशय ही ऐसे हैं, जो परमहसदेवकी सफछ सन्तान हैं।'

पिताके परछोकगमनके तीन वर्ष वाद तिरपन वर्षकी उम्रमे आपने देहत्याग किया। उस समय प्रसिद्ध स्वामी शारदानन्द आपके पाम थे।

#### —<del>←</del>5**€**€<del>÷</del>—

#### भक्त गोस्वामी विजयकृष्ण

जिन्होंने भागीरथीके पवित्र तटपर शान्तिपुरमें अद्देत वेदान्तके परम जानका प्रचार करके यथाशक्ति उन्मार्गगामी देशवासियोंको शुद्ध ब्रह्मजानका वितरणकर जगा दिया था। फिर नवद्वीपचन्द्रके कण्टसे प्रेम-सुधा झरते देखकर ध्नामे रुचि जीवे दया' इम महान् वर्ममे अपनेको अभिपिक्त करके जो श्रीगौराङ्गदेवके अन्तरङ्ग खरूपमे मतवाले वन गथे थे और उमी प्रकार जगत्को मतवाला बनानेके लिये जो नाच उठे थे, उन्हीं जानी, भक्त और तपस्वी श्रीअद्देताचार्यके वंशमें गोस्तामी विजयकृष्णका शुम जन्म हुआ था। इनका ईश्वरविश्वास पूर्वपुरुपोंकी बमनी-धारासे आकर इन्हें बन्य कर रहा था। ये छड़कपनमें गृहदेवता गोविन्दको अपने साथ खेलनेके लिये वार-वार बुलाया करते और न

आनेपर उनपर कुद्ध होकर बुरा-मळा कहने छगते । सचमुच ऐसी आस्तिक बुद्धि हुए विना ईश्वरके दर्शन नहीं हो सकते ।

विजयक्राणका स्वभाव ही ऐसा था कि वे जिस विपयकी चर्चा करते, उसीमे अपनेको डुवाकर उसके गम्भीर रहस्यको उपछब्ध करना चाहते थे। उन्होंने वेदान्तके 'अहं ब्रह्म' की अनुभूति पाकर नैष्ठिक साधनाका त्याग कर दिया, किंतु वेदान्तकी इस 'अहं-बुद्धि' का उनके स्वभावके साथ मेछ नहीं हो सका। ब्राह्मधर्मके प्रति नाना प्रकारकी कुत्सित वार्ते फैलाकर छोग उस समय उस नवजात धर्मशिशुको गछा देवाकर मार देना चाहते थे। विजयक्रष्णकी इस धर्मके प्रति श्रद्धा नहीं रही थी; किंतु बगुडामे किगोरीनाथ रायकी ब्रह्मसभामे घटनाचकसे उपस्थित होनेपर उनका यह भ्रम दूर हो गया। उपासना-पडितमे कका हुआ भक्तिका झरना फिर फ्रट निकला। इसके बाद महर्षि देवेन्द्रनाथके कण्ठसे निकले हुए ईश्वर-विपयक मधुर उपदेशोंसे इनका हृदय द्रवित हो गया और वे ब्राह्म हो गये।

आगे चलकर जब ब्राह्मधर्ममे उन्होंने सत्यरक्षाका अभाव देखा, तब उन्हे बड़ी न्यथा हुई । घटनाचकसे दक्षिणेश्वरमे—जहाँ प्रेम-भक्तिकी मन्दाकिनीधारा मस्तकपर उठाये गिव काळीकी अनिर्वचनीय ळीळा चळ रही थी—उपियत होनेपर विजयकुण्णके परवर्ती जीवनमें उनका सत्य स्वरूप प्रकाशित हो उठा । उन्होंने समझा सर्वेन्द्रिय चेष्टाकी सर्वया निवृत्ति हुए विना सत्य—ईश्वरकी साधना नहीं होनी । वे ईश्वरप्रेममे उन्मत्त हो उठे । उनका प्रचार, उपदेश—सभी कुछ भगवत्येमके छिये होने छगा । कहीं

मगवान्के सम्बन्धमे उपदेश देते देते आत्मामिमान् धर्मामिमान न जाग उठे, इसके लिये वे सदा सावधा रहते थे। इसीलिये उनका लोकसमहकी ओर विशेष ध्या नहीं था। उन्होंने कोई सम्प्रदाय नहीं बनाया। उन्हों अपने असख्य शिल्योंमे सावनाका बीज वो दिया था, परं अपनेकों कहीं जाहिर नहीं किया। उन्होंने देशवानियोंच माधुर्यकी साधना दी थी। सभी लोग भगवान्का भजन करे सबसे प्रेम हो और घर-घरमे भगवान्की लीलका माधु खिल उठे, माधुर्य, ऐश्वर्य, वीर्य और सत्यसे भरकर समा स्वर्ग हो जाय—विजयकृष्णके निद्दजीवनके प्रत्येक कर्म उनकी यह इच्छा प्रकाशित होती थी। गोम्वामी विजयकृष्ण इस देशके वातावरणमं विलक्षण शक्ति, प्रभाव औ स्पूर्ति लेकर आज भी वर्तमान हें। भक्तोंको उनसे निर्देश और प्रेरणा मिलती है।

#### ----

### ब्रह्मचारी श्रीकुलदानन्दजी

( रेखम--- महाचारी श्रीगगानन्दजी )

ब्रह्मचारी श्रीकुल्दानन्दजीका जन्म वॅगला सन् १२७४ में वगालके विक्रमपुर पश्चिमपाड़ा प्राममे एक ब्राह्मण-कल्मे हुआ था। उनके पिता कमलाकान्त वन्दोपाभ्याय एक प्रसिद्ध तान्त्रिक थे। श्रीकुलदानन्दजीके चरित्र-विकासपर उनके पिताकी सयमित जीवनपद्धतिका वडा प्रभाव पडा था । ढाका विश्वविद्यालयमे उच्च शिक्षा प्राप्त करनेके वाद वे ब्राह्मसमाजमे सम्मिलित हो गये। कुछ दिनोंके बाद वगालके सुप्रसिद्ध महात्मा विजयकुण्ण गोस्वामीसे दीक्षित होकर वे सत्य जानकी खोजमे लग गये । गुरुके आदेशसे उन्होने कुछ दिन अवध क्षेत्रके फैजाबाद जनपदमे भी विताये, अयोध्याके वहे बहे सतों और भक्तोंके सत्सङ्गमे उन्होंने भगवद्रसका आस्वादन किया । फैजाबादसे छौटनेपर वे गुरुकी सेवामे ही रहकर तपस्या पूर्ण जीवन विताने छगे। गुरुकी शरणमे आनेपर उनका जीवन तपस्याका प्रतीक हो उठा । कुछ समयतक वे 'चण्डी' पहाडपर गुरुके ही आदेशसे निवास करते रहे । गोस्वामीजी महाराजके गरीरान्तके बाद उन्होंने गयाकी पहाड़ियोमे ब्रह्मचिन्तन आरम्भ किया । उन्होंने महात्मा गभीरनाथके आदेशसे काशीवास किया

और एकान्त स्थानमे अपनी अन्तरङ्ग साधना की

चन्दननगरमे उन्होंने एक सुन्दर आश्रम खापित किय और गोखामीजी महाराजकी प्रतिमा प्रतिष्ठित की । अनेव अग्निहोत्री निष्योंके साथ सप्तगती-महाहोमका प्रवर्तन किया धीरे-धीरे उनके शिष्योंकी सख्या बढने छगी । पुरीमे मं उन्होंने तीर्थयात्रियों तथा साधु-सर्तोकी सुविधाके छिये एव आश्रम बनवाया ।

उन्होंने वॅगला सन् १३३७ के आपाद मासमे परधामर्क यात्रा की । उनका समाधि कार्य उनके आदेशमे पुरीमें ही सम्पन्न हुआ । उनकी प्रसिद्ध रचना 'सद्गुरु-सङ्ग' उनकी जीवनी है, इसमे उन्होंने अपने जीवनके कुछ वर्षोंकी अनुभूतियोंका सुन्दर दिग्दर्शन कराया है ।

उन्होंने आजीवन अपने शिष्योंको सद्ग्रहस्य-धर्म पालन करनेकी सीख दी । सेवा और दया तथा क्षमा आदि देवी शक्तियोंको अपनानेके लिये उनका विशेष आग्रह रहता था ।

उनके दर्भनमात्रसे ही छोग प्रभावित हो जाया करते थे। वे आदर्श भक्त, महात्मा और सत्यनिष्ठ संत थे।

#### पागल हरनाथ ठाकुर

महातमा हरनाय ठाकुरका जन्म वॅगला सन् १२७२ की १८ वी आपाढको वॉकुडा जिलेके सोनामुखी गॉवमे पण्डित जयराम वन्द्योपाध्यायके औरस और श्रीमगवती सुन्दरी देवीके गर्भसे हुआ था। जब ये दो वर्षके थे, तभी इनके पिताका देहान्त हो गया था। उस समय इनकी विहनकी उम्र छः वर्षकी और बड़े माईकी चार वर्षकी थी। ये बड़े ही प्रतिमाशाली पुरुष थे। इनके जीवनमे अनेकों आश्चर्यजनक घटनाएँ हुई है। इनके उपदेश बड़े ही सरल और उच्च होते थे। आपके उपदेशका कुछ अंग यह है—

'अत्यन्त मधुर हरिनामको अपना कण्ठहार बना छो । मीतर बाहर एक रंगका एक चेहरा रक्को । मुँह और मनमे खूब मेल बनाये रक्को । मनुष्यकी ऑक्कोमे धूल झोकनेके लिये हरिनामका चोला न पहनो । न्याबकी तरह कपटसे पर्णकुटीमे वास मत करो । किसी भी जीवको कष्ट पहुँचानेकी इच्छा मनमे कमी न करो । श्रीकृष्णकी प्राप्तिको ही जीवन-का प्रवान उद्देश्य बना लो । साधुसद्भके अतिरिक्त बुरे सङ्गकी कभी इच्छा ही नकरो । बहुत प्यारसे अनुरोध किये जानेपर भी बुरे स्थानमे और बुरे सद्भमे मत जाओ ।'

#### प्रभु जगद्दन्धु

जगद्रन्धुजीका जन्म सन् १८७१ ई० मे डाहापाडा ( सुर्गिदाबाद ) नामक गॉवके एक ब्राह्मण-कुलमे हुआ था। १६-१७ वर्षकी उम्रमे ही इनमे मगवद्भक्ति, वैराग्य, द्यामावका इतना विकास हो गया कि लोग इनकी ओर आकर्पित हुए विना नहीं रह सके । सेकडों-हजारोकी सख्यामे लोग इनके कीर्तनमे गामिल होने लगे और इनके अमूल्य उपदेशोंसे लाम उठाने लगे। ये भी घूम-घूमकर बगालभरमे हरि नाम-सङ्कीर्तनका प्रचार करने लगे। कहते है, इनके शरीरमे एक प्रकारका दिव्य तेज था, जिसे सब लोग सहन नहीं कर सकते थे। इसीसे ये सर्वदा अपना शरीर दका रखते थे और यह आदेश कर रक्खा था

कि कोई कभी छिपकर भी न देखे । दो एक आदिमयोने जब इस आजाका उछाड्वन किया, तब इनके दर्शनमात्रसे वे वेहोश हो गये।

पिछि देनो इनका गरीर बड़ा रुग्ण हो गया था, फिर भी उनका तेज ज्यों का-त्यो था और निरन्तर हिर नाम- सङ्कीर्तन इनके चारो ओर होता रहता था। इस तरह जीवनभर भक्तिमार्गका स्वय अनुसरणकर और सर्वसाधारणमे उसका प्रचारकर इन्होंने अपनी कुटी श्रीअङ्गनमे १७ सितम्बर, सन् १९२१ को महाप्रस्थान किया। इसके ९ दिन बाद उसी स्थानमे इन्हें समाधि दी गयी थी।

# श्रीरामदास काठियाबाबाजी

( लेखक-स्वामी श्रीपरमानन्ददासजी )

'महाराज ! तुमको इतना बड़ा बनानेवाछी वह कौन-सी चीज है, जिससे खिंचे हुए रोज चारो ओरसे इतने नर-नारी आ-आकर भक्तिपूर्वक तुम्हारे चरणोमे प्रणाम करते है ११

'वत्त ! वह वस्तु श्रीरामनाम है । रामनामने ही मुझको इतना बड़ा वनाया है ।'

भी रामनाम लूँ तो क्या में भी इतना वड़ा बन सकता हूँ ११

'हॉ बाबा ! रामनाम लोगे तो तुम भी इतने ही बड़े हो जाओगे ।'

प्राय: ढेढ सौ वर्ष पूर्व अमृतसर जिलेके लोनाचमारी

गॉवसे कुछ दूरपर पेड़तले बैठे हुए एक परमहसके साथ चार सालके एक छोटे-से ब्राह्मण बालकमे उपर्युक्त बातचीत हुई थी । इसी समयसे बालक मन-ही-मन रामनामका जप करने लगा था । यही बालक आगे चलकर प्रसिद्ध महात्मा रामदासजी काठियाबाबा हुए ।

काठियावाबाके पिता निष्ठावान् ब्राह्मण थे । वालकका यथासमय उपनयन सस्कार हुआ और फिर उसे पढनेके लिये दूसरे गाँव गुरुके यहाँ भेज दिया गया। तीक्ष्णबुद्धि वालक बहुत थोडे समयमे पाठ याद कर लेता, फिर एकान्तमे बैठकर रामनामका जप किया करता । सतरह-अठारह वर्षकी उम्रमें पढ-छिखकर वालक अपने घर छौट आया। आनेके बाद और सब पुस्तके तो बॉधकर रख दीं। एक गीताको हृदयसे छगाकर रक्खा।

तदनन्तर गायत्रीमन्त्र सिद्ध करनेके छिये आप यथा-विधि मन्त्रजप करने छगे । प्रायः एक छाख मन्त्रजप हो जानेपर एक दिन गायत्रीदेवीने आकाशमण्डलमे आविर्भूत होकर आदेश दिया—'वत्स ! तुम अव वाकीका जप श्रीज्वालामुखीमे जाकर पूरा करो और वर ग्रहण करो ।' रामदासने कहा—'मातः ! सन्तानपर तुम्हारी कृपा प्रतिक्षण बनी रहे, यही प्रार्थना है ।' भगवती गायत्री 'एवमस्तु' कहकर अन्तर्धान हो गयी ।

इस घटनाके बाद ज्वालामुखी जानेके समय रास्तेमें एक दिव्यकान्ति ज्योतिर्मय पुरुप मिले और रामदासजी उनके शरण हो गये। इन महात्माने कृपापूर्वक रामदासको शिष्यरूपमे ग्रहण कर लिया। इनका नाम था स्वामी देवदासजी। ये निम्बार्कसम्प्रदायके एक पूर्वाचार्य थे। पुत्रके सन्यासकी खबर पाकर पिता आये और उनके गुरुदेवसे अनुनय-विनय करके कुछ दिनोके लिये रामदासजीको घर ले गये। अत्यधिक स्नेहवश माता सदा रोती रहती, इससे साधनमे विन्न होता देखकर ये घरसे निकल गये और फिर कभी जीवनभर अपने गाँवमे गये ही नही।

इस समयसे ये गुरुदेवकी सेवामे रहकर उनके आज्ञानुसार साधन करने लगे । गुरुदेवने समय समयपर इनकी
बढी कठिन परीक्षा छी । एक बार घूमते घूमते गुरु शिष्य
हिमालयमे जा पहुँचे और वहाँ गुरुदेव एक कुटियामे रहने
लगे और रामदासजी वाहर खुली जगहमे आसन जमाकर
भजन-साधन करने लगे । शामसे सुवहतक बर्फ पड़ती ।
इससे सामने आग जलाकर रातभर ये गुरुके आज्ञानुसार
भजन करते । इन्हें रातको अपने आसनसे उठनेकी आज्ञा
नहीं थी । एक दिन रातको थोडी देरके लिये कुछ आलस्य
आ गया, वर्फ गिरनेसे आग बुझ गयी और जाड़ेके मारे
रामदासजी कॉपने लगे । सोचा, धूनी चेतन किये बिना तो

जाड़ेसे ठिउरकर मरना ही पड़ेगा। गरीर क्रमगः ठिउरा जा रहा था। मनमे गुरुजीका डर था कि वे क्या कहेगे। अन्तमे साहस करके गये और चुपचाप कुटियाके वाहर खड़े हो गये। मीतरसे गुरुदेवने कहा—धाहर कौन हे ११ किएवने कहा—धहाराज, सेवक रामदास। पश्चात् गुरुके पूछनेपर सब बाते बतला दी। गुरुदेवने धमकाकर कहा—धेटा। क्या सोनेके लिये ही मा-वापको कलाकर घर छोड़कर यहाँ आये हो १ आज तो आग ले जाओ, पर साववान, आगे कभी ऐसा न हो। १ इतना कहकर गुरुदेवने एक जलती हुई लकड़ी वाहर फेक दी। रामदासजी उसे ले आये और उससे धूनी जगाकर मजन करने लगे।

एक बार गुक्दैवने इन्हें पहाडसे कूद जानेको कहा, ये तैयार हो गये। एक बार इन्हें बहुत मारा था। एक बार कहा कि भे जवतक न छोटूँ, त्यतक इसी आसनपर बैठे रहना' और आप लौटकर आये नवे दिन। रामदामजी आठ दिन, आठ रात एक आमनपर बैठे रहे। इस तरह बड़ी कडी-कड़ी परीक्षाएँ छेकर अन्तमं प्रसन्न होकर कहा— चत्स ! तुम्हारी परीक्षाएँ छेप हो गयी हं। तुम इस गरीरसे भगवत्वरूपत्वको प्राप्त होओंगे। ऋदि मिद्धि तुम्हारे चरणोंमे छोटेंगी।'

गुरुदेवके अन्तर्धानके वाद आपने आठ वार पेदल चलकर भारतके सब तीयामे भ्रमण किया । अन्तमे भरतपुरके सैलानी फुण्डपर आपको भगवान्का साक्षारकार हुआ । इसके सम्बन्धमे वे कहा करते—

रामदासको राम मिले हे सैलानीके कुडा। सत सदा यह सची मानें झुठी मानें गुडा॥

अन्तिम जीवन आपका श्रीवृन्दावनमे वीता । काठकी लॅगोटी लगानेसे आपका नाम 'काठियावाया' पड़ा । यहीं साधु महात्मा आपके प्रभावको देखकर आपको 'व्रजविदेही' कहने लगे । एक दिन शेपरात्रिके समय योगासनसे बैठकर आपने नश्वर देहका त्यागकर परमधामको प्रयाण किया !

#### श्रीसंतदास बाबाजी

श्रीसन्तदास बाबाजी महात्मा रामदासजी काठियाबाबाके विष्य थे। आपका जन्म बॅगला सन् १२६६ के २८ ज्येष्ठके दिन सिलहट जिलेके वासी गॉवमे एक ब्राह्मण परिवारमे हुआ था। आपका गृहस्थाश्रमका नाम था—श्रीताराकिशोर चौधरी। ये बड़े अच्छे वकील थे।

आखिर काठियाबाबाके प्रभावसे इन्होने वृन्दाबनमे उनसे दीक्षा छे छी। तब इनका नाम बाबा सन्तदासजी हुआ । ये बहुत बड़े विद्वान्, साधुम्बभाव, तत्त्वज तथा महान् भक्त सत थे। कुछ ही वर्षो पहले इनका देहान्त हुआ था।

#### स्वामी शिवरामिकंकर योगत्रयानन्दजी

( छेखक--पण्डित श्रीमहेन्द्रनाथ मट्टाचार्य )

स्वामीजीके गृहस्थाश्रमका नाम था गगिभूपण सान्याछ । जन्मस्थान था हवडा जिलेके वराहनगरका गगातीर । इनके पिताका नाम रामजीवन सान्याछ था। छडकपनसे ही इनमें प्रतिभा और योगभ्रष्ट पुरुपके छश्रग दीखने छगे थे। चौदह-पंद्रह वर्षकी उम्रमे इन्होंने वॅगठा, ॲगरेजी और संस्कृत पढ ली और विना ही गुरुकी सहायताके ये वेद, वेदान्त, पडदर्शन, ज्यौतिप तथा पुराणादि समस्त ग्रास्त्रोंके पण्डित हो गये । पाश्चात्त्य दर्शन और विजानका सम्यक् अध्ययन करके उनकी भी योग्यता प्राप्त की । फिर साधनमार्गमे प्रवेश करके कर्मयोगः भक्तियोग और ज्ञानयोग-तीनोंका साथ ही अभ्यास किया । योगाभ्याससे आप समाविस्थ हो जाते । आश्चर्यकी वात है कि ग्रह्स्थमे रहते हुए ही आपने यह सावन किया । आपके वर्मपत्नी और तीन पुत्र ये । चिकित्साविज्ञान-मे आपकी वड़ी पहॅच थी। कलकत्तेंके केम्बल मेडिकल स्कूछमे कुछ दिनोंतक पढ़े थे। फिर अपनी प्रतिमासे ऐछोपैयी, होमियापैथी, वायोकेमी और आयुर्वेदविजानके पण्डित हो गये । इनकी विशिष्ट प्रतिभाकी वात कहनेपर शायद आज-कलके लोग विश्वास नहीं करेंगे, परंतु ये वस्तुतः वडे ही विलक्षण महापुरुप थे।

त्यागी, सन्यासी, सत अनेक हैं, किंतु स्त्री-पुत्रादिके साथ गृहस्थाश्रममें रहकर भगवान्पर निभर हो कुछ मी उपार्जन न करते हुए अनन्य ग्ररणागत होनेपर वे अनन्त करणामय दयासागर भगवान् उस निर्भर-भक्तके अभावोंको किस प्रकार दूर करते हैं, स्वामीजीका जीवन इसका एक ज्वलन्त उदाहरण है । ग्रास्त्रानुमार सदाचारका पालन, आहारशुद्धि आदिका परिवारके सभी छोग पालन करते थे । स्वामीजी जिस कोठरीम सावन-भजन करते, गौचादिकों छोड़कर अन्य समय उम कोठरीसे कभी बाहर नहीं निकल्ते, न किसीसे वातचीत ही अधिक करते । वह कोठरी सदा ही साच्विक सुगन्धसे परिपूर्ण रहती । स्वामीजीकी वडी ही मनोरम मधुर मूर्ति थी । उन्हें जो कोई भी आसनपर बैठे देख लेता, मुग्ध हो जाता । वहांसे दृष्टि हटानेकी इच्छा न करता । मुखमण्डलपर कभी किमी चिन्ताकी रेखा नहीं रहती, सर्वदा आनन्दमय हास्यमय !

स्वामीजीकी माताके वीमार होनेपर उन्हें काशी ले

जाया गया और उनका कागीवास होनेपर स्वामीजीने छौट-कर वराहनगरमे एक छोटेन्से मकानमे रहना शुरू किया । अर्थोपार्जनकी चेष्टा छोड ब्राह्मणकी अयाचित भिक्षावृत्तिका अवलम्बन करके और पूर्णरूपसे मगवान्के चरणोंका आश्रय ग्रहणकर स्वामीजी स्त्री-पुत्रादिसहित आनन्दमे रहने छो।

वराहनगर कठकत्तेसे उत्तर तीरपर है । स्वामीजीके घरका ऑगन सदा सर्द रहता था । स्वामीजी एक कोठरीमें कम्चल विद्याकर वैठे ग्रन्थादि देखा करते, साधन-मजनके समय दरवाजा वंद कर लेते । दोपहरको एक बार दरवाजा खोलते । भोजनके लिये कोई दे जाता तो खा लेते, नहीं तो फिर दरवाजा वद करके अपने काममें लग जाते ।

एक वार घरमे अन्न नहीं रहा । साध्वी स्त्रीने किसी प्रकार दो-तीन दिन तो काम चलाया, पर अन्तमे उसके पास कुछ नहीं बचा । इसी समय सतीगचन्द्र नामक एक युवक आया और उसकी लायी हुई सामग्रीसे रसोई वन गयी । एक दिन फिर ऐसा हुआ कि घरमे कुछ भी नहीं रहा । रसोई नहीं वनी । बच्चे उपवासी रहे । इतनेमे ही कालीकृष्णदत्त नामक एक सजन, जो वराहनगरमें ही रहते ये और स्वामीजीको अपना गुरु मानते थे, दौड़े आये और स्वामीजीके चरणोंमे दो रुपये रखकर प्रणाम किया । पूछनेपर वोछे कि भी अपने आफिसमें काम कर रहा था, दो वजेके छगभग हठात् हवामेंसे मेरे कानमे यह आवाज आयी कि तुम जिनको अपना गुरु मानते हो, वे आज संपरिवार भूखे हैं। मैं सहम गया और उसी वक्त माल्किसे छुट्टी लेकर नावसे यहाँ चला आया । सतीगको रुपये दिये गये । सामग्री आयी और रसोई वनी । कुछ दिनों वाद वाळीके जमींदार श्रीराजेन्द्र सान्याछ स्वामीजीको सपरिवार कलकत्ते ले गये और आवश्यक खर्च देने लगे। इसके वाद राजेन्द्र वावूके सहायता वंद कर देने-पर महेन्द्रदास नामक एक कन्ट्राक्टर स्वामीजीके इच्छानुसार उन्हें काशी छे गये और वहाँ सुनारपुरामे मकान भाड़ेपर लेकर स्वामीजीको टिका दिया । कागीमे प्रसिद्ध दण्डी स्वामी श्रीअनन्ताश्रमजी तथा और भी बहुत-से छोग स्वामीजीके पास आतेऔर वेदान्तकी अद्भुत व्याख्या सुनते। स्वामीजीने १५-१६ वर्षकी उम्रमे ही दण्डी स्वामी श्रीनिवरामानन्द जीने दीक्षा छी थी, इमीलिये उन्होंने गुरुदेव-की आजा लेकर अपना नाम शिवरामिकंकर योगत्रयानन्द रक्खा। स्वामीजीकी मिक्त, जान और योगमे समान रित थी। कार्गीमे वम्बईके अटनीं श्रीयुत माईजकर आये और स्वामीजीसे अंत्रेजीमे वेदान्ततत्वको सुनकर सुग्ध हो गये। वम्बईने देहत्यागके नमन माईजकरजीने अपने वसीनतनामेमें कर्ट हजार रुपने स्वामीजीको दिये थे। स्वामी-जीके पान वम्बईसे रुपने आये और उन्होंने उसी समन किमी बाह्मगको कन्यादानके जिने, किमीको स्मृणमुक्तिके लिये सब दे डाउं। मुनारपुराने मदैनीमे आकर रहने लगे। वहाँ स्वर्गीन कर्मारनरेग आये और स्वामीजीको कम्मीर ले जानेके लिये आन्द करने लगे। कार्गीके राजा मोतीचंद तो स्वामीजीके मक्त ही थे। 'क्ल्याण' के लेखक स्व० श्रीनुत नन्दिकशोर मुजोपाध्यानके पिता श्रीयुत कालीपद मुखोनाध्यान रिटायर्ड सवजनने स्वामीजीने शिप्यत्व ग्रहण किया। कालीपद वावृते स्वामीजीके लिये राजवाटमे एक नमजान बनवा दिया। म्वामीजी उमी मजानमे रहते लगे और खर्चके ठिये सौ काने मासिक कालीपद वावृ देने लगे। तदनन्तर राधिकाप्रमाद राय इंजीनियर करकतेमें तीन मौ रप्या मापिक भाड़ेपर मजान लेकर म्वामीजीको कलकते ले गरे। कलकत्तेमें हल्छा-गुल्टा विगेप होनेके कारण स्वामीजी उत्तरपाडा गङ्गातीरपर चलेगये। मुजपफरपुर-के वजी व यावृ नगेन्द्रनाथ चौधरी खर्च देने लगे। इसके बाद यतीन्द्रनाथ मुखोपाध्याय न्वामीजीको मेवा करने लगे। करनेका मतच्य यह कि भगवान्ते अपने निर्मर भक्तका योगक्षेम वडी खूर्वीसे च गया, यद्यपि न्वामीजीको सासारिक योगक्षेम कभी कोई परवा नहीं थी!

भ्वामीजी अगाध पण्डित, सिद्ध योगी, महान् जानी और परम आदर्श भक्त थे। उनके जीवनकी हजारों घटनाएँ है। यहाँ अधिक लियनेके लिये स्थान नहीं है!

# आराध्यपाद श्रीनन्दिकशोर मुखोपाध्याय

( लेखक-पण्डित श्रीगीरीशहरती मिश्र )

उस दुज-मुविधासे विपत्ति महस्त्युनी उत्तम है, जिममें मगवान्के प्राणिप्रिय भक्तके दर्शन और सिक्षिष्ठ मिन्नती है तथा इसी कारण में अपनी प्रारम्भिक विपटाओं को भगवत्कृया-के अतिरिक्त और कुछ नहीं समझता । शंशवसे ही में सकटोंमे वढ रहा था, सासारिक आपटाओसे अत्यन्त आकुछ हो गया था और तब मनमे वार-वार साधु-महात्मा और भगव इक्तोंके आशीर्वाटमे शान्ति प्राप्त करनेकी कामना छिये उनकी टोहमे लगा रहता था।

'नह जन-शून्य विगाल भवन कियका है ?' काशीमें राजधाटक समीप ही नया महादेव मुहल्लेमे श्रीगङ्गाजीके तटके समीप ही उस भवनको कई वार देखा था। वह चारों ओरसे यद रहता, जैसे उसमें कोई रहता ही नहीं। इमी कारण मेरे मनमें जिजासा हुई और पासके एक व्यक्तिसे मैंने पृष्ठ लिया।

'यह मकान श्रीकाछीपद मुखोपाध्याय पेन्टानर सव-जजरा था।' उन्होंने उत्तरमें कहा। 'कितु इसे उन्होंने अपने गुरु श्री० श्रीटावरामिककर योगत्रयानन्दजी महाराजको दे दिया था। श्रीयोगत्रयानन्दजी यह जगत् छोड चुके हैं, किंद्य उनके शिष्य श्रीनन्दिकशोरजी मुखोपाध्याय इसमे गहते हैं। ये श्रीकार्रापद मुखोपाध्यायके पुत्र है। श्रीनन्द-किगोरजीने श्रीयोगत्रयानन्दजीका एक बार दर्शन किया और उसी दिन मुनिफीको ठोकर मार दी। अनुपम विद्वान्। नैष्ठिक गुरुमक्ता, त्यागकी प्रतिमा और तपस्याकी मजीव मूर्ति हैं ये। धन-सम्पत्तिये तो इन्हें कुछ लेना नहीं है। फिर मकान भाडेपर क्या दें और तब कोछाइछ कैंमे हो ? समाधि निरत माधु पुरुप हैं। इनके गुण कर्तिक कहे जारें।

'भेवा कुछ और वता दो ।' वे सजन जाने टर्गे थे । मैंने उनसे विनयपूर्वक श्रीमुखोपाध्याप्रजीके मम्बन्धमे पूछा । वे कदाचित् उनसे कुछ परिचित थे ।

'आप उनसे स्वय मिछ छे।' उन्होंने करा। 'जीवन सफल हो जाउगा आपका। ऐसे मगवद्भक्त इस धरतीपर बहुत कम आते हे। इनके पिताकी इनपर अद्वितीय प्रीति यी, पर ये श्रीनिवरामिक करजीके हाथों विक चुके थे। विवाहके छिये परिवारका आजह कुछ नहीं कर सका। आजन्म ब्रह्मचारी हे ये। इनके पिताने अपनी समस्त सम्पत्ति मृत्युके पूर्व इनके नाम कर दी, किंतु इन्होंने सब अपने माइयोंके नाम परिवर्तित कर दिया। पता नहीं कैसे इनका काम चलता है। इनकी माताजी भी इनके साथ ही रहती हैं। ऐसे भगवळक्क पुत्रको छोडकर वे कहाँ जायँगी। वे भी भजनमें सतत संख्य रहती है।

'आपने मुझार वडी कृपा की, जो इतनी वार्ते वता दीं।' मैने उनका आभार प्रदर्शन किया। वे चले गये। मैं वहीं वैठ रहा। दरवाजा बंद था। 'कैंसे पुकारूँ उन्हें १' मन-ही-मन सोच रहा था कि खडाऊँकी ध्विन कानमे पडी। मैने सॉकल हिला दी।

'कौन है ?' उन्होंने प्रन्न किया और दरवाजा खुळा ।

दुवर्टी-पतटी तपोमृर्ति ! में एकटक उनकी ओर देखने ह्या । मेरे प्राणोंमें, मेरे रग-रगमे जैसे विद्युत्-धारा प्रवेश कर रही थी । में अपना सब कुछ भूछ गया था । तनिक-सी चेतना छोटी तो में उनके चरणोंमे गिर पडा । दोनों चरण कसकर पकड हिये ।

'आयो। ऊपर चलें।' अत्यन्त स्नेहिषक खरमें उन्होंने कहा। उनकी वाणीमें तिनक भी वंगीयताका पुट नहीं था। जैसे वे इघरके ही निवासी हों। आगे-आगे वे सीढियोंसे ऊपर चढ रहे थे। पीछे-पीछे अपने भाग्यकी सराहना करता हुआ आनन्दमम में चळ रहा था। वे छन पारकर अपने कमरे-में पहुँचे।

वहाँ चारों ओर ढेर-की-ढेर मांटी-मोटी पुस्तकें पड़ी थी। पुस्तकों के वीचमें तीन कुशासन एकमेंही फैले हुए थे। ये उसी-पर बैठते और लेखादि लिखा करते थे। सामने ही एक छोटी-सी काठकी चौकीपर उनके गुरुदेव श्रीशिवरामिकंकर योगत्रयानन्दजीका चित्र अत्यन्त पवित्र, पर सुन्दर वस्त्रसे ढका हुआ था। धूपवत्ती जल रही थी। पास ही नारिकेल-कमण्डल पडा था। धूपकी सुगन्यसे कमरा मर गया था।

'कैंसे आये <sup>१</sup>' उन्होंने मुसकराते हुए पूछा ।

मेंने उत्तर दिया—'सासारिक विपत्तियोंसे आकुछ, नामका ब्राह्मण हूँ । वडे भाग्यसे आपके दर्शन हो गये। में आपकी कृपा चाहता हूँ ।'

'भगवान्की कृपा सवपर है। हम उसका अनुभव नहीं कर पाते।' उन्होंने कहा। 'एक पशु मर जाता है और उसकी वग रुमे ही दूमरा पागुर करता रहता है। यही दशा आज मनुष्यकी हो गर्री है। वह प्रतिदिन छोगोंको मृत्यु-मुखमें जाते देखकर भी निश्चिन्त है। भगवान्को पानेके िष्ये तिनक भी प्रयाप नहीं करता । मानव-जीवन फिर कव मिले, पता नहीं । यह अत्यन्त दुर्लम है । अति शीव इसका उपयोग कर लेना चाहिये ।'

उन्होंने मुझे पढनेके लिये उपदेश किया, तव मैंने हाथ जोडकर उन्होंसे कुछ पढानेके लिये प्रार्थना की और उन्होंने कृपापूर्वक अपने भजनके समयसे एक घटा निकाल-कर रात्रिके नौसे दसतक लघुकौमुदी पढाना स्वीकार कर लिया।

उस दिनसे प्रतिदिन में उनके चरणोंमे उपिखत हो जाता और वे ठीक नो वजे मजनसे उठ जाते और मुझे पढाने लगते।

श्रीमुखोपाध्यायजी उज्ज्वल वस्त्रमे संन्यासी ये। एक गैरिक वस्त्र भीतर पहनते, उसके ऊपर सूती उज्ज्वल मिर्जर्ड पहने रहते। प्रातः पाँच बजे सन्ध्यामे बैठते तो साढे नौ वजे मध्याह्न-सन्ध्या सम्पन्न करके ही उठते । गायत्रीका मानिसक जप तो उनका निरन्तर चळता ही रहता । साढे नौ वजे वे नीचे उतरते और जलते चूव्हेपर बदुर्छीमें एक छटॉक चावछ छोडकर ऊपर आकर जपमे छग जाते। घड़ीकी सुई देखकर उठते और नीचे जाकर चावछ उतार देते और दूसरी बदुर्लीमे शाक डाल पुनः ऊपर जा जपमें ल्ग जाते । फिर समयपर नीचे उतरकर कुशासनपर बैठ मोजन करने वैठते । अत्यन्त धीण काया और कुछ डेढ छटॉक आहार । उसमे कुछ तो नीचे 'ॐ भूपतये नमः, ॐ भवनपतये नमः, ॐ भृताना पतये नमः आदि मन्त्रोंसे चढा दिया जाता और शेप सव एक साथ ही एकमे मिलाकर नेत्र वंदकर भगवान्का ध्यान करते हुए एक-एक ग्रास कण्ठके नीचे उतारते रहते । श्रीस्वामीजीका निष्दर संयम देखकर मै अत्यन्त दुखी रहता था, पर क्या करता कोई वज नहीं था । उन्हें लोग स्वामीजी कहते, इसिंखें में भी उसी नामसे उल्लेख कर रहा हूँ।

सायंकाल सन्ध्याके वाद कीर्तनके लिये वे अपने छोटे उपवनमें मुलसी तरके समीप नियमित रूपसे वैठते और—

राम राघव राम राघव राम राघव पाहि माम् । जानको वर मघुर मूर्ति राम राघव रक्ष माम् ॥ कृष्ण केशव कृष्ण केशव पाहि माम् । राधिका वर मघुर मूर्ति कृष्ण केशव रक्ष माम् ॥

—की रट छग जाती । यह उनके कीर्तनका सर्वाधिक प्रिय मन्त्र था । नीर्व रात्रिको वे एकान्तमे गान्त भजन किया करते । वे कव सोते, यह कहना कठिन था । मध्याह्नमे घटे-डेढ-घटे बैठे बैठे सो छेनेके अतिरिक्त उनका समस्त समय भजनमे बीतता । वे यथार्थ योगीके शिष्य थे और थे स्वयं योगिसद्ध महापुरुष, साथ ही भगवत्प्रेम, भगवद्भिक, भगविश्वा, त्याग और तप तथा सयम सब-के-सब उनमे कृट-कृटकर मरे हुए थे ।

एक बार एक अग्रेज अफसरके अत्यन्त आग्रहसे श्रीस्वामीजी उससे मिल्ने मुगल्सराय गये । श्रीस्वामीजीका उपदेश सुन वह उनका मुँह देखता रहा। कुछ ही क्षणके लिये अपनी पत्नीको महाराजजीके पास छोड़ वह जाने लगा, तब महाराजजीने तुरत कहा—'एकान्तमे किमी भी लीके साथ बैठना मेरे लिये सम्भव नहीं। शास्त्र यही आदेश देते हैं।' अंग्रेज मन-ही-मन झेपता हुआ अन्ततक उनके समीप बैठा रहा। बड़ी ही श्रद्धा-भक्तिसे उसने श्रीस्वामीजीको विदा किया। कई वर्षतक उनके साथ रहने-पर मै इसी निष्कर्षको पहुँचा कि श्रीस्वामीजीने किसी भी खीको कभी भी अपना चरण भी स्पर्श करनेका अवसर नहीं दिया।

'शिव शिवार्चनतत्त्व', 'दुर्गा-दुर्गार्चन-तत्त्व', 'देवता-तत्त्व', 'शक्तितत्त्व', 'पूजातत्त्व' आदि श्रीयोगत्रयानन्दजी महाराजके उत्कृष्ट उपदेशोंका सकलन श्रीस्वामीजी महाराजने ही अपने जीवनका कण कण खपाकर किया है। उनकी लिखी विपुल सामग्रियाँ—जो आध्यात्मिक जगत्की अमूल्य निधि हैं—अव भी श्रीनकुलेश्वर मजूमदार, हेडमास्टर हरिहर-विद्यालय, काशीके पास सुरक्षित पड़ी हैं, किंतु खेद है अवतक उनका कोई उपयोग नहीं हो पाया है।

उनके पास एक पाई नहीं, पर उन्हें कोई चिन्ता नहीं। उनका त्याग, वैराग्य एव भगवत्येम देख कुछ भक्त समयपर जो मेज देते, उसीसे जैसे-तैसे काम चलता। उनके तीन भाई भी थे, पर अपने लिये ये कभी किसीसे कुछ नहीं चाहते थे। मेरे सामनेकी बात है, एक गुजराती सज्जन आये। स्वामीजीके दर्शन और ज्ञानोपदेशसे अत्यन्त आनन्दित हुए। कुछ सहायताके लिये प्रार्थना की तो स्वामीजीने उसे स्वीकार नहीं किया, फिर भी देश जाकर उन्होंने एक हजार रुपया मनीआईरसे भेज दिया। उस समय आपको रुपयेकी अत्यन्त आवश्यकता थी। किंतु आपने उसे शीघ्र ही वापस कर देनेके लिये पोस्टमैनसे कह दिया। मुझसे उन्होंने कहा, 'यह दानकी रकम मेरे लिये विषतुल्य है, जिसे मैं नहीं पचा सकता।' मैंने ऐसे कितने अवसर देखें हैं, जब उनके पास एक पैसा भी नहीं था। पर वे निश्चिन्त और आनन्दमम रहते थे। श्रीस्वामीजीकी मगवान्पर निर्भरता और भगवान्की ओरसे समुचित व्यवस्था देखकर गीताके—

अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते। तेपा नित्याभियुक्ताना योगक्षेमं वहाम्यहम्॥

-इस वाक्यपर मेरी दृढ आस्या हो गयी।

गुमान नामक एक मलाह सपतीक श्रीम्वामीजीके यहाँ वर्तन आदि साफ करनेका काम करता था । उने निवासका कप्ट था । आपके अधिकारमे थोड़ी भूमि थी । काशी जैसे नगरकी भूमि आपने उसे वैसे ही दे दी और उसके लिये मकान भी बनवा दिया । करुणाकी तो मूर्ति ही थे वे । किसी-की किञ्चित् भी व्यथा देखकर वे अधीर हो जाते ।

श्रीखामीजी जास्न-वाक्यको भगवद्वाक्यकी भाँति आदर देते । शास्त्र और धर्मके विरुद्ध वातसे उन्हें बहुत धक्का लगता । किसीकी आलोचना तो उन्होंने अपने जीवनमें की नहीं । सत्यके वे सच्चे उपायक थे । किसी प्रकार भी मिथ्या भाषणको वे जवन्य कर्म समझते थे ।

उपदेग देना साधारण वात है। पर विकट परिस्थितिमें भगवत्कृपाका अनुभव करते रहना भगवद्भक्त है। वशकी बात होती है। गुरु, भाई तथा अन्य संगे-सम्बन्धीकी मृत्युके अवसरपर श्रीस्वामीजी भजन करते रहते और अपनी वृद्धा माताको इस प्रकार भगवत्कृपाका प्रभाव बताते कि वे तनिक भी चिन्ता नहीं कर पातीं, अपितु 'जय दुर्गा, जय जय दुर्गा' का गान करने लगती।

जीवनके अन्तिम दिनोंमे वे प्राय कहा करते—'जगत्से मै घवरा रहा हूँ । दुनिया मुझे काटने दौड़ती है । अब तो श्रीगुरुजीसे यही प्रार्थना है कि वे मुझे अपने चरणोंमे ही बुला लें।'

कलकत्तेमे वे अपने गुरुपुत्रसे मिलने गये और वहीं वीमार पड़ गये। शरीर यों ही शक्तिहीन था। बीमारीसे उठना-वैठना कठिन हो गया। उन्होंने कहा—'मुझे बाबा विश्वनायकी पुरीमे शरीर छोड़ना है।' उनके आदेशानुसार वे गाडीमे छिटाकर काशी छाये गये । काशी पहुँचनेपर एक घंटे वाद भगवान्का स्मरण करते हुए उन्होंने मानव-काया त्याग दी ।

जिन्हें उनके दर्शन मिछ चुके थे, वे दुखी हुए, पर

जो उनके चरणोंमे रहकर उनकी कृपाका लाम उठा चुके हैं, उनकी व्यथा व्यक्त करना सम्भव नहीं। फिर भी जो उनका चरण-सर्पर्ग पा चुके हैं, उनके भाग्यकी सराहना करनी ही पहेगी—यह भगवानुके भक्तकी महिमा है।

#### श्रीमत्स्वामी प्रणवानन्दजी महाराज

( लेखक-नहाचारी श्रीरमेशजी )

पूर्वत्रगालके एक साघारण गाँवमे इस महापुर्णका जन्म हुआ था। इनके पिता जाम्रत् गृहदेवता नीलकृद्र महादेवके अनन्य उपासक थे। महादेवकी कृपासे ही उनको यह पुत्ररत प्राप्त हुआ था। बालकपनसे ही वे प्रायः उदास और अनासक मावमे रहते थे। बहुधा घरसे गायव हो जाते थे और माता पिता जब व्याकुल होकर ढूँढने निकलते, तब किसी पेड़के नीचे अकेले उनको ध्यानस्य सिद्धार्थके समान बाह्यज्ञानग्रून्य अवस्थामे बैठे हुए मिलते। बाल्यानस्थामे वे न तो अनावश्यक कोई बात बोलते और न अनावश्यक किसी अरेर उनकी दृष्टि न जाती और न अनावश्यक किसी ओर उनकी दृष्टि न जाती और न अनावश्यक किसी दिशामें पैर रखते थे। मानो पूर्ण सयम ही बालमूर्तिमें इस धराधाममें अवतीर्ण हुआ था। उनका नाम विनोद रक्खा गया था।

अव वे विद्याउयमे पढनेके िये जाने छगे। वहाँ भी छुट्टी होनेके बाद जब शिक्षक और छात्र क्षाससे वाहर निकछ जाते, तब विनोद प्रायः न जाने किस चिन्तामे मग्न बाह्यजान-शून्य बैठे ही रहते। वे शिक्षक और छात्र दोनोंको निय ये, इसिछिये कोई उनके इस भावमे बाधा नहाँ हाउता था। घरपर उनको बहुधा छोग रात्रिमें देरतक ध्यानमे बैठे पाते।

वे तुरुमीके वडे भक्त थे। अपने समकी सन्यामी सन्तानको कहा करते थे कि 'तुन्हसी जाग्रत् देवता है। श्रद्धा और अनन्य भावमे देखनेपर कृपा प्रदान करती हैं। अनते हैं कि तुरुसी-बृक्षोंकी अधिष्ठात्री तुरुसी देवीने उनको दर्शन देकर कृतार्थ किया था।

सरलं और आडम्यरसून्य जीवनयापन करना ही उनकी महान् साधना थी। साधारण आलू और नून-मात ही उनका प्रधान मोजन था। भोजनमे अटूट संयम और अखण्ड ब्रह्मचर्य-पालन करके उन्होंने अमित शक्ति सञ्चय कर ली थी। उनकी साधनकुटीमे सोने-बैठनेके लिये एक तख्ता।

कुछ पुस्तकें, देवताओं के चित्र तथा एक जोडा व्यायामके लिये विज्ञार मुगदर था। पहननेके लिये उनके पास सब ऋमुओं के लिये एक भगवाँ वस्त्र और ओढनेके लिये चादर रहती थी। रातको वे केवल एक घंटा सोते थे। आगे चलकर उन्होंने उसका भी त्याग कर दिया और लगातार छ वपातक निद्रारहित तपस्याका जीवन व्यतीत किया। एक बार वे नौ दिनों तक लगातार समाधिमग्न अवस्थामे रहे। पहले शीतकालमें एक कम्बल ओढते ये और बादको उसका भी त्याग कर दिया। वे प्रायः कहा करते थे कि 'उपादेय, गुरुपाक, पृष्टिकर मोजन करनेसे शरीरमें उत्तेजना आती है और शक्ति क्षीण होती है। अट्ट ब्रह्मचर्यके पाजनसे मेरे शरीर और मनमे असीम आनन्दकी अनुभृति होती है।

१९१३ ई० में १७ वर्षकी उम्रमे उन्होंन योगिराज बावा श्रीगम्मीरनायजीमे दीक्षा छी। दीक्षा छेनके बाद वे प्रायः वाह्यज्ञानशून्य ध्यानमग्न अवस्थामें या अर्द्धवाह्य अवस्थामें एकान्तमे पड़े रहते थे। बावा गम्भीरनाथ उनको जगज-झाड़ीमेंने खोजकर निकाठ छाते और कुछ मोजन कराते थे। उनके बाद नाथजीकी आजासे वे काशीपुरीमें अस्मीधाटपर ध्यान-साधना करते रहे। उस समय उनकी अवस्था २० वर्षकी थी। उन्होंने जिस स्थानपर सिद्धि प्राप्त की थी। वहीं आज श्रीनणवमठ स्थापित है।

उन्होंने यतलाया था कि 'रागादि रिपुओका दलन और इन्द्रियसयम ही धर्मसाधनाके मूल है। ब्रह्मचर्यका पालन करना ही सर्वश्रेष्ठ साधना है। समाहित मन ही निर्जन गुफा है। भगवत्कृपा-लामके लिये निर्जन गिरि-गुहाकी आवश्यकता नहीं है। मनको संयत और समाहित करनेके लिये मारे विपयोंमे संयमका अवलम्बन करना परमाक्यक है।'

वे कहते थे कि धर्मका प्राण अनुभूति, अनुष्ठान

और निष्ठाम निित्त है। जान्त्र पटकर या छोगोंके मुख्यसे सुनकर कभी वर्मकी प्राप्ति नहीं होती। त्याग सयम, सत्य और ब्रह्मचर्य-पाटन ही धर्म-साबनाके मूळ स्तम्भ है।

पत्र जीवस्तत्र गिव ' इस महामन्त्रकी साधनामे सिद्धि प्राप्त करके जातिको नवीन आदर्शमे गठित क्रनेके लिये आचार्य म्वामी प्रणवानन्दने अपने कर्ममय जीवनको लोकिहतमें उत्मर्ग कर दिया था। भारतीय आर्यजानिके धर्म और माधनाको उन्होंने आधुनिक युगजी विकृतिमे मुक्त करनेका व्रत िया था। उनका अन्यात्म-चाधनासे समुख्यल जीवनका महान् आदर्श हमारे लिये सत्य मिद्र हो!

# प्रभु अतुलकृष्ण गोस्वामी

( लेखक---आचार्य श्रीप्रागिकशोर गोम्बामी एम्० ए०, विद्याभूषा, साहित्यरत )

श्रीचैतन्यमहाप्रमुके नित्यसगी श्रीनित्यानन्द प्रभुके वश्में तेरहवीं पीटीम प्रमु अतुल्कृण गोस्वामीका जन्म संवत् १९२५ वि० की कार्तिक कृण्ण दशमीकी राप्तिको हुआ । उस समय बङ्गदेशमे घर घर महाशिक्तकी पूजा हो रही थी। आगहन-मन्त्र उचारित हो रहे थे। ऐसे पुण्यकालमे श्रीअनुलकृष्ण गोन्वामी शिश्चरपमे अवतीर्ण हुए । उस समय महामायाकी प्जाका मृदग मानो मगल-वान्य वजा । शङ्ग-ध्वनिने विजय घोरणा की। वैष्णवी शक्तिके आवाहन-मन्त्र उनके जन्मकाउका न्वस्तिशाचन वने। कञ्चक्तेका शिमुल्या गाँव उनके आविर्मावसे कृतार्थ हो गया ।

वाल्यकालमे अध्यान किया, यौवनमे उन्नाद रखकर सगीतकी गिक्षा प्राप्त की और गयाके पण्डा कन्हाई लालसे इसराज वजाना मीजा। इस प्रकार रिमकता और सहृदयताके द्वारा वे एक विदग्ध नागरिक के रूपमे प्रसिद्ध हो गये। इसके बाद उन्होंने उन्न दिनोंतक व्यवमान भी किया। परतु सासारिक उल्लास-विज्ञासमे उनको तृप्ति कहाँ मिलती। उनके अन्त करणमे तो अन्त मिलला फर्युके सहश्च भक्तिकी धारा प्रवाहित हो रही थी। सासारिक जीवनमे उनको रसके मिल सकता था।

फिर तो उनका मन सत्मद्दकी ओर झुका। श्रीरामानुजानुयायी वामुदेव मराराज, पुरी धामके वडे वावाजी, वगालके
प्रमिद्ध तान्त्रिक माधक ताराक्षेपा, वृन्दावनके वावा रामकृष्णदासजी, सुप्रमिद्ध महात्मा पागल हरनाय, परमहंस रामकृष्ण,
राजपूतानेके खण्डारीवावा सिचदानन्द वालकृष्ण बजवाला,
वृन्दावनके खारियावावा, श्रीविजयकृष्ण गोस्वामी महाराज
प्रमृति साधकोंके सत्मद्भ और प्रभावसे उनके जीवनमे नवजीवनका सद्धार हुआ। वे खडदाके श्रीभ्यामसुन्दरकी सेवा
करनेमे लगे हुए एक महान् साधक थे। लक्ष्मण शास्त्री

द्रविड, महामहोपाध्याय प्रमथनाय तर्कभूपण, महामहोपाध्याय फिंगिभूपण तर्कवागीज आदि विद्वान् उनके प्रभावने गौड़ीय वैष्णव धर्ममे अनुरक्त हुए थे। गौडीय विष्णवनममोलनके वे प्रतिष्ठाता और नभापति थे । उनका जीवन प्रेमभक्ति और वैराग्यके साधनमें अतिवाहित होता था । वे एक प्रमिद्ध वक्ता और गाम्बव्याख्याता थे । उन्होंने जो उदार मत और साधनाकी पद्धति चलायी है, उसमे अनुप्राणित होकर सहस्रों भक्तोंने वैष्णवधर्मको अपना जीवनादर्श वना छिता है। वृन्दावनीय रमकी नाधना उनके जीवनमे मूर्तिमन्त हो गयी यी। कभी कभी वे प्रेमनमाविमें छीन हो जाते थे। उनके वचन 'सदुक्तिसप्रह' नामक पुस्तकमें प्रकाशित 'नानान निधि', 'भक्तेर जय', 'पूजार गल्प' आदि प्रन्थोंमे साधना और अनुभृतिके विचित्र विन्यास साधकोंको विस्मित कर देते हे। साहित्यके द्वारा भागवत-रस वितरण करना उनके जीवनकी विशेषता है। वे आदर्श भक्त महापुरुष अपने नित्यके व्यवदारकी मामत्रीको भी प्रार्थियाको दान कर देते थे । उन्होंने जीवनमे जो अर्थसञ्जय किया था, उमका अधिकादा यक्ष्मारोगियोकी चिकित्साके लिये कार्सिया अस्पतालको दान कर दिया ।

संगीताचार्य विष्णुदिगम्यरजी उनके अन्तरंग मित्र थे। कासिमवाजारके राजा स्वर्गीय मणीन्द्रचन्द्र नन्दी उनके प्रधान अनुरागी मक्तोंमेंने थे। वे कभी काशी, कभी पुरी और कभी वृन्दावनमे वास करते थे। महात्मा वुन्नीदासजीकी नाम-महिमा-दोहावलीको 'तु ज्नी-मद्धरी' नामने वॅगला भाषामे व्याख्याके साथ उन्होंने प्रकाशित किया था। वे स० २००१मे माघी अमावस्याके दिन इन लौकिक गरीरका त्याग करके अपने प्रियतम श्रीराधा-ज्यामसुन्दरके पादपद्मोंमे विन्तीन हो गरे। उन्होंने कहा था—भक्तकी जय हो, वह महान् है, वह नित्य प्रकाशन्य है, भक्त स्वयंत्रकाश भगवान्को भी प्रकाशित करता है, इसल्ये भक्त भगवान्से भी वडा है।

#### भक्त श्रीरसिकमोहन विद्याभूषण

( लेखक--- आचार्य श्रीप्रागिकोर गोस्वामी एन्० ए०, विद्याभूपण, साहित्वरत )

वंगालके वीरभूमि जिलेके एकचका ग्राममे इनका जन्म हुआ या । इन्होंने किमी स्कूल या कालेजमें शिक्षा नहीं पायी यी । घरपर एक मराठी पण्डित रहते थे । उनसे ही इन्होंने पाणिनीय व्याकरण और अन्य शास्त्र पढे थे । लिडिंस्टॉन नामक एक विवेशी पण्डितसे घरपर ही इन्होंने अंग्रेजी सीख ली यी । इस तरह पूर्व पश्चिमके अच्छे पण्डितोंका साथ करके इन्होंने चुने हुए ग्रन्थोंका एक पुस्तकालय कर लिया था जो एक विद्यालय ही हो गया था ।

मतरह वर्षकी अवस्थाम पितृ-वियोग हो जानेके कारण इनके जीवनमे एक विशेष परिवर्तन हो गया । ये पूर्व-वंगालके ढाका शहरमे जाकर दुर्जी-गरीयोंकी सेवामे लग गये । परंतु पूर्ण सेवाके लिये चिकित्साशास्त्रके जाननेकी आवश्यकता थी । ये कलकत्ते वापस आये और किमी प्रकार मेडिकल कालेजमे चिकित्माशास्त्रका अध्ययन किया। साथ-ही-साथ संस्कृत कालेज पुस्तकालयसे संस्कृतकी पुस्तकें लेकर संस्कृत-भाषाका भी अम्यास कर लिया।

इसी समय महात्मा शिशिरकुमार घोपने इनको श्रीगौराङ्ग-की ओर छगाया। इम विपयपर ये 'विष्णुिषया', 'आनन्द-वाजार' आदि पत्रिकाओं मे प्रवन्थ छिखते। आपने श्रीमत् रूपसनातन-शिक्षामृत, श्रीराय रामानन्द, श्रीकृष्णमाधुरी, गंभीरामें श्रीगौराङ्ग, श्रीगोपीगीता, श्रीनाममाधुरी, चण्डीदास-विद्यानित, जगन्नाथवल्डम, अद्देतवाद, आनन्दमीमासा, आत्मनिवेदन, श्रीगीतगोविंद आदि बहुत-से वैष्णव-ग्रन्योंकी रचना और अनुवाद मी किया था। बहुत-सी पत्र-पत्रिकाओका सम्पादन मी ये करते रहे। 'प्रवाग अखिछ भारत वैग्णवसम्मेलन'के ये सभापति हुए ये।

विश्वकिव रवीन्द्रनायमे इनकी खास घिनप्रता थी। एक वार श्रीक्षितमोहनके साथ ये किवगुरुसे मिलने गये ये। वार्ते करते बहुत देर हो गयी, विदा होते समय इन्होंने कहा—''इतना समय बीत गया है, यह तो पता ही नहीं या। मचमुच हम न तो 'काल को ही जानते हे और न 'काली को ही। हम तो विष्णव है, कही कोई जान या अनजानमें भाव (प्रेम)के घरमे अपराव करेंगे तो प्रेमके ठाकुर हमें कभी क्षमा नहीं करनेके। वस, यह अपराध कभी न हो।' किवगुरुने उत्तरमें कहा—'विद्याभूपणजी! स्वार्या मनुष्योंकी मॉित केवल अपने ही लिये यह प्रार्थना न करें, अपितु हमारे लिये और सारे जगत्के लिये भी यही प्रार्थना करें। भावके घरमें कोई अपराध न करे। जगत्के सारे अपराव क्षन्तस्य है, पर इस अपराध क की छुटकारा नहीं।'

एक सौ वपांसे अधिक जीवित रहकर इन्होंने आदर्श जीवन वितानेका पथ दिखळाया है।

ये उज्ज्वल-मधुर मिक्तमार्गके उच्चश्रेणींके सिद्ध पुरुष थे, पर कमोंकी अवहेलना नहीं करते थे। यहस्य थे, परंतु अपना जीवन सन्यामीकी तरह विताया करते थे। इनके पुत्र और स्त्रींकी मृत्यु छोटी अवस्थामे ही हो गयी थी। इन्होंने अपनी मिक्त-प्रेमष्टावित दार्शनिक प्रतिमासे और अपने टीर्घजीवनके आदर्श कार्यकलापसे बैग्णव-जगत्की जो अपूर्व सेवा की है, उसकी कहीं तुल्ना नहीं मिल सकती।

# भक्त दाशरिथ स्मृतिभूपण

( लेखक—सत श्रीसीतारामदास ओं कारनाथ महाराज )

हुगळी जिलेके दिगसुई ग्राममे इनका जन्म हुआ था । इनके पितामह श्रीनारायणचन्द्र महाचार्य वहे मगवद्रक्त थे । भगवन्नामका जप करते हुए उन्होंने गङ्गा-जीके पवित्र जल्मे बैठकर अपने पार्थिव गरीरका परित्याग किया था ।

श्रीदागरियके वास्यकाल्मे ही इनके पिताका देहावसान

हो गया था । उस समय इनकी दो विहने अविवाहिता थी । माताने किसी प्रकार कप्ट सहन करके इनको पढाया-लिखाया एवं इनकी वहनोंका विवाह-कार्य सम्पन्न किया । वाल्यावस्थासे ही ये प्रतिभासम्पन्न थे । सहपाठीगण इनसे सदा प्रभावित रहते । गौर अरीर, प्रशस्त ल्लाट एव हॅसता-सा मुख सबको मोहित कर लेता । माताके इकलौते पुत्र होनेके कारण वे इन्हे अधिक दुलारसे रखतीं । इस दुगरने इनको खामाविक ही उदण्ड वना दिया ।

चौदह वर्षकी अवस्थातक इन्होंने व्याकरणकी शिक्षा प्राप्त की। इसके अनन्तर श्रीयादवचन्द्र स्मृतिरत्नसे इन्होंने स्मृतिशास्त्रका अध्ययन किया। अध्ययनकाळमे सरकारकी ओरसे इनको छात्रवृत्ति भी मिल्ती थी। दुर्भाग्यवश अध्ययन कर ही रहे थे कि वीचमे ही माता वातव्याधि-प्रस्त हो गर्यों, जिसके कारण इनको बाध्य होकर घर जाना पड़ा। माताका यह रोग बढता ही गया। सेवा-शुश्रुपामे रहनेके कारण ये फिर पढने न जा सके।

अय अपने गाँवमे ही इन्होंने एक पाठगाला स्थापित कर ली। जो भी इनसे मिलता, वह इनका मक्त हो जाता। इनकी सब बातें अद्भुत थीं। किसीके घरमे कोई भी वीमार होता तो ये स्वय उसकी सेवामे लग जाते, चिकित्सा आदि की व्यवस्था करते, आवश्यकता होनेपर मित्रमण्डलीसाहत रातमर जागरण करते और रोगीकी सुविधाका ध्यान रराते।

तेतिरया गॉवके दामोदर गोस्तामी बड़े मक्त थे। उनसे ही इन्होंने दीक्षा ली थी। दीक्षाके वाद ही ये अपनी साधनामे प्रवृत्त हुए। गॉवसे दूर रोतोंके बीचमे शीतला-माताका मन्दिर था। वहाँ जाकर ये व्यान लगाया करते। एक दिनकी वात है, ये ध्याननिमम्न थे कि वडा भारी सॉप आकर उनके शरीरपर चढने लगा। उसके शीतल स्पर्शन इनका ध्यान मग हुआ। इन्होंने देखा कि सॉप है, परंतु ये निश्चिन्त बैठे रहे। सॉप स्वय विना कष्ट दिये उत्तरकर धीरे-धीरे चला गया।

ये यजमानीसे अपनी जीविका चलते। कुछ दिन तो इनका जीवन कष्टमय ही बीता। दरिद्रता चरम सीमापर थी। केवल यजमानोकी दयापर ही ये निर्भर थे। खेती बारी कुछ थी ही नहीं, किसी प्रकार वाजारसे चानल ले आते और पेट मरते। परतु कमी-कमी तो अन्नाभावके कारण अनदानकी भी नौवत आ जाती। मनमे आया कही कोई नौकरी मिले तो कर लें, पर भगवान् की इच्छा, कही नहीं मिली। सावन बढनेपर तो इसकी इच्छा भी मर गयी।

बुछ मित्रोंके साथ एक बार वे नीलाचल्धाममे भगव-हर्गनार्थ पधारे । वहाँ पहुँचकर भावावेशमे वे इतने निमग्न हो गये कि बाह्यज्ञान छप्त हो गया । साथियोने उनके शरीरको हिलाया-बुलाया, परतु कोई बाह्य चेष्टा उनकी न हुई । शरीरको न सँभाल सक्तेके कारण ये महसा ममुद्रतटपर गिर पड़े ।

भगवान्मं इनका द्वदय इतना आमक्त हो गया था कि नीलाचल्धामसे लौटनेपर ये सदा भगवान्के चिन्तनमं ही निमग्न रहते और इनके नेत्रोंसे अश्रुधारा अजस्व यहा करती । अपने एक मित्रके अनुरोधसे वाध्य होकर इन्होंने एक समिति बनायी, जिसका उद्देश्य जगत् कल्याण और आत्मोन्नति था । प्रति रिववारको नगरकीर्तनका दल निकल्ता या। सकीर्तनमं मस्त होकर ये दोनों हाथ उठाकर नाचते थे । भावावेशमं अश्रुधारासे इनका मुग्य भीग जाता, शरीर रोमाञ्चित हो उठता । कीर्तन-समाप्तिके बाद भी वे सारी रात भाव समाथिम ही रहते ।

श्रीभागवनमहापुराणकी कथामें इनकी रुचि थी ही और इसीकी कथा वे यजमानोंके घरोंमें जाकर वरावर सुनाया करते थे। श्रीकृष्णलीलासम्बन्धी अनेक ब्रन्थोंका इन्होंने सब्रह किया। श्रीकृष्णलीलाके वर्णनमें ये तल्लीन हो जाते और उनको ये इतनी मधुर वाणीसे सुनाते कि लोग गद्गढ हो जाते।

एक बार उन्हें निमोनिया हो गया । दो-तीन दिनतक वे वाह्यमनश्र्त्य रहे । इस बीच एक दिन वे उपस्थित लोगोंसे कहने लगे कि पम अभी एक नये प्रदेशमें गया था । वहाँ मैंने बहुत-से महापुरुपों नो देखा । उनके लगे चौड़े दूधके समान खेत शरीर थे । जर में उनके समीप पहुँचा, तब मेरा रूप भी वैसा ही हो गया । महापुरुपों की वह मण्डली जीवोंके उद्धारके लिये ही आयोजित हुई थी । सब मत-मतान्तरों के अनुसार सर्वसाधारणके लिये एक क्ल्याणकारक मार्ग निश्चित करना था । सार महापुरुपों अपना अपना मत मण्डलीके सम्मुख रक्का । अन्तमे मुझे भी अपना मत प्रदान करनेकी आजा मिली । मैंने शास्त्रप्रमाणसहित बतलाया कि 'हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे । हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे रहे ॥'—इस मन्त्रका कीर्तन ही सरल साधन है । इसपर सब बहुत ही प्रसन्न हुए और भगवनामकीर्तनसे वह स्थान उसी समय गूँज उठा ।'

उनकी इच्छासव देशोंमे भगवन्नाम-कीर्तनके प्रचारकी थी और साधनसमितिमे इस महामन्त्रका ही सकीर्तन होता था। चारों ओर जोरोसे नाम-प्रचार होने लगा। बालक, युवा, वृद्ध, सभी भगवान्के नामकीर्तनमे मतवाले होने लगे। इस प्रकार संकीर्तनकी चारों ओर मानो एक बाढ-सी आ गयी।

एक बार वे अपने किसी यजमानकी कन्याके विवाहमें धनबाद गये थे। वहाँसे तारीघाट गये। वहाँ अचानक वे निमोनियाने प्रस्त हो गये। अवस्था विगड़ने छगी। कागी जानेकी उनकी इच्छा थी, परतु प्रभु यहीं उनको काशीवान देनेवाले थे । आधी रातको वे होशमें आये। सिरहाने गङ्गाजल या और भगवान्का नाम निरन्तर चल रहा था। इसी अवस्थामे उन्होंने निरयधामकी यात्रा की।

उनकी साधन-सिमितिद्वारा आज भी भजन, नाम-कीर्तन जारी है।

### भक्त श्रीसरोजकुमार

( लेखक---श्रीफणीन्द्रनाथ मुद्रोपाध्याय )

श्रीसरोजकुमारका जन्म बंगालमे हुगली जिलेके विघाटी' नामक ग्राममे हुआ था । ये चौवीस परगनेके आगटपाड़ा नामक स्थानके रहनेवाले थे । इनकी माताका देहान्त इनकी वाल्यावस्थामे ही हो गया एव विमाताने ही इनका लालन-पालन किया । अध्ययनकालमें पितासे भी वियोग हो गया। अतः अयोभावमे ही किमी प्रकार इन्होंने कलकत्ता मेटिकल कालेजमे एल्० एम्० एस्० टिगरी प्राप्त की । कुल दिन पूना कृषि कालेजके अध्यापक पदपर रहकर आगडपाड़ा लीट आये और चिकित्माहारा ही अपना जीवन-निर्वाह करने लगे ।

यहाँ इनका परिचय पानीहाटी ग्रामके भक्तप्रवरः शिक्षात्रती नरेन्द्रनाय चट्टोपाध्यायमे हो गया। उनके प्रभाव- से इन्होंने वेष्णवमायना पय ग्रहण कर लिया। पानीहाटी ग्राममे उन दिनों भगवन्नामका खूव प्रचार था। अन्यतम ख्यातनामा नामत्रचारक श्रीरावारमण चरणदाम वावाजी भी कभी-कभी वहाँ आकर निवास किया करते एव इजारों लोग उनकी नाम कीर्तन-सरितामें स्नान करके कल्याणलाभ करते। नरेन्द्रनाय अच्छे लेखक थे। इन्होंने चेतन्य- चरितपर कई नाटक लिखे थे। सरोजकुमार अपने मित्रोंको उत्साहित करके उनके साथ इन नाटकोंका अभिनय करते। इन अभिनयोंमें हजारों लोग आते और इस प्रकारसे ये महाप्रभुकी लीला और नामका प्रचार किया करते।

सरोजकुमार एक ख्वातिप्राप्त चिकित्तक और उस ओरके प्रभावशाली व्यक्ति थे। नाम-कीर्तन-प्रचार आदिका अच्छी प्रकार सञ्चालन करनेके लिये उन्होंने एक सखाकी नींव डाली। इसका नाम 'हरिसमा' रक्ता गया। आगडपाड़ा-में इस संखाका एक मकान बनाया गया। इस 'हरिसभाग्रह' में ये रोज नियमित रूपसे रात्रिमें सामृहिक नाम कीर्तन किया करते एव बादमे उपस्थित भक्तोंको सरोजकुमार उपदेश देते थे।

जीवनके लिये सर्वोपयोगी वस्तु एव भवरोगकी एकमात्र अमृतोपिध ये भगवन्नामको ही वताया करते । महाप्रभु श्रीचेतन्यदेवके प्रेमकी अति उच्च एवं विल्क्षण चमत्कारोंसे पूर्ण खितिका वे वर्णन करते, उस समय ऐसा लगता मानो साक्षात् चैतन्यदेव ही स्वयं लीलाका अनुष्ठान कर रहे हैं । ये भावावेशमे गद्गद हो उठते और समीको भगवन्नाम-कर्तिनका ही आश्रय लेनेके लिये उत्नाहित करते थे । इन दिनों इनके द्वारा भक्तोंमें नाम कीर्तनका प्रचार अत्यन्त वढा ।

ये अपने जीवनकी बात किसीसे नहीं कहते । वहाँ किसीकी पहुँच नहीं थी । हाँ, उनका जीवन एक नवीन पथका अनुसरण कर रहा है, यह सन छोग अनुभव करते थे।

सत्य है, ऐसे ही महापुरुपोंके आविर्भावसे अशान्तिमय जगत्मे शान्तिका प्रवाह वढ सकता है, जीवोंमें पशु-प्रवृत्तिकी कमी होकर मानवताके भावोंका आविर्भाव हो सकता है।

भक्त-वाणी

यथा तरोर्मू छिनपेचनेन तृष्यन्ति तत्स्कन्धभुजोपशाखाः । प्राणोपहाराच यथेन्द्रियाणां तथैव सर्वार्हणमच्युतेज्या ॥ (श्रीमद्भा॰४ । ३१ । १४) —देवर्पि नारदजी

जिस प्रकार वृक्षकी जडोंको सींचनेसे उसके तने, शाखा, उपशाखा आदि सभीका पोपण हो जाता हैं और जैसे भोजनद्वारा प्राणोंको तृप्त करनेसे समस्त इन्द्रियाँ सचेत हो जाती हैं, उसी प्रकार श्रीभगवान्की आराधना करनेसे सभीकी आराधना हो जाती है।

#### ब्रह्मर्षि श्रीसत्यदेवजी महाराज

( लेखक-प॰ शीदनवारीलालजी दार्मा )

ब्रह्मर्षि स्त्यदेवजी मराराज शान्तिप्रियऔर एकान्तिनिष्ठ महात्मा थे । वे भगवान्को मा कहा करते थेः माके रूपमे ही उनकी उपासना करते थे । उनका जन्म पूर्वदङ्गके वरिमाल जिलेके नवप्राममे हुआ था । वे प्रसिद्ध साधक भैरवचन्द्रके दौहित्र कैलागचन्द्रके पुत्र थे । उनकी माता शारदासुन्दरीने प्रसिद्ध तारापीठ-देवता श्रीसुनन्दा देवीकी उपासनाके फल्खरूप उनको पाया था । यचानसे ही उनके सस्कार शुभ थे । ने अपने पिताकी देखा देखी नित्य भगवद्विप्रहके सामने बैठकर ध्यान और चिन्तन किया करते थे। उनका नाम शरच्चन्द्र था । उनकी बाल्यावस्थाते ही गालोमे वडी अच्छी पहुँच थी। वे माताकी आजासे जीविका निर्वाहके लिये कडकत्ते चडे आये । लोग उनकी सात्त्रिकतासे आकृष्ट होकर शिष्य बननेकी प्रार्थना करने लगे। पर उन्होंने करा कि भै तो खयं अन्धाहूँ, एक अन्धामा (ईश्वर) काप्रकाश किस तरह दिखा सम्ता है। भीरे-भीरे उनकी वृत्ति भगवान्-की ओर वटने लगी । खावडम्यनका भाव विकसित होने लगा। उनका मन विवाहित जीवनमे नहीं लग सका, वे रातको गङ्गा-तटपर विचरणकर माको प्रकारते रहते थे। उनकी माताको आगङ्का हुई कि कहीं वे घर छोड़कर चले न जायॅ पर उन्होंने घर न छोडनेका पूरा-पूरा विश्वास दिलाया। वे घरपर रहकर ईश्वर-भजन करने लगे।

एक वार वे विरह्नातर होकर नियतम प्रभुकी सोनमें कहकतेकी चौड़ी सड़कार चले जा रहे थे, वे अपने मित्र पाल महोदाके घर जा रहे थे। आधी रानिका समय था। उन्होंने घोड़ी दूरार काली भयावनी रातमे एक मन्द प्रकाश देखा। पहले तो उन्हें कुहासेका भ्रम हुआ। पर आधी रातको कुहासेकी सम्मावना तो थी नहीं। उन्होंने मन ही मन उस पवित्र प्रोतिको प्रणाम किया। उनको विश्वास हो गया कि मा—(ईश्वर)नेदर्शन दिया है। उनका जीवन बदल गया। समारके प्रति वास्तविक वेराग्यका उदय हुआ। उन्होंने त्यागपूर्ण जीवनका वरण किया। परिवारतालोंकी सम्मतिसे वैराग्य धारण कर दिया।

ब्रहार्षि सत्यदेवजी महाराजने 'माधन-समर'—हुर्गा-सत्यक्तीका विज्ञाण भाष्य विद्या । वे प्राप्त कहा करते थे कि 'भगवान् सर्वत्र व्यात हैं । उनका दर्शन कण कणमे करना चाहिये उनको स्रोजनेकी आवश्यकता नहीं है, वे तो— जड़ और जञ्जमने विद्यमान ही हैं । भक्ति प्राप्तिके मूलाधार भद्धा और विश्वास है । वे वड़े सत्यानुरागी महात्मा थे ।

उन्होंने समाधि लेते समय कहा था—मै नित्य सनातन ब्रह्म हूँ, जन्म मृत्यु मिध्या है, वेवल ब्रह्म ही सत्य है। वैगला सन् १३३९ में उन्होंने समाधि ले ली।

### भक्त महेश

(लेखक-श्रीगोपालचन्द्र चक्रवर्ती, वेदानदाासी)

भक्त महेराका जन्म वंगालमे हुआ या । विद्यार्थिजीवन कालमे ही पूर्वजन्मके ग्रुम सस्कारोंके फलस्वरूप
उनके मनमे ग्रुद्ध भक्तिभावका उदय हुआ । उनके गाँवमे
एक जटाधर नामक साधु रहते थे, उनके सत्सङ्गरे उनकी
मिक्ति निष्ठा उत्तरीत्तर हल होती गयी । भक्त महेश
एकान्तमे वैठकर निष्करटभावसे भगवान्से दर्शनकी याचना
किया करते थे । घरमे भगवान् श्रीकृष्णकी मूर्ति स्थापित
पी, वे भगवान्के विप्रहके ध्यानमे रात दिन मत्त रहते
थे । भगवान्के ही श्रङ्कार आदिमे वे अपने समयका सदुपयोग
करते थे । माता-पिताको यह आग्रद्धा यी कि महेश धर

छोडकर चले न जायँ, इसिल्ये वे उन्हे सतरह वर्षकी कोमल अवस्थामे विवाह-बन्धनमे जकड़नेके लिये तैयार हो गये। महेदा विवाहके पूर्व ही एक रातको भगवज्ञामका जप करते हुए चन्दावनके लिये चल पड़े। रतनपुरा आमके हरिकीर्तन-उत्सवमे सम्मिल्ति होकर वे बजके प्रेम-देवता श्रीकृष्णका ध्यान कर रहे थे कि एक साधुने उनके कानमे दिरि ॐ मन्त्रका उद्यारण किया। वे वहाँसे आगे वटे।

उन्होंने कुछ दिनोतक काशीमे निवासकर एक साधुके कहनेपर विनन्याचलकी यात्रा की, वे संतों और साधुओंके मिलनके लिये बड़े उत्सुक थे। कुछ दिनोंतक अप्रभुजी पहाड़ और उसके आस-पासके भागोमे भ्रमण करते रहे। उन्होंने भगवानुके चिन्तन, ध्यानः पूजन चिन्ताको स्मरणर्मे खाने-पीनेकी दिया भुला तदनन्तर वे हरिनामकी ध्वनि करते हुए वृन्दावन-की ओर चल पड़े । नयन और हृदय भगवान् व्यामसुन्दरके तया मिठनके छिये लाजायित ये । महेश भक्तिकी राजधानी वृन्दावनमे पहुँच गरे। वे गोविन्दजी-के मन्दिरमें गये । उस समय भगवान्की आरती हो रही थी। उन्होंने गोविन्ददेवकी कमनीय कान्ति और रमणीय

छिविका देवदुर्लभ रसाखादन किया। उसके बाद वृन्दावनके प्रिषद-प्रसिद्ध मन्दिरोंकी परिक्रमा करके भगवान्के दर्शन-रसामृतसे अपने आपको तृप्त किया। उनका मन तो गोविन्ददेवजीके रूपपर आसक्त हो चुका था। वे गोविन्दजीके मन्दिरमे छोटकर भगवान्को निहारने छगे। मन्दिरके गोखामीजीकी दृष्टि उनपर पड़ी, वे उनके रूप-छावण्यसे आश्चर्यचिकत होकर पास आये। महेशने अपने मनकी बात वता दी, उन्होंने कहा कि—महाराज। मै तो पूर्णरूपसे गोविन्दजीका ही हो चुका हूँ। गोखामीजीने उनको मन्दिरमें स्थायी निवास प्रदान किया। वे आजीवन गोविन्दजीकी ही सेवा करते रहे।

#### भक्त स्वामी श्रीरामतीर्थ

प्रसिद्ध महापुष्प स्वामी रामतीर्थं का जन्म पंजाव-प्रान्तके मुरलीवाला गाँवमे एक उत्तम गोम्वामी ब्राह्मणकुलमे सन् १८७३ की दिवालीके दिन हुआ था । जन्मके कुछ ही दिनों वाद आपकी माताका स्वर्गवास हो गया और आपके पालन-पोपणवा सारा मार आपकी बुआपर पड़ा । बुआ परम साध्वी थी और वालक रामको लेकर वह कथा-क्षीर्तन तथा मन्दिरों में जाया करती थी, इनका नाम तीर्थराम था ।

गॉवकी पढाई समाप्तकर तीर्थराम गुजरॉवाळा आये और वहाँ मगत धन्नारामकी देख-रेख मे आपकी विक्षा ग्रुरू हुई। आर्थिक स्थिति शोचनीय थी ही और विद्यार्थी-अवस्थामें आपको अनेकों महान् सङ्गर्येका सामना करना पडा। प्रायः ऐसा होता कि भूख छगी है, पर पासमें पैसे नहीं हैं कि मोजन मिले। फिर भी बड़े मस्त रहते। पढने-छिखनेमे आपकी विचक्षण बुद्धि और अमितम मेघा देखकर सभी चिकत हो जाते। बी० ए०मे प्रथम आरोपर आपको साठ रुपये मासिक छात्रवृत्ति मिलने छगी। गणितमे एम्० ए० करके आप उसी कालेजमे गणितके प्रोफेसर हो गये।

श्रीकृष्ण-प्रेमका नशा छाने छगा, रावी किनारे प्रातः-साय घटों प्रेममे छके रहते । होशमे आते,तवः हा कृष्ण । हा कृष्ण । कहकर रोने-तइपने छगते । छुट्टियोंमे मथुरा-दृन्दावन पहुँचते और श्रीकृष्ण-भक्तिका अमृत पीते । उपनिषद् और वेदान्तके अन्यान्य ग्रन्थोंके अनुशीखनके साथ-साय उत्तरा- खण्डमे जाकर एकान्तसेवनका चसका लगा। दृढ वैराग्य और अपार प्रेम । गङ्गा और यमुनाका अद्भुत मिलन ! उस अरुमातीका क्या कहना । भी सूर्य हूँ, में सूर्य हूँ, सप्ताररूपी बुढियाके नखरे-टखरे और हावमाव मुझे मुग्ध नहीं कर सकते।

सन् १९०० ईस्वीमे नौकरी आदि छोडकर आप वनको पधारे । तीर्थराम अब स्वामी रामतीर्थ हो गये । राम 'राम बादजाह' बन गया । अब आप सर्वथा उन्मुक्त होकर ॐ। ॐ। गुनगुनाते फिरते और अपने-आपको प्रभुमें खोये रहते । छोगोंके विशेष आग्रहपर विश्व धर्म-परिपद्मे सम्मिछित् होनेके छिये आप जापान गये और वहाँसे अमेरिका । जो भी आपकी मस्ती देखता, वही मुग्ध हो जाता । अमेरिकाके पत्रोने आपका परिचय Living Crist 'जीवित ईमामसीह'के रूपमे दिया। वहाँ कई छोगोने आपसे सन्यासकी दीक्षा ली।

ढाई वर्ष विदेशोमे विताकर आप पुनः उत्तराखण्ड लौट आये । सन् १९०६ की दिवालीका प्रातःकाल था । आज आपकी मस्तीका कुछ और ही अदाज था । ॐॐकी धुन लग रही थी । गङ्गामे द्वुवकी लगाने उतरे । गङ्गाकी प्रखर धारामे शरीर वह चला । शरीर गङ्गामे वहा जा रहा है और राम ॐ-ॐकी धुनमे चूर है ! दिवालीके ही दिन वह आया था और दिवालीके ही दिन वह लौट गया अपने प्रभुमे !

### संत श्रीनागा निरङ्कारीजी

( त्या-रवामीजी श्रीपलकिनिधिजी महाराज )

सत श्रीनागा निरङ्कारीजी महाराजका जीवन चरित अलैकिक और चमत्कारपूर्ण सिद्धियों और घटनाओंका प्रतीक ही नहीं, तपस्या, योगमाधना, वैराग्य और सयमका सर्जीव साहित्य भी है । अभी कुछ ही वर्षों पहले उन्होंने कार्तिक ग्रका चतुर्वगीको महासमाधिली थी। यह कहना आसान नहीं है कि उनका जन्म विक्रमकी किस शताब्दीमें हुआ था। उनकी आयुका अनुमान लगाना वहुत कठिन है। उनकी वाणी और पदरचनाकी ऐतिहासिक समीक्षासे पता चलता है कि उन्होंने उस समय जन्म लिया था। जब भारतमे यावनीय प्रभुता अपने तीसरे पहरपर थी, गोरी-सत्ताका प्रवेश नहीं हुआ था। वे पनाव प्रान्तके अठीटपुरके राजाके घरमे पैदा हुए थे। वचपनसे ही साधु-सर्तोंमे उनकी प्रगाढ रुचि यी। वे बड़े अरहड़ और मस्त रहा करते थे । मगवानके आश्रयमे उनका उसी समयसे दृढ विश्वास था। वे कीमती-से कीमती शाल, सोनेकी ॲगूठी आदि सङ्गोपर खेलते समय साधुओंको दे दिया करते थे ।

उनके पिता यवनोंसे छड़ते हुए एक युद्धमें मारे गये । नागाने राजमहरू त्यागकर प्रकृतिकी रमणीय गोद्में, सरिताओंके तरपर, वनों और पहाडोंकी गुफाओंमे अळख जंगाना आरम्भ किया । वे बड़ी श्रद्धा और मिक्तेसे 'अलख निरज्जन' कहा करते थे। घीरे-घीरे उनका मन नानकजींके तथा उनके उत्तराधिकारियों— रामदास, अमरदास, अगद आदिके मिक्तिमिद्धान्तकी ओर आइष्ट हुआ । उन्होंने अपनी ब्रह्मवाणींमें नानक आदिका यडी मिक्ति समरण किया है और नि.सन्देह उनके मतमे उनकी यडी आस्था और अच्छ निष्ठा भी थी।

नागाजी महाराज हठयोगी, राजयोगी और ल्ययोगी— सव कुछ थे। वे परमहस थे, अवधूत थे । पजाव-भ्रमणके बाद उन्होंने उत्तर प्रदेशमें भगवती भागीरथी, काल्न्दी। सरयू तथा गोमती आदिके तटोंपर अलख जगाना आरम्म किया, विनेपतना (कर्णपुर) कानपुरके आस पानके जनपदोंमें उनके जीवनका अधिकाश बीता। कानपुर जनपदका पाली राज्य उनकी तपोभूमि है।

कभी कभी मस्त होकर वे पद लिखाया करते थे, उनके पदोंसे पता चलता है कि वे लोक लोकान्तर और जन्म-जन्मान्तरकी अनुभृतियोंके प्रतीक थे। शिवतत्त्वमे नागा-निरद्धारीकी पूर्ण पहुँच थी, ऐसा लगता है कि वे वाह्यजान-शून्य होकर केलावलोकमे भ्रमण किया करते थे। मिद्धियाँ उनके चरणोंपर नत रहती थीं। वे तिन्वत, नेपाल और चीन पैदल गये थे, चीनमे केवल एक दिन ठहरे थे। एक अंग्रेज-के उत्रानमे विश्राम कर रहे थे कि वह आया, शद्धापूर्वक उसने चाय पान कराया।

एक बार आप हरद्वारमें गङ्गाजीमें क्दकर अहरय ही गये थे, लोगोंने समझा जठ-समाधि ले ली; पर कुछ दिनोंके बाद अपनी तपोभूमि पालीमें दीरा पड़े । वे पूरे अवधूत थे, छोटे-छोटे लड़कोंके साथ खेलते थे । लडके उन्हें जीत, बरसात अयवा धूपमें जहाँ भी बैठा देते, वे तबतक वेठे रहते, जबतक कोई बालक उन्हें दूसरी जगह न ले जाता । असोथरके राजाने पागल समझकर उन्हें एक बार कमरेमें बद करवा दिया था । उन्होंने 'अलर्रा' शब्दका उच्चरण किया, राजाने उन्हें मुक्त कर दिया ।

उन्होंने अपने पदोंमे भगवान् श्रीकृष्णके प्रति पूर्ण निष्ठा दिखायी है। उनकी ब्रह्मवाणी संत साहित्यकी अद्भुत देन है। वे सत्य-खोजी थे। सं० १९९३ वि० मे पालीमे उन्होंने समाधि ले ली। वहाँ कार्तिकमें बहुत बड़ा मेला लगता है।

भक्त-वाणी

अकामः सर्वकामो वा मोक्षकाम उदारघीः । तीव्रेण भक्तियोगेन यजेत पुरुषं परम्॥ —श्रीशुकदेवजी (श्रीमद्भा० २।३।१०) जो बुद्धिमान् पुरुष है —वह चाहे निष्काम हो, समस्त कामनाओसे युक्त हो अथवा मोक्ष चाहता हो, उसे तो तीव्र भक्तियोगसे केवल पुरुषोत्तम भगवान्की ही आराधना करनी चाहिये।

#### रसिकभक्त सरसमाधुरीजी

( हेंख्य-श्रीरामलखनदासजी, श्रीवैजनाथदासजी )

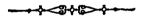
अभी केवल कुछ ही दिनोंकी बात है। परम रिंक मक्त महात्मा सरसमाधुरीने भगवान्के रूप लावण्य और सौन्दर्य-माधुर्यका चिन्तनकर राजस्थानमें श्रीरावा कृष्णकी भक्तिका वडा प्रचार किया। केवल जयपुर ही नहीं, समस्त उत्तरी भारतकी भक्ति-चिन्तन-धारा उनके सरस पदों और लीला चिन्तनसे प्रभावित हुई।

ग्वालियर राज्यके मन्द्सौर ग्राममें सं० १९१२ वि० मे सरसमाधुरीजीने जन्म लिया था। उनके पिताका नाम घासीराम और माताका पार्वती था। वे गौड़ ब्राह्मण थे। उनका परिवार अत्यन्त भगवद्मिक्तसम्पन्न था। पॉच वर्पकी अवस्थामें वे अपनी माताके साथ निहाल—अलवर आये। वहाँ वडे-बड़े महात्माओं और साधु-सर्तोके दर्शनने उनके हृदयमे श्रद्धा और भक्तिके वीज पूर्णरूपसे अकुरित ही नहीं, प्रस्कृटित भी कर दिये।

उनके सत्सङ्गसे उनको बड़ा लाम हुआ और मनमें

शुद्ध भगवत्प्रेमका उदय हुआ। माताकी आजासे उन्होंने विवाह कर लिया और जीवनपर्यन्त गृहस्थ वने रहे। उनके दीक्षानुक श्रीवलदेवदासनी थे। सरसंमानुरीजी श्रीसम्प्रदायकी वैणावी निष्ठामे आस्या रखते थे। मानुर्यामिश्रित श्रुगार-रसकी उपासनाको भक्तिका सार तत्व समझते थे। उनके जीवनका अधिकाश समय जयपुरमे वीता।

सरसमाधुरीजीकी उपास्य और सेन्यं अवतार-अवतारीसे परे स्वकीया परकीया-भावरित नित्य पूर्ण किगोर-अवस्था- वाले द्विमुज राधा-कृष्णके नित्य-विहारमे ही प्रगाद श्रद्धा थी। उनकी उपासनाके राधाकृष्ण निर्गुण-सगुणरूपसे परे मर्वथा दिव्य और अलैकिक हैं। उन्होंने राधा-कृष्ण-लीला-विपयक अनेक पदोंकी रचना की है। स० १९८३ वि०मे मार्ग- शीर्प ग्रुक्ल पक्षकी चतुर्दशीको उन्होंने स्वर्गकी यात्रां की। सरसमार्थुरीजी वास्तवमे भगवद्भक्तिके माधुर्य-गायक थे। उनका सरण परम पवित्र और मधुर है।



#### भक्त नन्दलाल

( लेखक-श्रीरामचन्द्रजी विजयवर्गी )

भक्त नन्दछालने कोटाके साँगोद ग्राममे जन्म लिया था। उनका परिवार अत्यन्त धर्ममीर था, उनके पिता बहुत अच्छे भगवद्भक्त थे, अतएव उनकी निष्ठाका प्रभाव सस्कारी नन्दछालपर भी पडा था। योड़े ही दिनोंके बाद उनके पिताकी मृत्यु हो गयी। भक्त नन्दछालने ग्रहस्थीका कार्य योग्यतापूर्वक निवाहा। ग्रहस्थीमे दत्तचित्त रहकर भी उनके नियम स्यम और भक्तिभाव तथा भजन-कार्यमे किसी भी प्रकारकी बाधा नहीं पड़ी। वे नित्य प्रातःकाल पवित्र नदीमे स्नानकर प्रत्येक मन्दिरमे भगवद्-विग्रहका दर्शन करते थे, कभी-कभी बाढके समय वे नदीके दूसरे तटपर स्थित रंगनाय-मन्दिरमे स्वय तैरकर पहुँच जाते थे।

भगवान् अपने भक्तकी कड़ी-से-कड़ी अग्नि-परीक्षा छेते हैं, विपत्तिकी कसौटीपर कसकर भक्तिका प्रमाणपत्र प्रदान करते हैं। उनके जीवन खेतमे त्याग और दयाकी फसछ हरी-भरी हो उठी। उन्होंने धनके छेन-देन-व्यवसायको छोड़ दिया, ऋणियों को ऋण्मुक कर दिया, जो ऋण चुका सकते थे, उनके पैमोंका उन्होंने देव-कार्य, मन्दिर-निर्माण, सदावत और साबुसेवा आदिमें सहुपयोग किया । कुछ समयके बाद वे निर्धन हो चुळे । लक्ष्मीसे वे सदा निःस्गृह रहते थे, अतएव निर्धनताको उन्होंने भगवत्क्रपाके रूपमें वरण किया । दरिद्रतामें भी उन्होंने पूर्ण मन्तोपकी ही अनुभूति की । उनके पूरे परिवारका जीवन सङ्कट्टमस्त हो चळा। नन्दळाळ तो भगवान्के समर्पित ही थे, पर परिवारकी दैन्यपूर्ण स्थितिसे वे खुब्ब हो उठे । एक रातको कमरेमे पड़े पड़े कुछ सोच रहे थे कि भगवान् लक्ष्मीपतिने दरवाजा खटखटाकर कहा कि 'तुम निर्धन नहीं हो, तुम्हारा परिवार दुखी नहीं रह सकर्ता, तुम्हे कळ प्रातःकाळ पुळियापर जीविका निर्वाहका साधन मिळ जायगा।' मक्तराजने परिचय पूछा। भगवान्ने कहा—'छक्ष्मीपति' और वे अहञ्य हो गये। वे तो, कल्यतकके मूलाधार है, चिन्तामणिके आधार हे, मक्तने

भगवान्की कृपाका उपयोग किया । वे प्रातःकाल पुल्यिपर पहुँचे और आपको जीविकाका साधन मिन्न गया । उनका पारिवारिक जीवन सुखपूर्वक बीतने लगा ।

एक दिन भक्त नन्दलाउजी नियमानुसार उपाकालसे कुछ पूर्व ही उठे और नित्यकर्मके लिये सान करने नदीपर गये । नित्यकर्मके अनन्तर वे नदीके दूमरे तटपर स्थित श्रीरगनाथजीके मन्दिरमे दर्शनार्थ गये । मन्दिरमे पुजारी प्रतिदिन उपाकालसे पूर्व उठकर मगवान्को सुमजित करता है । परता उम दिन ईश्वरकी लीलासे पुजारीकी निद्रा नहीं दूरी । मक्त नन्दलालजीने दर्शन करनेके लिये अपनी खड़ाऊँ खोलनेके विचारसे दृष्टि नीचेकी ओर की । उम समय आप देखते है कि मन्दिरके प्राङ्गणमे मगवान् चतुर्भुजरूपसे विराजमान हैं । उनकी छटा निराली है । चरणामृत का पात्र मरा हुआ घरा है । ल्लाटपर गोरोचन लेप किये हुए सुगोमित है । सामने सजी हुई आरती रक्षी है, परता पुजारीजी नहीं हैं । आपने नियमानुसार आरती लेकर चरणामृतका पान किया और तिलक लगाया ।

उपर्युक्त घटनाके कुछ दिनों पश्चात् ही एक दूसरी आश्चर्य घटना हुई । ग्रामके मध्यमें श्रील्यमीनायजीका राजमित्दर है। वहाँ आप एक दिन नित्यक्रमेंसे निवृत्त हो दर्शनार्थ गये। उस दिन पुजारीजी प्रगाद निद्रामे मस्त ये, परतु आप देखते हैं कि श्रील्यमीनायजी स्नान, ति का और शृङ्गार करके सुमजित हैं। शृङ्गार विशेपरूपसे हो रहा है। आरती हो चुकी है। आपने आनन्दसे दर्शन किये और दण्डवत् किया। इमके पश्चात् आपने पुजारीजीका पता लगाया तो ज्ञात हुआ कि पुजारीजी श्वान कर रहे हे। तब आपको अत्यन्त आश्चर्य हुआ। आनन्दकी सीमा न रही। आपने पुजारीजीको साथ लिया और मन्दिरपर पुँचे। पुजारीजीने भी दर्शन करके अपने-आपको कृतकृत्य समझा। दोनों प्रेममे विहल होकर कीर्तन करने लगे और उम दिन भगवान् भास्करके उदय होनेतक वही कीर्तनमे तन्मय रहे।

इन घटनाओंसे उनमे अव पूर्ण वैराग्यका उदार हो गया । वे सब कुछ तजकर भजनमे ही लग गरे । नन्दलाळजीकी निष्ठा और भक्ति धन्य थी ।

# विरही भक्त रघुजी

भूलते, प्रमादसे या जान-बूझकर लोगोंको ठगनेके लिये भक्त या सतका-सा वेश बनानेवाले या सतोचित वाणी वोलनेवाले छोग यहुत मिलेगे । किसी चमत्कारको दिखलाकर या चमत्कारके नामपर दुनियाको घोखा देनेवाले बहुत मिलेगे, परत सचे सिद्ध या साधक सत-मक्तका मिलना कठिन है। वस्तुत' आजके जगत्मे जितना दम्म फैला है। उतना अवसे एक गताब्दी पूर्व भी नहीं था। जिस वेश या जैसी चालसे लोग बोखेमे आवे, उसीको धारण करके अपना काम बनानेके लिये आजकल स्त्री, धन और मानके भृखे हजारों धूर्त अच्छे सात्विक वेश और सुन्दर चालको कल्ड्वित कर रहे हे । यही कारण है कि ऐसे लोगोंके डरमे सच्चे सतकी पहचान और सेवा होना भी आज कठिन हो रहा है। सत समझकर जहाँ आत्मसमर्पण किया जाता है, वहीं आगे चलकर जब उस सतका असली खरूप सामने आता है, तब हृदय कॉप उठता है, घृणांसे चित्त भर जाता है, ऐसे सतपनेके विरुद्ध दृदयमें विद्रोह खड़ा हो जाता है। यही खास कारण है जिसने कसी अनीश्वरवादके अङ्कुरको

धर्म प्राण भारतवर्षमे अपनी जड़ जमाने और पनपनेके लिये खान दिला दिया है। परतु याद रराना चाहिये ऐसे रॅगे नियारोंसे भगवान् कभी धोखा नहीं राते—आखिर उनका पापका घडा फूटता ही है। सचमुच ऐसे धूर्तलोग भगवान्को बड़े छो लगते हैं। सच्चे भक्त इस समय भी है, परतु वे वाजारमे अपनी भक्तिका ढिंढोरा नहीं पीटते, इसीसे हम उन्हे पट्चान नहीं सकते। यहाँ एक ऐसे ही सच्चे भक्तका जीवन परिचय लिखा जाता है।

इनका नाम था ठाकुरदासजी उदेशी । जन्म संवत् १९६४ माघ मासमे रानीपुर सिन्धमे हुआ था । इनकी जाति माटिया ( मड्डी राजपूत ) थी । इनके पूर्वज दस-वारह पीढी पहले जैसल्मेर ( मारवाड़ ) से उठकर सिन्ध-मे आ वसे थे । आपके पिताका नाम श्रीवछमदासजी उदेशी है, जो कराचीमे रहते थे । स्त्रीका देहान्त पचीस वर्षकी उम्रमे हो गया था । माता-पिताके बहुत आग्रह करनेपर भी आपने पुनः विवाह नहीं किया । इनकी माताका देहान्त कुछही हर्षो पहले हुआ था । कराचीमें एफ० ए० तक पदनेके बाद

तीन वर्षतक वम्बईमें पढे और वहाँ वी० कॉम० की परीक्षा देकर कराची छौट गये । वम्बईमें किसी महापुरुपके सगसे आप श्रीरामकी उपासना करने छ्ये । उपामनाकी वडी छगन छग गयी । भगवानके न्यान और नामसरणका अम्यास उत्तरोत्तर यदता गया । वोखना-चाखना कम हो गया, धीरे-धीरे भगवान्के नाम और गुण सुनकर हृदय द्रवित होने लगा । तदनन्तर किसी मित्रसे कुछ सुनकर आप गोरखपुर आ गर्ये । यहाँ कुछ दिन रहकर फिर कराची छौटे । पिताजीने काम-बधेकी बातचीत की। पर इनका मन दसरी ओर जाता ही न था । इसलिये इन्होंने अखण्ड मौन धारण कर लिया। जो जीवनके अन्ततक रहा । इसके वाद फिर गोरखपुर चले आये । यहाँ छगभग सालभर रहनेके वाद हमलोगोंने आग्रह करके कराची भेज दिया । परंतु वे घर नहीं गये । कुछ दिन इधर-उधर रहकर फिर गोरखपुर छोट आये। यहाँसे वीचमें कुछ दिनोंके छिये क्रमग. अयोध्याः चित्रकृट और प्रयाग गये थे। फिर अन्ततक यहीं रहे ।

वैष्णव-शास्त्रों में वर्णित विरहकी दस दशाओं में वहुत-सी इनमें प्रत्यक्ष देखी जाती थीं । चिन्ता, जागरण, उद्देग, कृशता, मिलनता, प्रलाप, उन्माद, व्याधि, मोह और मृत्यु— ये विरहकी दम दशाएँ हैं, ये जब विपयवासनासे प्रेरित लौकिक पाद्यभौतिक किसी पुतलेके लिये होती हैं, तब इनका स्वरूप तामसी होता है और फड दु.ख होता है, परंतु ये ही जब सचिदानन्दघन, अचिन्त्य अनन्त सौन्दर्य-माधुर्यनिधि मगवान्के लिये होती हैं, तब ये मोक्षपदको तुच्छ कर देती हैं, और सत्त्वगुण तो निरन्तर ऐसे विरहीकी सेवा किया करता
है। विरहकी दस दशाओंकी मॉित ही प्रेमके आठ लक्षण
माने गये हैं—स्तम्म, कम्म, स्वेद, अश्रु, स्वरमग, वैवर्ण्य,
पुलक और प्रलय। इन आठों लक्षणोंका भी प्रादुर्भाव
रघुवावाजीमे था। ऑस् तो उनके स्खते ही नहीं थे।
लेखकने किसी-किसी समय बीस-वीस घटे उन्हें रोते देखा है,
वे सदा भावावेशकी सी अवस्थामें ही रहते थे। सत्तगकी
वात तो सुनते थे, परतु अन्य कोई भी चर्चा पास वैठे हुए
भी वे नहीं सुनते थे। वे किसी अन्य ही राज्यमे विचरण
करते थे।

वे भगवान् श्रीरामके अनन्य उपानक थे, भगवान् श्रीरामके एक चित्रपटकी पूजाकरते थे। वह चित्र उनके छियं वहुमूल्य वस्तु या। वे इसमे साक्षात् भगवान्को देखते थे। इनका दर्शन वे किसीको नहीं कराते थे। कंगालके धनकी भाँति सदा इन्हें छिगाये रखते थे। दिन-रात 'रघु' नामका उचारण मन और वाणीसे करते थे, इसीसे उनका नाम 'रघुजी' पड़ गया। वहुत दिनोंसे मौन थे। एक बार इतना बोले थे—'में तो प्रेम दिवानी मेरो दरद न जाणे कोय।'

रामनवमीका उत्सव मनायाः एकादगीका निर्जेख व्रत कियाः रातको नियमानुसार स्वाध्याय करते रहे । एक साधकको बुळाकर उनसे जटायुकृत अन्तकाळकी स्तुति हो बार सुनी—और द्वादगीको पातःकाळ प्रयाण कर गये। शरीरत्यागके पटले दिनतक उन्होंने स्वय कुएँसे जळ निकाळकर अपनी नित्यिकिया की । न किसीसे सेवा करवायीः न प्रणाम कराया । बड़े ही छिपे सच्चे भक्त थे।

#### 

#### श्रीभक्त कोकिलजी

्षंसारके नम्बर मोगोंमें आसक्त हो मोहनिद्रामे सोये हुए जीवोंको जगाकर उन्हें दिग्य मगबस्प्रेमका रसाखादन करानेके छिये स्वय मगबान् ही अपने प्रेमी संतोंको इस धराधाममें भेजा करते हैं । श्रीभक्त कोकिञ्जी ऐसे ही उचकोटिके प्रेमी संतोंमेंसे एक ये । इनका आविर्माव वि० सन्त् १९४२ में सिन्धन्नान्तके जेकवाबाद जिलेके अन्तर्गत मीरपुर गॉवमें हुआ था । इनके पिताका नाम स्वामी रोचञ्दास और माताका नाम सुखदेवी था । छः महीनेकी आयुमें ही इन्हें माताका विछोह प्राप्त हुआ था ।

पिनाने जन्मके कुछ दिन वाद ही अपने इस नवजात शिशुको संत स्वामी आत्माराम साहवकी गोदमे अपित कर दिया या । वचपनसे ही साशुसंग सुलम होनेके कारण संतोंकी सेवामें इनकी स्वाभाविक लगन थी। पॉच वर्पकी अवस्थामे जब ये पाठशालामें पढनेके लिये मेजे गये, उस समय इन्होंने अपने अध्यापकको पहले श्रीरामचन्द्रजीकी लीलाकथा सुनायी, उसके बाद उनसे वर्णमालाकी शिक्षा ग्रहण की। कहते है, दो ही महीनोमे इन्होंने सिन्धी भाषा, हिंदी, सस्कृत तथा फारसी आदि कई भाषाएँ सीख लीं। इनकी विल्लग प्रतिमा देखकर सद लोग आश्चरंचिकत रह जाते थे । समी विद्याएँ इनको स्ततः सिद्ध थीं । छ वर्षकी आयु होते होते इनके निताका भी परलोकवान हो गण। जद ये दन वर्णके हो गरे, उस समय सन आत्माराम सहद भी ससारसे विरोहित हो गरे । मानो भगवाद् अपने भनका एक एक बन्धन खर्व काटने चले वा रहे थे। माना, निना तया आन्यदाता गुरु तीनोंसे विनुक्त होनेनर इनका मन सतारसे सर्वया विरक्त हो गण । अव वे दरवारने न रहकर एकान्तमे बहुघा समय व्यतीन करने छो । एक दिन चुपचार सद्दुक्की जोजन निज्ज पड़े । नार्गने क्यानार्ता और एन्तंग करते हुए आगे व्हते गरे । दो-चार महीनोमे ही विमी अज्ञत प्रेरावि विचे हुएकी भाँति एक डाक्टरके साथ है कोट कॉनडामे जा पहुँचे । वहीं इन्हें अमीप्ट सद्दुर स्वामी श्रीअविनानचन्द्रजी महाराजका दर्शन हुआ। वे बंगाल्से भूकन्यनीडित जनताकी सहायता करनेके छिये वहाँ अये हुए थे। गुरने अधिकारी शिष्यको पह्चाना और कोकिङ्जीने सम्पूर्ण रूपसे उन्हें आत्मसमर्पण कर दिना। गुरुवेगमे तत्पर रहने लगे । एक दिन गुरुङ्गावे उन्हें इस दिव्य ऑनीना प्रत्यक्ष दर्शन हुआ-"मर्नि वाल्मीकिना आअन, गङ्गानीका तट और हरे-भरे वृक्षोंनी पर्वति । सन ओर ज्रमाभा हाहाकारकी व्यक्ति हा रही है । अवधकी राजराजेश्वरी जनकर्नान्दनी सीता आज पतिसे परिरयक्त होजर यहाँ विद्यान कर रही हैं। प्रियतमकी विरहानिमें दग्ध हो रही हैं। उनने आर्व कण्ठसे हा प्राणनाय । हा रघुकुछ-चन्द । नी पुकार उठ रही है। रोम-रोमने अग्निस्कृष्टिङ्कके वमान श्रीराम!श्रीराम!' की अनाहत व्यक्ति हो रही है। वे चारों ओर अवहायकी मॉति देख रही हैं। छंडचे विजुडी हुई वस्त हरिणीकी मॉित न्याकुछ हो रही हैं । देखते-देखते उनके मुखरे एक चीत्कार निबन्ती है और वे वेहोश हो र माता-वतुन्वराके वलपर गिर जाती है।"

इस झॉकीके दर्शनसे भक्त कोकिटजीकी दशा कुछ और ही हो गयी। उनके मन-प्राग व्याकुल हो उठे। नेत्रोंमे ऑस् इटक आये। शरीरमें रोमाख हो आगा और देहर्ना द्वय कुष जाती रही। श्रीअविनाशचन्द्रजी महाराजने मजनसे उठकर घैर्य वारण कराया, तब कहीं जाकर उनका चिच शान्त हुआ। स्युक्ती आशांचे यही झॉकी उनकी स्थेय हो गरी। दितीय बनवासके समयकी विरहिणी सीता ही उनके प्रागोंकी आराध्य वन गर्यों । वे उनकी विरह-व्यथाने तड़पने लगे । 'हा स्वामिनी ! हा जानकी !' कर्ते-कर्ते मृद्धित होकर गिर पडते थे। इन भावावेशमे उन्हें वहं बार श्रीजनप्रनिदिनीके दर्शन होते थे । एव बार गुरने आदेगते इन्होंने एक स्थानपर मिट्टी खोदी, उत्तमेने एक दिव्य नोनेकी डिपिया निक्ली, उनके मीतर मोजरवण्र अद्भित श्रीत्वामिनीजीकी वड़ी दुन्दर मूर्ति यी । वे छोटी-गी क्विटियामे जमी श्रीविज्ञात्को पालनेपर पश्रीकर घीरे घीरे छन्हाने ल्गे । वहीं उनका सेन्य वित्रह था । कोटकॉगडाने मीत्पुर लैटनेपर उन्हें वहाँकी महंती मिन्न रही थी। पर उन्होंने दरतारकी चेवा स्वीकार करनेपर भी गद्दीपर महत दनकर वैठना स्वीगर नहीं किया । एक दार इन्होंने अपनी स्वामिनीकी जन्मभूमि जनकपुरकी यात्रा भी। वहीं उन्हें क्इं दिव्य अनुभव हुए । वे 'श्रीखण्डिदासी' नामर वाज्यिके रूपमे रहकर शीखामिनीजीकी सेवा करते थे । यही उनमा भावनय दानी या सट्चरीमा शरीर या । वे दिवा शोतिक पश्चीके भावमे रहकर वनमे स्वामिनी शीको त्रियतमका प्रेम-सन्देश सुनाकर धैर्य वँघाते और वर्षेसे अयोध्यामें पहुँचकर विपाजीकी विरहवेदना चुना भगवान् श्रीरामका घ्यान उनकी ओर आज्ञष्ट करते थे । इसी भावना-ने नारण उन्हें 'मक कोनिट' भी नरते हैं । कोकिटजीके भक्त उन्हें 'बाबुल साई', 'सहुरु' आदि क्ट्कर भी सम्बोधित करते थे। बजर्ने उन्होंने दो बार निवास किया । वहाँ उन्हें श्रीराधा और श्रीक्रणाजी दिव्य टीला तथा राम्ब्लिंबाने भी अनेक बार दर्शन हुए थे। वे श्रीराधाजींचे भी श्रीजनकीजीकी चरणहेवा और उनके प्रति अनन्य प्रेमका ही वरदान मॉगते थे । अयोध्यामे आनेपर उन्हे वड़ा उद्देग होता था। वे कहते थे—जहाँ मेरी स्वामिनी नहीं, वह अगोध्या क्रिस कामकी 'कनकभवनमे युगल्मरकार-नी सॉकी करके भी वे यही अनुभव करते कि शीराववेन्द्रके साय स्वामिनीजीकी स्वर्णप्रतिमामात्र है । मेरी हृदयेश्वरी स्वामिनीको तो महाराजने वनमें छोड़ रक्खा है। उन्हें एकाधिक वार दर्शन देकर युगल्सरकारने समझाया कि 'हम दोनों सदा एक साथ रहते हैं, वह त्याग और वनवास तो प्रजारजनकी एक लीलामात्र है। फिर भी उनका भावावेग कम नहीं होता था। वे जहां रहते, कीर्तन और चत्तकृकी धूम मची रहती थी। हिंदू और मुसल्मान सभी उनके चत्तक्षमे आते थे। वे स्फी फर्कारोंचे भी मिलते और उनके सत्सङ्करे लाभ उठाते थे। उनकी दृष्टिमे यही

या कि सभी बमांमे एक ही भगवान्की आराधना होती है। सभी धर्मग्रन्थोंको वे रामायणकी ही भाँति आदरणीय मानते थे। उनके साथके कितने ही प्रेमी साधक भावराज्यमे प्रवेश करके भगवान्की अनेकानेक दिन्यलीलाओंका साक्षात्कार करते थे। उनका सम्पूर्ण जीवन ही दिन्य

प्रेमोन्मादसे परिपूर्ण था । आज छगभग तीन वर्ष हो गये, उन्होंने चन्दावनमे इस ससारसे तिरोहित होकर दिव्य-वामकी यात्रा की है। उन्होंने जो दिव्यप्रेमकी गङ्गा-यमुना बहायी है, उसमे अनवरत अवगाहन करके किछके जीव सदा पाप तापसे मुक्त हो भगवत्प्रेमका रसास्वादन करते रहेगे।

#### 

### महाराज श्रीरघुराजसिंहजी

( लेखक--श्रीगुरु रामप्यारेजी अग्निहोत्री )

वे प्राणी धन्य हैं, जो समृद्धि और ऐश्वर्यकी गोदमे पटकर एक पटके लिये भी भगवान्को नहीं भूलते । राजसुख भछे ही छोड़ देना पड़े, जंगलमे वैराग्य लेकर भछे ही भटकना पड़े, घर-घर घूमकर भीख भछे ही मॉगनी पड़े पर रामनामका विस्मरण उनके लिये मरणके टाकण दु खसे भी भयद्भर होता है। रीवॉ-राज्याधीक्वर महाराज रघुराजिसहकी आदर्श भिक्त परायणतासे यह सिद्ध हो जाता है कि उन्होंने राम और कृष्णके यंशोगानके सामने इस लोकके वैमव और भोगको तुच्छ समझा।

महाराज रघुराजिंहजी एक अत्यन्त संस्कारी और उन्नत जींवे थे । उनका जन्म सवत् १८८० वि० मे हुआ था । परमभक्त और धर्मनिष्ठ महाराज विश्वनायसिंहजी उनके पिता थे। रीवॉ राजपरिवारकी भक्तिनिष्ठा और काव्यप्रेम आदि इतिहासगत तथ्य ई । महाराज रघराज-सिंहकी प्रारम्भिक शिक्षा बड़े-बड़े सतों और वर्ममर्मज्ञ पण्डितोंकी देख-रेखमं हुई थी। सस्कृत, हिंदी, अग्रेजी आदि भाषाओंका महाराज रघराजिंहको अच्छा ज्ञान या। महात्माओंका सत्सङ्ग उन्हे बचपनसे ही सुख्म था। इसके फल्खरूप उनके हृदयमे भक्तिभावना हढ होती गयी। उनकी धर्मनिष्ठा अत्यन्त स्तुत्य और सराइनीय थी । वे त्रिकाल सन्ध्या-वन्दनके अभ्यासी थे। उनके भक्तिपूर्ण हृद्यमे भगवान्के ऐश्वयंके लिये भी स्थान था। उनके पूजापात्र ही केवल पाँच लाख क्पयेके सोनेसे बने हुए थे। वे बिना एक हजार गायत्रीका मनत्र-जप किये जलतक नहीं ग्रहण करते थे । अपने राज्यमे एक सौ एक भगवान्के मन्दिरोंका निर्माण कराकर उनके रागभोगके लिये लाखोंकी सम्पत्ति ल्या दी थी। उन्होंने भारतके अनेक प्रसिद्ध तीथोंका पैदल भ्रमण किया या । उन तीर्थोंमे देवालय बनवाये और दानपत्र दिये । संवत् १९०७ वि० मे रीवॉमे लक्ष्मणवाग नामक एक विशाल आश्रमकी स्थापना करके उसमे वेष्णव महात्मा श्रीमुकुन्दाचार्यजी महाराजको राजगुरुके पदपर प्रतिष्ठित किया तथा उनसे मन्त्र ग्रहण किया ।

सवत् १९०८ वि०में महाराज रघुराजसिंहजीने तीर्थयात्रा आरम्भ की। उदयपुर होते हुए पुष्कर क्षेत्रमे उन्होंने इक्कीस हायियोंका दान किया, द्वारकामें टालोंकी सम्पत्ति धर्म-कार्यमे टायायी, मधुराम असंख्य बनराशिका सदुपयोग करके स्वर्ण-तुटादान किया। संवत् १९१० वि० मे काशीमे मणिकणिका प्राटपर भी उन्होंने स्वर्ण तुटादान सम्पादन किया था। दूसरी तीर्थयात्रा उन्होंने सवत् १९१३ वि० मे की। जगन्नाथपुरीमे भगवान्के मन्दिरके सामने पहुँचते ही पट अपने-आप वद हो गये; महाराज रघुराजसिंहजीने विरहामि-भूत होकर 'जगदीश-श्वातक'की रचना की, रचना पूरी होते ही पट खुट गये। महाराज रघुराजसिंहने भगवान्की उम पवित्र टीटास्थर्टीमें 'रीवॉ क्षेत्र'की स्थापना की। उन्होंने अपने राजत्वकाटमे अनेक विद्वान् ब्राह्मणोने महायजोका अनुष्ठान भी कराया था। उन्होंने 'वाजपेय और अग्निहोन्न' यत्र भी कराये थे।

महाराज रघुराजसिहजी महान् किव और कलाकार तथा मगवद्भक्त थे। किवता तो उनकी पैतृक सम्पत्ति ही थी। हिंदी और सस्कृत दोनों भापाओंका उन्हें पूर्ण ज्ञान था। उन्होंने मगवान् श्रीराम और श्रीकृष्णकी परम पिवत्र कथा लिखनेमे अपनी किवत्वशक्तिका सदुपयोग किया। भापामे श्रीमद्भागवतका अनुवाद किया। भगवान् श्रीकृष्ण उनके उपास्य थे। मगवान् श्रीराममे भी उनकी महती निष्ठा थी। वे उनका दास्यभावसे भजन करते थे। उनके विद्यागुरु रामानुजदासजी थे, जो जीवनके अन्तिम दिनोमे अयोध्यामे रहते थे। गुरुकी प्रसन्नताके लिये उन्होंने 'रामस्वयवर' ग्रन्थके रूपमे भगवान् श्रीरामकी पिवत्र कथाका गान किया। उन्होंने एक खल्पर खय महा है—'मुझे ऐमा लगता है कि इम असार संसारमे गमसे बढ़कर कोई दूमरा कृपाल नहीं है।' उनका स्पष्ट कयन है कि मैंने 'गमस्त्रयवर' प्रन्थनी रचना नहीं भी। भगवान् गमने स्वय इसमी रचना भी है। उनमा बचन है—

'क्हो मत्य निर गन ढोहाई । ग्व्या ग्रय केवल ग्युराई ॥ उन्होंने खीकार किया है कि एक बाग वे काशीनरेशके गमनगरकी गमछीलांग बहुत प्रभावित हुए । उन्हींकी अनुप्रेरणांसे रघुराजमिहने ध्यामस्वयवर ग्रन्थ छिखा । पृरे ग्रन्थम मार उन्होंने धेनवर गम नुजम जग पावन उन्होंने भर दिया है। उन्होंने स्विमणीपरिणय, भिक्तिवलस, राम-रितिसावली, भक्तमाल आदि प्रन्योंकी रचना की। व विष्णव-मनावल्यकी ही नहीं विष्णवमतिके प्रचारक भी थे। भक्त होनेके साथ ही-साथ वे एक जनिषय प्रजापाल्य ज्ञासक भी थे। वे विद्वानोंके आश्रयकाता थे, नित्य सायकाल राजकार्य से अवकाल प्रहणकर अपने अमूल्य समयका मदुपत्रोग भगवचर्चा और पौराणिक कथा श्रवण आदिमें करते थे।

मवत् १९६६ वि० मे उनका देहावसान हो गया। मृत्युष्ठे पाँच मार परले ही उन्होंने राजप्रयन्थमे हाथ गींच लिया था।

# मक्तवर श्रीगुमानसिंहजी

( टेस्क्र-स्वर्गीय महाराना श्रीनतुर्समहर्ना देव )

चित्तौडके प्रसिद्ध महाराजा श्रीलाखाजीके अन्यमुक्लजी हुएऔर उनके शारगढेवजी हुए। शारगढेवजीके वशजशारग-देवोतकहलाने । इसी ज्ञारगदेवोत ज्ञान्त्रामे भक्तवर गुमान-मिंहने स॰ १८९७ वि॰ की चैत्रकृष्णा नवमीको जन्म लिया। वे श्रीकल्याणसिंहजींके तीसरे पुत्र थे । उन्हें वचपनसे ही भगवान्के प्रति विशेष आकर्षण था । वे उनके नाम, गुण और लीलाका अवण करके वाल्यावस्थाके दोखोंमे प्रफुल्जित हो जाया करते थे। उनके संस्कार वड़े शुभ और मक्तिमम्पन्न थे। वे अउने प्येष्ठ भ्राताके साथ बहुन दिनोतक काशीमें रहे। विश्वनायकी राजधानीमे उन्हें अच्छे-अच्छे महात्माओं— त्रीथ्डानन्दर्जा थीभास्करानन्दर्जी आदिका सत्सग दुल्भ हो चला, इमके परिणासस्वरूप उनकी भगवद्भक्ति दिनदूनी-रातचौगुर्ना बढती गयी । वे एकान्तम बैठकर भवमागरसे पार ल्यानिके लिये सदा भगवान्से प्रार्थना किया करते थे। उनकी परमार्थनिष्ठा उचकोटिकी यी । दया, क्षमा तपस्या आदिके तो वे मृर्तिरूप ही थे । वे भक्त कवि थे उन्होंने मरल मायामे भगवद्रमसे सनी हुई उत्तमोत्तम कविताओंकी रचना की है। वे भगवान्के चरणोंमे पूर्णरूपने समर्पित थे। वे दृछ दिनांतक देवस्ये प्रतापगढके नरेग उदयसिंहजीके माय भी रहे। उन्होंने गुमानिमहकी बीरतापर प्रमन्न होकर एक छोटी-मी जागीर भी दी थी।

उदयपुरमे दम कोम पूर्व लन्मणपुराम उन्होंने कुऑ

तथा मन्दिर वनवाया और अपने लिये एकान्त स्थानमें एक वृटी वनवा ली, जिमे 'रामझरोग्या' कहते हैं। वे पुरुपार्थकों अविक श्रेय देते थे। उनका कहना या कि विना पुरुपार्थ किये न तो प्रारच्य माथ देता है और न भगवान् ही सहायता करते हैं। सत्स्मामं उनकी वडी रुचि थी। उन्होंने मीज दी कि वाहरी त्यापसे भक्ति नहीं सिद्ध होती, ससारके प्रति मनके पूर्णहपमे अनासक हो जानेपर ही भगवान् अपनाते हैं। आपने द्वाग रिचत 'मोझमयन', 'योगाङ्ग' 'मुबोधिनी' (पानञ्ज रुपोग-दर्शनपर छन्दोवड टीका), 'मनीपाल्क्षचन्द्रिका 'प्रोगभानुपकाशिनीं (श्रीमद्भगवद्गीतापर भाषादीका), 'रत्नमार' (भगवद्गीताके गजराजेश्वर श्रोकोंपर टीका), 'तत्त्वयोव, रामरल्माला, 'ल्ययोगयत्तीसा 'ममयमार वावनी, 'अद्वैतयावनीं' आदि प्रसिद्ध प्रन्थ हैं।

मनीपालक्षचिन्द्रकामे आपने नये ढगसे 'बुद्धि' का नायिकारूपमे वर्णन किया है। जहाँ स्नी-नायिकाके भेटोंमे पडकर लोग अपनी बुद्धिको मिलन करते है, वहाँ इस 'बुद्धि' नायिकाके भेद जानकर साधक अपनी उन्नति कर मकते हैं। नमृना देखिये—

नन रज तम य तीन गुन मित निच एक प्रधान ।

मन स्वकीय, परकीय रन, तम गिनका करि मान ॥

स० १९७१ वि० की पाल्गुनकृष्णा मसमीको भक्त
गुमानिमहर्जीने भगवद्वामकी प्राप्ति की ।

### महाराज श्रीचतुरसिंहजी

महाराणा श्रीफतहसिंहजीके जेठे भाई श्रीस्रतसिंहजीके चौथे पुत्र महाराज चतुरसिंहजीका जन्म छं० १९३६ वि० माघकृष्ण चतुर्दशीको उदयपुरमें हुआ था। वंशपरम्परागत संस्कारोंके प्रमावसे शान, मक्ति और उपरामताकी ओर वचपनसे ही आपका छुकाव था। प्रश्ना आपकी प्रखर थी। ब्रह्मसूत्र-शांकरमाध्य, रामानुजमाध्य, गीता, उपनिपद, योगवाशिष्ठ, पञ्चदशी, आत्मपुराण, विचारसागर, श्रीमद्भमागवन, महामारत आदि श्रन्थोंका आपने वहुत उत्तम रीनिने अनुशीलन किया था।

अद्वाईस वर्षकी अवस्थामें आपकी वर्मपत्नीका स्वर्गवाम हो गया और इमीके वाट आपके चिन्तमें इस असार ससारके प्रति वेराग्य जागा। आप गुरुकी ग्वोजमें निकरे और नर्मटा-किनारे कमलभारतीजीसे आपका परिचय हुआ। कमल-भारतीजीने गुमानसिंहजीका नाम वनलाकर वहीं टीआ लेनेका आदेश किया।

आप अपने गुरुदेवकी सेवाम रहने लगे। गाँवके पास ही एक कची कुटी बनाकर उसीम मजन-मायनमें लगे रहते थे। कहते हें इसी पर्गकुटीमें सं० १९७८ वि० पौप शुद्धा तृतीया रिवारको आपको आत्मसाझात्कार हुआ। आप योगिवद्यामें बहुत पारङ्कत ये और किसीके भी मनकी बात अनायास ही जान छेते थे। आपने प्रत्येक धर्मके यथार्थ तत्व समझनंके लिये उनके यमेंगाम्ब्रीका मम्यक् गीतिमें अन्ययन किया

तथा संतोंके सत्संग किये । आपके लिखे सतरह प्रन्य मिन्टते हैं । आपके रचित कुछ दोहे यहाँ दिये जा रहे हैं—

> यों संसार विसार चित, ज्यों अवार करतार । यों करतार मैंमार निन, ज्यों अवार ससार ॥ राम गवंग नाममें, यही अनोखी बात । डों सूचे आखर तङ, आसग याङ न अति ॥ नो टेरों तें गमको, तो टेगे मवपार । नाहिंत फेंगे जगनको, परिहे वारवार ॥

आपमे मक्त और योगी सतके प्रायः सभी छक्षण वर्तमान ये। 'ससारके प्रति घोर वैराग्य और मगवान्के प्रति अनन्य आत्मसमर्पण' यही आपके भक्त जीवनका मूल्मन्त्र था। स०१९८६ वि० को आपाढकुण्णा नवमी प्रातःकालको नौ वने आपने परम वामको प्रयाण किया। इसके कुछ ही पहले आप अपनी अछमस्तीमं यह कह गये—

जगडीबर जीवाय दियों, ये ही थारों काम कियों । दरजाण पोगदियां कर दाया, मृत्तातोक्रमें अमर कियों ॥ माँगूं कहें, कहें अब बाकी, अणमाँग्यों ही अमय दियों । आवाग कागद मांचे च्यूँ, आदार पढताँ त्राय गियों ॥ मनव दारीर दियों थें मालक, सागे जनम मुधार दियों । सोचा ग मोचा गगरगने, दाहचाहीम द्योध दियों ॥ दया दृष्टि ऑग्यों देमीने मद मायनमूँ दृर दियों । चातुर चोर चाम्री रो पण आवर थे अपणाय नियों॥

# राठौड़ राव श्रीगोपालसिंहजी

रान्छान खरवाक प्रसिद्ध देशमक्त गय माह्य श्रीगोपालसिंहनी राष्ट्रवर वहे स्पष्टमाणी, निर्माक और राजपूर्ती शानके सजन थे। उनकी प्रसिद्धि एक पुराने देशमक्त और हिंदू-सङ्गठन एव शुद्धिके प्रवर समर्थकके रूपमे थी। हिंदू-सहासमाक समाणित पढको भी वे एक बार अल्ड्रुत कर चुके थे। अपने मार्वजनिक जीवनके आरम्ममें वे भारतधर्ममहामण्डलके सहायक एव सदस्य रहे। राजनीतिमें वे लोकमान्य निडकके विचारानुयायी थे। आगे चलकर उनपर आर्य-समाजना रंग भी जम गया था परनु यह बान कटाचिन् बहुत कम लोगोज माहम होगी कि गत कर्ट वर्षीन व नगवान श्रीकृत्यके एकान्त भक्त वन गये थे। वरोकि आत्माकी प्याम बुझानक रिये उन्ह मगवान् श्रीकृष्णकी अर्व्यामचारिणी प्रेम मक्ति-सुवा धाराकी ही खाम जरूरत थी।

यह भिक्तवाग उन्हें भगवान् श्रीरामकृष्ण परमहसदेवके उपदेशों में मिली । रामकृष्णमें उन्हें भगवत्-शरणागित प्राप्त हुई । वे श्रीकृष्णके अनन्य भक्त वन गये । पिछले आठ वर्ष उन्होंने वीतराग माधुकी भाँति कभी पुष्कर एवं कभी खरवाके वाहर एकान्त स्थानमें रहकर भगवत्-स्मरणमें विताये । वे अपने दिनों में उप राजनीतिके माने जाने थे । सच्चे राजपूतकी तरह देशके लिये मर-मिटनेकी उनकी निरन्तर साथ थी । रणगङ्गामें स्नान करनेकी उनकी एकान्त इच्छा थी। इन विचारोंको उन्होंने कार्यरूपमें भी परिणत कर दिखाया। देशकी खाधीनताके लिये महान् बल्शाली ब्रिटिश गवर्नमेंटसे मिड़ गये, बहुत कुछ कष्ट उठाये, यहाँतके कि खरवाके राष्यका भी त्याग करना पडा। यौवनमे वे जिस उत्साहसे मातृभूमिकी सेवामे सल्म हुए थे, वार्षक्यमें उसी प्रकारके अविरल प्रेमने मगवान् श्रीकृष्ण की मित्तमे सनने लगे।

मृत्युषे लगभग दो मास पृतं उनके गरीरमे उदर-विकारके लक्षण प्रकट हुए । वोई भी पध्य—हल्के-से-हल्का भी खाते टी उदरहाल होती एव वमन हो जाता । चिकित्सार्थ वे अजमेर आये । डा॰ श्रीअम्बालालजीने एक्सरेजद्वारा परीक्षा करायी एव निश्चय हुआ कि उनके ऑतोका कैन्सर रोग है । यह रोग काफी बट चुका या तथा शब्यिकिक्ता-साध्य भी नहीं रह गया था ।

यह तव उन्होंने जान छिया और वे मृत्युक्ते लिये तैयार हो गये । इन निछने दो महीनेमे वे दो-चार चम्मच मौसम्बी या नारंगीके रसके सिवा कुछ नहीं ले पाते थे । इस प्रकार प्रा उपवास करते हुए उन्होंने नरीव दो मास निकाल दिये । इस बुढापेमे—६६ वर्षकी उमरमें, दो महीनेतक कुछ न खाकर भी उनमें तेज और साहसकी कमी नहीं हुई । वे निल्य नियमपूर्वक मगवान्के ध्यानमें विना नागा वैटते थे ।

वेदना इनकी उननी भयद्वर यी कि माफियां के क्रोक्नने भी कोई आराम नहीं मिन्ता था कितु इस भीएण वेदनामें भी मनकों आश्चर्यक्तक रूपसे एका वरके श्रीकृष्ण व्यानमें वे नियमपूर्वक वेटते थे एवं जितने समय वे घ्यानमें रहते थे, वेदनाकी रेखा उनके रुलाटपर जरा भी नहीं रहती थी। वे भगवान्के स्थानमें आत्मवित्मृत होकर तल्कीन हो जाते थे। वहाँ वेदना और कष्टका कहाँ निर्वाह था। यह एक वात्तवमें आश्चर्यकी यात है। कैन्सर-जैमें महाभगद्वर रोगकी वेदनाकी कर्यना नहीं की जा सकती। वह अनहा होती थी। मॉफिया, यूकोडल आदिके पूरी माजाके इजेक्नन भी उन असीम क्ष्में क्मी नहीं कर सकते थे। किंतु श्रीकृष्णेक व्यानमें वह असहा क्ष्ट कहाँ चला जाता या उनका पता नहीं। जान्त और प्रसन्न वेहरेने वे बरावर न्यानमें ल्यो रहते थे। ध्वत्र क जोक को मोह।

मृत्युते चार दिन पूर्व रोगके विषके कारण उन्हें

हिचनी और वमन शुरू हो गया या। पिछले चार दिनोंमें तो एक चम्मच पानी भी उनके पेटमे नहीं जा नका था। किंदु मगवान्का ध्यान तब भी नहीं छूटा था।

मृत्युके पहले दिन सायद्वाटके समय ढा॰ अन्वालाल-जीने उनसे कहा कि 'यदि आपको कोई वसीयत आदि करना हो तो शीव कर लें। विष ( Tovenna ) के कारण आप रात्रिमे मूर्च्छांकी अवस्थामे अवस्य हो जायेंगे।'

यह सुनक्र वे बोले—'क्या में मृक्छित हो जाऊँगा और मृर्च्छामे ही शरीर खूट जायगा <sup>१</sup>'

डाक्टरने कहा—'लक्षण तो ऐसे ही प्रतीत होते हैं।' वे कहने लगे—'डाक्टर साहव! यह असम्भव है कि गोपालसिंह रिंजडेकी मौत मर जाय। मौतमे भी चार हाथ होंगे। आप देखते जाइये भगवान् शिक्षणा क्यान्त्या करते हैं।'

यह कहकर उन्होंने डाक्टरमें करा कि गायको बुलाकर-

आज वो हरिहि न शस गहाउँ । नो अवँ गगा जननी को सननु सुत न कहाऊँ ।

—यर भजन गवाइये । गायक वाहर गया हुआ था। अत व आप ही गुनगुनाने लगे ।

डावटर साहव लिखते है-

"मुझे तो उस समय यह वत्यना नी नहीं शीष व अपने मिलतलमें मौतने भी लड़ सकते हैं। मुझे तो सिलपातका मन्देह होने लगा। रात रो चुनी भी में पामने कमेंगे सो गना। मेरे आश्चर्यकी सीमा नहीं रही। जब प्रात नाल पॉच को में उठा, मैने उनको ध्यानमें बैठे देखा। ध्यान पूरा होनेणर वे कहने लगे—'हाक्टर साहव! आज हिचकी बद है बमन भी बद है दस्त भी स्वत. एक महीने बाद आज हुआ है। में बहुत अच्छा हूँ, हलका हूँ। मैने एक डाक्टरकी तरह कहा, 'ईंखर करें आप अच्छे हो जायँ।' कहने लगे—'नहीं, धरीर नहीं रहेगा; किंतु भगवान्के भजनमें विध्न न हो, इसलिये श्रीकृष्णने स्वयं ही ये बाधाएँ दूर कर दी हैं।' यह कहकर मुझे—

कृष्ण त्वदीयगद्पङ्कजपञ्जरानते अद्यैव मे विशतु मानसराजहसः।

—यह स्लोक सुनानेको कहा । मैंने सुनाया और उन्होंने अपने सेक्नेटरीसे कहकर इसको लिखवा लिया । इजेक्शन देकर में दवालाने चला गया । करीब १० वजे मैं आया तो देखा कि उनकी नाड़ी जा रही है। मैंने कहा-'राव साहव । अब करीव आधा घंटा शेप है।' राव साहव कहने लगे-- 'नहीं, अभी पाँच घंटे शेष हैं, घवरायें नहीं।' करीव डेढ वजे मैं घर चला गया। मेरे पहॅचते ही मोटर आयी । मैं तुरंत गया । राव साहव लेटे हुए ये । उनके पास कमरेमें करीव २५ सजन मौजूद थे, जिनमे रायपुरके ठाकुर साहब, राजकुमार खरवा, देवलियाके राव साहब आदि कई प्रतिष्ठित सजन थे । उस समय सवा दो वजे थे । मैं पहुँचा, मैंने नमस्कार किया । कहने लगे—'अव थोड़ा समय है, यहीं बैठे रहो ।' फिर मुझे गीता सुनानेको कहा । में दूसरा अव्याय सुनाने लगा । कहा—'नर्ही, विराट खरूप-का वर्णन सुनाओ । मैं गद्गदकण्ठ हो रहा था, ऑखोमे ऑसू आ रहे थे, किंतु गीता मुनाने लगा। कमरेमे वडी स्तब्घता थी । सब गीता सुन रहे थे । उनका मिस्तप्क कितना खच्छ था। इस समय भी वे कहीं कहीं किमी पटका अर्थ पृछते वे।

''ठीक मृत्युसे पॉच मिनट पूर्व वे आसन ल्याकर बैठ यो । गङ्गाजल पान किया, तुलसी ली, गङ्गाजीकी मिटीका ल्लाटपर लेप किया एवं वृन्दावनकी रज सिरपर रक्खी। हाथ जोड़कर ध्यान करने लगे।

फिर वोळे—'डाक्टर साहब! अब आपका चेहरा नहीं दील रहा है। किंतु भगवान् श्रीकृष्णके दर्शन हो रहे हैं।'

महात्मन् !

अव कूच हो रहा है। ये श्रीकृष्ण खड़े हैं, इनके चरणोंमें छीन हो रहा हूं।

'हरि: ॐ तत्त्वत् हरि: ॐ।'

वस, एक सेकंडमे महाप्रस्थान हो गया । उस कमरेमें वीस तीस आदमी थे । मैंने, रायपुरके ठाकुर साहवने तथा अन्य सजनोंने घड़ी देखी, ठीक ३ वजे थे । क्या यह मृत्यु थी १ नहीं, इस मृत्युपर हजार जिंदगी निछावर हें ।

द्वाविमौ पुरुषौ राजन् सूर्यमण्डलभेटिनौ। परित्राद् योगयुक्तेंऽसौ रणे चाभिमुखे हत ॥

वे योगयुक्त परिवाट् थे, श्रीकृष्णमें लीन हो गये। हम सब विस्फारित नेत्रींसे देखते रह गये। यन्य आधुनिक भीष्म, घन्य मृत्युक्षय, घन्य । तुम्हारी-जैसी मौतपर तुनिया-की बादगाहत कुर्बान है।"

# भक्त श्रीराजेन्द्रसिंहजी

( हेखन-पन अज्ञेय )

झालावाइनरेश श्रीराजेन्द्रसिंहजी स्वभावसे ही आसिक भक्त थे। पाश्चाच्य-सम्यता प्रेमी पिताकी सन्तान होते हुए भी वे परम आस्तिक वने रहे। पिताके तत्त्वावधानमे, इंग्लैंडमे अग्रेजी-शिक्षा पाकर भी वे पक्ते ईश्वर-निष्ठ व्यक्ति सिद्ध हुए। यही नहीं, अपितु उनके पिताजीका जो पृथ्वी-विलास हम्ये एक दिन केवल सरम्वतीका ही मन्दिर था, बादमें वही इनकी अपूर्व ईश्वर-निष्ठासे पूरा-का-पूरा उपासना-गृह भी बन सका।

ऐसे महाराजको हम अनन्य मक्त कहे या अनन्य राजा, यह समझमें नहीं आता । परत सच तो यह है कि वे दोनों ही थे । इनके जीवनमें इन दोनोंका ही समन्वय-सामझस्य संसारने देखा । असलमे ये भक्ति और कर्मके मूर्तरूप थे । इस विषयमे उनका यह कहना था—

(एक भृत्य) जो खामीका काम तो अच्छा करता है परतु उससे प्रेम नहीं करता—किंतु दूसरा खामीसे प्रेम तो करता है, परतु काम अच्छा नहीं करता—इन दोनोंकी अपेक्षा वह तीसरा व्यक्ति समधिक अच्छा है, जो मक्त नी है और काम भी अच्छा करता है। भाष ही वे यह भी कहा करते थे कि गीतामें म्वय भगवानने इसी वातको इस तरह स्पष्ट किया है—

'तसात्सर्वेषु काकेषु मामनुसर थुष्य च।' (८।७)

ईश्वर-कृपासे उनका समस्त जीवन इसी तरह वीता। कार्यक्षेत्रमें वे प्रजाको वस्तुतः 'जनताजनार्दन' ही समझते थे और अपने आपको उसका पुजारी। किंतु घीरे-घीरे उनकी श्रद्धा इतनी बढ़ी कि वे सम्पूर्ण जगत्को ही राममय देखने लगे और कहने लगे—

सीय राममय सब जग जानी ।

करउँ प्रनाम जोरि जुग पानी ॥
वैसे भी मनुष्योचित गुणोंकी वे खान थे । आदर्श

व्यवहार तो उनकी अपनी कुल-परम्पराकी वस्तु यी । उनके पितामह महाराज श्रीछत्रसाळजी तो इसके प्रतीक ही थे। पूज्य पिता श्रीमवानीसिंहजी महाराज भी इस दिशामें अपना सानी नहीं एखते थे।

यही कारण या कि उनके सद्द्यवहारका समीपर अच्छा असर या। जो भी एक बार उनसे मिला, जन्ममर उनकी प्रशंसा ही करता रहा ।

त्याग वैराग्यके तो वे मूर्त रूप ही थे। एक भी दीन-दिर्द्ध कभी इनसे निराश नहीं छोटा। उनके वैराग्यका प्रतीक 'रैन-वसरा' तो आजतक मौन भाषामें उनके वैराग्यकी कहानी सुना रहा है।

चरित्र-चारित्र्य तो उनकी अपनी पीढियोंकी चीज थी। एकपढी व्रतके तो वे साक्षात् आदर्श ही थे। युवावस्थामे विलायत रहते हुए भी वे छोकोत्तर चरित्रवान् प्रमाणित हुए।

सबमे वही बात यह थी कि वे ईश्वर-निष्ठाके परके आदमी थे। जीवनभर बड़े-से बड़े हु:खर्में भीर नास्तिक-वैश्वानिकोंके सत्यद्वमें भी उनकी ईश्वर-निष्ठामे नाममात्र भी शिथिछता नहीं आयी, प्रखुत वह अधिकाधिक हळ ही होती गयी— जस जम सुरक्षा बठनु बढावा। तासु दून कि रूप देखावा॥

वे न केवल कर्मयोगी भक्त थे। परंहु भक्त-कविँ मी थे विश्व 'सुघाकर-काव्य-कला' इसका ज्वलन्त प्रमाण है । उसको पढ़कर 💘 प्रत्येक पाठक यह समझे विना न रहेगा कि उनका व्यक्तिले र् भक्ति, कर्म, चरित्र और कवित्वका व्यक्तित्व या किंद्र उनकी कवित्व ऋषि-कल्प-सा था। झालाबाहकी जनतापर अवतक 📜 उनके इसी व्यक्तित्वकी छाप है। आज मी वह उनके पद गा-गाकर उन्हें याद किया करती है। कविता-प्रेमी उनके इन शब्दींको तो कमी नहीं भूल सकते क्रिकेट तुमने मनको न निशुद्ध किया, अपने पुनि दोष मिटाये नहीं। पिरते ही रहे नित नीचनमें, करते छल नेक लजाये नहीं i कहे क्या-क्या 'सुघाकर' आर्यजनी, यत गौरव घ्यानमें होये नहीं रि भतभा समझाया-बुझाया तुम्हें, तब भी कुछ रमखन आये नहीं [ आओं आओ जी कृष्ण प्यारे, जल्डी दरम दिखाओं II देस II दर्शन का है प्यासा सुधाकर, आकर प्याम वुशाओ । मघुर-मघुर वो टेर बाँसुरी मोहन वेग सुनाओ्। आओ। आता हूँ, अब आता हूँ, यां कहके मत करूपाओं । दयाम सखे । मक्तोंको अपने चुटकीमें न उडाओ । इत्यादि॥

उनका खर्गवास माद्र शुक्ला ३ सं० २००० को हुआ। । उस दिन वे सकुदुम्य बती थे और मृत्युके कुछ देर पहले-तक मिक्तिविपयक कुछ पद बना रहे थे।

## दुधनराम औघड़

(लेखन-महातमा श्रीजयगौरीशङ्कर सीतारामगी)

वावा दूथनराम औषड़ एक विद्ध महारमा थे। यह नहीं कहा जा एकता कि उनका जन्मस्थान किस प्रान्तमे था, पर उनकी तपोभूमि गाजीपुर जिलेका देवल ग्राम थी। उन्होंने पचील सालतक इस भूमिमागमं रहकर कड़ी-मे कड़ी गाधना और तपस्या की थी।

वे जातिके क्षत्रिय थे। उनका नाम दूबनाय सिंह था। इसी नामके अनुसार वे दूधन वावाके नामसे प्रसिद्ध हुए। देवलमें पधारनेपर हाथमें एक चिमटा लेकर इधर-उधर पागलकी तरह घूमा करते थे। कुछ दिनोंके वाद प्रामकी पूर्व दिशामें धूनी जलाकर बैठ गये। धीरे धीरे उनकी ख्याति वढने लगी। एक दिन वे घोड़ेकी पीठपर सवार होकर कहीं जा रहे थे, एक महात्माने रास्तेमें टोक दिया कि 'तुम साधु होकर घोड़ेपर चढते हो १' अचानक दूधन वावा

पृथ्वीपर खड़े होकर कीर्तन करने लो, मोहा अहरय हो गया। ऐसे अनेक चमत्कारपूर्ण घटनाओंसे उनकी जीवन-गाया परिपूर्ण है। वे प्रायः लड़कोंके माथ-खेला करते थे। नदा 'श्रीराम जय राम जय जय-राम' मन्त्रका उच्चारण किया करते थे। मगवान्के विरहम कभी रोते थे तो क्रमी हंसते थे। उन्होंने कर्मनाशाके तटपर रामगाला नामक एक मठ निर्माण किया था। इसी मठके सिन्नक रामतलाई नामका एक जलाग्य मी है, जिसमे स्नान करनेपर ज्वर उत्तर जाता है। कुछ दिनोंके लिये वे चित्रकृट भी गये थे और प्रेमोन्मत होकर मन्दाकिनीके परम पवित्र तटपर रामनाम स्वनिसे वातावरणको उन्होंने सरस और सम्पन्न कर दिया। उन्होंने संवत् १८८२ वि० मे गरीरत्याग किया।

\* यह बात भी असन्दिग्ध है कि इन मक्त कर्मयोगी नरेशको अपने धार्मिक, राजनीतिक एव भक्ति-विषयक कार्योमें आपकी निर्माणी श्रीहीराकुँनरनासे भी पूर्ण प्रेरणा और सहायता मिलती रही थीं।

#### तपोधन पण्डित बचानि आचारी

( लेखक---महाकवि पण्डित श्रीशिवरक्षजी शुद्ध 'सिरस' )

तपोधन पण्डित बचानि आचारीका जीवन अत्यन्त सयमपूर्ण था। वे महान् व्रती और भगवद्भक्त थे। उनका जन्म उत्तर प्रदेशके रायबरेली जनपदके बछरावाँ ग्राममे सवत् १८८२ वि॰ मे हुआ था। उनकी माता नन्दोदेवी बडी विदुषी थी। वे अपने पुत्रमे सस्कृतमे ही बातचीत करती थीं। इससे वे बचपनमे ही वाराप्रवाह सस्कृत बोलने रूग गये थे। एक बार वे अपने नाना पण्डित चदीदीन अवस्थीके साथ एक पण्डितसभामे गये थे। उनकी विद्वत्ता और वादानुवाद-जैलीसे लोग बहुत प्रभावित हुए। उन्होंने विरोधी पक्षको पराजित कर दिया। पर विद्याविवादमे विजित पक्षको बडा दुःख होता है,यह समझकर उन्होंने भविष्यमे कभी भी शास्त्रार्थ न करनेका कठोर व्रत लिया।

योहे समयके वाद एक दार्शनिक वैष्णव साधुके उपदेगोने उनमे भगवान्की भक्तिभावना मर दी, वे नित्यप्रति श्रीमद्भागवतके कम-से कम पाँच अध्यायोका पाठ किया करते थे। उन्होंने जीवनपर्यन्त किसीका अन्न द्रव्य नहीं स्वीकार किया। वे गृहस्थ भक्त थे, आचारी सम्प्रदायमे दीक्षित थे। जो कुछ भगवान्की ओरसे खाने-पीनेको मिल जाता था, उसीमे सतोष करते थे। उनकी श्रीभागवतकी कथा बड़ी मधुर होती थी। धनी-मानी व्यक्ति उनको कथा कहनेके लिये आमन्त्रित करनेका साहस

नहीं कर पाते थे। उनका प्रण था कि जहाँ भी कथा कहूँगा, वहाँ दूसरेका अन नहीं ग्रहण करूँगा, न कथाकी समाप्तिपर एक पैसा भी चढने दूँगा। उनके त्याग और तपोमय जीवनसे लोग वहुत प्रभावित हुए। एक बार वे सेमरौताके राजाके अतिथि थे। राजाने बड़ा प्रयत्त किया कि वे उसका अन्न ग्रहण करें, भेट स्वीकार करें, पर बचानि आचारीने कहा कि 'चातक तो स्वाति घनकी ही ओर देखा करता है, अन्य पक्षी सरोवरमे बिना किसी रोक टोकके जल पीते रहते हैं, पर चातक तो घनक्यामको ही चाहता है।'

आचारीजी महाराजकी रासपञ्चाध्यायीमे बड़ी निष्ठा थी, रासलीलाकी कथा वे अद्भुत ढगसे कहते थे। भगवान् श्रीकृष्ण ही उनके उपास्यदेव थे। सत सेवामे उनकी बड़ी अभिरुचि थी। एक बार उनकी पत्नीने कहा—'आप पूर्वजोंकी सम्पत्ति उडा रहे हैं, वाल बच्चोंके लिये भी तो कुछ सोचना चाहिये।' आचारीजीने कहा कि 'जिसके खजाची स्वय भगवान् है, उसे द्रव्यके अभावकी चिन्ता ही किस तरह रह सकती है।' वे कहा करते थे कि लक्ष्मीकी प्राप्ति भगवान्की भक्तिसे ही सम्भव है, जहाँ लक्ष्मीपति हे, वही लक्ष्मी है। वे भक्तिको लोक-परलोकसुखकी निधि मानते थे। उन्होंने आजीवन भगवन्नामाश्रय लिया। उनके जीवनमे तपस्या और मिकका सुन्दर समन्वय था।

#### परमहंस अनन्तमहाप्रभुजी महाराज

( लेखक---वाबा श्रीराघवदासजी )

श्रीसाकेतवामी योगिराज परमहसजी महाराजने कार्तिक कृष्ण २, सं० १९७४ विक्रमीको १३९ वर्षकी आयुमे इस पाञ्चमौतिक गरीरका त्याग किया था। वे योगाभ्यासमे पूर्ण कुश्चल थे। शिथिलीकरण तथा प्रणवको उन्होने सिद्ध कर लिया था। अपने गरीरको शिथिल करनेमे उनको इतनी सफलता प्राप्त थी कि वे वर्षों निद्रा लिये विना भी पूर्ण स्वस्य बने रहे-। मृत्युके बाद भी उनके तेजस्वी गरीरको देखकर यह कोई नहीं कह सकता था कि यह मृत गरीर है। इस शिथिलीकरणके प्राप्त करनेका कारण था उनका निरन्तर लोंकारका निदिध्यास। कोई भी क्षण ऐसा

नहीं, जिसमें मैने उनको नामस्मरणसे रहित देखा हो । वे बात करते, तब भी उनकी ॲगुलियॉ स्मरणका काम एक विशिष्ट प्रकारसे करती रहती थी । इस सदैव ईश्वर चिन्तन-का परिणाम उनके शरीरपर स्पष्ट दिखायी देता था ।

श्रीपरमहसजी महाराजने अपनी सारी योगशक्तियोका उपयोग मगवदाराधनमे ही किया था। रातके समय छोगोंने उनको सदैव रोते, इस्ते, भजन गाते, इमरू वजाते हुए ही देखा। वे सदा अपनी मस्तीमे रहते थे, फिर मी उन्हे समयका ध्यान सदैव रहता। उनका प्रत्येक कार्य ठीक समयपर होता था। जिस प्रकार उनका भोजन परिमित था, उसी प्रकार उनका लोगोंने मिलना आदि भी टीक समयपर होता था। भगविन्नन्तने उनकी वृत्तियाँ वही कोमल हो गयी थीं। वालकके समान उनकी आन्तिरिक पवित्रता मुखमण्डलपर स्पष्ट शल्वनी थीं। मुझें तो उनको देखकर बारवार भगवान् श्रीरोमकृष्ण परमहसका स्मरण हो आया करता थाँ। उनकी नि'स्पृहता भी पराकाष्ठाकी थी। एक बार जब वे अस्वस्थ हुए, तन उन्होंने मुझे बुलकर कहा कि राघवदाल। यदि श्रीवेचू साहु (उम बगीचेके मालिक, जिसमे श्रीपरमहंसजी महाराज रहा करते थे और उनके लिये इन्हीं शीसाहुजीकी ओरसे गुफा बनवायी गयी थी और दूधका प्रनिन्ध था) मेरे बाद गुफाम मूसा भी रराना चाहे तो मने न करना। गुफा तो उनकी है। मैं तो केवल बगीचे का रखवाला हूँ।

योगाभ्यास और विद्वत्ताक साथ मिक्तका मेल बहुत कम मिलता है, पर श्रीपरमहसजी इसके अपवादस्वरूप थे। इनमें दोनों वाते थी। मारतवर्षके सभी प्रान्तोंसे योगा-भ्यासी उनके पास आते थे। एक बार एक तेजस्वी साठ वर्षके सन्यासी आये । कहने लगे—मैने सुना है कि आप / कल्प कराते हे, कृपाकर मुद्दो इसका रहस्य वतायें, मैं भी इसको कलें। रसपर ये मुसकराये और कहने लगे कि 'सॉप भी केचुल यदल देता है. पर इससे यह भगवान्का भक्त तो नहीं कहलाता । कल्पसे काम नहीं चलेगा । भगवद्भजनमे ही मन लगाना चाहिये । यही शास्त्रींका सार है।'

श्रीपरमहसजी मनाराजका हृदय दयाने भरा था। जब कभी वे किमीको दुर्गी या चिन्तित देराने ये तो उसके दु. द दूर करनेका प्रयत वरते । परतु मुक्द्रमंमे जीत चाहनेवाले तथा पुत्रप्राप्तिकी रच्छा रतनेवालं स्त्री पुरुपोंसे वे सदैव दूर रतते थे। श्रीपरमहसजी महाराज उच कोटिके योगी। विद्वान् और भगवन्द्रक्त थ। काजीके प्रसिद्ध विद्वान् स्वर्गीय श्रीशिवकुमारजी जास्त्री। प्रो० श्रीराममृतिं आदि पुरुपोंने उनकी विद्वता तथा शारीरिक स्वास्थ्यकी प्रशसा की थी। अनेक संतोंने उनकी अनन्य भक्तिको देखकर अपना पूर्य भाव व्यक्त किया था।

### भक्त पयाहारी बाबा

ं ( हेसिका-श्रीजानकीदेवी दुवे )

उत्तर प्रदेशके गांजीपुर जिलेमे गाङ्गी नामकी एक छोटी-सी नदी है। ' कुछ ही 'आगे जाकर वह पुण्यमयी गङ्गामे ' समा जाती है। इसी गाङ्गीके तटपर सिसौडा नामक एक छोटा सा गाँव है, और वही-पयाहारी वावाकी कुटी है।

आपने बनारस जिल्हें महाईच-पर्गनेके सिलौटा नामक गॉवमे जन्म लिया था । आपके पूर्वज अंत्यन्त धार्मिक, सदाचारी और भगवत्प्रेमी होते आये हैं । उनके जीवनकी छाप आपपर भी पड़ी । आपका मन शैशवसे ही भजनमे लगता था । आप अधिक-से-अधिक एकान्तमे रहते । भगवज्ञामका जप, प्रार्थना और कीर्तन करते रहते । प्रातः साय जब भी कोई देखे, उनके अधर हिल्ते रहते ।

यौवन समाप्त भी नहीं हो पाया कि आपने पृथ्वीके समस्त खाद्य-पदायोंको त्याग दिया । केवळ दूघ और जल लिया करते । जन जीमे आता, पाद्यभर राख निगल जाते । वे कहते (मुझे इसीसे शक्ति मिलती है ।

उनका पत्यरका अपना प्रयक् आसन था। उसे प्रतिदिन

प्रातःकाल घो देते । स्तीः पुरुप या वालक कोई उसे स्पर्श नहीं कर पाता था । अत्यन्त वृद्ध होनेपर भी अपने टी हायने कृप-जल निकालकर सान करते तथा अपने ही हायका निकाल हुआ जल प्रहण करते ।

वे अहर्निश भजनमे लगे रहते । निद्रा बहुत कम लेते थे । कुटीपर आये भक्तोंको भिक्त एव शानके उपदेशसे तृप्त कर देते । दीन दुखियोंकी सहायताके लिये वे आकुल हो जाते । श्रीकृष्णजन्माष्टमी श्रीरामनवमी और मार्गशिपमे राम विवाहका उत्सव वे बडे उत्साह एव समारोहसे मनाते । हायीपर भगवान श्रीरामकी वारात चलती । सिसीडाकी उक्त कुटीपर अब भी मार्गशीर्ष शुक्ल पञ्चमीको राम विवाहका उत्सव होता और वहाँ मेला लगता है ।

्या नेवल पय (दूध) छेते थे, इसिलये उन्हें पयाहारी बाबा कहते थे। उक्त कुटीपर अब जो भी महात्मा रहेंगे, उन्हें पया-हारपर ही रहनेका नियम बना दिया गया है। उक्त बाबाके बहाज ही वहाँ पयाहारके नियमका निर्वाह करते हुए भगवान्की सेवामे निरत हैं।

#### बावन बाबा

काशीसे उत्तर चलकर कुछ दूरके पश्चात् श्रीगङ्काजी पश्चिमकी ओर वही हैं। यहीपर सबसे लंबा गङ्काजीका पश्चिममुख प्रवाह है। पश्चिमवाहिनी धाराके मोडपर बलुआ नामक वाजार है गङ्काजीके उत्तर तटपर। बाजारसे दो-तीन फर्लोगपर कुछ पेड़ोके छुरमुट हैं, एक नाला है, छोटा-सा जंगल-जैसा बन गया है। बडा सुरम्य स्थान है। यहाँसे लगभग दो मीलपर कथी नामका ग्राम है। वहाँके एक ब्राह्मणकुलके आजन्म ब्रह्मचारी, तपस्वी, विरक्त महापुरुषने इस स्थानपर भगवान् शङ्करका मन्दिर बनवाया और कुटी बनाकर भजन करते हुए जीवन व्यतीत किया।

श्रीव्रह्मचारीजी महाराज सिद्ध संत थे । उनकी उस प्रदेशमे वृद्धी ख्याति थी । अपने गॉवके ही एक क्षत्रिय बालकको उन्होंने दीक्षा दी थी । यह बालक आकारसे बामन था, अतः सब लोग इसे बाबन कहा करते थे । गुरुके श्ररीर छूट जानेपर भी बाबनजी उसी कुटीपर भजन करते हुए रहे । अनेक बार उन्होंने तीर्थयात्राएँ की थी, किंतु उनका चित्तें अपने गुरुदेवकी समाधिके समीप पहुँचकर ही प्रसन्न होता था ।

काग्रेसका सत्याग्रह आन्दोलन चल रहा था। अग्रेज-सरकार दमनपर उतारू थी। काग्रेस गैरकान् नी सस्या घोषित कर दी गयी थी। स्वयसेवकोने जेलखानोंको मर दिया था। सरकारी कर्मचारी अब स्वयसेवकोको गिरफ्तार नहीं करते थे। वे स्वयसेवकोको आश्रय देनेवालेको गिरफ्तार करते और उनकी सम्पत्ति जन्त होती थी। मयके कारण कोई भी काग्रेस-कार्यकर्ताओको अपने यहाँ टिकाना नहीं चाहता था। छिपकर सहायता देनेवाले तो बहुत थे, पर रहा कहाँ जाय १ वावनजीने स्वय आमन्त्रित किया शिबिर्र-मन्त्रीको। अपनी कुटिया और मन्दिरको शिविरके उपयोग-के लिये दे दिया इन्होंने। वे कह रहे थे—'मेरे पास है क्या जो पुलिसवाले ले जायंगे। मैं जेल जानेको पहलेसे तैयार बैठा हूँ।' भन्त्रीने कहा—'हमलोग सत्याग्रह करके गाँजा-माँग बंद करा रहे हैं। आप इन दोनोका सेवन करते हैं,। अतएव यहाँ शिविर कैसे बनाया जा सकता है ११

बावनजीने उसी, समय वहीं बैठे बैठे गॉर्जेकी, चिलम गङ्गाजीमे नीचे फेक दी और बोले-- मैने चिठम ही फेक दी। अब गॉर्जा तो क्या तम्बाक् भी नहीं मीठेंगा, मॉंग और ठंढाई-सबआजसे छूटगयी। तुम निश्चिन्तयहों आंजाओ।'

उस समय बावनजीकी अवस्था लगभग पैसेठ-सत्तर वर्षकी होगी। सारे शरीरमे छिरियाँ पड़ गयी थी। उनके यहाँ दिनमर भीड़ रहती थी। गाँजेकी चिलम ठढी ही नहीं होती थी। वे स्वय कहते थे— भौ मजेसे, पंचास-साठ चिलम रोज फूंकता था। माँगका एक छटाँक गोला नित्य लिया करता था। नशेका इतना अधिक जो सेवन करता रहा हो, वह वृद्धावस्थामे एक क्षणमे सब छोड़ दे, यह बड़े ही हढ सङ्कल्पकी बात थी। लोग धीरे-धीरे नशा छोड़नेकी बात करते है, बीमार हो जानेका भय बंतलाते है, कोई अन्य सहारा लेते हैं नशा छोड़नेके लिये, पर बावनजीने यह कुछ नहीं किया। एक दिनमे उन्होंने अपने यहाँसे गॅजेड़ी-मॅगेडी लोगोंके समूहको भगा दिया। उनके स्वास्थ्यपर तिनक भी असर नहीं पड़ा।

बड़े सरछ, प्रसन्नमुख और सीधे थे वावनजी । फर्सछके कटनेके दिनोमे गॉवोंमे जाकर अन्न मॉग छाते और फिर, उनका वह मण्डार प्रत्येक आगत अतिथिके छिये खुछा रहता। काग्रेस जिविद जितने दिन वहाँ रहा, वावनजीके मण्डारका अन्न ही स्वयंसेवकोके उपयोगमे आया।

भगवान् शङ्कर और गुरुदेवकी चरण पादुकाकी नित्य पूजा, गङ्काजीका स्नान और गङ्काजलका पान तथा गङ्का-तटपर विचरते हुए ऑनेवाले साधु सतोंका यथाशक्य स्वागत-संत्कार—यही उनका जीवन-क्रम रहाअन्ततक। ऐसे आद्र्श, निःस्पृह जीवन अपनेमे ही धन्य एवं पूर्ण होते हैं।

#### भक्तराज पं॰ देवीसहायजी

प॰ देवीसहायजीका जन्म स० १८६८ वि॰में फर्सखाबाद जिलेके अन्तर्गत सरायमीर नामक प्राममें हुआ था। ये बड़े शिवमक्त थे। मगवान् शिवपर इनका अटूट विश्वास था। किसी भी आपिक्ति आ पडनेपर अन्य किसीसे भी सहायताकी याचना न करके भगवान् शङ्करपर ही निर्भर रहा करते थे। भगवान् शङ्करने इन्हें कई बार प्रत्यक्ष दर्शन भी दिये थे। इनके जीवनकी अनेक अलौकिक घटनाओंसे इनकी आदर्श शिवमक्ति प्रकट होती है। वृद्धावस्थामे तो इनका एकमात्र काम ही था दिनभर शिवमन्त्रका जप, कीर्तन आदि और प्रातः एवं रात्रिमें स्वरचित सुछिलत पदोह्यारा मगवान् शिवके गुणगान

करना । इन्होंने सं० १९४४ वि०मे जिवसायुज्य छाभ करके इहलीला सवरण की ।

देवीसहायजीके रचे हुए पद अत्यन्त मर्मस्पर्गा एव हृदयग्राही हैं। इनका एक सुन्दर पद नीचे दिया जाता है—

दीनवधु दयाल शद्धर, जानि जन अपनाश्ये ।
भनसार पार उतार मोर्कों, निज स्वरूप दिखादये ॥
जाने-अजाने पाप मेर, तिनिह आप नमाइये ।
कर जोरि भोरि निहोरि मॉर्गा, वेनि दरस दिखाइये ॥
'देवीसहाय' सुनाय शित्र सो, प्रेमसहित ज गात्रही ।
भनवन्यते छुटि जाहि ते नर, सदा अनि सुद्ध पात्रही ॥

#### भक्तवर उमापतिजी त्रिपाठी

( लेखक---प० श्रीमम्बिकेश्वरपतिजी त्रिपाठी )

पण्डित उमापतिजी महाराज महान् विद्वान् दिग्विजयी शास्त्री और भगवान रामके परम भक्त थे । उनका जन्म गोरखपुर जनपदमे भगवती सरयूके परमपवित्र तटपर पिण्डीग्राममे सवत् १८५१ वि०मे हुआ था । वे बाल्यकाल्से प्रतिभासम्पन्न व्यक्ति ये, उनके चरित्र विकास और विद्याध्ययनपर उनके विद्वान् और संस्कृतज्ञ पिता पण्डित शकरपतिजी त्रिपाठीका विशेष प्रभाव पडा था । जीविको-पार्जनकी दृष्टिसे उनका परिवार छपराके महआ ग्राममे आ गया । उमापतिजीके पाण्डित्यसे सारा-का सारा विहार प्रान्त और उत्तर प्रदेश आश्चर्यचिकत हो उठा । भिथिला गिथिला जाता समायाते उमापती की उक्ति विहारमे अव भी प्रसिद्ध है। ये उच कोटिके विद्वान् थे। व्याकरण शास्त्रके अर्वाचीन मतका खण्डन करके प्राचीन मतके समर्थनके **छिये उन्होंने दो वडे ही मनोरम प्रन्य छिखे थे । वे सफ्छ** कवि भी थे, उन्होंने संस्कृत भाषामे भगवान् श्रीराम और श्रीसीताके स्तवनमे अनेक क्लोकोकी रचना की है, जो बहुत सरस और पाण्डित्यपूर्ण है।

काशीमे कुछ कालतक निवास करनेके बाद उन्होंने विन्ध्याचळकी यात्रा की, मगवती विन्ध्यवासिनीने साक्षात् दर्शन दिया । देवीकी प्रेरणासे उन्होंने अयोध्यामे आश्रमकी स्थापना करके स्थायीरूपसे निवास किया । अयोध्यानरेश कविवर मानसिंह द्विजदेव तथा आगरा और अवध्यान्तके प्रसिद्ध नरेज उनको वडी श्रद्धा और आदरकी दृष्टिसे देखते थे।

वे भगवान् रामकी उपासना गुरु-भावसे करते थे। रामको अपना गिष्य मानते थे । वे गलेकी पहनी रह माला उनको पहनाते थे । अयोध्याकी सतमण्डली और भक्त मण्डलीमे खलबली मच गयी कि एक वृद्ध ब्राह्मण भगवान रामके प्रति ऐसा अनुचित व्यवहार करते हैं । लोगाने पण्डितजीसे इस विषयमे गका की । उन्होंने कहा कि आप लोग भगवद्-विग्रह मेरे दरवाजेपर लाये, यदि भगवान् मेरे हाथसे माला ग्रहण कर ले तो मेरी निष्ठा उचित समझियेगा । गोभायात्रा निकाली गयी। भगवान्का रथ उनके दरवाजेपर पहुँच गया, भक्त माला लिये खड़ा रहे और भगवान् खयाल न करें। सबसे वडी बात तो यह थी कि मक्तने भगवानको शिप्य भी तो माना था, गुरुका अपमान भगवान्से हो ? दगरथनन्दन, अयोध्यापतिका मस्तक नत हो गया, रामकी चिन्मय प्रतिमाने हाथ जोडकर प्रणाम किया, माला लेकर गलेमे डाल ली, अयोध्यानगरी उमापति ऐसे परमभागवत-की उपिखतिसे कृतार्थ हो उठी ।

भगवती मिथिलेंगनिन्दनीके चरणकमलोंमे उनकी अपार निष्ठा थी। एक बार कुछ सत आये, उन्होंने कार्तिक मासमे कटहल मॉगा, पिल्डतजीने जानकीजीसे प्रार्थना की, भण्डार कटहलसे परिपूर्ण हो उठा। एक बार घरमे चूड़ी ्नानेवाळी आयी, घरमे दो स्त्रियाँ थी, उसने कहा कि मैने निको चूडियाँ पहनायी हें । तीसरी स्त्री जानकीजी थीं ! कितनी पूर्ण भक्ति-मावना थी उनकी । सवत् १९३० वि० मे उन्होंने भगवान्के धामकी यात्रा की ।

# श्रीबुद्धू भक्त

पचास साल पहलेकी बात है, परम पिवत्र भगवती ्पवाहिनी ( कुआनो ) के तटपर उत्तर प्रदेशके वस्ती जनपदके महाश्रम ( महसों ) ग्राममे एक अत्यन्त पिवत्र वैश्यकुलमे दो भाइयोंने जन्म लिया, जिनकी ग्रुभ कीर्तिकी पताका आज भी फहराकर भक्ति महारानीकी विजय-जयन्ती मना रही है। उनका नाम बुद्धू और छुद्ध्या। दोनों भाई परम भगवद्भक्त और ग्रहस्थवेपमे भी महान् संत थे, दोनों ने आजीवन कठोर ब्रह्मचर्य ब्रतका पालन किया। दोनों दूर-दूरतक भगतजी के नामसे प्रसिद्ध थे। बुद्धू भक्त बड़े थे।

वचपनसे ही उनका मन भगवान्के चरणारविन्दमें आसक्त था। उनका जीवन सादगी, कोमलता, मृदुता और विनम्रताका प्रतीक था। बुद्धू भक्तका भ्रातृप्रेम अत्यन्त सराहनीय था। वे छुद्धूको बहुत मानते थे, परिवारमें उनकी क्षमांगीलताके प्रभावसे कभी कलह या झगड़ेका उदय नहीं हुआ। बुद्धू भक्त बड़े सयमी और व्रती थे। वे नित्य प्रात काल नित्यकमेंसे निवृत्त होकर भजनमें लगते थे। परम गिवभक्त और श्रीकृष्णचरणानुरागी श्रीलालविहारीजी कायस्थके गिवमन्दिरमें बैठकर नित्य नियमपूर्वक तीन घटेतक रामचरितमानस, ग्रुक्षागर तथा अन्य मक्तिग्रन्थोंका पाठ करते थे। वे राम और कृष्णमें कुछ भी मेद नहीं मानते थे। दोनोंकी उपासना समान मावसे

करते थे। पाठ तथा भजन आदि समाप्त करनेपर दूकानके कार्यमे छग जाते थे। मिठाई बनाकर बेचा करते थे। दूकानपर बैठे-बैठे सदा साधु-सतोंकी राह निहारा करते थे। सीभाग्यसे उन्हें नित्य ही सत्पुक्पोंका सत्सङ्ग मिछ जाया करता था और वे उनके साथ भगवच्चर्चा किया करते थे। उन्होंने भारतवर्पके समस्त पवित्र तीथोंकी यात्रा की थी, अयोध्या तो साछमे कई बार जाया करते थे। घरपर रामनवमी और जन्माष्टमीका उत्सव धूम-धामसे मनाया करते थे।

सतसेवामे उनका मन बहुत लगता था। एक वार गॉवमे एक अवधूत आये। परमहसजीको गॉववालोने पागल समझा। मक्त बुद्धू शिवमन्दिरमे पाठ कर रहे थे, उठते ही समाचार विदित होनेपर वे महात्माकी लोजमे चल पड़े। अवधूतजी गॉवमे ही थे, मक्त उनके चरणपर गिर पड़े, कहा कि 'गॉववाले आपको नहीं समझ सके, उनका अपराध क्षमा हो।' अवधूतजी हॅसने लगे, मक्तके साथ उनके घर आये, बुद्धुने प्रेमपूर्वक मोजन कराया, उनका अङ्ग-अङ्ग रोमाख्रित था। नयनोंमे सावनकी वरसात थी।

बुद्ध् भक्त बड़े अध्यवसायी थे, स्वावलम्बी थे । उनके दर्शनसे ही लोगोंको महती गान्ति मिल्ती थी, पापी से पापी जीव भी उनके सामने आनेपर पुण्यात्मा हो जाता था। अभी बारह-तेरह साल पहले उन्होंने स्वर्गकी यात्रा की।



#### भक्त यज्ञनारायणजी पाण्डेय

( लेखक---प० श्रीशिवनाथजी दुवे, साहित्यरत्न )

मिर्जापुर जिलेमे पुण्यतीया चन्द्रप्रभाके तटपर पसही नामका एक गाँव है। लगभग दो ढाई सौ घर है इस गाँवमे। यहींके प्रतिष्ठित जमीदार पण्डित श्रीपञ्चानन्दजी पाण्डेयकी धर्मपत्नीकी कोखसे आपने जन्म लिया था। वाल्यकालसे ही आपकी आध्यात्मिक घचि देखनेमे आती थी। सस्कृतके छोटे-छोटे स्तोत्रोंको कण्ठ कर लेना और उन्हे गाते रहना बडा प्रिय लगता था आपको। प्रारम्भिक शिक्षा आपकी गॉवमे हुई । पिताके सदाचरण एव आध्यात्मिक जीउनकी आपके निर्में मस्तिष्कपर अमिट छाप पड़ती गयी ।

भगवान् श्रीराम आपके आराध्य वन गये। मानस आपने कण्ठ करना शुरू किया। कुछ समय वाद आपने पूरा रामचरितमानस मुखस्य कर लिया। इसके वाद गीतावलीः कवितावली और विनयपत्रिकाको भी आपने अक्षरजः याद किया। आपका कण्ठ अत्यन्त मधुर था। जब भी अवकाश मिलता और दो भी सत्सङ्ग-पिपासु आ जाते। वस राम चर्चा छिड़ जाती । कोई सत्सङ्गी बैठ सके तो सारी रात्रि उनकी सत्सङ्गके लिये ही थी । रिववारको तो पसरीके राममन्दिरपर नियमित कथाका कार्यकम रहता ही था ।

परिवारके लिये आप अकर्मण्य नहीं थे। मगवद्भजनके साथ वही ही तत्परतासे वे गृहस्थीका कार्य करते। प्रातः अक्णोदयके पूर्व स्नान-सन्ध्यासे निवृत्त हो आशुतोप जिवकी पूजा कर लेते और फिर कमण्डलुमरा जल तथा दुर्गी-सप्तगतीकी पोथी लिये गन्नेके खेतके मचानपर चले जाते। वहाँ दुर्गीसप्तशतीका सम्पुट पाठ करते। दुर्गीसप्तशतीका सम्पुट पाठ करते। दुर्गीसप्तशतीका सम्पुट पाठ किये विना ये कभी जल नहीं ग्रहण करते थे।

इन्हें तीर्थयात्रा करनी थी, इसके ळिये परिवारवाळोंसे कुछ समयके ळिये अवकाश लिया और परम पावन अवध-धामसे दो सर्तोंके साथ यात्रा आरम्म करनेका निश्चय हुआ। ये अत्यन्त इष्ट पुष्ट और पहळवान भी थे। दोनों महात्मा भी इन्हीं-जैसे तगड़े थे। ये उन महात्माओंके साथ पैदल ही जिस पथसे मगवान् श्रीरामने वन-गमन किया या, उसी पथसे उसी प्रकार हर स्थानोंके दर्शन करते रामेश्वरतक चले गये। मानस-कथा, भजन और सत्सङ्ग प्रातः-सायं चलता ही था। इसी प्रकार मजन एवं सत-सङ्गका सुख लेते हुए इन्होंने पुरी और द्वारकाकी भी यात्रा की। श्रीबदरीनाथ और केदारनाथजीके भी दर्शन कर आये, पर दो मीलके छिये भी कोई सवारी नहीं की । छोगोंका विश्वास है, श्रीवदरीविशाल जाते समय इन्हें भगवान्का साक्षात्कार हुआ था।

जीवनके चालीस वर्ष पार करते तो आपका जीवन विलक्षण वन गया । रात्रिके चार बजेसे ही मधुर स्वरोंमे प्रार्थना आरग्म होती और फिर दिनमर मजन, पूजन और पाठका कम चलता रहता । रात्रिके वारह बजनेके पूर्व ये कभी गयन नहीं करते । माघमासमे प्रतिवर्ष अपनी धर्म-पत्नीके साथ तीर्थराज प्रयागमे त्रिवेणी-तटपर निवास करके. स्नान, मजन और सत्सङ्ग करते और पूरे महीनेमर रामनगर-की रामलीला देखते । रामलीलाके समय इनकी बड़ी विचित्र स्थिति हो जाती । भगवान् श्रीरामकी ओर ये इस प्रकार एकटक देखा करते, जैसे जह हो गये हों ।

वे भगवान्के अपूर्व भक्त थे । उनके तन-मन और प्राणमे भगवान् वसे थे । उनके जीवनका प्रत्येक क्षण भगवान्के लिये ही बीतता था । उनके सम्पर्कमे आनेवालों-का जीवन पवित्र ही नहीं हुआ, वे भगवान्को पानेके लिये उत्कट साधनमे लग गये ।

श्रीपाण्डेयजीको इस जगत्से भगवान्के चरणोंमे पहुँचे अभी कुछ ही वर्ष वीते हैं। जीवनके अन्तिम दिनोंमे उनकी आकृति अत्यधिक तेजपूर्ण हो गयी थी।



### रघुपतिदासजी

( लेखक---वावा श्रीलक्ष्मणदासजी महाराज )

केवळ कुछ दिनोंकी बात है, उत्तर प्रदेशके बळिया जनपदके केवरा गॉवमे बाना रघुपतिदासने जन्म लिया । उनके पिताका नाम रामहित और माताका अलहन्ती देवी था। दोनों भगवद्भक्त थे, अतएव उनके बालक गोपीपर उनकी सरलता और मिक्तका सुन्दर प्रभाव पड़ा। उनके मनमे वैराग्य और ससारके प्रति अनासिकका उदय हो आया। उन्होंने मिल्की मिठियाके स्वामीजी श्रीवच्चू बाबासे दीक्षा ली और वे मस्त होकर भजन करने लगे। धीरे-धीर उनके तन और मन दोनोंपर भगवान्की भिक्तका अमिट रग चढने लगा। उनकी शारीरिक कान्ति अत्यन्त दिव्य थी। वे मजन करते-करते कमी विद्वल हो जाते, कभी रो पड़ते,

कभी प्रेमोन्मादमे मतवाले हो उठते । उनकी सरलता और तपोमय जीवनसे लोग अधिकाधिक संख्यामे उनकी ओर आकृष्ट होने लगे ।

एक समय वे चब्तरेपर स्नान कर रहे थे। स्नान अधूरा ही था कि सहसा दौडकर कूद पड़े, फिर छौट पड़े, खूम झूमकर हॅसने छगे, छोगोंने उनको पागल समझा; पर बादमे उन्होंने स्वय वताया कि भेरे सामने एक दिव्य मूर्ति प्रकट और अहश्य होती रहती थी, मै उसके आळिङ्गनके लिये दौहता था, पर वह ओशल हो जाती थी। वे मिक्तका रसामृत पीकर कमी-कमी बड़े सुन्दर-सुन्दर कीर्तनके पदोंकी रचना करते और मस्त होकर गाया करते थे। भाषावेशमे वे

एक वार धर्मशालाके कमरेमे लगातार छः दिनतक समाधिस्थ रहे, मक्तोंके विशेष आग्रहपर वे बाहर आये । उस समय वे बहे तेजस्वी दीख पड़ते थे ।

उन्होंने भारतके समस्त प्रसिद्ध तीथोंका भ्रमण किया । एक बार वे वृन्दावनकी एक धर्मशालामे थे, कड़ाकेका जाड़ा पड़ रहा था, वदनपर कम्बल नामकी कोई वस्तु न थी । रासरिकेश्वरकी राजधानीमे एक सत मक्त जाड़ेसे कॉंपता रहे, यह असम्मव था । बाबाने देखा कि उनके शरीरपर दो दो गाल पड़े हुए हैं। वे वशीवाले नन्दनन्दनकी कृपापर अपना सर्वस्व समर्पितकर खिलखिलाकर हॅस पड़े, अङ्ग-अङ्गमे नया जीवन आ गया।

रघुपतिदासजी परम विरक्त और त्यागी थे । रूपये-पैसेके स्पर्शसे भी दूर रहते थे । उन्होंने अपनी आवश्यकताओंको बहुत कम कर दिया था। मठियामे किसी वस्तुका संग्रह नहीं करते थे। सर्वत्र—सबमे भगवद्बुद्धि रखते थे।

#### -----

#### भक्त लाला भगवानसहायजी

( लेखन-श्रीवासुदेवजी चामलीकर 'मृगाङ्क' )

भगवानसहायजीका जन्म कायस्य सक्सेनाकुळमे संवत् १९३४ वि॰ मे हुआ । कुरावली जिला मैनपुरीको उनकी जन्मभूमि होनेका गौरव प्राप्त हुआ । उनके पिता श्रीशंकरलालजी बड़े भगवद्भक्तः शिवोपासक और भजनप्रेमी व्यक्ति थे । समयके प्रवाहमे १८५७ में कुरावलीको छोड़ना पड़ा और जीविकोपार्जनके लिये ये ग्वाल्यिर-राज्यान्तर्गत नरवर नामक कस्वेमे रहने लगे । यहाँ आकर उन्होंने राजकीय सेवा स्वीकार की ।

लाला भगवानसहायजीकी शिक्षा योग्य गुरुओंके अनुशासनमे आरम्म हुई । बाल्यकालमे वे एक गुरुमक्त तथा ईश्वरपरायण छात्र थे । युवावस्थामे उनको पुलिस-विभागमे नौकरी करनी पड़ी तथा उन्होंने उक्त विभागकी सेवा ग्यारह वर्षोतक तन मनसे की । भ्रष्टाचारसे सदैव दूर रहे । अपने सहयोगियोंके चंगुलमें फॅस जानेपर यदि कभी कुछ अनुचित धन लेना ही पडता तो उसे घर न लाकर मार्गमे ही निर्धन मिखारियोंमे वितरित कर देते तथा घर आनेपर हाथ घोकर प्रायश्चित्त करते थे ।

पुलिस-विभागमे यह वड़ी कठिन चीज है। सरकारी कार्यकी अपेक्षा पारलोकिक कर्तव्यका वे विशेष ध्यान रखते थे। ब्राह्ममुहूर्तमे उठते तथा भगवानके ध्यानमे रत रहते। बड़े प्रेम और श्रद्धासे मगवानका षोडशोपचार पूजन करते और वुलसीकृत रामायणका पाठ करते थे। नित्यका पूजन करनेके पूर्व कुछ भी खाते नहीं थे। यदि राजकीय कार्योक कारण कभी नित्यकर्ममें बाधा आती तो उपवास करते थे तथा

पूजन-पाठादि करनेके पश्चात् ही अन्न ग्रहण करते थे।

सरकारी कार्यसे निवृत्त होनेके पश्चात् सायङ्काळ परिभ्रमणके लिये जाते थे। रात्रिमे 'भक्तमाल' आदि पुस्तको-का स्वाध्याय तथा प्रार्थना करते थे। ग्यारह-बारह बजे भगवान्का सारण करते हुए सो जाते थे।

उनके पिता श्रीशकरळाळजी वृद्धावस्थामे नेत्रज्योतिहीन हो गये थे । अतः पिताजीकी चेवा सदैव स्वय ही करते थे । स्थानान्तरमे विशेष उन्नतिके साथ बदळी होनेपर उन्होंने यह कहकर कि 'नौकरियाँ तो और भी मिळ सकेगी परतु पितृचेवाका अलम्य लाभ फिर थोड़े ही मिळनेवाला है' त्यागपत्र प्रस्तुत कर दिया ।

वे प्रत्येक कार्यको भगवान्की आज्ञा मानते थे तथा हर्ष-विषादसे दूर रहकर निर्लिप्त भावसे कर्म करते थे। वे दयावान्, मधुरभाषी, सरल प्रकृतिके होकर प्राणिमात्रके हितन्तिन्तक थे। किसी भी वस्तुको अपनी न कहकर 'रामजी'की कहते थे। कृपि-जमीदारी आदिसे जो कुछ प्राप्त हो जाता, उसीमे सतुष्ट रहते थे। सदैव तुल्सीकी माला धारण करते तथा पश्चियो और चीटियोंको अन्न डालते थे।

उनका देहान्त सन् १९४४ ई० के मई मासमे हुआ । देहान्तके समय उनके दोनों पुत्र बाहर गये हुए थे। उनके छौटनेतक प्राणोंको ब्रह्माण्डमे धारण कर लिया । दो दिनतक इसी स्थितिमे रहे तथा उनके आनेपर गान्तिपूर्वक प्राण-स्याग किया।

#### भक्त कुञ्जविहारीसिंहजी

( लेखक---पण्डित श्रीजानकीनायजी शर्मा )

वह सभी प्रकार दीन था। वाल्यकालमे तो अत्यन्त सुन्दर मनोहर एक पुष्ट वालक था। पर पीछे सभी अङ्गींसे प्रायेण विकलाङ्क हो गया था। उसकी अव मी जब कमी स्मृति हो जाती है-विशुद्ध भगवद्भक्तका रूप हृदयमे खिच जाता है। नम्रता और विनयकी तो मानो वह मूर्ति ही था। अधिक पढा लिखा न होनेपर भी महामना विद्वान्-जैसा था । उसके मुखमे सभी समावानोंके लिये 'नट मर्कट इव सबहिं नचावत। राम खगेस वेद अस गावत॥ इस चौपाईका सर्वटा वास रहता था। रामायणका हृदयमे प्रेमी था तथा शङ्का-समाधानोंमे दिव्य आनन्द पाता या । प्रायः कुछ घंटोंमे ही 'मूलरामायण' के सभी श्लोकोंको कण्ठाग्रकर उसने अपनी विल्क्षण सारण शक्तिका परिचय दिया था । भगवान्की कया जहाँ और जब भी होती हो, चाहे वह महीनोतक क्यों न होती रहे, अखस्थता तथा पङ्ककी दशामे भी पहुँच ही जाता या । भगवचर्चा या कया श्रवणमे उसके नेत्रींसे अविरल अशुप्रवाह तथा कभी कभी दिन्य हर्पोद्रेक उमड पडता था। नामका वह अिकञ्चन प्रेमी था और कहा करता था कि 'छोग वेकार ही हल्ला करते हैं। पता नहीं वे क्या चाहते हैं । यदि कुछ काम कर, किसीकी नौकरी कर भृतिमात्र प्राप्त करना ही उन्हे इष्ट है, तव तो ससारके जीवमात्र ही भगवान्के कैङ्कर्यमे सदाके लिये (Permanent) निथुक्ति प्राप्त कर चुके हैं। भृति भी उनसे वढकर कौन देगा? ये लोग क्यों नहीं बरावर 'राम-राम' इस अद्भुत अमृतोपम वर्णद्वयीका जप करते हैं ११

सचमुच एक आदर्श भगवद्भक्त तो वही है, जो भगवत्कृपा प्राप्तकर, अथच विश्वके सम्पूर्ण पदार्थाका आधिपत्य प्राप्त कर छेनेपर भी खय सुखोंसे बिल्कुल दूर रहे। अपनेको तृणसे भी सुनीच तथा तरुसे भी सहिष्णु बनाये रक्ले और बराबर दूसरोके उपकारोको ध्यान रक्खे और अपनी विद्वत्ता, आढ्यता, प्रगत्भता आदिको लेगमात्र भी प्रकट न होने दे। काम कोध्युदिकोका तो कोई प्रश्न ही नहीं—

रमा निलासु राम अनुरानी। तजत वमन जिमि जन वडमागी॥ राम चरन पक्तज रित जिनहीं। विषय भोग वस करें कि तिनहीं॥ सबिह मानप्रद आपु अमानी। म्रस्त प्रानमम मम ते प्रानी॥

आढ्यताके अतिरिक्त प्रायः उसमे ये सभी लक्षण मौजूद थे । वह दुराचारियोंको भी वड़े सौम्य तथा मधुर शब्दोंमे उन्मार्गसे विरत होनेकी प्रार्थना करता था । ऐसी कितनी घटनाएँ मेरे सामने हुई हैं ।

वह अत्यन्त सावारण राजपूतपरिवारमे उत्पन्न हुआ। उसका सारा नायः चौतीस वर्णाका जीवन नानाविव सकटोंमें ही गयाः पर उसकी भगवद्भक्तिनिष्ठा तो भाक्नेवौघमुदन्वति' की मॉति अनुरिन विदती ही गयी और अन्ततक भी वह भगवत्सरणरत रहा । कप्टोंकी याद दिलानेपर भी वह प्रभुकी विलक्षण कृपा तथा कर्म मोर्गोकी वात कहकर सबको धैर्य देता रहा। कई महीनोंकी लबी बीमारी भोगकर २००० विकमीके माघ ग्रुक्ल पद्ममीको वह गीता, रामायण, भगवन्नाम श्रवण करता हुआ ऐहिक गरीरसे मुक्त हुआ । उसके मरनेक समय एक विलक्षण बात तो हुई ही । उमके अनुन शिव-विहारीसिंहने भी स्वयं उसके साथ परलोक जानेकी हार्दिक प्रार्थना की और पूरा सप्ताह भी नहीं बीत पाया कि वह भी चल वसा। को हो, आजके विपम वातावरणमें वैसी विभूतियाँ देखनेमे वहुत कम आती हैं, उसमे भी जब साम्प्रदायिकता-का नाम लेकर सनातनवर्मको मिटानेके लिये ही जब में 👺 सरकारकी सम्पूर्ण शक्तिके व्ययं करनेका डंका पीटा जाता है। तव क्या पता कि भारतमाताके नसीवमे क्या वदा है १

<sup>~~\$&</sup>lt;\(\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi\mathref{2}\phi

१ रोडा हो रहु बाटका, तजि अभिमान। यही वेदका सार है, ममता यही शान-विशान ॥ रोडा हुआ तो क्या हुआ, पथीको दुख देह । साधू ऐसा चाहिये, ज्यों जगलका खेहा। खेहौ हुआ तो क्या हुआ, उडि उडि लागत अग । साधू ऐसा चाहिये, ज्यों पानीका पानी हुआ तो क्या हुआ, तात सीर हो जाय। साधू ऐसा रग।। चाहिये, हरिमें रहे हरिंदू हुआ तो क्या हुआ, हरिसे सव कड़ु होय। साधू ऐसा चाहिये, जाते कछू न होय॥

२ ऐसी तीन-चार घटनाएँ मेरे नेत्रोंके सामने हुई हैं। साम्प्रदायिकताके प्रेमियोंको इसका रहस्य समझने-समझानेका यल करना चाहिये।

#### श्रीचित्रकूटके मौनी बाबा

( लेखक-धर्मभूपण श्रीकामतासिंहजी वकील )

श्रीमौनी वाबा चित्रक्टके प्रसिद्ध मक्त थे। ये श्री १०८ स्वामी श्रील्डमणदासजीके जिप्य थे। इन्होने अवधूत-वृत्तिमे जीवन व्यतीत किया। एक ही वृत्ति सदा रही। किसीसे कभी याचना नहीं की। इनके गुरुजी सिद्धावस्थाके योगी थे। खडाऊँ पहनकर बढी हुई मन्दािकनीमे उस पार जाया करते थे। इन्होंने एक ही स्थानमे रहकर अपना पूर्ण जीवन व्यतीत

किया । एकान्तमे रात्रिके समय जव-तत्र कुछ गा पडते ये— 'मुडेहीकी मुरिलया वाज रही' यही उनका प्रिय पद था । लगभग नब्बे वर्षकी अवस्थामे कार्तिक मास सन् ४२ या ४३ मे गरीर त्यागकर स्वर्गको पधारे । लेखक गरीरत्यागके समय उन्हींके समीप था । उनकी समाधि चित्रक्टमे मन्दािकनीतटपर बनी है । मक्तलोग दीपमालिका आदि पवोंमे उसका पूजन किया करते है ।

# चित्रकूटके परमत्यागी श्रीरामनारायण ब्रह्मचारीजी

( लेखक---र्धर्मभूपण श्रीकामतासिंहजी वकील )

श्रीब्रह्मचारीजी महाराज एक उन्ने त्यागी कर्मनिष्ठ महात्मा चित्रकृटमे हो गये है। इन्होंने वेरसार्य कि चित्रकृटमे नियमुका पांछन करते हुए नव्ये वर्पकी अवस्थाम भी स्व्पेकी रहे। कर्मयोगके पक्के उपासक थे। जीवनमे किसीसे भी प्री कोई याचना नहीं की न किसीका दिखा कोई पदार्थ ही सेवेंने किया। एक बडा खेत था किसानकों दे दिया था, उसीकी आधी

उपजमे मोजन करके भजन करते थे। लेखकको कई वर्गातक इनके सत्सङ्का सौभाग्य प्राप्त हुआ। गीताका पाठ सदा करना आपका नित्य नियम था। बहुत सी गुप्त विद्याएँ भी आप जानते थे, पर उन्हें वे कभी प्रकट नहीं करते। गौकी सेवा करते, घास स्वय छीळकर खिलाते थे। बडे ही सरळ स्वभावके तथा मधुरभापी थे। माघके महीनेमें लगभग ३८-३९ सन्में समाधिस्थ हुए।

### बुखाराके भक्त बाजन्द

( लेखक—वैद्य श्रीवदरुद्दीन राणपुरी )

द्वादशाह वाजन्दके पिताको एक ज्योतिपीने कहा कि शुम्हारा पुत्र एक महान् त्यागी भक्त होगा।' वादशाहको इससे डर छगा और उसी दिनसे उसने वाजन्दको खूब ही मौज-शौक, ऐशो आराम और अमनचमनमे गर्क कर दिया। राज्यमे डुग्गी पिटवा दी कि कोई आदमी मर जाय तो उसकी अन्तिम किया इस तरह करनी चाहिये ताकि वाजन्दको मौतकी खबर न हो। इसी समय स्वयं उसके पिताकी मृत्यु हुई, पर वाजन्दको पता न छगे, है इसका ध्यान रखते हुए ही उनको मिटी दे दी गयी। वाजन्दको यह समझा दिया गया कि बादशाह इज करने गये हैं। पर भगवान्के विधानको कौन टाछ सकता है।

आज बड़े धूम-धामसे बाजन्दकी सवारी निकली है। हायी, घोड़े, रय, म्याने, कॅट, पालकी आदिका ठट लग रहा है । डके-निगान वज रहे है । सबके बीचमे राजकुँवर बाजन्द सजाये हुए हायीपर विराजमान है। बाजन्द हीरा, मिणक आदि रत्नोंसे जडी बहुमूल्य पोगाक पहने हुए है और राजाके लिये गोमनीय राजसी ठाट-बाटसे अच्छी तरह सुसजित हैं । सवारी एक गॉवसे दूसरे गॉवको जा रही है। सब अपने-अपने राग रगमे मस्त है। अचानक सवारी रुकी, क्योंकि जब वह दो पहाडोंके बीचमे पहुँची, तब सबसे आगेके डकेवाला ऊँट मर गया! रास्ता इतना संकड़ा था कि ऊँटके मरकर गिर पडनेसे आगे बढनेका रास्ता रुक गया। सवारी रुकी, इसका पता लगानेके लिये आगे बढे। चलते चलते जब आगे पहुँचे, तब वहाँ ऊँटको पडा देखा।

वाजन्दने दीवानसे पूछा—'दीवान ! इस कॅटको जल्दी खड़ा करो । यह जल्द चले ।'

दीवानने निराश होकर जवाब दिया-- जहाँपनाह ! यह ऊँट मर गया है और अब यह चल नही सकता।'

बाजन्द-अरे भाई । इसमे मर क्या गया ? हाय है, पैर है, सिर है, पूंछ है, पेट है, छाती है—सभी कुछ तो है; तब मरा क्या १

दीवान-महाराज ! सब कुछ होनेपर भी इसमे जो जीव था, वह निकल गया, इसलिये यह चल नहीं सकता।

वाजन्द-सब कुछ होते हुए भी जीवके विना नहीं चल सकता १

दीवान-हाँ, गरीबपरवर ! अव तो गरीर वेकाम हो गया, कामकी चीज तो जीव है। जीव गया तो सब गया । अब तो पञ्चभूत बाकी रह गया।

वाजन्द-अव इस मरे हुए ऊँटका क्या करोगे १ दीवान-इसे जमीनमे गाइ देंगे ।

वाजन्द-तो क्या मेरी इस सुन्दर कायामेसे भी जीव चला जायगा १

दीनान—हॉ दयाछ । यह तो संसारभरके लिये कुदरतने एक ही नियम बनाया है । जगत्मे आने और जानेका

स्थान राजाऔर रद्भके छिये क़ुदरतने एक-सा ही रक्खा है। बाजन्द—तो फिर मेरे प्राण चले जानेके बाद क्या होगा १

दीवान-वस, आपको भी कब खोदकर गाइ देंगे ओर ऊपरसे धूळ डाळ देगे । आपके माता-पिता और दादाकी भी यही हालत हुई है, सत्र मिट्टीमे मिलकर मिट्टी वन गये हैं । बद्दे-बद्दे सिकन्दर-जैसे सम्राट् भी मिट्टीमे मिल गये हैं।

वाजन्द-तो फिर इस सुन्दर कायाके उद्धारका भी-कोई रास्ता है ?

दीवान---हॉं, सर्तोंने इसका रास्ता वताया है--भगवान्का भजन । भगवान्का भजन करनेवाले मरकर भी अमर हो गये है और उन्होंने नित्य सुरा-ग्रान्ति प्राप्त की है।

वाजन्य--तो फिर यह राजपाटकी खटपट, दगा भोखा और आश्वि न्याधि-उपाधि---इनकी जीवनमे क्या जरूरत है ! अब तो मजन करके ही भवसागर तरना और देहका अब्रार करना ठीक है। दीवानजी। अब प्रुम सवारी **छीटा ले जाओ, और में अपना वहीं राम्ता प**कड़ता हूँ जहाँ मृत्युका भय नहीं, दुःखका डर नहीं है और शान्तिका साम्राज्य है ।

# सिन्धके भक्त शाह अन्दुल लतीफ

CENTER SECTION

( लेखक--श्रीबदरुदीन राणपुरी )

महान् भक्त कवि गाह अन्दुल लतीफका जन्म ईसवी सन् १६८९ में हाळा गॉवमे हुआ था। उनके पिताका नाम सैयद था। कारणवंश वे हाळा छोडकर कोटडीमें आ बसे थे । लड्कपनमे लतीफको नूरमहम्मद नामके मौलवीके पास पढनेके लिये मेजा गया । अलिफ-वे करके फारसीकी वर्णमाला ग्रुरू होती है । भाहने मौलवी साहबको वतलाया कि वर्णमालाका पहला अक्षर 'अलिफ' ईश्वरके नामके साथ जुड़ा हुआ है, इमिछिये मै तो इसको सीलूँगा, बराबर इसीको पढँगा । बादके 'बे' आदि अक्षरोसे मुझे क्या मतलब ।

वे बड़े दार्शनिक, तत्त्वज्ञानी और प्रभुके प्रेमी हुए। सूफी मार्गके वे महान् सतोंमे गिने जाते है । उनके भजन आज भी हिंदू-मुसल्मानोंमे बड़े ही प्रेमसे गाये जाते हैं, और अपि एक बार उनके विरोधियोने एक वेश्यासे कहा कि प्तू गाने तथा सुननेवालोंके हृदयमे प्रेमकी खुमारी पैदा कर

देते हैं । हिंदू और मुसल्मान दोनों ही आपके शिष्य थे । उनमेसे एक मुसल्मान शिष्यने एक दिन उनसे पूछा कि आपके हिंदू और मुमल्मान दोनो शिष्य है, उनमे बड़ा कौन है १ गाहने एक हाथमे जमीनसे घूळ उठायी और दूसरे हाथमे धृतीमेन्से राख ले ली और कहा—'बोलो, इसमे बडी कौन है १ कोई नहीं १ धूल और राख दोनो समान है। इसी प्रकार हिंदूको जलकर राख होना है और मुसल्मानको मिट्टीमे मिलकर मिट्टी हो जाना है। इनमे छोटा बड़ा कोई है ही नही । प्रभुके बनाये सभी जीव बराबर है । मगवान्ने हिंदू और मुसल्मानके आने और जानेका रास्ता एक ही बनाया है। भेद तो मनुष्यकृत है।

शाह साहबको क्रोधित कर दे तो तुसे पचास रुपये दिये

जायेंगे। लालचके वन होकर वेश्याने कबूल कर लिया और गाह साहब जब उसे रास्तेमे मिले, तब उनको भोजनका निमन्त्रण दे दिया । उनकी दृष्टिमे सभी भगवान्के थे । अतः उन्होंने निमन्त्रण स्वीकार कर लिया। वेश्या घर गयी। एक बड़े मिट्टीके वर्तनमे थोडा ज्वारका आटा, दो-तीन सेर नमक और पद्रह वीस सेर पानी डालकर उसे चूल्हेपर चढा दिया | निश्चित समयपर शाह भोजन करने आये । उस समय वेश्या उनको गाळी देने लगी। उनके कपड़े फाड़ दिये और उनपर मार भी पडी । फिर भी शाहको जरा भी गुस्सा नहीं । वेश्या घवरायी कि 'हाय मेरे शतके पचास रुपये अब चले जायेंगे ।' वेश्याने नाना प्रकारसे लतीफको अकारण दु.ख दिया, पर उसने उनके चेहरेकी शान्तिमें तिनक भी शिकन पडते नहीं देखी। वे प्रभुकी यह नयी लीला देखकर आनन्द मान रहे थे १-यह मत्र देखकर वेश्याके क्रोधका पारा चढ़ गया और उसने जर्ड़्ती हुई रावका मटका उठाकूर उनके सिरपर जोरसे दें मार्रा ने मेटका फूट गया और जलती हुई राव उनके सारे गरीरपहर् फेंठ गयी। जहाँ-जहाँ राव गिरी, वहाँ वहाँ जाटके बदनकी चमडी उतर गयी और मासका ढॉचा वाहरने दीख पड़ने लगा। फिर भी उनकी शान्ति जैमी-की-तेंसी वनी रही। मानो वे शान्तिके सागर थे। योड़ी देरके बाद गरीरके ऊपर पड़ी हुई राव ठंडी हो गयी । तव वे जमीनके ऊपरसे राव उठाकर खाने छ्ये। यह देखकर वेश्याको वड़ा पछतावा हुआ। उसकी ऑखोंसे ऑस्की धारा वहने लगी और वह गाहके पैरोंमे गिरकर बोली—'गाह ! मैने वड़ी भारी भूल की है, क्षमा कीजिये, क्षमा कीजिये । मैने समझा नही और वेसमझी-से आप-जैसे सतको मैने बेहद दु ख दिया। मेरी क्या हालत होगी १ नरकमे भी मुझे स्थान नही मिलेगा । इसल्ये क्षमा कीजिये।

शाहने जवाब दिया-—'अरी माई । इसमे क्षमाकी कौन-सी बात है १ द्वमने मेरा क्या बिगाडा है १ मुझे तो अब मी वही आनन्द है, जो पहले था। बल्कि ऐसी बढिया राब तो मेरी माताने भी मुझे कभी नहीं खिलायी थी। इससे मेरा पेट साफ हो गया । अन मेरा शारीर नीरोग हो जायगा । माई ! तुमने मेरा पेट साफ कर दिया, नैसे ही ईश्वर तुम्हारे दिलको साफ करे और तुम्हारा भला करे ।

वस, उसी दिनसे वह वेभ्या महान् भक्त हो गयी और उमका सारा जीवन प्रभुपरायण हो गया ।

इस त्यागी पुरुपका सारा जीवन-प्रसङ्ग बोवपद और मूल्यवान् है। जगत्के असख्य जीवोको मिक्तिके मार्गमे लगाकर यह सूफी सत तिरसठ वर्षकी उम्रमे १७५२ ई० मे ईश्वरके दरबारमे ईश्वरसे मिलनेके लिये सिधार गये। आज उनको मरे एक सौ पचहत्तर वर्ष वीत गये। फिर भी ससारमे उनकी कीर्ति शेष है। सत सदा अमर है।

उनके कुछ वाक्य यहाँ दिये जाते हैं-

'विनय या नम्रता ही जीवनका प्रधान भूपण है। अल्झारो-से प्रियतमका सतोप नहीं होता। वृक्ष जैसे फलभारसे नीचे द्युकता है, वैसे ही निरिममानताके आभूपणसे जीवनको सुसज्जित करों। प्रियतमकी प्राप्तिके लिये असीमधेर्य चाहिये। किसीके द्वारा अनिष्ट या निन्दा किये जानेपर उसका बदला मत लों। हवामे थूकनेपर थूक अपने ही शरीरपर पडता है। अहङ्कार अस्थिरता उत्पन्न करता है। प्रेमराज्यमे अस्थिरता प्रधान विन्न है। जो (अहङ्कारमे) आगे दौडना चाहता है, वह पीछे चला जाता है, और जो सबसे पीछे रहता है, वह सबसे आगे बढ जाता है।

'पतङ्गकी तरह प्रेमकी अग्निमे कूद पड़ो । पतङ्ग जैसे विरह-वाणसे विंधकर अपनेको भूल जाता है और अग्निमे कूदनेसे पूर्व भूत भविष्यत्का जरा भी विचार नही करता, प्रेमीको भी इसी प्रकार बनना पड़ेगा । लामकी आगा और स्वार्थकी कामना छोडकर जो कूद पड़ते हैं, उन्हे शान्ति मिलती है । प्रेमकी अग्निमे जन्म नहीं है, परतु प्रकाश है । प्रेममे स्वार्थ आते ही जलन पैदा हो जाती है ।'

भ्यदि सच्चे फकीर होना चाहते होतो चुपचाप प्रियतम-का ध्यान करो और मुँह वद कर छो। वैराग्यके कपड़े पहन छो। वैराग्यके जरुमे नहाये बिना देह और मनका मैळ नहीं धुळता। असळी प्रेमीको छोगदिखावेका रूप पहले छोड़ देना पड़ेगा।

# भक्त होथी

( हेस्स-श्रीमार्वेगलाल शकात्लाल राणा )

सत होथी काठियानाइके नेकनाम गाँवके मुसल्मान थे। वचपनसे ही मोरारसाहेनकी मजनमण्डलीमे जाते और वहाँ मजन गाया करते थे। साधु सतोंकी सेवा करनेकी उनकी देन थी। यह चाल-ढाल उनके पिताको अच्छी नहीं लगी और वे बड़े दुखी हुए। अपने कुलकी रिवाजके अनुसार लड़का तण्वार, बदूक, तमचा, छुरी और माला न ले, और तम्बूरा तथा मजीरा लेकर गाने-वजाने बैठ जाय—यह ठीक नहीं। वाप वेटेको हमेगा दुःख देता रहा। पर सोना आगमे तपकर और अधिक चमक उठता है। वैसे ही होथी-के करर जितना दुःख बढने लगा, उतना ही अधिक वे मजन करने लगे। उनको रामके नामकी सच्ची लगन लगी थी और उनके सामने हिंदू-मुसल्मान-धर्मका भेद मिट गया था।

एक दिन मोरारसाहेवकी भजनमण्डली हरिजनोंके निवाससानमे भजन करने गयी । होथीको उसके बाप सिकन्दरने वहाँ जानेसे रोका । फिर भी होथी गया । वड़ी रातको भजन समाप्त हुआ । मण्डली विखर गयी । रास्ते जाते लोग होथीकी प्रशंसा कर रहे थे— वहां । केसा होयीका प्रेम है, केसी प्रेममरी मस्तीते होथीने भजन गाया है १७ यह प्रशंसा सुनकर होथीके पिताके दिजपर बड़ी चोट लगी और इसकी अपेक्षा उसने अपना मर जाना अच्छा समझा । वूसरे दिन जब होथी मजनमण्डलीमे जाने लगा, तब पिताने अफीम घोलकर पुत्रसे कहा— वटा । अफीम

तैयार है, इने या तो तू पी जा, नहीं तो में पी दूँ! पर यह यदनामी मुसल्मानकी जातिमे अन नरदान्त नटी होती।' मक्त पत्रने नम्रतामे जवान दिया-पिताजी । आप क्यों पियेगे, यह तो मुझे पीना चाहिये।' यो कटकर उसने हाथमे प्याला ले लिया और अनुमरी ऑप्नोंसे भगवान्से प्रार्थना करने लगा-प्यारे प्रभु ! में अफीमरे महें तो इसमें मुझे जरा भी गम नहीं ! पर इसमें नुम्हारी और ग्रम्हारी भक्तिकी लाज जायगी । ऐसे ही समयमे तुमने मीराके विपके प्यालेको असत बना दिया था। द्रौपदीकी लाज जाते समय तुमने चीर बढा दिया था। प्रभू! मेरी भक्ति यदि सच्ची हो तो मेरी लाज रराना ।' यों कहकर मक होथी अफीम पी गये और कोठरी बंद करके कम्बल ओदकर सो मेथे। वापने वाहरसे ताल लगा दिया। सुनते ह कि उसी रातको जब हरिजन वस्तीम भजन शुरू हुआ और पानि छोटे हुए श्रोताओंके मुँरेंचे सिकन्दरने होथीके भजनकी प्रशंसा छनी। तर्ने चिकित होकर वह हरिजन-बस्तीमें गया। वहाँ देखता क्या है कि रोधी प्रेममग्र हो मजन गा रहा है। वहाँने छौटकर उसने कोठरीमें होथीको सोये देखा । इसके उसके अचरजंका ठिकाना न रहा । उसे बड़ा पश्चाचाप हुआ और वह पुत्रके पैरोंमे जा गिरा । फिर पिताने उसे हिंदुओं मजन गानेकी छूट दे दी। होयी महान् मक्त हुए और 'दाव होयी' नामने अनेकों मजन बनाये ।

# म्यार में में क बाबा ता जहीन

(ं लेखन-श्रीसैयद कासिम अली, साहित्यालकार)

सच्चे ईरवरमक प्रत्येक जाति, धर्म और देशमे पैदा होते हैं। वे प्राणिमात्रके ग्रुभिचन्तक और उपकारी होते हैं। मध्यप्रदेशमें मुसल्मानके घरमे पैदा होकर बावा ताजुदीनने एक महात्माके रूपमे प्रसिद्धि प्राप्त की। उनका जन्म २७ जनवरी सन् १८६२ ई० को कामठीमें हुआ या। बचपनमें ही उनके पिता फीजी जहाजपर रगून जाते समय रास्तेमें ही स्वर्गवासी हो गये। सात सालकी अवस्थामें ही माताका भी स्वर्गवास हो गया। नानाने उनका पालन-पोषण किया।

वचपनसे ही आप एकान्तसेची वन गये। तेरह वर्षकी अवस्थामे वस्तरके घने जगलमे चार वर्षतक भक्ति-साधना करते रहे। वहाँसे कामठी छीट आये। उनका पैतृक घर कन्हान नदीकी धारामे विलीन हो गया था। पिताके स्थानपर उनको पल्टनमे नौकरी मिल गयी और वे पल्टनके साथ सागर चले गये। तीन वर्ष नौकरी करनेके बाद इस्तीफा दे दिया। पल्टनमे वे स्वेदार हो गये थे, परंतु उनको ठाट वाटका जीवन पसद न था। उनको तो भक्तिसका स्वाद मिल चुका था। अतएव फक्कीरीका

**आ**श्रय ले लिया, हायमें तशवीह ( जपमाला ) लेकर वे दिन-रात उस प्रीतमकी यादमें ही विताने छगे । प्रभुस्मरणकी **टौ** यहाँतक वृदी कि भोजन-वस्त्रकी भी सुधि न रही। कोई कुछ खिला देता तो खा लेने । आगे चलकर मस्ती इतनी बढी, विषयोंसे इतनी विरक्ति हुई कि कोई कुछ खाने या पहननेके छिये देता तो उसे जिस किसीको दे देते अथवा फेंक देते और म्वयं फूल-पत्ते खाकर रहते थे। फिर तो वे प्रेमोन्मत्त दशाम रहने छगे । उनकी इस दशाको देखकर छोगोंने उनको पागळ समझा और सन् १८८६ ई॰मे उन्हें नागपुर पागछखानेमें भेजवा दिया। कहा जाता है कि जब उनकी क्रपासे वहाँके सिविय-सर्जनकी मन कामना पूरी हुई, तव नेहम भी उनका रंग नमा । होग दर्शन करने आने हमे ।

१८ वर्षके बाद नागपुरके डिप्टी कमिन्नर और राजामाहवने उनको जेल्से मुक्त कराया ।

जेल्से बाहर आनेके बाद बाबा निरन्तर अपनी मस्तीमें पहे रहते और दुखियोंका दु ख दूर करनेमे अपनी प्रभुप्रदत्त शक्तिका स्वभावत उपयोग करते रहते । बहुतीके सकटम सहारा वने। वहुतोंको जीवनमें प्रभु-भक्तिके आदर्शकी ओर प्रेरित किया । १७ अगस्त १९२५ ई०में उन्होंने इस नन्दर गरीरका त्याग किया । नागपुरसे ४ मीछ दूर सकरदरामें राजा रायोजीराव मॉसलेने उनकी एक समाधि वनवायी । उस समाधिके पास आज ताजावाद नामका एक छोटा क्स्या वन गया है। वहाँ एक पाठशाला और अस्पताल वावाके भक्तोंके द्वारा सचालित होने हैं और सालमें दो वार मेळा छगता है ।

# महात्माजी श्रीपावनहारी वावा

श्रीपावनहारीजी बाबा एक उच्चे नोट्टिक सर्व और रॉममक सम्मिलत ह थे । उन्होंने पदर्ह-में उह मॉलकी ही अवस्थाने घर त्यागकर बैराग्व हे दिया या । अधियात्रा करते समय वेटरीनारायणमे एक प्रमिद्र महात्मासे ,उन्होंने दीक्षा ली, योग सीखा. उनके पास एक लंबी अर्वाध्तक रहकर वे अपनी तपोभृमि--गाजीपुर जनपदमे चले अयि । अपनी क्रिटियामे उन्होंने पुरे सोल्ह सालके लिये अखण्ड समावि ले ली, बाहरके पट बद कर दिये गये-कुछ दिनोंके बाद पुरिसका पहरा पड़ गया । ठीक मोल्ह सालके बाद दरवाजा खोला गया । पूज्य पावनहारीजी महाराज ध्यानमग्न वैठे हुए थे, पलकोंके बाल नीचेतक लटक रहे थे। भगवान् श्रीराम, श्रीजनकनन्दिनी बौर लक्ष्मणकी मूर्तिको एक हाथसे सप्रेम पंला झल रहे थे। अपनी अखण्ड समाधिमे वे सोल्ह साउतक मगवान्को पद्धा झउते रहे । उनके पवित्र दर्शन और सफ्र समाधिसे उत्साहित होकर मक्तमण्डलीने एक बहुत वडा मण्डारा-उत्मव किया। जिसमें दूर-दूरके संत और साधु तथा मक्त और महात्मा

सम्मिल्ति हुए थे। भण्डारेका सारा सामान तो आ चुका था, केवल घीकी कमी रह गयी थी। बाबाने भक्तांको आदेश दिया कि 'गङ्गाजीसे मेरेनामपर घी उधार हे आओ ।'मक्तोंने खाठी कनस्तर लेकर कुटीके निकट वह्नेवाली गङ्गासे जठ भर लिया, जर कडाहीमें पडते ही थी हो गया। सारा सामान बन गया। थोडी देरमे गॉववाले घी लाये, पावनहारीजी महाराजने सारा घी गङ्गाजीमे उँडेख्या दिया और वह जठमे रूपान्तरित हो गया । भण्डारा ममाप्त होनेपर उन्होने संत-महात्माओको गाल और द्रव्य आदि दक्षिणा देकर विदा करना आरम्भ किया । वावा एक ताखेपरसे दक्षिणाका सामान उठा-उठाकर देते जाते थे । स्वामी विवेकानन्दजी भी उस समय वहीं उपिश्वत थे। उन्हें शङ्का हुई कि पावनहारीजी महाराज इतनी वस्तुएँ किम प्रकार देते जा रहे हैं, उन्होंने उझककर तालकी और देखा, उमपर तो कुछ भी नहीं था। उन्होंने मन-ही मन पावनहारी जीकी राममिक और सिद्धिकी सराहना की ।

### भक्त-वाणी

तसाद् भारत सर्वोत्मा भगवान् हरिरीश्वरः । श्रोतन्यः कीर्तितन्यश्च सर्तन्यक्चेच्छताभयम् ॥—श्रीग्रकदेवजी (श्रीमङ्गा०२।१।५)

-च इसिलये हे परीक्षित् <sup>†</sup> जो अभयपदको प्राप्त करना चाहने हैं, उन्हें सर्वात्मा, सर्वशक्तिमान् भगवान् श्रीकृण-की ही छीळाओंका श्रवण, कीर्तन और स्मरण करना चाहिये।

# भक्तिमती वनमाला

( रेपक-शीजयनारायणप्रसादजी )

सती-साधी वनमाल एक भक्त नारी थीं । उनके विचार-आचार उचकोटिके थे, उनका जीवन पूर्णस्पसे तपोमय और मटान् था। वे विटार प्रान्तके 'छोटा नागपुर' मण्डलमे एक थानेदारके घर पैदा हुई थी, उनका परिवार अत्यन्त धर्मनिष्ठ था, वे स्वय वाल्यावस्थासे ही ईश्वर-प्रेममें विमुग्ध रहती थीं। यथासमय उनका विचाह कर दिया गया। पति नयी रोगनीमे जिक्षित था, इसिल्ये वनमालकी धर्मभीस्ता और ईश्वर-निष्ठासे वह बहुत चिहता था, पर साध्वी वनमाल उसे सदा ईश्वरोनमुख करनेका प्रयत्न करती थीं। ज्यो ज्यों वे समझाती थीं, त्यों त्यो वह अधिकाधिक प्रतिकृत्व होता जाता था। उसने वनमा गको सताना आरम्भ किया, पर वनमालने अद्भुत सहिष्णुता और विलक्षण पति-भक्तिका परिचय दिया। उनका जीवन भगवान्के मधुर तथा मङ्गल्यय चिन्तनमे बीतने लगा।

उनके पितने अपने क्रूर स्वभावका एक दिन बहुत बुरी तरह परिचन दिया, उसने धमकाते हुए करा—'विपत्ति-के समय ही सत्यकी परख होती है; किसी दिन तुम्हारे विनित्तमे पडनेनर देखूँगा कि ईश्वर किम तरह सरायता करते हे तथा अपने भक्तोकी मान प्रतिष्ठा रखते है।' भक्तका जीवन तो अरोकिक चमत्कारों और दिव्य घटनाओका प्रतीक ही होता है। भगवान्ने वनमा अर्की भक्तिको प्रामाणिक मिद्र करना चाहाः पतिकी चुनौतीको सार्यक करना चाहा । उमी दिन रातको वनमात्रके गृटमें आग लग गयी। वे ईश्वर भजनमं मस्त याँ, उन्हें आग पानीकी चिन्ता किस तरह सता सकती थी, प्रभु उनके रक्षक थे। आग इतनी भीपण और दारुण यी कि देखनेवाले दूरसे तमागा ही देखते रह गये, उनका साहम न हुआ कि वे आग बुझायें । वनमालाको वड़ा शोक हुआ कि भगवद् विग्रद् आगर्मे शुल्ध न उठे, प्रभुको कितना कष्ट होगा और पति भी ताना मारेंगे। वे भगवान्की करुणाकी राट् देखने लगीं । भगवान् भक्त पुकारपर पिघउ गये। थोडी ही देरम जुल-बृष्टि आरम्म हुई अग्नि देवता ज्ञान्त हुए । वनमालाने पूजाघरमें जाकर दें। कि मत्र कुछ म्वाहा हो नुका या, पर भगवान्के विग्रह ो सिंह्युगनको आगकी टपर्टे छूनक न सकी थीं। लोग इन 'बटनीते आश्चर्यचिकत ट्रे**कर** चनमालाकी सराहना करने लगे, उनकी जय बोलने लगे। इस घटनाका उनके पतिपर विशेष प्रभाव पड़ा, उसका हृद्य बदल गया । उसने क्षमा मॉगी, बुह भगवान्का पूर्ण अस्त हो गया। दम्पतिने भगवान्के भजन-पूजन और चिन्तनमे ही अपने जीवनका गेप समय हमा दिया।

# कृष्णभक्ता श्रीयशोदा माई

( लेखक-भक्त श्रीरामशरणदासजी )

श्रीयशोदा माईजी मगवान् श्रीकृष्णकी मक्त थाँ। प्रसिद्ध अप्रेज कृष्णमक्त श्रीकृष्णप्रेम (श्रीरोनाल्ड निक्सन महोद्य) की वे गुरुमाता थाँ। वन्यपनमे उनपर गाजीपुरके प्रसिद्ध सत श्रीपावनहारीजी वावाके दर्जन और सत्सङ्गक्रा पर्याप्त प्रमाव पडा था। उन्होंने अपने पित श्रीज्ञानेन्द्रनाथ चक्रवर्ती महागयकी आजासे वैराग्य छे ल्या। कुछ दिनोंतक उन्होंने बनारसके प्रमिद्ध सत हरिहरवावाजीका सत्सङ्ग लाम किया। धीरे धीरे श्रीकृष्ण-मक्तिका हृदयमे पूर्णोद्य होनेपर उन्होंने वृन्दावनके सुप्रसिद्ध माध्यगीड़े-बराचार्य गोस्वामी वालकृष्णाजी महाराजसे दीक्षा छी। उन्होंने दीक्षा-ग्रहणके बाद अपने जिष्य श्रीकृष्णप्रेमजीके साथ अलमोड़ा आकर निकटकी वस्तीमे उत्तर-बुन्दावन नामक एक नया स्थान बनाया तथा

श्रीराधाकृष्णके मन्दिरका निर्माण कराकर वहे प्रेमसे मजनमें छग गयीं । घीरे घीरे भक्तोंकी सख्या वढने लगी । आश्रममे कई अमेज साधक स्वाकर साधन-मजन करने छगे ।

श्रीयशोदा माई रात-दिन श्रीराधा-कृष्णकी भक्तिसुधार्में सरावोर रहती थीं, सदा भगवान्के ही शृङ्कार-चिन्तनमें लीन रहती थीं। भगवान्की सेवा पूजांमें किमी प्रकारकी शृष्टि नहीं होने देती थीं। उनका जीवन श्रीभगवान्के चरणोंमें पूर्णक्रिसे समर्पित था। वृन्दावनमें उनकी अभित निष्ठा थी। वे कभी कभी वहाँ जाया करती थीं। श्रीराधाकृष्णके गुणानुवादमें ही उन्होंने अपने अमूल्य समयका आजीवन सदुपयोग किया।

# श्रीआनन्दीवाईजी

( लेखक—श्रीरामदासजी शास्त्री )

आपका जन्म काइमीरी ब्राह्मण घरमें अमृतसरमें हुआ या। आप रामानुजी विष्णव दीखासे युक्त याँ। वृन्दावनमें आपने एक मन्दिर वनाकर श्रीराधावछमकी प्राण-प्रतिष्ठा की। श्रीराधाकृणमें आपका वात्तरूप-माव या। श्रीकृष्ण पुत्र और राधा पुत्रवध्के रूपमे मान्य याँ। माव पीपणका साक्षात् दर्शन इन वाईमें होना या। अपने भावके विरुद्ध एक शब्द भी सननेपर इन्हें मून्छा हो जाती या। कहा जाता है कि श्रीराधा-कृष्ण प्रत्यक्ष इनकी गोदमें खेटते थे।

त्रज्ञासियोंके छोटे-छोटे वच्चोंसे आप अधिक स्लेह रखती थाँ। महीनेमें एक-दो वार उन्हें निमन्त्रण देनीं, छोटे वन्त्र, कुत्तां टोनी उन्हें दक्षिणामें देनीं। दीन-दुखियोंकी सेवा तो आन स्वयं अपने हायोंसे करती थीं, रोगप्रसा जनोंकी सेवाका भार कई वार स्वयं सम्हाल्ती थीं।

# भक्तिमती श्रीगोपी मा

( रेक्क - श्रीनिरञ्जनदासनी धीर )

वह प्राणी बन्य है जिसकी स्वा शुश्रूपार कि जिनेप परिस्थितिमें स्वयं सगवान ही प्रस्ट हो जिने हैं जिलेश मा भगवानकी एक ऐसी ही उपालिको थीं। उनके हैं हैनी सरखता भक्तमुख्य विनम्रता और उदारत प्राप्ति इंड की। त्याग और निश्चार्थकी तो है भिन्न

परम पवित्र भगवती सर्वे तर्पर श्रीअयोग्यामे उनका जन्म हुआ था। उनके जीवनवा अधिकाद् लाहीरमें बीता। वे भाटीद्वार कन्यापाठशालामें सिलाई-कटाई की अध्यापिका थां। जीविका-निवाह के लिये थोडा-सा बचाकर शेप वेतन गरीक, असहाम और रोगिर्नों को स्वामे लगा देनेमें उनको वडा आनन्द मिलता था। प्रीष्म ऋतुमें विद्यार्थिनी व्यल्किओं को अपने पैसेसे मिश्रीका शरवत पिलती थां। अध्यापन-कार्यसे अवकाश ग्रहण करनेपर वे अयोध्या चली आयों। उनके इप्टेव मगवान् श्रीराम थे, पर उनके हृदयको व्यामसुन्दरके रूपने अपनी ओर पूर्णतया आकृष्ट कर लिया, उनके नयन कालिन्दिके द्वेत बालुकामय तटपर रास करनेवाले नन्दनन्दनकी छवि देखनेके लिये उत्सुक हो उठे, कान शत-शत काम-विद्युम्बत चरणों की रसम प्रीपायल्यनि सुननेके लिये लालायित हो उठे। अत. उनके चरण वृन्दावनमें विचरण

करनेके छिये चल पड़े, वे वर्जमें आ पहुँचीं, भगवान् गोपीनाथने गौँ निमक चिन्न चुरा लिया। उन्होंने गोपीनाथ बाजारमें बंगाली वासेमें आठ आने किरायेपर एक कोठरी ले छी, वे दिन-रात श्रीगोपीनाथके मजन-पूजन और चिन्तनमें अपने अमूल्य समयका सदुपयोग करने छगीं। यमुना-रनान, भगवत्सेवा, संकीर्तन आदिमें ही नित्य उनका देनिक कृार्यक्रम पूरा हो जाता था।

एक समय उनको मलेरिया ज्वरने आ घेरा ।

सिवा मगवान्के उनको और किसीका सहारा नहीं या ।

उन्होंने ज्वराकान्न स्थितिमे मगवान्को उलाहना देना

आरम्म किया कि 'यदि में अयोध्यामें होती' तो परिवारवाले

सेवा शुश्रूपा तो करने, में तुम्हारे मरोसे यहाँ आ गयी और

तुम ध्याननक नहीं देते ?' वे यो कहते-करते सो गर्या । मकने

मगवान्को सक्चे दृदयसे पुकारा या । मगवान्ने स्वप्नमे

दर्शन देकर दृध । पलाया, मलाई खिलायी । ऑख खुलते

ही गोपी माने देखा कि मर्जाईका कुछ अश्च मुखमे नेप है,

दूधके मधुर स्वादकी याद थी, मिटीका कुल्हड पासमे

ही पडा था। उन्होंने अपने सौमाग्यकी सराहना की। इस

घटनाके पश्चात् मी वे कुछ दिनोंतक जीवित रही।

सात-आठ साल पहले उन्होंने परमधामकी यात्रा की।

-

## श्रीशान्तिदेवी

(लेखक-शीनीरवहादुरसिंहजी चौहान, प्रभाकर')

कुछ ही दिनों पहलेकी यात है, श्रीजान्तिदेवीकी विलक्षण और चमत्कारपूर्ण भगवद्रक्तिकी पिवत्र कथासुधाके प्रभावने लोगोंको आञ्चर्यचिक्ति कर दिया। श्रीज्ञान्तिदेवीका जीवन पूर्ण सप्तिक तपोमय और साधनसम्पन्न था। उनके पेदा होते ही माता पिता चल वमे।
उनके पालन पोपणका भार उनके भाई और भाभीके कन्धोंपर आ पडा। एक सन्तान होते ही उन दोनोंने भी उनकी
उपेक्षा कर दी। उनके यातनामय जीवनका आरम्भ हुआ।
भामी कडी से कडी ताडना देने लगी, पर ज्ञान्तिने सिंह जुता
और विनम्रताका परिचय दिया।

एक दूरके प्राममे उनका विवाह कर दिया गया। ससुरालमे पति, सास और ससुर ही थे, इन तीनोंमे सास-की ही चलती यी। उसका स्वभाव बड़ा रूखा और कर्वज या। ग्रान्तिको भी अनेक प्रकारसे सताते रहनेमे ही उसे आनन्द मिलता था। घरके सारे काम काज उन्हींको करने पडते थे। उन्होंने ससुरालवालोंको सदा प्रसन्न रूगनेनी चेष्टा की। वे एक समय ग्रीप्मऋतुमे दोपहरके समय लितपर खड़ी अस्त-व्यस्त सी होकर कुछ सोच रही थी कि एकाएक उन्होंने एक दिव्य ज्योति देखी, उसके दर्शनसे वे आव्यस्त हुई। उनमे उमी दिनमें एक नयी शक्तिका संचार हुआ और वे दूने उत्माहमें घरकी देख रेख करने लगी ।

उसी दिनसे नित्य प्रात-काल स्नानकर रामायणका कमुपूर्वक पाठ करती थीं। सूर्योदयके पूर्व ही घरके सारे कार्य करे डाल्तीं। पर सास उन्हें सताती ही रहती थी । मान अनको पूजा अर्चनामे लिस देग्नकर कुढ-सी गयी और एक कमरेम जिसमे भ्सा, कंटे, इधन आदिस संग्र; का, प्रजारे मामान फेर दिये और शान्तिको भी उतीमें चंद कर, दिया। व छ दिनोंतक उतीमें बद रहीं । सात्वें दिन ः निः फाद्भुक्तमरेके पट अपने-आप खुल गये। जोरीते पण्या नाद होनं दीगा, शहू बज उठे। छोग उस अहर, ही इ पहे । ज्ञान्ति भगवान्के ध्यानमें हीन थीं। वमरेमें दीं ा ा दा था। उनके मुखने 'राम राम' मन्त्रका उच्छारण हो रहा था कमरेम एक दिच्य ज्योति पितृ यात हो उठी। क्रिक्सिरेंगी छत<sup>े</sup> सट गयी। हो क्रिक्सिटेंग्सिटेंग्सिटेंग्सिटेंग्सिटेंग्सिटेंग्सिटेंग्सिटेंग्सिटेंग्सिटेंग्सिटेंग्सिटेंग्सिटेंग्सिटेंग्सिटें और ने होप १ ही दीत पुडती थीं। निस्सन्देह वे उस दिव्य-ज्योनिकी कुन होता ।

# रसिकमक्त भारतेन्दु हरिश्रन्द्र

( लेपाक-राय श्रीअन्त्रिकानाथ्सिहजी )

भारतेन्दु वावू हरिश्चन्द्र परम वैष्णव महाभागवत जयदेव, विरही चण्डीदास और प्रेमी विद्यापित नवीनतम समन्वयस्तरण थे। भारतेन्द्र हरिश्चन्द्रका जनम ९ सितम्बर १८५० ई० को काशीके एक प्रसिद्ध वैष्णव परिवारमे हुआ था। उनका कुल अत्यन्त समृड और सुखी था। वे शितहासप्रसिद्ध सेठ अमीचन्दके वश्ज थे। भारतेन्दुकी शिक्षा दीक्षा उत्तम रीतिसे हुई थी। पाँच ही सालकी अवस्थामे उनकी माताका देहान्त हो गया, अतएव उनके पालन पोपणका भार उनके पिता श्रीगिरिधरदासजीके कन्धोपर आ पड़ा। भारतेन्द्र वच्यनसे ही पूर्वजन्मके शुभ सक्तारोंके फलस्वरूप किवसुल्य प्रतिभान से समलङ्कृत थे, बाल्यावस्थासे ही उनके हर्द्यमे ईश्वर मित्त

की निर्झिरिणी प्रचाहित थी । उनके पिता स्वय एक उच्च कोटिके कवि थे। उनके घरपर किवयोंका समागम होता रहता था। हरिश्चन्द्रजीके चरित्र विकास, साहिरियक अभिक्चि और भगवद्गक्तिपर इस वातावरणका वड़ा प्रभाव था। वे वाल्यकालसे ही किवता करने लग गये थे। एक बार कुछ किव गिरिधरदासजीके पास वैटकर उनके 'कच्छप-कथामृत'के पहले पद 'करन चहत जस चारु, कछु कछुवा भगवान्को' की व्याख्या कर रहे थे कि बीचमे ही हरिश्चन्द्रने कहा कि 'पिताजी! आप उन भगवान्का यग गाना चाहते है, जिनका आपने कुछ कुछ सर्ग किया है।' लोग उनकी इस व्याख्या से आश्चर्यचिकत हो उठे।

<sup>\*</sup> श्रीशान्तिदेवीके जम-स्थान और संसुराल आदिका नाम जान-बूझकर इस मक्तगाथामें नहीं दिया गया है । सम्भव है, श्रीभ्रान्तिदेवीके परिवारवालोको इस सम्कवमें जापित्र हो। श्रीभ्रान्तिदेवीके पति सवा सहर जादि अभी जीवित है।

हरिश्चन्द्रजी दस ही वर्षके थे कि उनके पिता गोलोक चले गये। तेरह सालकी अवस्थामे उनका विवाह कर दिया गया। वे तो जन्मजात भागवत-रिक्त थे, उनके गृहस्थाश्रम-का आनन्द भी अद्वितीय ही था। वे बड़े उदार और विनम्न प्रकृतिके थे। छवा कद, छरहरा गरीर, सुडौठ नािसका, जादू भरे नैन, कानोंतक लटकती घुँघराली छटें, ऊँचा ललाट, गॉवले रंगका माधुर्य लोगोंको उनकी ओर अपने-आप भाकृष्ट कर लेता था। उनके मित्र उनको कल्युगके कन्हैया कहा करते थे।

वे उन्नीसवी सदीकी हिंदीके साहित्य आत्मा येः वीस-बाईस भापाओंके पण्डित थे । उन्होंने राष्ट्रके साहित्यिकः सामाजिक और राजनैतिकं उत्थानकी महान् योग देकर अपनी देशभक्तिका प्रकृष्ट परिचयं दिया । 'हिंदीकी भाषिकार आदि' कर्जुकार भारतेहुदु हरिश्चन्द्र से ने अनेक क ताटकों और कार्खाकी रचना करके इन्होंने हिंदी, बाहिएय श्रीवृद्धि की हिंदी जगत् के उत्तर्या सेवा के प्रमाना उनको भारतेन्द्र की उनाविमें विक्रिता गना श्रीरवान्यित क्रिया या । उनका उद्युग्दे पर त्या मधुर स्वभावकी गाया विन्वं द्वारित्र है। उन्होंने अनेक कि अपि वि एपर्कका राज्य अपनी दानगीलताका समेश्री नेयपर दुखी, अभावग्रस्त प्राणियोंका दुर्ग उन्के अपने इ 🔼 बढकर 🔑 था और वे उनका दु ख दूर करेंने जीकर, अपन । ल्ये नये नये दुःख मोल हे हेते ये और इसीमे सुखका अनुभव करते **'धे । 'सखा प्यारे कृष्ण के, गुलाम रावा रानी के'** उक्तिको चरितार्थंकर उन्होंने घोपणा की यी कि जिस छश्मीने मेरे परिवारको खाया। उसे मैं खा डालूँगा । उन्होंने अपव्यय नहीं किया, साहित्य और काच्यके प्रोत्साहनदाताके - रूपमे एव उदारहृदय महामनाके रूपमे परदुःखकातर सदुपयोग किया । वे महान् गुणग्राही येः कवियो और रसिकों-की उनकी सभामे सदा भीड़ लगी रहती थी।

आर्थिक सङ्कट उपस्थित होनेपर भी उनकी दानशीलता-का भाव नीचे नही गिरा। उन्होंने भक्तसर्वस्व, प्रेममालिका, प्रेमसरोवर, प्रेमाश्रवर्षण, प्रेमतरङ्ग, उत्तरार्ध भक्तमाल, चन्द्रावली नाटिका, सत्यहरिश्चन्द्र, भारतदुर्देशा तथा अन्यान्य काव्य और नाटकोंकी रचना करके अपने साहित्यका विजय-स्तम्म स्थापित किया था।

भारतेन्द्र बाब् श्रीवरलभसम्प्रदायके दीक्षित वैष्णव थे।

श्रीमद्बर्ह्णभाचार्य और उनके पवित्र कुलके प्रति उनकी अडिंग आस्था थी। रॅगीले हरिश्चन्द्रने भगवान् श्रीकृष्णको ही आजीवन अपना उपास्य माना । राधारानीकी चरण- शरणमे अपनी भक्ति कल्पना हरी भरी की । उन्होंने रास-रिसेक्वर घनक्यामकी वन्दनामे कहा—

'मिरत नेह नव नीर नित, बरसत सुरस अथोर । जयित अपूरव घन कोऊ, रुखि नाचत मन मोर ॥'

भारतेन्दुकी कविता श्रीराधाकृष्णके चरणकमल-सुधा-रस सागरकी कालिन्दी थी। वे कान्तद्रष्टा कवि थे, साहित्यके कान्यरूपको उन्होंने भक्तिके रस मञ्जपर प्रतिष्ठित किया, यही उनकी भक्ति थी। उनकी विनम्नताने आत्मिनवेदनकी कसौटीपर अपने दोपकी परीक्षा की।

जगत जारू में नित बैंध्यी, परथो नारि के फद । 'मिथ्या अमिमानी पतित, झूठो किं हरिचद ॥

उनकी भगवान् श्रीकृष्णके प्रति स्थायी अनन्यता और आस्था थी । आजीवन उनके छीछा-गानसे अपनी मधुर रसवती वाणीको कृतार्थकर उन्होने अपने आपको धन्य कर छिया । उनके नयनोने सदा श्रीराधाकृष्णके प्रेम मिलन-चित्र-कां दर्शन किया, कानोंने नूपुर-ध्वनि सुनी, रसनाने कहा—

मगल महा जुगल रसकेित । जिन् तृन करि जग सक्त अमगल पायन दीने पेलि ॥ सुख समृह आनंद अखडित मिर भिर्रे घरधो सकेित । 'हरीचद' जन रीझि मिजायो रस समुद्र उर मेलि ॥

कभी वे दाम्पत्यभावसे ओत-प्रोत होकर नन्दनन्दनका आवाहन करते थे और कभी उनकी निर्ममता और निष्ठुरतासे खीझकर उनको उलाहना देते थे, उनका भावुक मन श्रीराधाक्त्रण प्रेमार्णवमे सदा डूबता-उतराता रहता था। उनका भजनानन्द प्रेममूलक था, वे केवल रसिक भक्त ही नहीं—जानी भी थे। पर उनके ज्ञानने सदा 'श्रीकृष्ण: गरणं मम' का ही जाप किया। उन्होंने समस्त जगत्मे श्रीराधाकृष्णकी सरस परिव्याप्ति पायी। उनकी वाणीने आत्मचेतनाके पक्षमे कहा—

'हरीचद एतेहू पै दरस दिखाने क्यों न, तरसत रेनिदेन प्यासे प्रानपतकी। एरे ब्रजचद! तेरे मुख की चकोरी हूँ मै एरे बनस्याम तेरे रूप की हो चातकी॥ उन मीरीझ-खीझ-सब कुछ मगवान् श्रीकृष्णसे ही थी। श्रीराघारानीं वे एक सीधे-सादे सच्चे भक्तकी तरह दिन-रात कहा करते थे।

'श्रीराघे मोहि अपनो कव करिहाँ । जुगरु रूपरस अमित माघुरी कव इन नयननि मरिहाँ ॥'

भारतेन्दुके अन्तिम दिन लैकिक दृष्टिसे सङ्कटमय रहे। यद्यपि उनका नड़े-चड़े राजाओं और धिनयोंसे मेल था, फिर भी अपने खामिमानकी रक्षामे सदा तत्पर रहकर किसीकी भी आर्थिक सहायता उन्होंने स्वीकार नहीं की। अन्तिम दिनोमे क्षयसे पीड़ित होनेपर उनकी शृगारमूलक

भक्तिने शान्तरसका वरण किया । अन्त समयमे राजा शिवप्रमादजी 'सितारे हिंद'से, जो उनकी शय्याके पास ही थे, कहा—'नही प्यास लगी है।' राजा साहबने चॉदीके कटोरेमें जठ भरकर दिया। बाबू साहबकी आन्तरिक वेदनाने तड़पकर कहा, 'पानी नहीं, घनानन्दका सबैया चाहिये।' राजा माहबने 'तुम कौन-सी पाटी पढे हो, लला। मन लेहु पे देहु छँटांक नहीं' की सुधावाणीने उनके अधरोंकी प्यास बुझायी। उन्होंने मृत्युशय्यापर भी अपनी श्रीकृष्णमिक्त और रिक्रताका निर्वाह किया। ६ जनवरी सन् १८८५ ई० में उन्होंने लीलाधामकी यात्रा की।

# भक्तवर पण्डित मोहनुळाळुजी अमिहोत्री

of the same

(लेखक-मक श्रीराष्ट्रारणदासनी 🍌

पण्डित मोहनलालजी बहे भगवद्भक्त और विद्वान् थे। वे मेरठ जिलेके किसी गॉवमे रहा करते थे। वचपनमे उन्होंने बहे परिश्रम और तत्परतासे विद्यार्जन किया, युवा होनेपर ममयके प्रभावसे वे आर्यसमाजकी विचारधाराके प्रचारमे इधर उधर भ्रमण किया करते थे। एक समय मेरठमे प्रजाब प्रान्तके उपदेशक श्रीरिल्यारामजीका उन्होंने सारगर्भित न्याख्यान सुना, उनका मन सगुणोपासना और जप तप तथा भगवचिन्तनमे लग गया। उन्होंने शास्त्रोक्त वतो और पूजाविधिके अनुसार जीवन-निर्माण किया। कहर-से-कहर नास्तिक भी उनके आदर्श और पवित्र चरित्रसे प्रमावित होकर आस्तिक हो जाते थे, मगवान्मे उनका हढ विश्वास हो जाता था। वे अपने पास

नादीकी विश्वममे शालमामुजीको रत्वनर मजन करते थे। देना उनका मूर्ण करते अन्नाजिल कुछ भी नहीं महण करते देनी विश्वमान किया निर्माण करते थे। अद्येष्ट्री करते थे। उनके जीकिमे पवित्रताल सात्विकते । सम्मान कर्यन्त । समान अत्यन्त । उनकी भावान अर्थन्त भावान अर्थन्त भीकृष्ण समानरूपे भक्ति थी।

सन् १९३९ ई॰ मुं ब्रन्होंने भगवान्की मोहिनी छवि। रूप लावण्य और लिलाग्सैका स्मरण करते हुए स्वर्गकी यात्रा की। वे सरलता और विनम्रताकी तो प्रतिमूर्ति ही थे।

# स्वामी श्रीनिरञ्जनानन्दजी तीर्थ

( लेखक-प० श्रीमसानन्दजी मिश्र )

स्वामी निरञ्जनानन्दजी तीर्थका, जन्म संवत् १९०३ वि० मे माद्रपद ग्रुह्म तृतीयाको उत्तरप्रदेशके उन्नाव जनपदके काँया ग्राममे पण्डित गयादीनजी मिश्रके घर हुआ या । वचपनसे ही उनकी काँच अध्यात्मपरक थी । काँयाके तालुकेदार 'शिवसिंह-सरोज' के रचिता श्रीजिवसिंहजी उनके परम मित्र थे। उनके सम्पर्भमे स्वामी निरज्जनानन्दजीने कांच्य तथा सङ्गीत विद्यामे पर्याप्त निपुणता प्राप्त की थी। दोनोंका वहुत दिनोंतक साथ रहा । सन् १८५७ का भारतीय स्वतन्त्रतासग्राम समाप्त होनेपर शिवसिंहजी गोंडाके थानेदार नियुक्त हुए और स्वामीजी संन्यास लेनेके

पूर्व उन्हींके साथ थानेपर बारह रुपये मासिकपर उनके सहायक अथवा लेखकके रूपमे जीविका-निर्वाह करते रहे । गोंडाके प्रसिद्ध वैष्णव विश्वेश्वरदाससे 'नारायणमन्त्र' की दीक्षा लेकर उन्होंने गृहस्थाश्रमका त्याग कर दिया। कॉथाकी सीमापर एक जीर्ण-शीर्ण मन्दिरमे रहकर श्रीहनुमान्जीकी मक्ति करने लगे । यथावकाश उन्होंने तीर्थयात्रा आरम्भ की निवृत्ति-मार्गके पूर्णावलम्बी हो चले । काशी पहुँचकर संवत् १९५२ वि०मे उन्होने स्वामी परमानन्दजी तीर्थसे सन्यास दीक्षा ली। संन्यास-ग्रहणके पश्चात् वे सर्द्र नदीके तटपर एकान्त तथा रमणीय

स्थानमे कुटी वनाकर विरक्तभावसे भजन करने छगे। सवत् १९६२ वि०मे वे ककोहा ग्रामके निकट ढाककं जंगलमे रहकर तपस्या करने छगे। वे गङ्करजीके एक तीन-चार सौ सालपूर्व वने हुए जीर्ण मन्दिरमे रहने छगे।

महात्मा निरज्जनानन्दजी तीर्थ भगवर शिला सम्यन्धी उत्सव भी किया करते थे । बीरे-बीरे उनकी रूपाति बढने लगी । दूर-दूरसे आकर लोग उनके शिष्य बनने लगे । महात्माजीकी रामायण-पाठमे वडी श्रष्टा थी। एक

दिनके लिये भी उनके रामायण पाठका क्रम नहीं टूटा । वे उच्च.कोटिके जानी महात्मा होनेके साथ ही एक सच्चे भक्त भी थे। देवी-सम्पत्तिमे पूर्ण ममृद्व थे।

उन्होंने विनयवमीटी, निरक्कन-भजनावळी, बनुपयश, राग-सग्रह आदि ग्रन्थोकी रचना की थीं । सवत् १९८१ वि॰ की फाल्गुन शुक्ल द्वितीयाको तीसरे पहर उन्होंने अपनी कुटीके समीप ही एक पीप वृक्षके नीचे समाधि ले ली।

<del>⋰</del>⇔⋺⋡⋑҈⋐∻──

### भक्त संतदासजी

( लेखक-श्रीनेहपालसिंहजी, रिटायर्ड आर्ट० ई० एस्० )

भक्त सतदासजीने मवत् १९२० वि० मे उत्तरप्रदेशके बुलन्दगहर जनपदके धूम प्राममे एक समृद्ध परिवारमे ठाकुर केश्रीसिंहजीके घर जन्म लिया। उनका नाम राजारामसिंह था। वचपनसे ही उनका मन वैराग्य और मिक्तमे आसक्त था। दस वर्पकी ही अवस्थामे विसाइटेके टाकुर निहालसिंहकी पुत्रीसे उनका विवाह कर दिगा गर्मा। मसुराल्वाले सत्तक्षी थे। उनके यहाँ ममय समयण्र 'उन्महात्माओं का सत्तक्ष होतां रहता था। राजारामसिंह 'और मिक्तपूर्ण जीवन-निर्माणमे इस तरहके सत पर्यक्रा बडा प्रभाव पडा था। उनपर सत कबीर साहयके पढ़ां और वाणीका भी अच्छा प्रभाव पडा था। उन्होंने अपन ग्रामके ही एक सुयोग्य महातमा ध्यानगिरिजीसे दीक्षा ले ली और गुक्की तरह ब्रह्मचिन्तनमे तल्जीन हो गये। महातमा व्यानगिरिने राजारामका नाम बदलकर संतदास रस दिया, यद्यिप वे अडोस पड़ोसमे 'भगतजी' नामसे ही विख्यात थे।

सतदासजी उपनिपद्, वेदान्तदर्शन आदिके अध्ययनमें वडी रुचि रखते थे। वे जान और मिक्तिके सरळ और निष्पक्षसमन्वय थे। जीवनपर्यन्त उनके घरपर रातमे भगवन्नाम- कीर्तनका कार्य-कम चलता था। कीर्तन समाप्त होनेपर वे योडे समयतक प्रवचन भी करते थे। मां सतो, अतिथि और अभ्यागतोंके आदर सत्कार, स्वागत-मेंवामे वे सदा तत्पर रहते थे। उन्हें ममय-समयपर घर वैठे-वैठे ही अच्छे- अच्छे महात्माओं, सतों और विद्वानोका दर्शन मिळ जाता था और नि.सन्देह वे इस तरहके दर्शन सुखके अधिकारी भी थे।

वे मत्य-भाषणपर विशेष जोर देते ये जप तप आदि

सावनोंसे कही महत्त्वपूर्ण वे सत्यमापणको समझते ये । उन्होंने अपन सत्सङ्गमे सटा सदाचार और सत्यकी महिमाका ही वखान किया । यौगिक कियाओंमे भी उनकी वडी रचि थी । वे यथावकाश साधारण ढंगसे योगाभ्यास भी किया करते थे । उनके सम्पर्कमे गाँववाछोका ही नही, आस पामके असख्य व्यक्तियांका जीवन मगवान्के चरण-चिन्तनमे समर्पित हो गया । उनका जीवन मगवान्के चरण-चिन्तनमे समर्पित हो गया । उनका जीवन करत्यन्त सरछ और सद्गुणसम्पन्न था । यद्यपि वे थोडा-बहुत खेती-वारीका भी काम देखते थे, तो भी उनके समयका अधिकाश सत्सङ्गमे ही बीतता था । बडे-से-बडे पापी, चोर और हिंमक उनके सामन आते ही क्षणमात्रमे कुछ-से कुछ हो जाते थे। उनका जीवन पूर्णरूपसे सान्विक हो जाया करता था।

सतदामजी असहायों और गरीवांको नि ग्रुल्क दवा भी देते थे । कभी-कभी समय आनेपर, अपने घरमे ही किसीके वीमार हो जानेपर या घनी व्यक्तिके अस्वस्थ हो जानेपर उन्होंने दवा देना अस्वीकार कर दिया, वे कहा करते थे कि थह दवा तो गरीवांके लिये हे, पेंसेवाले तो समयपर डाक्टर भी बुला सकते है, पर वेचारे गरीव तो इसीसे आश्वस्त होगे।

व कीर्तनके लिये पढोकी रचना खय करते ्ये । उनकी एक कीर्तन-पुस्तक—'शब्दावली आत्मज्ञान' प्रकाशित है। अन्तकालमे निमोनियासे पीडित होते हुए भी उन्होंने स्नान किया, छोटे-यडे सबको सत्य पालनका आशीर्वाद दिया और मदाके लिये ऑस्ट्रे मृद्द ली।

### भक्तवर श्रीप्यारेलालजी

भक्त प्योग्टाटजीका जन्म सवत् १९२४ में लखुवाके सिन्नस्य बाबेडा नामक प्राममे लाला करोडीमल अनुवालके घर हुआ या । गिक्षा-दीक्षा समरप्त करनेपर उनका विवाह प्यावली ग्राममे कर दिया गया। समुरालमे श्रीधर महाराज नासक एक विद्वान और आत्मजानी पण्डितके मधकंमे आनेपर उनका मन भगवद्धक्तिके रम-मागरमे नरावोर हो उठा । वे प्यावलीमे ही रहने लगे, उन्होंने श्रीधर महाराजमे अपना यजोपवीत मस्कार कराया तथा उनके सत्तक्क्षरे प्रभावित होकर वे अपने समनका अधिकाश सन्ध्या वन्दनः भगवान्के पूजन और चिन्तनमे लगाने छगे । क्क दिनोके वाद उनकी पत्नीका देहान्त हो गया। सन्तानोत्पत्तिके टिये, घरवालोंके विशेष आग्रह करनेपर, उन्होंने कुक्को देवीके साथ दूसरा विवाह कर लिया. वे वडी सती-माध्वी यीं । प्यारेलालजीके मुचार जीवन यापनमे वे बहुत सहायक सिद्ध हुँदै। गारेलालजीका जीवन अन्यन्त शुंड और पवित्र या । वे खानपानमे, आचार-विचारमे शास्त्रोक्त नियमोंका हटताने पालन करते थे। उनका स्वभाव

सयमपूर्ण थाः उनपर कल्दिवतामा तनिक भी प्रभाव नहीं पड़ा था। वे सदा भजनः संक्षीतंन और भगवन्नाम-जर्म ही तहरीन रहते थे। उनका जीवन ऋषियांका-स या । उन्होंने आजीयन बाराण और गीफ प्रति प्रगढ़ श्रदा और इट मिना परिचय दिया। उनके प्रभावते उनके परिवारके ही होग नहीं, दूर-दूरके भी त्रेग भगवद्भवन और कीर्तनमें मनींगे नदा नहा रहते थे। नृदावसामें ऑऑके प्तराव होनेपर आपको ऑपरेशन वराना पड़ा। एक दिन वे ऑपरेशनकी ही अवधिमे अस्पतालमे चिल्ला उठे कि 'भगवान श्रीकृण किन ओरनिकल गये। वे तो अभी-अभी यही एड़े थे।' लोग इस घटनामे आश्चर्यचितन हो उठे। वे गङ्गाजी और दाऊजी मराराजमे वडी भक्ति रखते थे। नहा करते ये कि 'दाकजी व्याममुन्दरके बड़े भाई हैं। उनके प्रसन्न होनेपर भगवान् भक्तके वशमे हो जाते हैं। फरवरी मृत् १९४२ ई० र उन्होंने गोलोककी यात्रा की ।

# वावा श्रीरधुवीरदास्नी

( लेडक-नक श्रीरामशरणदासजी )

परम विरक्त भगवद्भक्त वावा रघुवीरदामजीका जन्म वॉदा जनपदके दिवधर ग्राममे कान्यकुठ्ज ब्राह्मणपरिवारमें पण्डित शिवधनमजीके घर सवत् १९३९ वि० की भाद्र शुक्ल पञ्चमीको हुआ या । उनकी वाल्याध्यासे ही भगवान् श्रीरामचन्द्रके चरणोंमे भक्ति थी । वे प्राप्तः चार पाँच सौ स्ताकी मण्डली लेकर अपने आस पासके प्रमुख नगरों और दिहातोमे सीताराम-नामकी सरस ध्विनमे समस्त वातावरणको सराबोर करके विष्णव और मक्त-परिवारोको कृतार्य कर भ्रमण किया करते ये। लोग एक ही साथ एक बहुत वर्डा सतमण्डलीको देखकर, मत्सङ्क लामकर, कीर्तन, भजन और समारोहोमे सम्मिल्ति होकर अपने मौमाग्यकी सराहना किया करते थे। बाबारखुवीरदासजी रामानन्दी महालमा थे। वे भजन और कीर्तनमे अद्भुत अनुराग रखते थे।

उन्होंने आजीवर्ते ब्रह्मचर्य-व्रतका पालन किया, वे जन्मजात सन्यासी थे। उनके मुखमण्डलपर सदैव एक दिव्य प्रकाश चमकता रहता था। लंबी जटाएँ, काली दाढी और व्वेत उत्तरीयकी शोमा-मागरमे उनके गौर वर्णकी कान्ति परम अद्भुत और रमणीय थी। जो उनको देखता था। वह उनके चरणोमे विनत होकर आत्मसमर्पण कर देता था। उन्होंने बड़ी तत्परतासे सनातन धर्म और वर्णाश्रम-मर्यादाकी रक्षा की।

वे रामायणकी कथामे वडी अनुरक्ति और आदर-बुद्धि रखते थे। वे मगवान् श्रीरामके कट्टर मक्त थे। उन्होंने स्वधमेरक्षापर अपने जीवन-काल्मे विशेष ध्यान दिया।

उन्होंने कानपुरमें पतितपावनी भगवती भागीरथींके तटपर ५ फरवरी सन् १९३९ ई० को शरीर-त्याग कर दिया।

# परम वैष्णव श्रीदेवनायकाचार्यजी

( लेखक---भक्त श्रीरामगरणदामजी )

श्रीदेवनायकाचार्यजी महाराज सनातन वर्मके महान् स्तम्भ ये । उनके ओजस्वी भाषणसे और तेजस्वी स्वरूपको देखकर छोग आप-ही-आप श्रद्धापूर्वक उनके चरणाँपर नत हो जाया करते थे । श्रीदेवनायकाचार्यजीका जन्म संवत् १९३३ वि॰ फाल्गुन ग्रुक्त तृतीयाको गोरखपुर जनपदके सिरज ग्राममे एक गाण्डिच्य गोत्रीय त्रिपाटी ब्राह्मणकुलमे हुआ था । वे वाल्यावस्थासे ही तेजस्वी और विद्वत्ताकी मूर्तिन्ते छगते थे । उन्होंने अरपकालमे ही प्रमुख गास्त्रोंका अध्ययन करके अपनी विलक्षण प्रतिभाका परिचय दिया । उन्होंने प्रसिद्ध वैष्णव त्रोताद्वि म्वामीसे दीक्षा छी । उनके आदेशसे वे सनातनधर्मके प्रचारके लिये निकल पहे । उनकी विद्वत्ता और मगवत्यराज्ञणतासे समाकृष्ट होकर श्रीयमुनावाईने सवत् १९८५ वि० मे बडगादी वम्बईस्थित श्रीराममन्दिर उनकी सेवामे समर्पित कर दिया । वे अनवरत श्रीमगवान्के ध्यान और चिन्तनमे तह वीन रहते थे । उनकी भगवक्रक्ति और विद्वत्ताने देशके असंख्य प्राणियोंका कल्याण किया । उनका जीवन त्यागमय और तपस्यापूर्ण था । उन्होंने अपने जीवनमे सात्त्विकता, पवित्रता और सदाचारको बहुत महत्त्व दिया । शास्त्रका जीवनके किसी भी कार्यक्षेत्रमे उछड्वन नहीं होने पाया ।

उन्होंने भगवती गङ्गा-यमुना-सरस्वतीके पवित्र सङ्गम-तटपर प्रयागमे सवत् २००२ वि॰ माघ शुक्र प्रतिपदाको गरीर-त्याग किया।

# मक्तवर पण्डित श्रीहरनारायणजी

**>>**>

( लेखॅक-भक्त श्रीरामशरणवामजी )

भक्ततर हरनारायणजीका जन्म एक कुळीन ब्राह्मण-परिवारमें मेरठ जनपदके धनोरा ग्राममे हुन्ता था। उन्होंने कुछ दिनोतक घरपर विद्याभ्यान करनेक पश्चात् कागीकी यात्रा की । काशीमे विद्या पेंडेन्के बाद वे नर चले आये । विवाह होनेके पश्चात् वे सपरनीक बनोरामे बुखन्दशहरके नथैला ग्राममें चले आये । वृर्णाश्रमवर्मकी मर्यादासे जीवनको पूर्ण सयमितकर वे श्रीभगवान्के भजनमे लग गये । वे नित्य नियमपूर्वक मगवान्के मधुर नामका कीर्तन किया करते थे । उन्होंने आजीवन इस पवित्र नियमका पालन किया । वे पवित्रता और आचरणकी ग्रुद्धताका विशेष ध्यान रखते थे । वे नित्य १०८ वार शालग्रामजीको साष्टाङ्क दण्डवत् कर १०८ परिक्रमा करते थे। परिक्रमा क्रते समन विष्णुसहस्रनामका पाठ भी करते चलते थे। कमी-कमी मसींसे नाचने और गाने छगते थे तो कभी प्रेमोन्मत्त और विह्नल होकर भगवान्के श्रीविग्रहके सामने रोने लगते थे । उनका जीवन मगवान्के श्रीचरणोंमें समर्पित था, वे अपनी छोटी-सी-छोटी कियामे भी भगवन्नामका सार्ण नहीं भूछते थे। विनम्रताः क्षमा और त्यागके तो

वे मूर्तिमान् रूप ही थे। जीवमात्रके प्रति उनमे करुणा और दया तथा सहानुभृतिके भाव उमड़ते रहते थे । वे अपनी माताकी सेवा-गुश्रुपामें वडी अभिरुचि रखते ये 🏲 उनकी गुरु निष्ठा तो सर्वया स्तुत्य और सराहनीय ही थी । गङ्गा, गुरु और ब्राह्मणके प्रति वे वडा आदर-भाव रखते थे। लोगोंको सदाचार और पवित्र आचरणका उपदेश देते थे । एक बार उनके उपास्य गालग्रामजीका श्रीविप्रह कही खो-छा गया। उन्होने विरहमे कई दिनतक अन्न-जल नहीं प्रहण किया। श्रीविग्रहके मिलनेपर ही भगवान-को भोग लगाकर उन्होंने प्रसाद लिया । उनमे नाममात्रको भी छोम नहीं था। एक वार हरिद्वारमें किसी श्रद्धाछ मक्तने उनके परपर मौ रुपयेका एक नोट रख दिया। हरनारायणजी तो पूरे नि स्पृह थे। जब उन्हें पता चला कि यह सौ रुपयेका नोट है। तव उन्होंने उसे श्रीधरजी महाराजके चरणोंपर चढा दिया। वे सीधे-साढे भक्त थे। उनका तो विश्वपति भगवान्से प्रेम था। माया उनमे कोसों द्र रही । उन्होंने चारों वामकी पैदल यात्रा की थी । उन्होंने ऋषिकेशमे शरीर-त्याग किया ।

# परम भक्त संत श्रीहरिहरबाबाजी

( लेखरु—प० श्रीब्रह्मदत्तजी चतुर्वेदी, एम्० ए० )

सत श्रीहरिहरवात्राजी महाराज एक अद्भुत और सिद्ध महात्मा थे। उन्होंने कागीकेत्रमे रहकर जो तपस्या की, वह सत साहित्यकी एक महान् टेन है। पुण्यसिलला मगवती गङ्गाकी गोदमे ही उन्होंने अपने जीवनका अविकाश विताकर जो वात्सस्य लाम किया, वह उनकी गङ्गा मिक्त और सयमपूर्ण आस्तिकताका परिचायक है। कागीमे आनेपर तीर्थयात्री उनका पवित्र दर्शन करते और अपने जन्म-जन्मके पाप घोकर अमित पुण्यका सञ्चय करनेका विश्वास करते थे। वे विश्वनाथकी नगरीमे शिवकी साधना कर, सत्यकी आराधना कर, मीन्दर्यक्य भगवान्की उपासना कर अमर हो गये। वे शाश्वत गान्ति और तपस्याकी प्रतिमृति थे।

उन्होंने डेढ सौ साल पहले विहार प्रान्तके छपरा जनपदके जाफरपुर ग्राममे एक कुलीन सरमूपारीण ब्राह्मण परिवारमे जन्म लिया था । उनका वचपनका नाम मेनापति तिवारी था । बाल्यावस्थाधे ही उनमे वैराग्यका उदय हुआ। उन्होंने योडा-बहुत सस्कृतका अध्ययन करके काशी-की यात्रा की। वे कागीमे श्रीवीतरागानन्दजी महाराजके साथ रहने लगे । वे जन्मजात सत थे ही उनके हृदयमे पवित्र भावना उठी कि उसमे श्रीहरिहरका निवास है । वे कार्गामे 'हरिहर मैया के नामसे विख्यात ये । उन्होंने जीवनको कठोरतम तपस्याके चरणोमे समर्पित कर दिया। उन्होंने शीतकालके कठोर जाडेको, ग्रीप्मकी भयद्भर लुको और पावसके काले काले वादलोको तथा प्रवल झक्षावातको चुनौती दी। उन्होने सदा गङ्गाजीकी धारामे नावपर निवास करके भूखो रहकर, जलती बालुका खाकर श्रीरामकी उपासना करनेका दृढ सङ्कल्प किया। अभिनव तुल्सीकी राममयी वाणीने, राम-नाम ध्वतिने क्रागीमे ही नहीं, भारत भरमे दूर-दूरतक भक्तिकी भागीरथी

प्रवाहित कर दी । दूर दूरके तीर्थयात्री उनका सन्देश भारत-के पवित्र तीर्थामे, प्रमुख नगरामे पहुँचाकर भगवान् रामकी विजयिनी पताका फहराने छगे ।

कुछ दिनोंतक वे हिंदूनिश्वियालयके सिन्नकट गङ्गा माताकी गोदमे रहकर अस्ती घाटपर चले आये। विश्व-विद्यालयका एक छात्र उनकी नायपर जूता पहनकर चरा गया। महाराजके शिष्यांने उमे ऐमा करनेसे रोका; पर उसकी उद्दण्डता और वढ गयी, कुछ छात्रोको लाकर उसने वडा उत्पात किया। हरिहरवावा तो क्षमाकी मूर्ति थे, उन्होंने स्थान छोड दिया। महामागवत मार्ल्यायजी उस समय काशीमे नहीं थे। उन्होंने काशी आनेपर अस्तीघाटतक पेदल जाकर एक पेरपर खड़े होकर सतापराथके लिये क्षमा माँगी और महाराजसे उसी स्थानपर चलनेका अनुरोध, किया। यात्रा वहाँ न गये। पर उनके पवित्र दर्शनसे मालवीय-जी महाराजको विश्वास हो गया कि उन्होंने क्षमा कर दिया।

्रश्रीहरिहरनार्या मय ऋतुओं में गङ्गाके उस पार ही शोच आदिके हैं ये जाते थे। कमी-कमी तो नावकी प्रतिक्षा किये हैं ना ही तेरकर उस पार चले जाते थे। वादमें नावपर उधरें जाते थे। नावपर ही रहकर वड़ी शान्तिने रागनामक। आखादन किया करते थे। नीकापर शिष्योद्दारा रामायण और श्रीमद्रागवत आदिका पाठ चलता रहता था। कीर्तन भी होता था। वे कहा करते थे कि व्यदि काशी और गङ्गाजीके वदले स्वर्ग भी मिले तो वह त्याज्य है। उन्होंने वयों गङ्गाजीमें नगे खड़े होकर सूर्यसे नेत्र मिलाकर तपस्या की थी। वे दिगम्बर वेपमे ही रहते थे। भगवान् शङ्कर और श्रीराममें उनकी अचल भक्ति और निष्ठा थी।

सवत् २००६ वि० की आषाद ग्रुह्म पञ्चमीको गङ्गाजीकी गोदमे ही उन्होंने महानिर्वाणका वरण किया ।

#### <del>~%%%~~~</del> भक्त-वाणी

रामेति नाम यच्छ्रोत्रे विश्रम्मादागतं यदि । करोति पापसंदाह तूलं विह्नकणो यथा ॥ — विष्णुदूत 'जिसके कार्नोमे 'राम' यह नाम अकस्मात् भी पड जाता है, उसके पापोक्रो वह वैसे ही मलीमॉित जला देता है, जैसे अग्निकी चिनगारी रूई को ।' (पत्रपुराण पाताल २०।८०)

### महात्मा प्रयागदासजी

( लेखक--श्रीचद्रयप्रतापनारायण वहादुर पाल )

महान्मा प्रयागढास परम भगवद्भक्त और विद्रक्षण सत थे । उन्होंने उत्तरप्रदेशके वस्ती जनपदको अपने तपस्यापूर्ण जीवनसे धन्य और गौरवान्वित किया था । दस-ग्यारह साठ पहलेकी वात है, मना मौ मालकी अन्नस्थामे उन्होंने भगवती सरयूके तटस्थ कुढरहा नामक ग्राममे ममाधि ली ।

यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता कि उन्होंने किस प्रान्तमें जन्म लिया था, पर ऐमी मान्यता है कि वे पश्चिमी प्रान्तके एक राजाके पुत्र थे। वचपनमें ही पूर्वजन्मके ग्रुम सस्कारोंके फलम्बरूप उन्होंने संन्याम ग्रहण किया और मगवती सस्यू और कृपवाहिनी ( कुआनो ) के तटवर्ती भूमिमागोंमें विचरणकरके मगवान रामकी सुमधुर मक्तिका प्रचार करने लगे।

वे शीतकालमे अपने आस पासके ग्रामों और नग्रोंका परिभ्रमण किया करते थे। उनके साथ स्तांकी एक वड़ी मण्डली रहती थी। जिस गृहस्थका वे निमन्त्रण स्वीकार कर लेते थे, वह अपना परम सौभाग्य समझता था। वे कहीं भी एक रातसे अधिक नहीं रहते थे। भ्रमुणुकालमे वे सन्ध्या होते-होते किसी गृहस्थ भक्तके घर पहुँ न नाते थे। रातमे उसकी सुविधाके अनुसाक सतमण्डलीके लिये सस्म आहार और दुग्वपान आदिकी व्यवस्था हो जाती थी। दूसरे दिन दोपहरको भण्डारा होता था। कुछ देर विश्राम करनेके बाद वे दूसरे स्थानके लिये प्रस्थान कर देते थे। प्रस्थान करते समय उनकी शोभा-यात्रामे एक विशेष दिव्यता और सान्धिकताका दर्शन होता था, ऐसा लगता

था कि भगवड़िक्त ही साकार हो उठी है। घटाः, घडियाल और गखनादकी मनोरमता जड-जङ्गममे दिन्य गक्तिकी प्राणप्रतिष्ठा कर देती थी।

वे भगवान्के अनन्य भक्त तो थे ही। साथही सिद्ध योगी भी थे। उनकी योगसाधनाकी ख्याति दूर-दूर तक फैली हुई थी। कभी-कभी शिष्यो तथा भक्तोद्वारा बोलनेके लिये विवश किये जानेपर वे अगवान्की अनन्य भक्तिपर ही विशेप जोर देते थे। दुग्वफेनकी धवलिमाने होड लेनेवाली स्वेत दादी। भूरे रगके स्वर्णिम जटाजूट, लम्बे कद और गौर वर्णने विभूपित उनकी रमणीय आकृति योगकी माकार प्रतिमा थी।

उन्होंने आजीवन तप, सत्य और भगवद्गिकिकी ही महिमाका वखान किया। धरतीपर भगवानकी महती और पुण्यमयी कृपाका उदय होनेपर ही इस तरहके विरक्त सत और भगवद्भक्त मानवोंका ही नहीं, जगत्मात्रका कल्थाण करनेके ल्यि उतरते हैं। महात्मा प्रयागदास बड़े छोकप्रिय महात्मा थे। झोपडीसे छेकर राजमह्छोंतकके रहनेवाछोंपर उनकी कृपा रहती थी। महसोनरेश श्रीनरेन्द्रबहादुरपाछ और उनके पुत्र राजा विजयप्रतापनारायण तथा उनके राजपरिवार और समस्त आम पामकी जनताके वे आदरास्पढ थे। अपनी तपोभूमिमं उन्होंन भगवद्गक्तिकी सरस्वती वहायी, सत्य और योगकी गङ्गा उतारी, प्रेमकी कालिन्दी प्रवाहित की। उनकी समाविस्थछीमें आज भी अनेक सत निवासकर भक्ति-प्रचार—परम्पराकी रक्षा कर रहे है।

### भक्त-वाणी

तावद्भयं द्रविणगेहसुद्दन्निमित्तं शोकः स्पृहा परिभवो विपुत्रश्च लोभः। तावन्ममेत्यसद्वयह आर्तिमूलं यावन्न तेऽङ्घ्रिमभयं प्रवृणीत लोकः॥ —व्रह्माजी ( श्रीमद्रा० २। ९। ६ )

जवतक पुरुप आपके अभयप्रद चरणारिवन्दोका आश्रय नहीं ले लेता, तभीतक उसे वन, घर और वन्धु-जनोके कारण प्राप्त होनेवाले भय, शोक, लालसा, दीनका और अत्यन्त लोभ आदि सताते है और तभीतक मैं-मेरेपनका असत् आप्रह रहता है—जो दुःखका एकमात्र कारण है।

# परमहंस स्वामी श्रीसियारामजी महाराज

( लेखक-शीरामरवयाजी )

'क्रस्याण'के पाठक स्वामी श्रीतियारामजी महाराजके नामसे परिचित ही है। 'क्रस्याण'के पिछने अक्कोमे उनके सम्बन्धमे समय-समयपर लेख छपते रहे है। इस लेखमे महाराजजीके जीवनकी कुछ शिक्षाप्रद घटनाओं तथा कतिपय उपदेशोंका ही सक्षेपसे उल्लेख किया जायगा।

#### शिक्षाकालमें भी जीवनके उद्देश्यकी चिन्ता

आपके मित्र श्रीअयोध्याप्रसादजीको एक दिन पता चला कि महात्माजी ( आपके सच्चे व्यवहार और आत्म-कल्याणकी दृढ जागरूक भावनामे प्रमावित आपके सागी इसी नामसे आपको स्मरण करते थे) प्रात कालमे रो रहे है। कारण पूछनेपर उत्तर मिला कि 'ससारकी समस्याका हल नहीं सुझता कि ईश्वरने हमें इस सृष्टिमें क्यों भेज दिया। कष्ट सहते हुए भी इसका मर्म हम नहीं समझते और अपने कर्तव्य तथा लक्ष्यका भी कुछ पता नहीं चलता।' अपने जीवनके लक्ष्यको पा लेनेकी तीव मावना 'जिमके मनमें बचपनमें होती है, वही आगामी जीवनमें आत्मकत्याणके पथपर अग्रगामी होकर प्रमुभक्त बनता है। विद्यार्थी जीवनमें भी आपका सत्सङ्गके लिये उत्साह तथा प्रेम था। जब भी समय मिलता, साधुसङ्गमे उपस्थित हो जाते थे। सत्सङ्ग तथा तीर्थयात्रा आपके जीवनकी प्यारी वस्तुएँ यी।

#### कर्तव्यपरायणता

कपूर्यला कालेजमे जयआप शिक्षकका कार्य करते थे, उस समय एक उच्च राज्यकर्मचारीने आपसे प्रार्थना की कि आप मेरे पुत्रोको प्राइवेट ट्यूगनके रूपमे पटाये। 'आपने कहा कि 'प्राइवेट ट्यूगनमे मुझे जो शक्ति व्यत्र करनी पढेगी, कालेजकी पढाईमे उतनी शक्ति कम लगेगी, यह ईमानदारी नहीं है। कालेजसे जो वेतन मिलता है, उसको भोगते हुए बाहरी कार्यमे शक्तिका व्यय करना पाप है। ' ब्रिंसिपठके यह कहनेपर कि 'मै आपको आज्ञा देता हूँ, आप पढाये, अब आपके उपर इसकी जिम्मेदारी नहीं रही। ' वे वित्रार्थी उनके पास पढनेके लिये आते रहे। इस बातपर आश्चर्य हुआ कि वे विद्यार्थी प्रो० सियारामके उसी पत्रमे अनुत्तीर्ण हो गये, जिसके कि वे स्वय परीक्षक थे। आपने कहा कि 'जब विद्यार्थी कमसमझ थे, तब उन्हें अनुत्तीर्ण हाना ही या। बदनागीके भयमे म उन्हें उत्तीर्ण करके कैसे पापका भागी वन सकता या।

#### ईश्वरविश्वास

एक बार एक टीलेपर यह विचार लेकर बैठ गये कि यनामितिलेंगे नहीं, देग्रें, भगवान् कैसे शरीरकी रक्षा करता है। ' किसीको सचना नहीं दी। वहाँ पहले एक आदमी आया, जो पिचडी पकनेको रख गया। परतु वह पिचडी कची रह गयी। पर आपका चित्त कुछ भी करनेका नहीं था। पीछे दूसरा आदमी आया, वह घरसे पिचडी बनाकर ले आया। उसके पश्चात् वह वहीं भोजन पहुँचा जाया करता था।

#### निरभिमानता

जर क्या सलङ्गी आते और उन्हें भजनमें प्रवृत्त किया जाताः भतव उनका शरीर कियाओंसे सूम्म तथा दुर्बछ हो जाता था । 'ऐसी दशामें आप सर्वदा अपने शिप्योंकी । सेवा किया करते थे। उन्हें रोटी वनाकर जिलाते थे। ऐसा अनुपम तथा निरभिमानतायुक्त व्यवहार था। शिष्यको मित्र समझना, उसके साथ समानताका व्यवहार ही नहीं। अपितु समपपुर नेत्रा भी करनाः नम्रता रखनाः कभी बहे नहीं वनना-उनका मवके प्रति ऐसा ही वर्ताव देखा गया। कहा करते ये कि 'हम कोई शिष्य नहीं भावता, भाग्यानुसार अपनी-अपनी मेवा सभी छे रहे हे। यह भी कहा करते थे कि भन्न सतोके दर्शन करने चाहिये। पता नहीं किसके प्रसादसे ससारके दुःगोका निपटारा हो जाय । अथवा किस महात्माकी वातमे हमारे हृदयकी प्रन्थि कट जाय । कभी किसी महात्माकी बात जॅच जाती है, समय ऐसा होता है, अयवा किमीकी जेळी ऐसी होती है कि हृदयमे बात जॅच जाती है।

# १९८२ एकाग्रता तथा तल्लीनता

कई बार आप गङ्गाजी ओर मुख करके बाह्य जगत्को भूले हुए बैठे रहते थे । पीछे कई लोग आकर खडे हो जाते थे और बहुत देरतक उन्हे बोध भी नहीं होता या कि कोई ब्यक्ति आया है । `

मामान तैयार है। लारी लानेके लिये आदमी गया।

एक स्थानसे प्रस्थान करना है कि महाराजजी समाविस्थ हो गये । आने-जानेवाले सजनोके पदाघातोसे भी ध्यान नही टूटता । बहुत देरके बाद जागते थे ।

. जहाँ भी रहते, उनकी ऐमी मानसिक स्थिति हमेगा देखनेमे आती थी ।

#### यम-नियमका पालन आवश्यक है

जब कभी कोई भजनमें लगाये जानेका आग्रह करता था, तब आप कहा करते कि कि कि में भजनमें प्रवृत्त करनेमें सकोच होता है, क्योंकि व्यवहार ग्रुद्ध न होनेमें उर्जात नहीं होती। यदि पहले कुछ उन्नति हो भी जाय तो आगे गाडी कक जाती है। आप यम-नियमके पालनपर बहुत अधिक बल देते थे। उनके सम्पर्कमें आनेवाले अथवा उनके उपदेशोकों सुननेवाले सज्जनोंके मनपर यह प्रभाव पडता कि वे वैराग्य तथा व्यवहार-ग्रुद्धिपर अधिक बल देते थे। इसका मुख्य कारण यही प्रतीत होता है कि वर्तमान काठमें आचार-व्यवहारकी ग्रुद्धि तथा वेराग्यपर जन्न आधारणकों आस्था नहीं है। साधक भी इन दो अत्युपयोर्गा माधनोंकी ओर ध्यान न देकर अन्य सरल उपायोंने ल्ल्य-प्राप्तिकी आशा करते हैं।

#### शुद्ध मनपर वाह्य घटनाओंका प्रभाव

्र आपके रहनेके स्थानकी खिडकीपर एक कपडेका पर्दा छटकाया गया तो आपने कहा कि इस पर्देसे खूनकी गन्ध आती है। कपडा नया था। पीछे पता च ये कि जो पैसा उस कपडेको खरीदनेमे खर्च हुआ था। वह ख़ूनके मुकद्मेसे आया था।

हवन करते समय एक बार जो छकडियाँ आयी, उन्ह छूने तथा पकडनेमे घृणा तथा घवराहटके भाव उदय होते थे । कारण खोज करनेपर पत् चला कि ये लकडियाँ एक ऐसे मकानकी छतमेसे आयी है, जहाँ बहुत दिन पहले एक हत्या हुई थी ।

एक छोटी बच्चीके आग्रह करनेपर उसे व्यान करनेके लिये अपने पास बैठाया। थोडी ही देरमें वह बोली कि 'मुझे दूसरे कमरेकी वस्तुएँ दीएत रही है।' महाराजजीने उस वात-की सत्यताकी खोज करनेके लिये अपने आप जाकर उस कमरेकी चीजोंकी व्यवस्थामें कुछ उलट-फेर कर विया और वापम आकर उस लड़कीसे पूछा तो उसने ऑखें बद किने हुए ही बता दिया कि 'अब वस्तुओंके क्रममें अमुक परिवर्तन हो

गया है। महापुरुपोके अपने प्रभावसे ही ऐसी घटनाएँ हो जाती है, परतु उन्हें इसका कोई मान अथवा अभिमान नहीं होता।

#### प्रार्थनाकी खीकृति

रहनायमे टहरे हुए आपने एक बार श्रीरुहनाथजीसे प्रार्थना की कि 'यदि हमारा कोई भोग हो तो वह भोग यही समाप्त कर दीजिये।' उसी दिन ल्कडी काटते समय आप छुदक गये और पर्याप्त चोट आयी। सिरसे खून भी बहुत निकला। परतु आप प्रसन्न थे कि श्रीरुहनाथजीने हमारी प्रार्थना स्वीकार कर ली।

#### खतन्त्रताकी शिक्षा

मत्सिगियोको प्राय उपटेश देते ये कि भोजन बनाना आदि मव कार्य अपने आप करनेका अभ्याम होना चाहिये। स्वय भी अपने हाथसे ही प्रायः मोजन बनाते थे। रोगी होनेपर भी शरीरको सफाई, उपवाम आदि तथा त्रिफला, वनफशा आदि ओपिघयोसे ही कार्य चलाते थे। डाक्टर या वेधकी बहुत कम सहायता लेते थे। सत्संगियोको भी ऐसा ही करनेका उपदेश भी करते ये और उसे अपने व्यवहारमे जचाते थे।

#### कुछ उपदेश—न्याययुक्त व्यवहार तथा ईश्वरप्रदत्त फलपर सन्तोप

कोई मनुष्य सबको खुग नहीं कर सकता। वह सिर्फ ईश्वरके सामने साफ-दिल रह सकता है। ईश्वर उसके सिक्कका फल जरूर देंगे। हानि-लाम—सब अपने कमांके मुताबिक होता है। ईश्वरके न्यायपर मरोसा रखकर सब करना चाहिये। जब किसीके साथ काम पडता हो। तब साफ तौरपर गर्ते तय करों और बाद दिल साफ रसते हुए ईश्वरको हाजिर-नाजिर समझकर काम करने जाओ। इतनेपर अगर दूसरा खुग न हो तो तुम्हारा कोई कसर नहीं।

#### सस्विन्धयोंमे यथार्थदृष्टि

मुसाफिरकी दृष्टिसे देखनेपर सब सम्बन्ध किएत माल्म होते हैं । ट्रेनके डिक्बेम बहुत से आदमी सबार रहते हैं, यात्रा समाप्त होनेपर उतरते जाते हैं । जबतक रहते हैं, एक दूसरेकी सहायता करते हैं, मित्रता हो जाती है । मगर चले जानेपर कोई मोह नहीं करता । ऐसे ही विचार ग्रहस्थीको रखने चाहिये । सयोग वियोग होनेका नाम ही सृष्टि है । अपना क्तें क्य क्रिते जाओं इतना ही मम्बन्ध है और नोई सम्बन्ध नहीं।

#### कर्मका लक्ष्य ईस्वर-असन्नता

सेवा सदकी करते जाओ और सिष्टिका नाटक देएते रहो । फिरमे देखनेकी इच्छा न रहने पाये नहीं तो फिर यह इमाडा आकर खडा हो जानगा । वाजीगर-की वृत्ति रहे । मदारी केन दूसरोको दिखालता है परतु अपने आप उनमें आमन नहीं होता। उमना उद्देश्य केवल लोगोंको प्रसन्न करने हैं मा नमाना होता है । इसी तरह अगर केवल इंडवरको प्रमन नरना लग्न हो तो ठीन है वे आप ही संभाल लेगे।

#### गृहस्थीको शिक्षा

१-न्त्रीको हिंदी पटाना चाहिये जिससे वह वर्मगन्थ पट सके।

२-स्रोंको कहना कि में तुमने तब प्रनन होड़िंगा। जन तुम हर प्रकारने नाम-महुरकी तन-मनी नेवा करोगी।

३-विप्रयभोगने बहुत न फॅसना ब्रह्मचर्यके निप्रमोका पालन करना चाहिये।

४-लोगोमे व्यावहारिक वार्तालाप जरूरतमे व्यादा ,न करे और न बहुत मिले जुले।

५-जहाँतक हो दिमागी ताक्तम संग्रह रक्खे।

६-रहस्थी अपना क्तंब्य करते हुए तमागा देखनेगा। बननेकी कोगिश करे। दूसरोके योग तथा बुद्धिको पल्टना आपके अर्थान नहीं, इनकी रग ईब्बरके हाथमे है। आप सिर्फ अपने क्तंब्यके उत्तरदाता है।

७-सास-बहूके झगडेको निपटाना कठिन है। कुछ द-कुछ कमर दोनों तरफ होता है।

८-वर्मगान्त्रके अनुसार व्द्रह प्रनिगत अपनी आमदनीका गृहस्थीको वर्मार्थ खर्च करना चारिये।

#### सीको शिक्षा

१-पितकी सेवा करना उनको सन्तुष्ट रखना और उनकी आजा लेकर भजनमे प्रवृत्त होना ।

२–आहार सात्त्विक करना और खादको जीतना । ३–व्यवहारको मरल और निष्कपट बनाना । ४–मोटा क्पडा पहनना और शृक्षारको छोडना । ५-विधवाऍ अपने यान स्टवाये । चकी तथा नर्गा चलाये ।

६-पतिके आजामे रहना । अगर पित कोई ऐसी बात करे जो धर्मज्ञान्दर प्रतिकृत हो तो मधुर बाणींग उने नमझा दे।

#### निष्पाप जीवन वितानेके नियम

१-अहिसा—सन-बचन कर्मने तिर्गतो दुःत न देना । यदि अपने प्राण और धर्मकी रमाते िये धर्मकात्वानुसार किनीतो दु प पहुँच जाय तो दोप नहीं । या दूसरीती भनाई करनेम उसको या दूसरेको ज्ञान्यानुसार दुः प पहुँच जाय तो दोप नहीं।

२-मत्य-जेसादिलमें भाव हो। वंना टी करना या करना। भाव प्रस्ट करनेने नाफ राब्द बोलने चाहिये। यदि दूसरे को हानि पहुँचानेके लिये छुठ दोन जान तो बहुत दोप हमता है। अन्ती जान माए और धर्मनी रक्षाके लिये छुठ बोलनेन थोड़ा या बहुत कम दोप लगता है।

र-चो-ो-किसीना तक छि**अस**र या चालाकीमे या बर्न्यस्ती लेनी ।

४-त्रस्चर्य-मनः वचनः वर्मसे परापे पुरुष या स्ती या तिसी पुरुष या न्तीके नद्गर्वा इच्छा न रखना।

· ं ५-६िख त्वान-अर्थात् शब्द स्पर्शः, रूप रमः, गन्ध--निर्मानी रच्छा न वरना ।

६-भोजन धार्मिक क्माइंका होना चाहिये। रमवाला चिकनाः हृदयको हितकारीः नीरोग रखनेवाला आयु वन् और बुद्धिको बढानेवाण होना चाहिये। खद्दाः चटपटा तीक्ष्णः रूखाः रडवाः बहुत नमकीन और बहुत गरम नहीं होन चाहिये। हृदयमे जन्न पदा करनेवालाः अपवित्रः, दुर्गन्थित वानी और भारी भोजन नहीं करना चाहिये।

७-ह्यवहारमे मनको पवित्र रखना चाहिये । मन सग्ल रहे । छन्नः क्पटः ईप्यीः द्वेषसे बचना चाहिये ।

८-गरीरकी गुद्धि उसे नीरोग रखनेके लिये जितनी जिन नमन आवश्यक समझी जाय उत्तनी करनी चाहिये।

९-संसारी और योगका या कोई धर्मका काम करनेपर जिनना या जैसा परिणाम हो, उमपर मन्तोष करना चाहिये ।

१०-सुख-दु खा मान-अपमाना स्तुति निन्दाः नेकनामी वदनामी तथा हानि-लाभमे हर्ष शोक नहीं करना चाहिये। विक विचारना चाहिये कि मेरे पिछन्ने कर्मानुसार जैसा कुछ मेरा भोग था, वैसा टी मेरे सामने आ गया । दूसरा केवल भोग सिद्ध करनेमें निमित्तमात्र है ।

११-स्ताध्याय-पटनेके लिये कोई धर्मपुन्तक, जिनने भक्ति, धर्म और वैराग्य बढे, होनी चाहिये।

१२--वर्ग-कर्म करते हुए या निर्धाका उपकार करते हुए ईश्वरसे या समारसे बदलेकी इच्छा नहीं करनी चाहिये। जिस तरह वे हमारा कल्याण ममझेंगे, वसे ही वे आप ही कर देंगे। भगवान्पर पूर्ण श्रद्धा और विश्वास रखते हुए उनकी रजाम राज़ी रहना चाहिये।

#### ञ्चान्ति और वैराग्य

विपरासे उपरानता आये विना मनको गान्ति कहाँ मिल नक्ती है। प्रभुकी शरणमें वे ही विश्राम पा सकते हैं, जो मायारे विमुख हो चुक ह। यम-नियम परमावश्यक है। पापको छोड़े बिना और शान्त्रानुसार व्यवहारको ग्रुढ किये विना तप और साधन कुछ नहीं चल सकते। प्रायः छोग सिद्धियोंसे आकर्षित होकर योगनी ओर दृष्टि देते हैं, परन्तु यम'ओर नियमके बिना योग निरर्थक है।

प्रश्न-क्या वैराग्यके विना ब्रह्ममाप्ति हो सकती है ? उत्तर-वह उतनी ही सभव है जितना पीठपर पत्थरांकी गठरी लेकर पहाड़पर सीधा चढना । विषयोमे चित्त फॅसा होनेसे सारा परिश्रम निष्फल हो जाता है । पहले वेराग्य होना जरूरी है ।

वैराग्यके विना अभ्यासमे बहुत पुरुपार्थ करना निर्थक है। योगकी किया कोई वराग्यसे बढकर फल्दायक नृहीं हो सकती। कमजोरी और बीमारीमें भी वेराग्यका सहारा रहता है। सत्यके ग्रहण और असत्यके त्यागसे वराग्यकी प्राप्ति होती है। काम, कोघ, लोम, मोह, अहकारका त्याग करनेसे वैराग्यकी सिद्धि होती है। वेराग्य ही सबसे मुख्य है।

वराम्य-प्राप्तिका प्राय-दोपदृष्टिके विनापदार्थोंसे वेराग्य होना सम्भव नहीं है । पीतल्को सोना मत समझो । गुलवका फूल गुलाबी दीखता है परतु दूसरी ओर सफेद है । फूलकी डडी दूरसे चिकनी दीखती हे परतु छूनपर खुरदरी निकल्ती है । विषयों में इसी प्रकार धोखेसे सुख दीस्तता है । इसी प्रकार संसारमें बडा घोखा है । मनुष्य भ्रममें पडा हुआ अनुमानके सहारे बोस्ता साता है । यथार्थ योजने यह बाला मिट सकता है । जिस वस्तुकी प्राप्ति हमारे लिये ठीक न हो। उसका हठसे त्याग करना उचित है। फिर कुछ काल पन्चात् चित्त आप ही उसका चिन्तन छोड देगा । बिना हठके कोई काम नहीं हो सकता। विषयोम दोषदृष्टि विचार और युक्तिसे पदा करनी चाहिये।

गारीरिक दुःख गारीरिक दुपथ्यसे और मानसिक दुःख मानसिक कुपथ्यसे उत्पन्न होता है, वह कुपथ्यसे अधिक तेज होता है, गान्त नटी हो सकता । उसका प्रथम और अन्तिम इलाज परहेज है । शत्रुसे असावधान कभी नहीं होना चाहिये । जो पुरुप चोरोंकी सरायम रहता है और असावधान सोता है, वह दूटा जाता है ।

#### खाद-विजय

भोजन खादिए बनाकर नहीं करना चाहिये। सप्ताहमें एक दिन विना नमक-मसालेका दाल-साग खाय। सोठ फकी हे हो, घी पहले पी हो। फिर रूखा फुल्का-दाल खाय। दूधमें मीठा न डाले, जरूरी हो तो मीठा पहले खाकर फिर दूध पी हो। नमक रानिकी जरूरत हो तो नमक पहले खाकर फीका भोजन पीछे खाय।

#### धैर्य

यदि किसीको इतना पता चल जाय कि असल विरक्ति

'ऐसी है और वह लक्ष्यको पकडकर वहाँ पहुँचनेके लिये
अपनी शक्तिक अनुसार चल पड़े और विना कदम पीछे
हटाये आगे ही चलता रहे, तो उसपर ईश्वरकी वड़ी कृपा
समझनी चाहिये। मन्योको पढ लेना तो कठिन बात नहीं
है, परतु उनकं अनुसार आचरण करना बड़े घैर्यका काम
है। अधीर और विचारख्रन्य इस मार्गका अधिकारी नहीं है।
जो मार लानेसे घररायेगा नहीं, वह जल्दी सफलता प्राप्त
करेगा।

#### सच्चे जिज्ञासुमे ये गुण होने चाहिये

(१) सचा वेराग्य। (२) जीमके स्वाद्ये हटना। (३) वातका धनी होना। (४) पापसे घृणा। (५) स्वास्थ्यको ठीक रखनाः कुपथ्य न करना। (६) तनः मनः धन और समयको किफायतसे खर्च करना। (७) व्रत ले तो कष्ट आनपर भी उम निभाना। (८) काम दिखावेसे न करना। (१) अपने ग्रनेका तथा जीवनका भार दूसरेपर न डालना। (१०) इरादेका पक्का रहना।

# गुजरातके महान् भक्त श्रीप्रीतमदासजी

भक्त प्रीतमदासजीका जन्म बारोट जातिमें स० १७७४ में गुजरातके बावला गॉवमें हुआ था। उनके पिताका नाम प्रभातिसह और माताका नाम जयकुँबरि बाई था। वे बचपन-से ही अन्धे थे।

एक समय वावला गाँवमे साधुओंकी एक जमात आयी। पद्रह वर्षकी उम्रमे ही प्रीतमदासजी भगवान् की खितिके नये-नये पद वना लेते थे। बालककी ऐसी अद्भुत जाक्ति देखकर साधुओंको उसके ऊपर दया आयी। बालकपर सत्सङ्गका रग चढा और जमातके महन्त भाईदासजीसे उसने गुरु-मन्त्र प्रहण किया।

उसके बाद घूमते-घूमते प्रीतमदामजी गुजरातके सदेसर गॉवमे आये और वहीं भजन करने लगे तथा आजीवन वहीं रहें।

प्रीतमदासजी महान् भक्त थे। उन्होंने सरस गीताः ज्ञान-ककहराः सोरठ रागका महीना इत्यादि बहुत से अच्छे प्रत्य लिखे हैं। उन्होंने १५००से अधिक भजन भी बनाये थे।

हरिनो मारग छे शूरानो, निह कायरनु काम जोने ।
परथम पहेलु मस्तक मूकी वळती लेवु नाम जोने ॥
सुत वित दारा शीश समर्प, ते पामे रस पीवा जोने ।
सिधु मध्ये मोती लेवा मॉही पड्या मरजीवा जोने ॥
मरण आगमे ते मरे मूठी दिलनी दुग्या वामे जोने ।
तीर कमा जुवे तमासो ते फौडी नव पामे जाने ॥

प्रमान पातकनी ज्याळा भाळी पाळा भागे जीने । माही पज्या ते महातुम माणे, देखनारा दारें जीने ॥ माथा साटे मोंगी वस्तु, साज्जी निह सर्ल, जीने ॥ महापड पम्या ते मरजीरा, मूकी मननो मेल जीने ॥ साम अमकर्मा साता माता, पूरा प्रेमी परसे जीने ॥ प्रीनमना स्वामीनी लीका, ते स्जनी दन नरसे जीने ॥

मगतमा गाँधीका यह तिय पद प्रीतमदामका ही रचा हुआ है। उनकी रची हुई सरस गीता ऐसी है, जो प्रेममे गानेवालेके द्वारा मशुर कण्ठमे गाये जानेपर भक्त श्रोताओं के द्वार को भिक्त रससे सरावोर कर देती है और उनकी ऑक्नोंने ऑसुओं की धारा बहने लगती है। उसमें गोपी-प्रेमका अगाध वर्णन है। अन्धे होनके कारण उनके साथ मदा चार पांच भक्तजन रहते थे। वे जब भावमें आते, तब भजन बोलते जाते और उनके साथा भक्त उसे लिखते रहते थे। प्रीतमदास समर्थ त्यागी पुरुष थे। उनके चीवीस विषय थे, वे भी त्यागी थे।

रविसादेर श्रीप्रीतमदासंक समयके महान् भक्त ये और वे प्रीतमदाससे बहुत प्रेम करते थे। इन्होंने कोई नया पंय नहीं चलाया। अपने जीवनमे जिस परम सत्यका अनुभव किया, उसीको सरल वाणीमे उस समयकी जनताके सामने उपस्थित कर दिया।

अन्तम सवत् १८५४ की वैज्ञाग्य बदी द्वादशीको वे भगवत्स्वरूपम लीन हो गये।

# श्रीवीरजी भक्त

( लेखक-वेध श्रीबदरुदीन राण्युरी )

श्रीवीरजी भक्तमा जन्म भाडला गाँवमे सवत् १८७६ मे हुआ था । उनके पिताका नाम वस्ता सघराज और मातामा नाम लडकीवाई था । उनके पिता चोटीलामे आये, तबसे उनका जीवन परमार्थके मार्गम लग गया । छोटी उम्रमे उन्होंने एक साधुको जाडेमे ठिडुरते देखकर अपना धावला उटा दिया । सतरह वर्पकी उम्रमे उनके माता-पिताका देहान्त हो गया । उन्होंने छोटी सी दूमान नर ली । उसमे जो कुछ बचता। उससे वे साधु सतोको रोटी देते । धीरे-धीरे इस सेवाको लेकर भक्तमी ख्याति बढती

गयी । यादको उन्होंने सदावतके लिये जगह ठीक कर ली और वहाँ एक मन्दिर बनवाया । उस समय रेलवे लाइन न होनेके कारण वढवाणसे द्वारका जानेवाले हजारा साधु संतोंको भक्तकी वर्मशालमे रोटी मिलती वी और ठहरनेके लिये जगह । उनके यहाँसे कोई साधु-सत कभी भूखे वापस नहीं जाते थे।

गॉवमे पानीका बहुत ही कप्ट था। उन्होंने खुद मेहनत की और एक कुओं वेंधवाया, जो अबतक भगतके कुएँ के नामसे प्रसिद्ध है। भगतजीमें प्रमु-प्रेम विचित्र ही था । रामनामकी धुन ल्याते समय उनके चेहरेनर अजव तेज अलक उठता था । वे निरन्तर रामनामका जप करते रहते थे ।

वे अखण्ड ब्रह्मचारी थे । उनका जीवन विस्कुल सादा या । उनकी रहनी-करनी निर्दोत्र थी । उनका जीवन प्रभुमय या । वे सबमें श्रीहरिका ही दर्शन करते थे । वे कहते थे कि 'मुझको तो सब प्रभुका ही रूप मानूम पडता है ।' वे साधु-सतोंकी पगचम्मी करते और उनको जिमाते समय मिक्खयाँ उडाते तथा गरमीके दिनोमे पंखा झलते थे। इस प्रकार साधुओंको सदा प्रमन्न रखते थे।

सङ्सठ वर्षकी उम्रमे संवत् १९४३ मे चैत्र वदी पञ्चमी। गुरुवारको प्रात.काल रामनामका उच्चारण करते हुए उनका देह छूटा और वे भगवत्स्वरूपमे लीन हो गये।

# भक्त शास्त्रीजी शङ्करलाल माहेश्वर

( लेखक-नेच श्रीददकदीन राणपुरी )

मोरवी गहरकी कीर्ति देश-विदेशमे फैलानेवाले प्रसिद्ध मक्त श्रीशङ्करलाल शास्त्रीका जन्म मोरवी शहरमे संवत् १८९९ में हुआ था। वे पंद्रह वर्षकी उम्रमें सुन्दर कविताएँ लिख सकते थे।

उन्होंने अपने जीवनमें वहुत से उत्तम प्रन्य लिले । मोरवीके राजा सर बाघजी वहादुरने हिमालयकी और सारे हिन्दुस्थानकी यात्रामे शास्त्रीजीको साय रक्ष्णा था । उसके बाद मोरवीमे १०८ भागवत-पारायणका यत्र हुआ. जिनमे शास्त्रीजीको अत्रस्थान दिया गया । उस सम्य हिन्दुस्थानमे दो या तीन शतावधानी थे । उनमे एक शास्त्रीजी भी थे । एक दिन एक ब्राह्मणका लडका उनके घर भिक्षा लेनेके लिये आगा । घरमे कोई न था । केवल शास्त्रीजी प्रजा करनेमे लगे थे । लडकेने देखा कि घरमे कोई नहीं है । इसलिने वह हवेलीमे पड़ी हुई एक तपेन्छी चुराकर चलता वना । यह वात शास्त्री-जीने देख ली । कुछ दिनों वाद शास्त्रीजीने उस लड़केको बुन्नाया और प्रेमसे स्नान कराकर नये कपड़े पहनाये एव घरमे जितने वर्तन चाहिये, उतने सब उसको दे दिये । जाते समय कहा—'मैना ! उम दिन मेरे पास मॉगते तो मैं दे देता । ऐसा नहीं करना चाहिये ।' इससे वह लड़का बहुत लजित हुआ और उसका भविष्य-जीवन बहुत सुधर गया ।

उनके यहाँ सदा मायु-सत आते और वे बहुत ही प्रेमसे उनकी मेवा करते । मोरवीमे सदा उनकी सुन्दर कथा हुआ करती थी और हजारो आदमी उससे लाम उठाते थे।

शास्त्रीजी हमेशा दस बजेतक महादेवजीकी पूजामे छगे रहते थे। मोरवीके श्रीकुवेरनाथ महादेव उनके इष्टदेव थे।

#### 

# भक्त हरिदास डाकोरवाला

गुजरातके तीर्थस्थान डाकोरमे श्रीहरिदान नामके एक मक्त हो गये हैं। आप गृहस्थ थे, पर आपका जीवन विस्कुल प्रमुपरायण था।

एक वार आप भगवत्सम्बन्धी कुछ लेखनकार्यमे लगे ये, इतनेम समाचार मिठा कि आपका जवान पुत्र मर गया। अपने इकलैते जवान पुत्रका देहान्त होनेपर भी आपके चेहरेपर जरा-सी गोककी छाया-भी नहीआगी। श्रीहरिदासजीने कहा—'चलो, आ रहा हूँ। प्रमुकी वस्तुको फिर प्रमुको ही आनन्दसे मोप देना चाहिये। और जरा भी दु ख या क्लेगके विना पुत्रका अमगानमे दाह करके फिर अपने मजनमे लग गये। आपके सम्बन्धमे अधिक वाते नहीं मिलतीं। आपका एक भजन गुजरातमे घर-घर गाया जाता है। जान पड़ता है उनमे उन्होंने अपने जीवनके सारे जानका समावेश कर दिया है।

#### नाम-रसायनमें पथ्य

(१) अमत्य न वोलो। (२) विमीकी निन्दा न करो। (३) अपनी प्रशसा न करो और न सुनो। (४) किसी प्रकारका भी व्यमन मत रक्खो। (५) अपने ही समान सबकी आत्माको जानकर किसीका दिल मत दुखाओ। (६) परधनको धूलके ममान समझो और उसको न लो। (७) दम्म, अभिमान और दुर्जनतासे हृदयको अपवित्र मत करो। (८) परस्त्रीको माताके समान समझकर कमी कुदृष्टि न डालो।

(९) मैं प्रमुक्ता हूँ और प्रमु मेरी सदा रक्षा करते हैं, यह विश्वास कभी न छोड़ों। (१०) प्रमु जो करते हैं, हमारे हितके लिये ही करते हैं—यह निश्चय हट रक्खों। (११) अपनी जिक अनुसार दूसरोंकी मलाई करों। (१२) अपना स्वार्थ सिद्ध होता हो तो भी अधर्मका आचरण न करों। (१३) मैंने इतना मजन कर लिया, अब इतना मजन कर रहा हूँ—इस तरहकी बात जहाँ तहाँ कभी मत कहो। (१४) में बड़ा मक्त हूँ, मुझको मान देना चाहिये, मेरी प्जा सबको करनी चाहिये—ऐसा अभिमान कभी न करों। (१५) रामनामकी जो अबुलनीय महिमाहै, वह व्यर्थकी प्रशसामात्र है—ऐसा विचार

स्वप्तमे भी न करो । (१६) आजीवन कभी भी कपट, दगा, छल, प्रपञ्च और मायाका आचरण न करो । (१७) मानव-सेवा प्रभुकी सेवा है, इस भावको सदा जीवनमे सच्चा उतारो । (१८) यह ऊँच है और यह नीच है—यह भेदभाव प्रभुके मार्गमें कभी न हो । (१९) किसी भी इष्ट-कामनाके लिये मनमें अगान्ति न आने दो । (२०) किसी प्रकारकी भी मार्याकं वगीभूत न हो ।

उपर्युक्त पथ्यों (नियमो ) का सदा पालन करते रहनेसे और रामनामका जप करते रहनेसे प्रमुको पानेमें जरा भी देर नहीं लगती।

# प्रसिद्ध भक्त श्रीजादवजी महाराज

वम्बईके प्रसिद्ध भक्तराज श्रीजादवजी महाराजना जन्म सवत् १९१२ वि॰ भाद्रशुक्ता द्वाटगी श्रीवामनजयन्तीके दिन सुदामापुरीमे पुष्करणा ब्राह्मणके घर हुआ था । इनके पिताका नाम श्रीकेशव गर्मा और माताका नाम प्रेमावाई या । सन्तान जीवित न रहनेके कारण माता-पिताने मगवान्से प्रार्थना की कि 'यह पुत्र दीर्घायु होगा, तो इसे भक्त बनायेगे ।' इसके अनुसार वे पहलेमे ही जब कोई भी साधु-सत, भक्त घरमे आते, तब उनके चरणोंमे वार्लकको वैठाकर उसके दृदयमे भक्ति-अक्तर उत्पन्न और परिपुष्ट करनेका प्रयक्त करने लगे । परतु इन महापुरुपको जन्म देनेवाले दम्पति अपने सुपुत्रकी महत्ता देखनेका सौभाग्य प्राप्त करनेसे पहले ही संसारसे विदा हो गये ।

तदनन्तर श्रीजादवर्जीकी परमात्माके प्रति अभिमुखता दिनों-दिन बढने छगी और वे एकान्त-सेवनकी हढ इच्छासे वरडा पर्वतकी जाम्बुवानकी गुफामे जाकर तप करने छगे। इस समय वे केवल दूधपर रहते और ईश्वर-चिन्तनमें निमम होकर समाधिस्य हो जाते। इनके काफा वम्बई रहते थे, उन्होंने इन्हें वम्बई बुळा छिया और इनका विवाह करके इन्हें अपने साथ रखने छगे तथा काम-काजमें लगानेका प्रयत्न करने छगे, परंतु इनका चित्त व्यापार-धिमे नहीं छगा और सत्सद्ग तथा मगवन्नाम कीर्तनमे ये अपना समय विताने लगे। काकाने कत्रकर इनका त्याग कर दिया और इन्होंने मानो एक महान् वन्धनमें छूटकर सुखकी साँस ली। कुछ दिनो वाद दे नासिक चले गये और वहाँ पाण्डवगुफामे वैठकर ध्यान करने लगे। वहाँ

डाक्टर सर जेम्स वर्जेस, डाक्टर फेम्पवेल, प्रो० जयकृष्ण इन्द्रजी तथा दूसरे अनेकों विद्वान् इनके सङ्ग और वचना-मृतका लाम उठाते थे।

नासिकसे छौटकर आप फिर वम्बई आ गये और भगवान्के नाम-कीर्तनका प्रचार करने लगे । बम्बईके बहुत बड़े-बड़े छोग आपके सङ्गसे छाम उठाने छगे।

संवत् १९५६मे सेठ मनमोहनदास कहानदासः उनकी माता गगात्राई और अन्य कुटुम्त्रियाने नम्नईः कालवादेवी रोडपर प्रसिद्ध श्रीनरनारात्रणके मन्दिरका निर्माण करवाया और श्रीजादवजी महाराजसे इस मन्दिरमें जनताको उपदेश देनेकी प्रार्थना की । तमीसे 'श्रीनरनारायण-सत्सङ्ग-मण्डल'की स्थापना हुईः, जो दिनोंदिन उन्नति करता हुआ अवतक वर्तमान है और आज भी प्रातः, सन्ध्या और रात्रि—तीनो समय प्रतिदिन श्रीभगवान्के नामघोषसे वम्बईके विषय विषाक्त वातावरणको पवित्र कर रहा है।

श्रीजादवर्जी महाराजने लगातार तैतीस वर्षतक स्वयं उपटेग देकर और भगवनाम-कीर्तनमे लगाकर लाखों प्राणियोको ईश्वराभिसुरा किया । संवत् १९८८की ज्येष्ठ कृष्ण एकादगीके दिन पचहत्तर वर्षकी आयुमे आपने परम धामकी यात्रा की । इस यात्राका सकेत कुछ दिनो पहले ही आपने कर दिया था ।

अपने जीवनकाल्मे ही आपने अपने सुपुत्र श्रीहरिदास महाराजको अपनी ही देखरेखमे रखकर उन्हें इस योग्य वना दिया कि वे अपने आचरणसे सबको मुग्ध करते हुए भगवनामका प्रचार करते रहें। उन्होंने अपनी सुयोग्य पुत्री श्रीपार्वती नहनको सस्कृतके माथ एम्० ए० तकका अभ्यास करत्राकर जगत्को यह भी दिखला दिया कि वे आधुनिक जगत्की प्रतृत्तिसे भी अनभिज नहीं हैं। श्रीजादवजी महाराज सनातन वर्मके प्रसिद्ध सेवक, भगवन्नाम-प्रचारक और भगवान्के परम भक्त ये । ऐसे पुरुप जगत्में बहुत योड़े होते हैं ।

# भक्त श्रीहरिदासजी महाराज

5 C

श्रीजादवजी महाराजके परमधाम-गमनके परचात् उनके सुपुत्र श्रीहरिदास महाराज अपनी सुयोग्य और सर्वथा सद्गुणसम्पन्न बहनोंके साथ पिताके पवित्र कार्याकी पूर्तिमे लग गये। श्रीहरिदासजीका जन्म विक्रम सवत् १९५३ की शर्रपूर्णिमा—रासोत्सवके दिन हुआ था। उन्हें अपनी मातासे बहुत सुन्दर जिक्षा मिली थी। सवत् १९८३ में माताका देहान्त होनेके पञ्चात् इनकी वृत्तिमं विजेपरूपसे वैराग्य आ गया। तदनन्तर आपने पाँच वर्पाम अनेकां उपनिपद् तथा वार्मिक प्रन्योंका अत्यन्त मध्म दृष्टिमें अम्यासकर अपार जान सम्पादन किया। इसके पाँच ही वर्षे बाद उनके पिता श्रीजादवजी महाराज भी परमधाम पधार गये। यों पाँच ही वर्षमें माता पिता दोनोंका वियोग होनेपर श्रीहरिदास महाराजने तन-मन-धन और सम्पूर्ण धैयेके साथ अपने पिताके लगाये हुए इस पवित्र सत्सङ्ग- वृक्षको विभिन्न मातिसे पल्लवित-पुण्पित और फल्टित किया।

परतु संवत् १९९९ वि० वेशाख शुक्रा एकादशीके दिन केवल लियालीन वर्षकी आयुर्मे आप अपने पिताजीके पास सिवार गये। हरिदासजी वहें ही मजन, धैर्यवान, सुशील, विद्वान्, भगवान्के परम भक्त थे। इनके देहोत्सर्गसे भक्तों-को और उनके कुटुम्बियोंको बडा आधात लगा। किंतु भगवान्के मङ्गलम्य विधानको सिर चढाकर सबने वैर्षे धारण किया। आनन्दका विपय है कि प्रातःस्मरणीय श्री-जादवजी महाराजकी पुत्रियों अपने पिता और भाईके द्वारा लगभग पचास वर्ष पूर्व आरम्भ किये हुए इस महान् जप कीर्तन यजको आज भी बड़े प्रेमसे ,चला रही हैं और हजारों नर-नारी श्रीनर-नारायणजीके मन्दिरमे तीनों काल श्रीटरिनाम सकीर्तनकी ध्वनिसे अपने तथा जगत्के वातावरणको पवित्र कर रहे हैं। 'नर-नारायण-सत्सङ्ग-मण्डल' मे जो लोग उत्साहपूर्वक सम्मिलित होकर उसे चला रहे हैं, वे सर्वथा आदर और कुतजताके पात्र हैं।

#### 

# महान् भक्त और पारमार्थिक लेखक श्रीअमृतलाल पढियार

गुजरात काठियावाडमें घर-घर 'स्वर्गकी' पुस्तकें पढी जाती हैं। गरीव-अमीर, विद्वान्-मृर्ख सभी पढियारजीकी पुस्तकोंसे सुपरिचित हैं। उनकी पुस्तकें सादी, सरलऔर ग्रामीण मापामे भक्ति, जान, वेराग्य, सदाचार तथा धर्मसे सरावोर हें।

श्रीपिढियारजीका जन्म सवत् १९२६ के चत्रमें हुआ था। पिता धार्मिक विचारके सस्कारी पुरुप थे। माता बचपनमें ही मर गयी। अहाईस वर्षकी उम्रमें जिन दिन उनका ब्याह होनेवाला था, उसी दिन वे भाग निकछे और संसारका मम्बन्ध तोडकर अपना जीवन प्रमुके पवित्र पथमें वितानेका उन्होंने निञ्चन कर लिया। घर छोडनेके बाद जीवनमर वे गरीबोंकी सेवा, साहित्वकी सेवा और प्रमुके भजनमें ही लगे रहे। इससे पिढयारजीको उनक महवासम आनेवाले लोग 'बाबाजी' कहकर ही बुलाते थे। असलमें भगवा वस्त पहने विना ही वे सच्चे सन्यामी थे । उन्होंने अपना दिल रॅगा था । उन्होंने मारे भारतवर्षकी यात्रा की थी और अनेकों माधु-सतांके सत्मङ्गका लाम उठाया था ।

भिक्ष अखण्डानन्दजीकी सन्याम लेनेके बाद चौथे दिन पढियारजीमे भेट हुई । गुजरातकी महान् सस्या 'सस्तु माहित्यवर्डक कार्यालय' की स्थापनामे श्रीपढियारजीने अथक परिश्रम किया या और उसकी स्थापना भी बम्बईमे श्रीपढियारजीके कमेरेमे ही हुई थी।

उन्होंने अपना सारा जीवन जनकल्याणमें ही विताया । वे कहते थे कि जो कुछ मैने भोगा है, कमाया है, बचाया है, खोया है, दान दिया है, सब मेरे पास है।

श्रीमहात्मा गॉबीजी ळिखते हैं कि 'उनकी सादगी और रहन-सहनकी मेरे मनके ऊपर छाप पड़ी हैं । उनकी पुस्तकें सचमुच वॉचने योग्य हैं।' वे अन्तिम अवस्थामे बम्बईमे श्रीमनु स्वेदारके यहाँ प्रातःकाल उन्होंने नश्वर देहको छोड़कर परलोककी ् ये और वही स॰ १९७५की आषाढ कृष्ण पञ्चमीको यात्रा की ।

0 0

# भक्त श्रीकबुभाईजी

( लेखक-श्रीमगवानदासजी जैथल्या )

मक्त श्रीकबुभाईजी महाराजका जन्म सवत् १९४४ वि० वैशाख कृष्ण त्रयोदशीको गुजरातके पारडी ग्राममे आत्मिनिष्ठ वैष्णव आत्मारामजीके घर हुआ था। उनकी माताका नाम धनकुँवरवाई था। वचपनसे ही कबुभाईका मन त्याग और वैराग्यमे ही रस लेता था। वे दैवीगुणसम्पन्न थे। शिक्षा दीक्षा समात करनेके वाद वे पारडीसे जीविकाकी दृष्टिसे बम्बई चले आये। सोलीसिटर-आफिसमे उनको एक अच्छा-सा काम मिल गया। पुण्यचरित पुरुपका जीवन तो सदा भगवान्के ही चरणपङ्कामे समर्पित रहता है। मायासे तो वे बहुत दूर रहते है। यही दशा मक्त कबुमाईकी थी। उनका मन नौकरीमे कम लगने लगा, वे सोनापुर (मरघट) मे बैठकर देहकी विनश्वरता और ससारकी असारताका चिन्तन किया करते एव भगवान्से सत्य और मिक्का वरदान माँगा करते थे।

उन्होंने श्रीनर नारायण मन्दिरमे श्रीजादवजी महाराजके सत्सङ्गमे जाना आरम्म किया । श्रीमहाराजकी कबुभाईपर बड़ी कृपा रहती थीं । वे उनके प्रति पूर्ण प्रेममाव रखते थे । धीरे-धीरे मित्रोके अनुरोधसे कबुमाई अपने घरपर ही वैठकर सत्सङ्ग कराने लगे। मिक्तिविपयक प्रवचन और

भगविचन्तनमे उनका मन पूर्णरूपसे अनुरक्त हो उठा। पर साथ-ही-साथ जादवजी महाराजके सत्सङ्गम वे नियमपूर्वक नित्य जाते थे। धीरे धीरे उनकी ख्याति चारीं ओर बढने लगी और सत्सङ्गमें नित्य तीन-चार मौ व्यक्ति आने लगे । कितना धन्य जीवन या भक्त कबुभाईका । अपना कल्याण तो उन्होंने किया ही, साथ-ही-साय सहस्रों प्राणियोंको प्रभुके चरणारविन्द-मकरन्दका अनुरागी वना दिया। सत्सङ्क ही उनका तप थाः प्रभुका गुणगान ही उनका साधन था। भजन और पूजन था। भीडसे ऊरकर भक्त कबुभाईने मौन और एकान्त-त्रतका नियम लिया। वे परमात्माके चिन्तनमें छीन रहने छगे 1 पॉच-सात मिनटके लिये भक्तों और गिष्योंको दर्शन देनेके. लिये वाहर निकलते थे ।

उन्होंने सवत् १९९२ वि॰ मे आश्विन कृष्णा एकादगीको परम धामकी यात्रा की । उनक सत्सङ्गकी परम्परा उनके सुयोग्य पुत्र बालमक्त श्रीनवनीतमाईजीद्वारा अब भी चल रही है। सत कन्नुभाई सीधे-सादे मक्त और तपोनिष्ठ सत थे, वे आत्मानन्दी और मजनानन्दी दोनों थे। उनका जीवन परम पवित्र और धन्य था।

# भक्तवर श्रीमगनलाल हरिभाई व्यास

श्रीमगनलाल गुजरातके वसी नामक गाँवके रहनेवाले ये। ये जातिसे ब्राह्मण थे। महावामे मैट्रिकतक पढकर इन्होंने वडौदा-कॉलेजमे अध्ययन प्रारम्भ किया। वहाँ इनका परिचय श्रीछोटालाल जीवनलाल मास्टरसे हुआ और धीरे-धीरे ये उनके सम्पर्कमे आने लगे। मास्टर साहबके भापणोंसे ये बहुत ही प्रभावित हुए और इनके विचारोंमे परिवर्तन होने लगा। ये वेदान्तकी ओर छुके और उसी समयसे इन्होंने वेदान्तका अध्ययन प्रारम्भ कर दिया। सस्कृतका ज्ञान इनको बहुत अच्छा था। उम्र केवल , अठारह वर्षकी थी।

वसोमे शिक्षक के रूपमे भी आपने कार्य किया। आपका स्वभाव गान्त और प्रकृति द्याष्ठावित होनेसे सब विद्यार्थी आपसे प्रसन्न रहते थे। आपने शिक्षक-जीवनमें कभी भी किसी विद्यार्थीको न तो पीटा और न किसीपर कभी कोध ही किया। हर एक विद्यार्थीके साथ इनका व्यवहार सुन्दर था।

धन प्राप्तिके लिये इन्होंने बर्मा, स्थाम, जापान और अफ़ीकाका भ्रमण किया। इनके विचार धार्मिक थे, अतः विदेशोमे भी आचार विचार और पठन आदिको ये अपने देशकी तरह ही निभाते थे। वहाँपर भी पाठ-पूजा, जप, न्यान आदिमे पर्याप्त समय लगाते थे। वार्मिक पुस्तको और ग्रन्थोंका शेप अध्ययन इन्होंने अफ्रीकामे किया। रातमे धंटोंतक ये न्यानका अभ्यास करते थे, फिर मी दिनमे आप काम-बंधोंमे पूर्ण सहयोग देते थे।

जिस समय ये अफ्रीकांमे थें उस समय वहाँ जर्मनों-का राज्य था। १९१४ की छडाइके समय ये पूर्वी अफ्रीकांमें थे। छडाई ग्रुक्त होनेंक साथ-साथ इनका पत्रव्यवहार वद हो गया। ये जहाँ रहते थे, उस मक्रानके सामने मयद्भर छडाई होती थी। हजारों सैनिकोंको इन्होने छडते देखा था। इनके कहनेक अनुसार सैनिकोंमें भी बहुत से छोग सबेरे पाठ-पूजा करके फिर छडाईमें जाते थे। सैनिक हिंदुस्थानी थे। जर्मनोंके हार जानेके बाद यह देश अग्रेजोंके अविकारमें चछा गया।

स्थानके सतत अम्यासमे वडी खॉसी हो जानेके कारण ये बहुत पीडित हुए । डाक्टरोकी अच्छी-से-अच्छी दवा करनेपर भी आराम नहीं हुआ । इनका ईश्वरमें पूर्ण विश्वास था । अतः ये दुः खसे डरते नहीं ये । दम फूळने या खॉसी - आनेपर ये मनसे सोऽहं-सोऽहंका जप करते थे । इस प्रकार एक वर्ष बीत गया । प्रभुमें बड़ी श्रद्धाका परिणाम यह हुआ कि एक ही रातमें उनकी खॉसी अपन-आप मिट गयी और शरीर नीरोग हो गया ।

जपके ये प्रग्वर अभ्यासी थे। रात्रिमें भी जप करते थे। दिनमें चलते-फिरते और काम करते ये जप करते थे। गायत्री-जप इनको बहुत प्रिय था। प्रतिदिन गायत्रीकी अस्सी माला जपते थे। शास्त्रका पठन भी इन्होंने बहुत किया। एक सीसे सवा सौतक भागवत-पारायण भी किया।

इनकी स्थिति सामान्य थी। ये बहुत पैसेवाले न थे। सादगीमें ही जीवन गुजारते थे। साबु-सत और गायोंके लिये बहुत ही परिश्रम करते थे। गायोंको घासके पृले बालने तथा बलवानेका कार्य इन्होंने पचीम वर्णतक किया। वसोमें कोई भी साबु-सत इनके घर आये विना नहीं रहते थे। ये मन्सङ्गी थे। महादेवजींक उपासक थे। कामनाथ महादेवके मन्दिरमें इन्होंने बहुत जप किया।

वे परोपकारी थे । परदु खमे दुखी और परमुखमें मुची होते थे । अत सम्पर्कम आनेवाले तथा गॉवंक छोग इन्हें बहुत चाहते थे। प्रेम-मावके साथ-साथ थे सकते सम्मानकी दृष्टिसे देखते थे। अखिस जीवन गुजारते थे। इनके पुत्र जो व्यापार करते हैं, उनके कार्यम थे हस्तकेप नहीं करते थे। इनका दिनमर आत्मिचन्तनमें वीतता था। उनका नित्यक्रम बडा सुन्दर था। प्रथम उठकर चित्त शुद्र करते थे। वे निष्काम मावसे कर्म, भिक्त और दान वगैरह करते थे। जन अन्तरात्मासे करते थे। इनकी यह श्रद्धा थी कि अन्तरात्मासे जप करनेसे इष्ट्यान और आत्मसाक्षात्कार होता है।

बुरी-से-बुरी स्थितिमं भी इनका भजन वंद नहीं होता था। एक वार ये रेलमें दो भाइयोंके साथ अहमदावादसे वसो जाते थे। गाड़ीमें एक मूर्ख मनुष्य गाली-गलोज वक रहा था। एक माईने कहा कि 'इस डिब्वेमें नहीं वैठना चाहिये। यहाँ आदमी गाली वकता है।' इन्होंने कहा कि 'हम तो यहाँ इस डिब्वेमें वैठकर ईश्वर-स्मरण करेंगे।' ये गाड़ीमें ईश्वर-स्मरण करने लगे, तो कुछ ही देरमें वह आदमी चुप हो गया।

आप वाणीं वहुत संयमी ये । ये कहा करते ये कि वाणी तो धनसे भी ज्यादा कीमती है । इन्होंने कई पुस्तकें भी छिखी । ये नहीं चाहते ये कि मेरी पुस्तकें मेरी जीवनावस्थामें ही प्रकाशित हों । सत्सङ्ग-विपय-पर इनकी ये पुस्तकें है—१. वोबमाला, २. तत्त्वचिन्तन, ३. आपणा ब्रतो, मत्मङ्गमाला और व्यवहारमाला । इनमें 'तत्त्वचिन्तन और 'आपणा ब्रतो' छप रही ह । सत्सङ्गमाला 'कल्याण'में प्रकाशित हो चुकी है ।

इनका देहत्याग वड़ा सुन्दर या। मृत्यु समीप आ गयी है, इसका पता इनको पहलेसे या। वार-वार बहुत-से आदिमिनोंसे कहते थे कि 'मर जाऊँ तो अच्छा है। अव जिंदगीकी जरूरत नहीं है।' इनके कोई वीमारी नहीं थी। आपाढ कृष्ण सप्तमी, सोमवार, संवत् २००५ की सन्त्याको ७॥ वजे पद्मासन लगाकर प्रणवका जप करने-करते ब्रह्मर-ध्रके हारा इन्होंने कर्ज्वर्गात प्राप्त की। मामन मगवान् श्रीकृष्णकी मृतिं थी। वातावरण ज्ञान्त था। चारों ओर सब ज्ञान्त थे। पता नहीं लगा कि कब आत्माने दिन्य वामका राम्ना पकडा। ये अन्ततक सचेत थे।

# भक्त श्रीहरि बापू

( लेराक-वैध आवदरुदीन राणपुरी )

श्रीहर्ि, बापू काठियाबाङके पद्माल प्रदेशान्तर्गत चोटीला गॉवमे ये महान् भक्त हो गये हैं।

गॉवके बाहर एकान्त पहाडीके ऊपर एक मामूळी झोपड़ीमें आप हमेशा मगवान्के भजनमे मस्त रहते थे। 'श्रीहरिंग श्रीहरिंग यह आपका जयमन्त्र था। यही धुन अखण्ड चळा करती थी। इसीसे इनका नाम 'श्रीहरि वापू' पडा था।

इनको अपने वाच-काछके ऊपर विलक्षण विजय प्राप्त थी। सी क्या है और उसका क्या भाव है, इस विषयमें उनको पतातक नहीं था। जब वे भोजनके लिये गॉक्में भिक्षा लेने जाते, तब जहाँ जो कुछ मिल जाता, सनको एकमें मिलाकर खा लेते थे।

आप रामायणके बड़े प्रेमी थे। रातके दस-वारह बजे या जब कभी प्रेम जागता, उसी समय पहाड़ीसे उतरकर आप वीरजी बाबूके यहाँ आते और वही रहते। सत वारशी भगतको जगाते—'धारशी। बयो सो गया? जाग! प्यारे, जाग! हमको रामायण सुननेकी इच्छा हुई है, योडी सी सुना दे।' उस समय भगतजी रामायण बॉन्वते और श्रीहरि बापू उसे सुनते सुनते प्रेममे उन्मत्त हो जाते और उनको देहका मान न रहता। एक दिन उनकी झांपड़ीम आग लग गयी, तब वाहर निकल ओर सामने वैठकर 'श्रीहरि, श्रीहरि' करने लगे। गांवक लोगाको जुलानेक लिये किमीको नहीं पुकारा। जब आगकी लपट कपरतक दिरायी दी, तब लोग दौड़े और झोपड़ीकी आग जुझायी। लोगोंने पूछा—'वापू! यह क्या हो गया १ आपने हमको पुकारा क्यो नही।' सत वोले—'भगवान् जान क्या हुआ। भगवान्की मर्जा हुई और आग लगी। लगी तो फिर लगन दो। मगवान्ने लगायी तो हम जुझानेको क्यो पुकारते। जिसने लगायी, वहीं जुझायेगा।'

जर धीरे-धीर वर्षा होती हो, अंधेरी रात हो, चारों ओर गान्तिका साम्राज्य हो, विल्कुल एकान्त हो—ऐसे समयमे ये सत मुरली बजाते और घुँघरू पटनकर नाच्ते थे। बस, वह मुरलीकी मधुर सुरीली ध्वनि रातके ठढे पहरमं सारे गाँवमं गूँज उठती और सोये आदमी जाग जाते। कहा जाता है कि उस समय मगवान् इन्हें साक्षात् दर्शन देते और ये गोपीभावसे भगवान्के सामने नाचते।

लगभग सत्तर वर्षकी उम्रमे उनका शरीर भगवत्-स्मरण करते हुए भगवत्स्वरूपमे लीन हो गया।

#### भक्त कान्हड्दासजी (केखन—श्रीम्रागत्वी प्रजारी)

भक्त कान्हइदासजीका जन्म जयपुर राज्यमे हुआ या। संतो और महात्माओं के जीवनमे अलैकिक और चमत्कार-पूर्ण घटनाओं का समावेश होते रहना कोई आश्चर्यकी बात नहीं है। भक्त कान्हइदासजी जयपुर तथा वीकानेर आदि राज्योंमे अपनी सिद्धियों और चमत्कारोंके लिये बहुत प्रसिद्ध थे। उनकी वाणी सर्वया सिद्ध और सत्य होती यी। वे दाद्पन्थी महात्मा थे।

एक समय वे वीकानेर गये । तत्कालीन महाराजने उनसे अपने निःसन्तान होनेकी मनोव्यया कही । कान्हड-दासजीका नवनीतके समान हृदय द्रवित हा उठा । उन्होंने महाराजको पुत्र होनेका आशीर्वाद दिया । उनकी कृपामयी वाणीके प्रसादरूपमे पुत्र उत्पन्न होनेपर श्रीमहाराजने महात्मा कान्हडदासको भगवान्की भक्तिके प्रनारके लिये एक लाग्व कपयेकी भेट दी, सतने उस द्रव्यका उपयोग गृहापूँखम गुस्हारा निर्माण करनेगे किया और स्वय वही रहकर तपस्या करने लगे ।

जसरापुरके श्रीरघुनाथ-मन्दिरमे एक बहुत बहे बचनसिद्ध महातमा तपसी वावा रहते थे। उन्होंने एक जिण्य
मेजनर त्वेमे कान्हड़दासजीके आश्रमसे दूध छानेके लिये
कहा। कान्हड़दासने विनम्रतापूर्वक कहा कि अभी तो गायें
वैठी है। थोड़ी देरमें तपसी बाबाके शिष्यने निवेदन किया
कि गाये राड़ी है। महात्मा कान्हड़दासने त्वेमे
दूध हुहनेका आदेश दिया। अधिक समयतम दूध हुहते
रहनेपर भी त्वा नहीं भर समा, तब कान्हड़दासने एक
दोहनीमेसे अलग दूध छाकर त्वेमे उँडेलना आरम्म
किया। न तो त्वा भरता था और न दोहनीके दूधकी
धारा वद होती थी। तपसी बाबाके आदेशसे उनका शिष्य
लौट गया। सतो मी जीवन छीला विचित्र होती है, उनकी
कृपासे पहाड राई और राईका पहाड़ टी जाता है।

महात्मा कान्टडदासने सो सालकी एक भविष्यवाणी (साठी) भी लिखी थी। यह पुस्तक जसरापुरके अस्तल नामक आश्रममें अब भी प्रान्य है।

### परमहंस श्रीसीताशरणजी

इनका जन्म चौवेपुरनिवासी सुखदेवजी त्रिपाठीके घरमे श्रीगौरादेवीके गर्भसे हुआ था । वाल्यकालसे ही इनमे अछौकिक शक्तियाँ दिखलायी पडती थीं। एक बार जव इनके माता-पिता इनके साथ कामदगिरिको मनौतीके लिये जा रहे थे, तब वहाँ निरञ्जनपुर ग्रामके रहनेवाले एक ब्राह्मण-ने आकर इन्हें अपनी गोदमें है लिया और पूछनेपर बोले कि आज मेरे समस्त दुःख दूर हो गये, में वर्षीसे इसीकी खोजमे था। यों कहकर और बालकका मुण्डन-संस्कार करवाके चले गये । आठ वर्षकी अवस्थामे इनके उपनयन-संस्कारके समय वे ही द्विजराज फिर आये और इन्हें उपदेश, आगीर्वाट एवं वद्रिकाश्रमके वनमे फिर मिल्नेका आश्वासन देकर चले गये। तभीसे इनका जीवन बदल गया। अत्र ये निरन्तर भगवन्नामजपः सत्सङ्ग और भगवत्पूजन आदिमे ही छगे रहते । सर्वदा मौन होकर एकान्तमें बैठे रहते । इनकी यह दशा देखकर माता पिता इनके विवाहकी तैयारी करने लगे, परत विवाहकी तिथिके तीन दिन पहले ही आधी रातको चुपकेसे घरसे निकलकर ये वृन्दावन जा पहुँचे । वहाँ हिरद्वार और हिरद्वारसे सत्यनारायण-धाम पहुँचे । वहाँ मौन छोड़कर एक दादृपथी संतरे गीता आदि नाना शास्त्रोका अध्ययन किया। सात मासतक वहाँ रहकर फिर घमते-घमते वद्रिकाश्रम जा पहन्चे और वहीं कुटी बनाकर रहने छगे। एक दिन जब ये स्नान करके सन्ध्याकी तैयारी कर रहे थे। तत्र उन्हीं निरज्जनपुरवाले द्विजराजने आकर इन्हें आजा दी कि भेरा ही स्थूल देह इस समय अयोध्याजीमें भीलमणिके रूपमे अवस्थित हैं। तुम

जाकर उन्होंसे दीक्षा छे छो ।' वहाँ जाकर दीक्षा छी और गुरु-आज्ञानुसार सावनमे तत्पर रहने छगे। ये प्रमोदवनमे रहकर एक सतसे श्रीमानसके दो-दो पनने छाकर प्रतिदिन पढा करते थे। इसी समय भगवान्ने इन्हे वैशाख मासमे श्रीमानसके सात पाठ करनेकी खप्नमे आज्ञा दी।

वादमं ये अयोध्यासे आठ कोस पश्चिमकी ओर खित गुरुपुरधाममं सरयूतटपर एक वट वृक्षके नीचे कुटी वनाकर नौ वर्षतक रहे। पीछे वहाँ भक्तोकी अधिक भीड़ हो जानेके कारण वापस अयोध्याजी छौट आये और श्रीयुगलानन्यगरण स्वामीजीकी आजासे श्रीछाछसाहियजीकी सेवा करने छगे। छाछसाहियजीकी सेवामे इनकी इतनी निष्ठा थी कि यदि कभी भूछसे सेवामे कोई चुटि रह जाती तो भगवान स्वयं स्वप्नमे दर्गन देकर इन्हे वह भूछ समझा दिया करते थे। ये झ्छा और होछी आदि उत्सव प्रतिवर्ष बड़ी धूमधामसे मनाया करते थे। एक वार जब होछी-उत्सवके उपरान्त थे रसरंगमणि साधुके साथ बैठे हुए थे, तब भगवान्ने होछीके रंगमे रॅगे हुए तीनों भाइयों एव सखाओंसहित इन्हें दर्जन दिये।

इनके अमूल्य उपदेशोंसे हजारों जिज्ञासु मक्तोंको आनन्दकी प्राप्ति हुई। इनके हजारों शिष्य हो गये थे। मक्तोंको ये नाम-जप, कीर्तन, सत्यङ्ग आदि साधनोंका नियम दिख्वाया करते थे। इनके कई शिष्य सिद्ध सत भी हो चुके हे। इस प्रकार बहुत समयतक लोकोपकार करते हुए अन्तमे सवत् १९६६ वि० कार्तिक ग्रुक्का द्वादशी, रविवारको मगवन्नाम-उच्चारण करते हुए इस अनित्य-देहको त्यागकर साकेतधाम पधार गये।

# भिक्षु श्रीअखण्डानन्दजी

स्वामी अखण्डानन्दजी सच्चे त्यागी सन्यासी, कर्मसंळग्न रहनेपर भी कर्मासक्ति तथा फलासक्तिसे रहित महात्मा थे। 'सस्तु साहित्य वर्धक कार्यालय'की स्थापना करके गुजरातीमे आपने जो ज्ञानगङ्गा बहायी है, वह चिरकालतक सबको पवित्र करती रहेगी।

आपका जन्म वोरसद नामक गाँवमे वि० सवत् १९३० मे छोहाणा जातिमे हुआ था । आपके पिताका नाम अधिकार्जीवन नत्थुभाई ठक्कर था । इनका नाम छल्लूभाई था । इनके पिता छोहा, चीनी मिट्टीके वर्तन तथा अनाजका

व्यापार करते थे। आपकी छडकपनसे ही भजनमे बड़ी दिच थी। व्यापारमें इनका मन ठीक नहीं छगा, न गृहस्थीमें ही चित्तकी आसक्ति हुई। धीरे-धीरे संसारकी ओरसे विरक्ति बढने छगी। ये साबुसङ्ग, भगवद्भजन, ईश्वरस्मरण, धार्मिक ग्रन्थोंके श्रवण-मनन और निदिध्यासनमें चित्त छगाने छगे। शेरखी निवासी वयोद्यद्ध परमहस जानकीदासजी महाराजके सत्यङ्गसे आपको स्कूर्ति मिछी। अन्तमे इन्होंने सवत् १९६० की शिवरात्रिके दिन सावरमतीके तटपर स्वामीजी श्रीशिवानन्द-जीसे विधिपूर्वक सन्यासकी दीक्षा छे छी। असत् साहित्यका प्रचार और सद्ग्रन्थोकी बहुमूल्यता देराकर इनके मनमे सस्ते म्ल्यपर सद्ग्रन्थोके प्रचारका विचारआया। इन्होंने सबसे पहले 'मागवत एकाददा स्कन्ध' प्रकाशित करनेका विचार किया। अन्तमे 'सस्तु साहित्य वर्धक कार्याल्य की ग्रुम स्थापना हुई। किर तो गुजरातमे सत्साहित्य-का घर घर प्रचार हो गना। लगातार पैतीस वप्यतक इन्होंने अट्ट परिश्रम करके सत्साहित्यका प्रकाशन तथा प्रचार किया।

लाखो रुपयोके प्रकाशनका कार्य इनकी संखाके द्वारा हुआ। सस्ते मूल्यपर साहित्य प्रकाशित करनेपर भी संखामें लाखोकी पूँजी हो गयी। ये ही उसके सर्वेसर्वा थे। परतु ये अन्ततक संखामें धनके सम्बन्धमे बैमे ही निर्कित रहे। जैसे जलमे कमछ रहता है। ये अपने खान-पानमें केवल पद्रह स्पये मासिक खर्च करते थे।

सन्यासधर्म स्वीकार करनेके बाद स्वामीजीने अपने पूर्वाश्रमके छोगोंके साथ किसी प्रकारका सम्बन्ध नहीं रक्या। कई वषाके बाद इनके पुत्र मोतीलाळ दर्शनार्थ आये। पर ये उनसे नहीं मिले । विर्न आयी तो उनसे भी मिरना अर्खाजार कर दिया ।

'सस्तु माहित्य वर्धक कार्यां न्य'की सेवाके अनिरिक्त इन्होंने ती यसेवन किया, साधुमज्ञ किया, अनेक लोकंपकारी सखाओं की स्थापना और सहायता की । प्रयागमें 'गीता-जानयज' गीताप्रेस गोरम्पपुरके द्वारा करवाया । उसमें गुप्तरूपने महायता दी । इनकी लोकोपमारिणी कियाएँ बहुमुखी होती था ।

स्वामीजीकी अनन्त गुणाविलमे प्रभुपरायणताः उदारताः भाउकताः उत्माद्शी नाः कर्मशीलताः दक्षताः स्पष्टवादिताः सरलताः मुधारपरायणताः दीनवत्तजताः गुप्त-दानशीलताः साधुप्रीति आदि गुण विशेष उल्लेख योग्य ह ।

सवत् १९९८ यानी सन् १९४२ की तीसरी जनवरीको आप इस धराधामको त्यागकर परधाम निधार गये । आपके सहदा कर्मशील परन्तु कर्मफल्यसक्ति-रहित सन्यासी महापुरुष बहुत कम देखनेमें आते हें।

# भक्त श्रीडाह्याभाई

( लेपक-श्रीदास तुल्सी )

श्रीडाह्या भाईका जन्म काठियावाडके यान नामक गॉव-मे श्रीमारी ब्राह्मण श्रीदेवरामजी दवेके घरमे हुआ या । वचपनमे ही पिताका स्वर्गवास हो गया था । माताने उनके। पढाया लिखाया और पाल-पोसकर बड़ा किया । वचपनमं मातासे उनको उपदेश मिला था । माने उनको वतलाया कि 'भगवान् बड़े दयाल हैं। उनपर विश्वास रक्खो, वही सारे जगत्का पालन-पोपण करते हैं।' लडकपन-से ही उनका मन भगवान्की ओर खिंच गया था।

उन्होंने मैद्रिकतक विद्याभ्यास किया और फिर जाफरावादमे कुछ दिन शिक्षकके रूपमे काम किया। पर उनका मन दीनप्रतिपालक भगवान्के भजनमे लगा रहता या। इसल्यि उन्होंने वह काम छोड दिया और थानमे ही गॉवसे वाहर पर्णकुटी बनाकर वहीं वे साधन-भजन करने लगे। प्रतिदिन शामको कथा-वार्ता होती और बहुतेरे लोग उससे लाम उठाते।

हरिनामकीर्तनके आप अत्यन्त ही प्रेमी थे और जब कीर्तन ख़ूब जमता था, तब वे भावावेगमे आ जाते थे। उस समय बहुधा उनकी नाड़ी भी बद हो जाती थी। भावावेशमेसे जाग्रत् अवस्थामें आनेके बाद वे वहुत देरतक रोते रहते थे।

उन्होने बहुतसे प्रेम-भक्तिसे पूर्ण भजन बनाये हैं, जो स॰ १९९२ में 'आनन्दिसन्धु' नामकी पुस्तकमें छपे हैं। गोरखपुरके अखण्ड सावत्सिरिक सकीर्तनमें अन्तिम दो महीने श्रीडाह्माभाई भी सम्मिलित हुए थे। वहाँसे घर लौटनेके बाद तो उनका जीवन एकदम बदल गया था और उनका अधिक समय जप-ध्यान और भजनमें ही बीतने लगा था।

'कल्याण'मे सवा लाख 'मानस पारायण'की स्वना निकली, तव उनकी भी १०८ पाठ पूरा करनेकी इच्छा हुई। पर ६८ पाठ करनेके बाद वह काम वद हो गया। अन्तमे वे छः महीने वजमे जाकर रहे। अन्तिम अवस्थामे उनको जुड़ीकी बीमारी हुई, पर उन्होंने दवा छेनेसे विल्कुल इनकार कर दिया और अखण्ड नाम-जप करते रहे। अन्तिम अवस्थामे उन्होंने भगवान्से प्रार्थना करते हुए कहा—'हे श्रीकृष्ण। अव मुझको अपनी शरणमे छे छो।' प्रार्थना करनेके बाद श्रीकृष्ण-श्रीकृष्ण कहते-कहते गोछोकवासी हो गये।

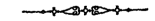
# हुर्गाभक्त पण्डित राघानाथ दूवे

पण्डित राधानाथजी दूवे भगवती दुर्गाके परम भक्त थे। सान्तिकता, तेजस्विता और अलैकिक पवित्रताके सजीव समन्वन थे। उनके गेहुऑं वर्ण, परिपुष्ट शरीर, अधपके केशसे समल्ड्रूत मुखके मोलेपनमे एक विचित्र और मधुर आकर्पण था। उनका दर्गन करते ही प्राचीनकालके तपस्वी और ऋपियोंका स्मरण हो जाता था और मस्तक श्रद्धापूर्वक उनके चरणदेशपर विनत होकर आगीर्वाद प्राप्त करनेके लिये समुत्सुक हो उठता था। गम्भीर पाण्डित्यमे अनवरत सरावोर रहते थे।

साठ वर्ष पूर्व काशिक्षेत्रमे पुण्यतोया भगवती भागीरथीके पावन तटपर घानापुर ग्राममे उन्होंने सरयूपारीण द्विवेदी
कुलमे जन्म लिया था। मातृगर्भमें आये चार मास ही बीते
होंगे कि उनके पिता श्रीफेक् दूवेका स्वर्गवास हो गया। फेक्
दूवे आचारिनष्ठ वैष्णव थे। संस्कृतके दिग्गज विद्वान,
व्याकरण और तुलसीकृत रामचिरतमानसके अच्छे जानकार
थे। राधानाधजीकी देखरेखका भार उनकी तपस्विनी मातापर पड़ा। परिवारमे और कोई नही था। वे माताजीकी
आज्ञासे विद्याध्ययन करनेके लिये काशी चले आये। पूर्ण
युवा होनेपर उनका विवाह नियामताबादके प्रसिद्ध पण्डित
श्रीकेदारनाथजी त्रिपाठीकी कन्यासे हो गया। उनका गृहस्थजीवन अत्यन्त सुखकर था। उनके जीविका-निर्वाहका सुख्य
साधन खेती और पौरोहित्य था। गॉववाले उनके सादा
जीवन और उच्च विचारके सिद्धान्तसे पूर्ण प्रभावित थे। वे
उनको श्रद्धा और आदरकी दृष्टिसे देखते थे, उनके

वचर्नोंमे दृढ आस्था रखते थे। पण्डितजी पूर्ण वैण्णव थे। घरमे शालग्रामकी सेवा होती थी। वे नियमित रूपसे गङ्गास्तान करते तथा चन्द्रप्रमा-तटपर तारकेश्वर महादेवका दर्शन करनेके लिये प्रति गिवरात्रिको अहाईस मील दूर जाया करते थे। पण्डितजी वैष्णव होते हुए दुर्गा, भगवती गङ्गा और आञ्चतोष गिवके प्रेमी भक्त थे। तारकेश्वर मन्दिरकी छत्रछायामे निवास करनेवाले सत श्रीयजनारायणजीकी उनपर बडी कृषा रहती थी। साधु-संत सेवाको पण्डित राधानाथजी अपने जीवनकी अञ्चुण्ण निधि स्वीकार करते थे।

उन्होंने जीवनके अन्तिम दिन एकान्तमे सार्थक किये। धानापुरमे ही अपने घरसे थोड़ी दूर अपने रमणीय उद्यानमे रहते थे। वहाँसे माता गङ्गाकी धाराके दर्गन होते रहते। प्रपञ्च और सासारिक माया-जालसे दूर रहकर भगविन्त्रन्तन करना ही उनका नित्यकर्म था। गङ्गा-स्नानमे उनकी बड़ी श्रद्धा थी, उसे वे मोक्षसे भी श्रेयस्कर मानते थे। दुर्गा-समगतीका विना पाठ किये वे अञ्च-जल-कुछ भी नहीं ग्रहण करते थे। वे जहाँ-कहीं भी जाते, दुर्गापाठकी पोथी उनके साथ रहती और पाठका कम चलता रहता। भगवती दुर्गाकी महिमाके गानमें उनको बड़ा रस मिलता। स्वर्गारीहणके समय दुर्गासमग्रतीकी एक पोथीपर हाथ रखकर ही उन्होंने प्राण त्याग किया। श्रीदुर्गाजीकी उनपर बड़ी छुपा थी। वे सीधे-सादे भक्त, आचारनिष्ठ ब्राह्मण और परोपकारी पुरुष थे।



# बालभक्त ओमप्रकाश

वालमक्त ओमप्रकागका जन्म राजस्थानके टोंक राज्य-मे संवत् १९८१ वि० मे वैशाख ग्रुक्ता एकादगीको एक प्रतिष्ठित कायस्थ-परिवारमे श्रीरामनारायणजी सक्सेनाके घर हुआ था । उनके माता-पिता तथा परिवारके अन्यान्य सज्जन बहुत विनम्नः सीधे-सादे तथा भगवद्भक्त थे । बालक ओमप्रकाग उनके पवित्र सम्पर्भसे बहुत प्रभावित हुए थे । एक समय टोंकमे टिह्नियोंका आक्रमण हुआ; जिससे खेती चौपट हो जानेकी आशक्कामें उनकी नानी रोने लगीं । ओमप्रकाश पूजा घरमें गयेः बालकने करुण कोमल कण्ठसे भगवान्की स्तुति की दिड्डिगोंका दल चला गया। नानीको उन्होंने खेती सुरक्षित रहनेका आक्वासन दिया था। उनकी अद्भुत प्रार्थना-शक्तिको देखकर लोग चिकत हो गये। वे टोंकमे प्रारम्भिक शिक्षा समाप्तकर विद्याध्ययनके लिये जयपुर चले आये। कभी-कभी प्राकृतिक हर्शोंकी रमणीयतामे उन्हें अपने उपास्यदेव श्रीकृष्णकी अप्रतिम रूप मधुरिमाका दर्शन होने लगा। कभी-कभी स्वप्नमे भी उन्हें भगवत्साक्षात्कार-सुखका अनुमव होता था।

एक समृय वे अवकाशमे जयपुरसे टोंक आये थे।

अलपूर्णाकी पहाड़ीपर चाँदनी रातकी नीरवतामें एकान्तस्य होकर चन्द्रमाकी कमनीय कान्तिमें अपने प्रियतमकी झाँकी देखनेमें रातके कई घटे विता दिये। अल्पवयस्क ओमप्रकाश-के लिये यह बड़ी विल्क्षण वात थी। दीपावलीकी रातमें तारोंकी चमक और दीपोंकी जगमगाहटने उन्हें अपने प्राणेश्वरके पास विरहपूर्ण पत्र लिखनेके लिये अनुप्राणित किया। उन्हें मिक्तपूर्ण उद्दीपन मिला। उन्होंने श्रीकृष्णकों अनन्य प्रेम और मधुर आत्मीयताकी भाषामें लिखा कि 'इस समय मेरे हृदयमें जो विरह-वेदना हो रही है, उसकी ओषि टोंकके चिकित्सालयमें भी नहीं है।' उन्होंने भावावेगमें लिखा पत्र श्रीकृष्णके चित्रपटके सामने रख दिया। उनके नयनोंमें स्थामसुन्दरकी मुसकानभरी मुखाकृतिकी ज्योत्का समा गयी। विरहमें सुलसते प्राणोंके अधर शीतल हो गये।

वे प्रायः भगविच्चन्तनमे ही लगे रहते थे। आचार-विचारकी पवित्रताका उनके जीवनमे पूर्ण समावेश था। ब्रह्मचर्यव्रत-पालनमे उनकी अडिग श्रद्धा थी। 'सादा जीवन, उच्च विचार' उनके जीवनका आदर्श था। ब्रह्मचर्यके ही प्रभावसे धर्म और ईश्वरमे उनकी अभिक्षिच बटी थीं, ऐसा उन्होंने अपने मित्र चाँदमलजीसे स्वीकार किया था। वे शिक्षा कालमे भी केवल उन्हीं वस्तुओंका उपयोग करते थे, जो अत्यन्त आवश्यक होतीं। साधारण धोती और आधी बाँहकी कमीजसे ही उनका काम चल जाता था। 'कल्याण' मासिकपत्रके लेख वे मननपूर्वक पढते थे।

उच-शिक्षा प्राप्त करनेके लिये वे आगरा चले आये । बीच-बीचकी छुटियोंमे वे मथुरा और वृन्दावनमे भ्रमण करने आ जाया करते थे । वृन्दावन-दर्शन तो उनके लिये महान् पुण्य-अर्जन था। वृन्दावनमे नगे पाँव ही भ्रमण किया करते थे। पैरोंमे छाले पड़े तो पड़ जाय, पर बालभक्त ओमप्रकाशका तो यही कहना था कि जिस दिल्य-भूमिमें श्रीकृष्णने नगे पैर चल्कर लीलाएँ की हैं, उसपर जूते पहनकर चलना नितान्त अगोभन और पापमूलक है। उन्होंने वृन्दावनकी यात्रा की, अक्रूषाटसे चलकर चामडदेविके सिकट वटबृक्षके नीचे निवास चुना । उन्होंने अन्तरात्माके आदेशसे सौन्दर्य-सुधा-सागर श्रीकृष्णके दर्शनके लिये प्राणोंके त्यागका संकल्पकर उपवास आरम्भ किया। वृन्दावनकी दिल्य आनन्दानुभूतिमे उनका मन रम गया। मक्तने निश्चय कर लिया कि यदि प्राण देनेसे हिरकी प्राप्त होती हो तो विलम्ब करना ठीक नहीं है,

कर्ष ऐसा न हो कि प्राणिकों छेनेके लिये दूसरा आएक आ जाय । उन्टोंने अपने आपको श्रीकृष्णके चरणीमें समर्पित कर दिया । वे प्रेगोन्मच होकर वस्त्रक्षारी छत्रच्छापार्मे—

'हरे राम टरे राज़ राग राम एंग एरे । हरे रुष्ण हरे कृष्ण रुष्ण रुष्ण एरे एरे ॥'

— महामन्त्रका जापकर राग्डेन्बर नन्दनन्दनका आवारन बरने लगे। विरह्की आगमें उनका मन शुद्ध होने लगा। उनके अधरोंने शीकृष्ण प्रेमका प्याला पी लिया। इस विकट साधनाकार उनके पान वेवल एक लॅंगोटी, घोती। कुरता, माना, काम, चक्कमा और श्रीकृष्णका एक सुन्दर चिन या। वे जामें राहे होकर घटों तप करने लगे। तपकालमें दो सर्प उनकी रक्षामें तत्पर रहते थे।

एक रातको छेटे-छेटे उनको एक महात्माके दर्शन हुए । वे ओमप्रकाशजीको साधनमे हुढ रहनेका आदेश देक्द अन्तर्धान हो गये । ओमप्रकाशजीने उच्च कोटिके त्याग और सप्रमक्ता, परिचय दिया । उनको विश्वास या कि वे प्रमुकी ही आगाने सप्र कुछ कर रहे हैं । उनका श्रीकृष्णके प्रति स्था-भाव था । उपवासके दिन बढते गये, शरीर कमजोर होता गया, पर आत्मतेज उत्तरोत्तर नियरने लगा । पता चलनेपर उनके परिवारके होग आये । माता और बड़े माईने उनसे टोंक चटकर घरपर ही तप करनेका अनुरोध किया, पर उन्होंने अस्वीकार कर दिया ।

सत नारायणस्वामीमे उनकी वड़ी श्रद्धा थी। ओमप्रकाशजी उन्हें साक्षात् अपना गुरु मानते थे। उनका आग्रह था कि जवतक अपने हायसे दूध दुहकर मगवान् स्वय नहीं पिलायेंगे, उपवास नहीं दूटेगा। लोगोंनका विश्वास था कि नारायणस्वामीजीके हायसे दूध पीकर वे उपवास छोड़ देंगे। उपवासके उनहत्तर दिन वीत चुके थे। ओमप्रकाशजी विरहकी आगमें जल रहे थे, वे श्रीकृष्णिसे मिलनेके लिये आकुल थे। लोगोंके समझानेपर उन्होंने नारायणस्वामीके हायसे दूध पीनेकी स्वीकृति दे दी। परन्तु सवत् १९९८ विक्रमकी मार्गशीर्ष मोक्षदा एकादशीको पात काल वे मगवान् के विरहमें इतने उन्मत्त हो गये कि नारायणस्वामीके आनेके पहले ही श्रीकृष्णने उनको अपने दिन्यधामका यात्री बना लिया। उन्होंने दिन्यधामका आमात्रकाशपर प्रत्यक्ष कुपा रहती थी।

### श्रीजगन्नाथप्रसाद परमहंस

( छेखक--श्रीरामलरूपत्री )

श्रीनगन्नायप्रमाद महाराज-परमहसका जन्म ग्वाल्यिर रियासतमें सवलगढ़के पास विनारपुर नामक ग्राममें पण्डित ईरवरीप्रसादजी उपाध्यापके वर स० १९६३ कार्तिक ग्रुह ११को हुआ था। आप सनाद्ध्य ब्राह्मण थे। जब ये चार साल्के थे, तभी इनके पिताका देहान्त हो गया। माता वडी मिक्तमती और वर्मगरापणा थी। वह बालकको मक्त और धर्मात्मा बनाना चाहती थी। इस्टिये उसे अच्छे-अच्छे उपदेश दिया करती और मामने बैठाकर रामायण और महाभारतकी मुन्दर कथाएँ मुनाया करती। ये बड़े प्रेम और श्रद्धासे कथा सुनते। चौदह सालकी उम्रमे पढ़ाई छोड़कर ये घर आ गये। फिर तो इनका अधिकाश समय मजन-पूजन और सत्सक्त-स्थानमें ही, बीतने ल्या। विवाह हुआ पर पत्नीमा स्वभाव अनुकृत्व नहीं मिला। ने मिडिन्ट स्कूल्मे अध्यापक हो गये थे, पर दस वर्ष काम करके इन्होंने नौकरी छोइ दी, तथा घरपर रहकर भी भजन करने छो । ये श्रीहनुमान्जीको अपना गुरु मानते थे और दो-ढाई महीनेम उनका नया श्रङ्कार तैयार करके फिर दो-तीन दिनोंमें उन्हें नये श्रङ्कारसे सुसज्जित कर पाते थे। ग्रहस्या-श्रममें रहते हुए भी ये सदा निर्छित्त-से रहे। केवछ एक घोती पहनते थे, आबी कछी हुई और आबी कन्धेपर पड़ी रहती थी। इनके चेहरेपर सदा मुसकान छायी रहती। २१-२२ दिनोंतक भोजन नहीं करते। न किसीका निमन्त्रण स्वीकार करते। इन्होंने अपने जीवनमें कभी दवा नहीं छी। तुश्सीदासजीकी पूरी रामायण इन्हें कण्डस्थ थी। ये बड़े कुण्णभक्त थे। इनके जीवनमें बहुत-सी विचित्र घटनाएँ घटी है। स० २००३ वैशाख सुदी ११को इन्होंने श्ररीर त्यागकर विष्णु छोकको प्रयाण किया। जन्म और मरण दोनों ही एकादशीके पवित्र दिन हुए।

# भक्त चेता माली

चेता नामक् एक माळी था। घरमें स्त्री थी। छड़का वाला कोई न था। चार आनेमें अविक्रकी क्माईका काम नहीं करता था, कम मंत्रे हो। उसने एक छोटी-सी दूकान ले रक्खी थी, एक माला रोज दूकानका माटा था। छोग उसको जान गये थे, इसल्पे दूकान खोलते ही प्राहक आ छटते थे और उसके फुल खरीद ले जाते थे। जहाँ फूलोंके दाम चार आने हुए कि वह दूकान वद करके वचे हुए सोरे फूल पासके मगवानके मन्दिरमें चढा आता था। प्रति पूर्णिमाको वह पदल दाकजी जाया करता था। दाकजी उसके घरसे वारह कोस हैं। वह चतुर्वशिके प्रात-वाल जाता, सन्दाको ढाकजी पहुँच जाता, पूर्णिमाको वह उहरता लोर प्रतिपदाको सवेरे चलकर शामको घर छोट आता था।

घीरे-घीरे उसका चित्त दाऊजीके खरूपमें छगने छगा, एक दिन पूर्णिमाकी सन्ध्याको वह श्रीदाऊजीके मन्दिरकी झॉकी करके एक कोनेमें वैठ गया और दाऊजीका प्यान करने छगा। कुछ ही छणोंमें उसकी चित्तवृत्ति ध्येयाकार वन गयी और उसे अपने शरीरका तनिकृभी मान न रहा। दत्रप्र गसे अपरके आर्थेमें रक्खी हुई दीपककी वत्ती झड़कर उसक माफेपर गिर पड़ी और माफेर्मेमें वूऑ निकलने छगा। छगमग दो घटेतक मापेमे धूओं निकछता रहा। अन्तमें जब आग चमकने छगी। तब एक मनुष्यने आगको देखा । उस मनुष्यने पुजारीजीको आवाज दी । 2 पजारीजीने दौडकर एक लकड़ीसे साफा गिरा दिया । साफा प्रायः जल ही गया था, परत चेताको द्वल भी पता नहीं था । पुजारीने देखा तो उसके सिरका एक भी वाल नहीं जला था। छोग आश्चर्य करने छो । चेता ध्यानमग्र या । जब बहुत देर बाद चेताको बाह्यजान हुआ, तब छोगोंने जला हुआ साफा दिखाना और पृछा—'क्या तुझे साफा जङनेका कुछ भी पता नहीं है ?' उसने कहा—'नहीं, कुछ भी पता नहीं है। मैं तो दाऊजीके दर्शन कर रहा था, वहाँ टाऊजी ये और में था, तीसरा कोई था ही नहीं, मुझे वड़ा ही आनन्द आ रहा था । मुझे पता नहीं—कव आग खगी और कव साफा सिरसे उतारा गया ।

चेताकी मक्ति दिनोटिन बढती गयी और वह भगवानका वड़ा प्यारा भक्त हो गया ।

# एक क्षत्रिय भक्त

( आदर्श मृत्यु )

( तेखन-श्रासुदर्शनसिंहजी )

गरीर छूटते समय मनुष्यके जो अन्तिम विचार होते हैं, उन्होंके अनुमार उसका अगजा जन्म होता है, परमु श्रारे छूटते समय साधारणत' मनुष्यकी स्वप्नकी-सी दशा रहती है। उस समय बुद्धि सावधान नहीं रहती। इससे उस समय क्या सोचना चाहिये और क्या नहीं, इसका विवेक नहीं हो पाता। उस समय तो मनमे जो माव बड़ी प्रवल्तासे वैठा होगा, वहीं कपर आवेगा। जीवनमे हमारा मन राग या ह्रेयसे जहाँ मवने अधिक उल्झा रहता है, अन्तका क्रमे प्रायः उसीका चिन्तन होना है। यह बात है ससारमे आसक साधारण छोगोने जिये। जो छोग जीवनमे कभी प्रमाद नहीं करते, जिनकी बुद्धि सदा साब बान—वियेक्युक्त रहती है, उनकी बुद्धि मृत्युके नमन भी कुण्ठित नहीं होती। वे मृत्युके क्षणमें भी क्रतंत्यका निर्णन करनेके ठिये सावधान रहते हैं।

छंगोंके मनमे यह वात वैठ गर्रा है कि भगवान्क पाना वड़ा कठिन है। उन्हें जिन्होंने प्राप्त किया, वे अवाधारण छोग थे। उनमें अवाधारण वैराग्य, त्याग, मन वर आदि होना ही चािर्य। हमीने 'भगवान् हमें भी अवश्य मिलेंगे' यह आशा और उत्सीह छोगोंके मनमे प्रायः नहीं होता। इसीने भजनमें उक्ता चित्त नहीं छगता। यह वात तो ठींक है कि महापुरुपोंमें आरम्भने बहुत अविक मनोवल, त्याग, वैराग्य आदि होता है, किंतु ऐसा न हो तो भगवान् नहीं प्राप्त होंगे, ऐसी कोई बात नहीं है। भगवान् तो दुर्वलको, पापी-से-पापीको भी अपना लेते हैं। आवश्यकता है उनकी शर्ण लेने और उनकी दयापर पूरा पूरा हट विश्वास करनेकी।

मै जिनकी वात कह्र रहा हूँ, वे न त्यागी थे, न सपस्वी । भजन पूजन भी उन्होंने कभी कोई उल्लेख योग्य नहीं क्रिया था । जातिंके क्षत्रिय थे । साधारण पे लिखे थे । घरपर खेतीका काम करते थे । कुछ कारणांचे उनका नाम-गाँव में नहीं वृतांऊँगा । काग्रेसके सन् १९३० ई० के सत्याग्रह आन्दोउनमें वे मेरे साथ रहे । सत्याग्रह करके जेड़ गये । जेड़ने छूटकर घर आये और बीमार हो गये ।

इतना और नता देना है कि उनके साथ रहकर मैने देखा कि ने सर्नथाँ सञ्जे, परिधमी और ईमानदार व्यक्ति थे। जो कुछ कह दिया जाता, उमे करनेमे जुटे रत्ते। कभी किसी बहसमे पडना उन्हें पसंद नहीं था। कोई कुछ कह भी दे तो सह लेते और इंसकर टाल देते। घोड़ेमं—कर्नव्य-परायण, परिश्रमी और सन्चे ये वे।

घरपर उन्हें ब्चर आ रहा या। छ महीनेतक चारपाई-पर पड़े रहे । आस-पासके वंदोंकी दवाने कोई ब्यम न हुआ। खब उठकर बैठनेकी राक्ति भी उनमें नटी थी। अन्तमे एक दिन उन्होंने कहा—'मेरे क्यर गङ्गाजन छिडक दो। गोवरले भूमि डीवकर कन्यन विछावर मुझे खाटसे उतारकर उसवर सुन्य हो। अब मेरा चारीर योडी देरमे छूटनेजाना है। मुझे गीना सुनाओ और महास्मा गाँधी-का एक चित्र हो।'

घरके लोगांको रोने जोनेसे उन्होंने मना कर दिया ।
पूच्य महात्माजीमे उनकी बड़ी शदा थी । उनके मृम्निक् लीपकर कम्बट विछाकर उसक उतार निया गया । गॉक्के पास गङ्गाकिनारे एक विद्वान् सन्यासी महात्मा रहते थे । वे भी बुजानेपर आ गये । उन महात्माजीने कहा— भाहात्मा गॉधीजी महापुक्य है, इसमें सन्देह नहीं। निंतु वेटा ! तुन अंब मरते समय तो अपना न्यान सबको छोड़कर भगवान् श्रीकृष्णमे लगाओं ।

एक क्षण सोचकर उन्होंने महात्माजीम चित्र छौटा दिया और भगवान्का चित्र माँगा । चित्रको एकटक दो-तीन क्षण देसकर छातीपर रस दिया और नेत्र बंद करके बोले- मैंने सबको मनसे हटा दिया । ये रहे श्रीकृष्ण भगवान् । अने मैं जाऊँगा । पूरी गीता सुननेके लिये में नहीं इक सकता । सटपट यह अध्याय पूरा कर हो।

ि सहसा अपने आप उठकर वेठ गये आसन लगाकर । बोले—'स्वय भगवान् मुझे लेने आये हैं। में जा रहा हूँ । भगवान् श्रीकृष्णकी जय ! और वस !

राजा खटवाइने दो घड़ीमें भगवान्को प्राप्त कर लिया या । यदि जीवन छट-कपटते -रित शुद्ध हो, यदि मनमें श्रद्धा-विश्वास हो तो उन सर्वेश्वरको दो क्षणमे भी पाना जा सकता है, यह इन्होंने प्रत्यक्ष कर दिया ।

W. 5

# नम्र निवेदन और क्षमा-प्रार्थना

भक्तोंके चरित सदा ही नवीन हैं, सदा ही मङ्गलमय हैं, सदा ही सात्त्विक स्फूर्तिदायक है एवं सदा ही चिन्तन, मनन और सेवन करने योग्य है। इसीलिये 'कल्याण' के भक्ताङ्क' तथा 'सताङ्क' प्रकाशित हो जानेपर भी यह 'भक्त-चरिताङ्कः प्रकाशित किया गया है । आदर्श व्यवहारः इन्द्रिय-मनपर विजय, पवित्र सेवाभाव, त्याग और तपस्या, विषयविरक्तिः भगवद्धक्ति और प्रेम आदिका सचा खरूप उपदेशोंमे नहीं मिलता-वह तो भक्तचरितोमे ही प्रत्यक्ष प्राप्त होता है। इसिंखये इस अङ्कके प्रथम खण्डमे केवल भक्त-नामाविल तथा भक्तचरित ही दिये गये है। भक्त-चरित खयं मूर्तिमान् उपदेश है। भक्तोंके विभिन्न विचित्र असंख्य भाव होते हैं। अपने प्रमुके साथ वे अपने भावके अनुसार ही सम्बन्ध स्थापित करते है और भक्तवत्सल भगवान् भक्तके उसी भावको स्वीकारकर तदनुकूछ ही लीला करके भक्तोंको सख देते और भक्तके पवित्र प्रेमरस-पूरित भावका रसास्वादन करते है। इस भक्त-चरिताङ्क' मे ऐसे सैकड़ों भक्तोके विभिन्न विचित्र भावींकी पवित्र मधुर झॉकी मिलेगी और विचित्र पवित्र रसोका आखादन प्राप्त होगा । भक्त-चरितोंको श्रद्धाः भक्ति तथा चित्तकी संव्यतासे पढ़नेपर दुर्लभ भगवद्भक्तिकी प्राप्ति भी सहज हो सकती है।

इसमे आरम्भमे महर्षि शाण्डिल्य और देवर्षि नारदके 'मिक्तिसूत्र' महीन अक्षरोमे दिये गये है। तदनन्तर भक्तराज श्रीनाभाजी महाराजका प्रसिद्ध 'भक्तमाल' मूल, भारतेन्द्र बाबू हरिश्चन्द्रका 'उत्तरार्द्ध भक्तमाल' (जिसमे प्रधानतया श्रीनाभा-जीके वादके भक्तोंके वर्णन हैं ), एवं संस्कृत 'भक्तनामावली' या 'भक्तसहस्रनाम' दिये गये हैं । ये तीनो ही पाठ करके पवित्रता प्राप्त करनेके लिये है । भक्तोंका स्मरण और उनके नामोंका उचारण अन्तःकरणको पवित्र और भगवान्मे प्रीति उत्पन्न करनेवाला है । इसलिये इनकी बहुत बड़ी उपयोगिता है । इसके पश्चात् प्रसिद्ध देवताओं-ऋषियोंसे लेकर अबतकके सैकड़ो भक्तोंके संक्षित चरित्र हैं। इन चरित्रोंमे कई ऐसे नवीन चरित्र हैं। जो किसी भी 'भक्तमाल' मे कहीं नहीं आये हैं और बड़ी खोज-बीनसे प्राप्त किये गये है। इन सभी चरित्रोंका यद्यपि स्थानाभावसे सङ्कोच किया गया है, फिर भी उनके जीवनकी कुछ खास-खास स्फूर्तिपद वातें देनेकी चेष्टा अवश्य की गयी है। इनमे आये हुए चरित्रगत

उपदेश पाठकोके लिये विशेष लाभदायक होंगे, ऐसी आशा है।

भक्तोकी जीवनीमे कुछ-न-कुछ चमत्कारका उहुरेख करना एक नियमित प्रयान्सी हो गयी है और वस्तुतः भक्त-जीवनमें चमत्कारिक घटनाओका होना आश्चर्य भी नहीं है। पर यहाँ इन चरित्रोमे चमत्कारकी वाते यथाशक्य कम देनेका ध्यान रक्खा गया है और उच चरित्र, उत्तमोत्तम आदर्श गुण, ईश्वरविश्वास, भक्तिनिष्ठा, दुःख-सङ्कटमे भी भगवान्के अनुग्रहकी अनुभूति आदि बातोंपर विशेष ध्यान दिया गया है। भक्त-जीवनमें चमत्कार हो सकते है, परंत चमत्कार या अलौकिक घटनाओमे पवित्र भक्तजीवनकी पूर्णता नहीं है। चमत्कारोके बलपर भक्त कहलाना या कहना तो यथार्थतः सच्ची भक्तिका तिरस्कार करना है। भगवत्कृपाके बलपर भक्तके लिये कुछ भी असम्भव नहीं है, पर इसमें विशेष महत्त्व नहीं हैं। फिर आजकल तो चमत्कार दिखानेवाले लोग अधिकाश धोखा देनेवाले ही पाये जाते है। मक्तमे तो उसके परमाराध्य अचिन्त्यानन्त विचित्र दिव्यगुणगणालङ्कत भगवान्के सददा दैवी गुणोका विकास-प्रकाश होना चाहिये। भक्तकी यही सची कसौटी है । भक्त-जीवनका सर्वथा शुद्ध, लोक-परलोक-कल्याणकारी, स्वाभाविक वैराग्यमय, ज्ञानमय और प्रेममय जीवनमे परिणत हो जाना ही उसका सबसे बड़ा आदरणीय, स्पृहणीय और अभिनन्दनीय चमत्कार है।

इन चिरत्रोंमे कुछ पहलेके लिये गये है और कुछ नवीन लिखे-लिखाये गये हैं। जिनमे लेखकोके नाम नहीं है, उन । चिरत्रोंके लेखकोमे, श्रीब्रह्मचारी श्रीप्रमुदत्तजी, पण्डित श्री-शान्तनुविहारीजी (वर्तमान स्वामी अखण्डानन्दजी), पण्डित श्रीलक्ष्मण नारायणजी गर्दे, पण्डित श्रीरामनारायणजी शास्त्री, पण्डित श्रीमुवनेश्वरनाथजी मिश्र,एम्०ए० माधव अरे पण्डित श्रीश्वनेश्वरनाथजी मिश्र,एम्०ए० माधव और पण्डित श्रीश्वनेश्वरनाथजी मिश्र, एम्०ए० भाधव और पण्डित श्रीश्वनाथजी द्वे हैं। कुछ चिरत्र सम्पादकोहारा लिखित हैं। पर इसमे अधिकाश चिरत्र ठा० श्रीसुदर्शनसिंहजी तथा श्रीरामलालजीके लिखे हुए है। श्रे शेष विभिन्न लेखकोके द्वारा तथा सम्पादकोंके द्वारा लिखे हुए चिरत्र हैं।

<sup>\*</sup> इस 'भक्त-चरिताङ्क'में प्रकाशित कुछ सिक्षप्त चरित्रोंका सुन्दर विस्तार देखना हो तो 'गीताप्रेस' से प्रकाशित 'भक्त-चरित-माला'की सतरह पुंस्तकें देखनी चाहिये। उनमें बहुत अच्छी सामग्री मिलेंगी।

लेखक महोदयोंके भेजे हुए जो चिरत छपे हैं, उनमें अधिकाश बहुत संक्षिप्त कर दिये गये हैं। स्थानाभावसे वाध्य होकर ऐसा करना पड़ा है। सैकड़ों चिरत्र तो बिरुकुल ही नहीं दिये जा सके हैं। इस अवस्थामें चिरत्र-लेखक सज्जनोंकों क्षोभ होना स्वाभाविक है, परंतु हमलोंग सर्वथा निरुपाय हैं। विशेपाङ्ककी इससे अधिक पृष्ठ-संख्या बढानेकी जरा भी गुंजाइश होती तो हमलोंग लेखकोंके निकट यह अपराध न करते; परंतु हमें वाध्य होकर ऐसा करना पड़ा है और इसके लिये हम हाथ जोड़कर उन सबसे क्षमा-प्रार्थना करते हैं। हमारी परिम्थिति-पर विचार करके उदार लेखक महोदय हमें क्षमा करेंगे। जिन लेखक महानुभावोंने चिरत्र लिखकर और चित्र संग्रह करके भेजे हैं तथा अन्यान्य प्रकारसे सहायता की है, उन सभीके हमलोंग हृदयसे कृतज्ञ हैं।

इस विशेपाङ्कके सम्पादन, चिरत्र-लेखन, प्रूफ-सशोधन, संशोधित लेखोंके पुनर्लेखन, सामग्री-संयोजन आदिमे हमे अपने कुछ सम्मान्य मित्रों और हमे गुरुजन माननेवाले कई प्यारे सहकर्मियोंसे बड़ी सहायता मिली है। पर उनको धन्यवाद देना उनके विशुद्ध प्रेमका तिरस्कार करना है और अपने सुँह अपन। बड़ाई करना है।

इस अङ्कमे बहुत-से ऐसे प्रसिद्ध (निर्गुण-निराकारवादी, ज्ञानमागीं तथा सुधारवादी) संतों के तथा विदेशी प्राचीन-अर्वाचीन संतों, महात्माओ, भक्तों के चिरत्र भी नहीं आ सके हैं, जिनके प्रति हमारे मनमें वड़ा आदर है और जिनके चिरत्र-चित्र 'सताङ्क' मे प्रकाशित हो चुके है। इसका भी सबसे प्रधान कारण स्थानाभाव ही है। प्राचीन-अर्वाचीन भक्तों के भी बहुत चिरत्र रह गये है। उनमेसे कुछके पुण्य-स्मरणार्थ ही आरम्भमे दो हिंदी 'भक्तमाल' और एक संस्कृत 'भक्तसहस्रनाम' दिया गया है। असल वात तो यह है कि भक्त अनन्त हैं, उनके जानने, पहचानने, चिरत संग्रह करने और छापनेकी शक्ति ही हममे कहाँ है। हम साधनरहित और अन्तर्दृष्टि ने हैं। हमारी स्थूछ दृष्टि केवछ वाहरको ही देख सकती है, इसीसे भक्तोंकी पहचान करनेमें हम असमर्थ हैं। जिन भक्तोंके जीवनचरित इस अङ्कमे छने हैं, उनमें सभी छोग सभीकी दृष्टिमें भक्त हों, अथवा सब एक ही श्रेणींके भक्त हों—ऐसी बात नहीं है। हम अपनी अल्पज्ञता और सिमत बुद्धिशक्तिसे अभक्तको भक्त मान सकते हैं और सच्चे भक्तको पहचाननेमें असमर्थ रह सकते हैं। भक्तोंकी पहचान कौन करे। तथापि बदि हम सच्चे हदयमें किसीको भक्त मानते हैं तो भगवान हमारी नीयतकी ओर देखकर हमें उसके अंदरसे भक्तकी ही झॉकी कराते हैं। फिर भी हम अपनी अल्पज्ञता और असमर्थतांके छिये सभी भक्तों और संत-महात्माओंसे करबद्ध क्षमा-प्रार्थना करते हैं।

भक्त-चरित इतने अधिक थे कि वाद देते-देते और संक्षेप करते-करते भी १०१ फार्म यानी ८०८ पृष्ठ हो गये। इसिट्ये लेख-किवता आदि 'भक्त-चिरताङ्क' के दूसरे खण्डके रूपमें दितीय अङ्कमे दिये जायँगे। इसपर भी सारे लेख-किवता तो दिये जायँगे ही नहीं। इसके लिये भी हम कृपाछ लेखकोंसे विनयपूर्वक क्षमा चाहते हैं।

इस कार्यमे जिन महानुभावोंने हमारी सहायता की है, उनके प्रति हम फिर हृदयसे कृतज्ञता प्रकट करते हैं। इसमें जो कही कुछ अच्छापन है, उसका सारा श्रेय मगवत्कृपाको और भगवत्कृपाकी प्रेरणासे ही सहायता करनेवाले महानुभावों-को है। हम तो दोषोंके भण्डार हैं ही। तथापि हम अपने ऊपर भगवान्की बड़ी ही कृपा मानते हैं, जिन्होंने पवित्र भक्त-चरित-सुधा-सरितामे अवगाहन करनेका हमे सुअवसर दिया।

क्षमाप्रार्थी---

सम्पादक { हतुमानप्रसाद पोद्दार विम्मनलाल गोखामी

# समर्पण

साधनहीन मलीन मन दीन विषय रस लीन। हम हैं अति दयनीय हरि! तू अति रूपा प्रवीन ॥ भक्तचरित दुर्लभ परम, दुर्लभ उनका गान। तूने ही अवसर दिया करके रूपा महान॥ तेरे भक्तोंके चरित पावन परम उदार। तेरे सुंदर सुयशका करते शुभ विस्तार॥ तव भक्तोंके चरितकी कीरति यह कमनीय। तुझे समर्पित कर रहे प्रियतम वस्तु स्वदीय॥

